# المجالية في المجالية المجالية

<u>ع</u>

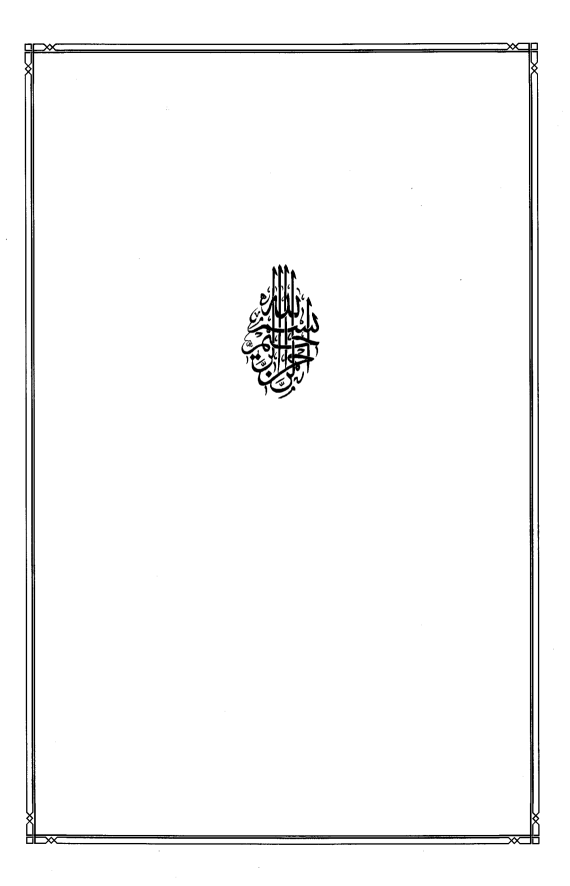
شَرْح خَمْسِيْنَ حَدِيثًا مِنْ جَوَامِعُ إِلْكَامِرِ

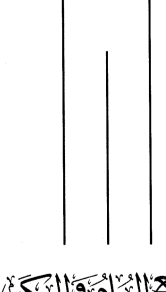
ٱلإِمَامُزَنْيُ ٱلدِّينِ أَبُو ٱلفَرَجَ عَبْدُ ٱلرَّمْنِ بْنُ شِهَابِ ٱلدِّيْنِ

ٱلشَّهِيْرُمِابْرُ رَجَبْ ٧٣٦ - ٧٩٥ه

ئىلىنە ئىينىد الدوراھىراپىر الفحل الدوراھىراتە .ن







جُهُمُ إِلَيْحُ الْمُحْدِينَ الْمُعِدِينَ الْمُحْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعِدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ الْمُعْدِينَ ا



الطبعة الأولم 1429 هـ ـ 2008 م

جميع الحقوق محفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير و النقل و الترجمة و التسجيل المرئي و المسموع و الحفوق إلا بإنن خطى من

الأنكان المنظمة المناسخة المنا

للطباعة و النشر و التوزيع دمشق ــ بيروت

الرقم الدولي :

الموضوع : حديث

العنوان : جامع العلوم و الحكم

التأليف: الإمام ابن رجب الحنبلي

التحقيق : د.ماهر ياسين الفحل

نوع الورق : أبيض

ألوان الطباعة : لونان

عدد العفدات : 956

القياس : 17×24

نوع التجليد : فني

الوزن : 2.30 كغ

التنفيذ الطباعي: مطبعة القصار و مقلي

التجليد : تجليد المنصور

دمشــــق ــ حلبــــوني ــ جــادة ابن ســـــينا ــ بناء الجـــابي ص.ب : 311 ــ هاتف : 22243502 ــ فاكس : 22243502 ــ فاكس : 2243502 ــ فاكس : 2243502 ــ فاكس : 2225877 ــ فاكس : بيروت ــ بــرج أبي حيــدر ــ خــلف دبــوس الأصلي ــ بناء الحديقة ص.ب : 113/6318 ــ تلفاكس : 03/204459 ــ جوال : 03/204459 ــ هوال : 03/204459 ــ هوال : www.ibn-katheer.com - info@ibn-katheer.com



# بِنْ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرِّحَدِ اللَّهِ الرَّحَدِ الرَّحِيدِ اللَّهِ الرَّحَدِ الرَّحِيدِ اللَّهِ

إنَّ الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له .

« وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله ، وأمينه على وحيه ، وخيرته من خلقه ، وسفيره بينه وبين عباده ، المبعوث بالدين القويم ، والمنهج المستقيم ، أرسله الله رحمة للعالمين ، وإماماً للمتقين ، وحجةً على الخلائق أجمعين »(١) .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذَينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ حَقَ تُقَالِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] . ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلذَاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَّقُوا ٱللّهَ الذِي تَسَاءَ أُونَ بِهِ وَٱلأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١] . ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَقُولُوا وَقُولُوا سَدِيلًا ﴿ يَهُ مَنْ يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ قَولًا سَدِيلًا ﴿ يَكُمْ أَنْ فَوَلَوا مُنْ يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١] .

أما بعد: فإني أحمد الله أولاً وآخراً وظاهراً وباطناً على إنهاء العمل بهذا الكتاب العظيم « جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم » ، ذلك الكتاب المهم الذي يشرح أهم الأحاديث التي يحتاجها المسلم ؛ فهي أحاديث كلية في أصول الدين .

والكتاب قد طبع طبعاتٍ عديدة (٢) واعتنى به عدد من الأفاضل من المختصين بهذا

(٢)

<sup>(</sup>١) من مقدمة زاد المعاد للعلامة ابن القيم ١/ ٣٤.

مما وقفت عليه من طبعات هذا الكتاب: طبعة مؤسسة الرسالة بتحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس، وهي أفضل الطبعات السابقة. وقد قابلت الكتاب عليها ورمزت لها بالرقم (ج) وقد اعتمدت على الطبعة السابعة ١٤٢٢هـ ومما وقفت عليه طبعة دار ابن رجب في مصر عام ١٤٢٣هـ بإشراف مصطفى بن العدوي وطبعة المكتبة العصرية عام ١٤١٨هـ بتحقيق الدكتور يوسف البقاعي، وطبعة دار الحديث في القاهرة بتحقيق عصام الدين الصبابطي، وطبعة دار الفرقان عام ١٤١١هـ بتحقيق الدكتور محمد عبد الرزاق الرعود.

الشأن فأردت أنْ أُشرك نفسي معهم في طبعةٍ متميزةٍ ، راجياً من الله أنْ ينفعني بها يوم الدين يوم لا ينفع مالٌ ولا بنون إلا من أتى الله بقلبٍ سليم .

وقد حققت الكتاب على نسخة خطية للكتاب تعود إلى عصر متأخر وقد تملكها الشيخ محمد أمين الشنقيطي . وقد اجتهدت في ضبط النص على النسخة الخطية مع الاستفادة من النسخة المطبوعة مع الرجوع إلى موارد المصنف من كتب السنة المشرفة . أما التخريج فقد أوليت عناية بالحكم على الأحاديث . وفيما يتعلق بالصحيحين فقد أحلت إلى صحيح البخاري بالجزء والصفحة على الطبعة الأميرية ثم أردفته برقم الحديث من فتح الباري ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي ، وأحلت إلى صحيح مسلم بالجزء والصفحة للطبعة الإستانبولية ثم أردفته برقم الحديث من طبعة محمد فؤاد عبد الباقي ؛ وذلك لانتشار هذه الطبعات وتداولها . وأما التعليق على الأحاديث فقد شرحت بعض الغريب الذي لم يذكره المصنف وعلقت على بعض الأشياء مما يحتاجه المسلم في حياته وعبادته وكان جُلُّ ذلك بالاعتماد على كتب أهل العلم ، وحكمت على الأحاديث بما يليق بها من صحة أو ضعف ، وقدمت للكتاب بمقدمة يسيرة كمدخل للكتاب سميتها : «الحافظ ابن رجب وشيءٌ من سيرته العطرة » .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسانٍ إلى يوم الدين .

وكتب

الدكتور ماهر بن ياسين بن فحل العراق \_ الأنبار \_ الرمادي دار الحديث ٢٥/ ١٤٢٦ هـ

# الحافظ ابن رجب وشيءٌ من سيرته العطرة

توسع المحققون في دراسة حياة العالم الجليل ابن رجب الحنبلي رحمه الله ، فتناولته الأيادي بالبحث والاستقصاء ، حتى أثروا مقدمات كتبه بتعريفات جُمَّة عن هذا العالم المبجَّل ، لذلك آثرت أن لا أطيل الكلام في ذلك ، وأكتفي بهذا المختصر عن حياته وآثاره .

#### اسمه ونسبه كنيته:

هو الإمام الحافظ العلامة زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن بن الحسن بن محمد بن أبي البركات مسعود السلامي البغدادي ، ثم الدمشقي الحنبلي أبو الفرج ، المعروف بابن رجب<sup>(۱)</sup> وهو لقب جده عبد الرحمن ، وقد طغت هذه النسبة على اسمه حتى لا يكاد يعرف إلا بها .

#### مولده :

اتفقت المصادر التي اطلعت عليها ، على أنَّ ولادة ابن رجب كانت في بغداد مدينة السلام في ربيع الأول سنة ست وثلاثين وسبعمئة ، وقدم دمشق مع والده فسمع من كبار العلماء هناك ، وقد أرَّخ الحافظ ابن حجر رحمه الله ولادته في سنة ست وسبعمئة (٢) ، ولعله سَبْقُ قَلَمٍ من الناسخ ، والله أعلم .

## أسرته ونشأته وطلبه للعلم:

لم توفر المصادر التي بين أيدينا ، التفصيل الكامل عن أسرة هذا الإمام ، وبذلك أغفلت الكثير من الجوانب المهمة عن حياته ، بل قصارى ما عرفناه في هذه المصادر ، هي أسطر قليلة قد ألقت الضوء على حياة جده أبي أحمد المعروف بـ ( رجب ) ، وحياة والده أبي العباس شهاب الدين أحمد ، ويبدو أنه ينحدر من أسرة علمية عريقة في العلم .

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في : ذيل تذكرة الحفاظ لأبي المحاسن الدمشقي : ١٨٠ ، والدرر الكامنة لابن حجر ٢/ ٣٠٨ ، ووجيز الكلام للسخاوي ٣٠٨/١ ، وطبقات الحفاظ للسيوطي (١١٧٠) ، وشذرات الذهب لابن العماد ٦/ ٣٣٣ ، وكشف الظنون لحاجي خليفة ١/ ٥٩ ، والأعلام للزركلي ٣/ ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٢) الدرر الكامنة ٢/ ٣٢١.

أما جده عبد الرحمن فكل ما ذكره عنه حفيده ابن رجب هو قوله: «قرئ على جدي أبي أحمد \_ رجب بن الحسن \_ غير مرة ببغداد وأنا حاضر في الثالثة والرابعة والخامسة: أخبركم أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن إبراهيم البزار ، سنة ست وثمانين وستمئة ، أخبرنا أبو الحسن محمد بن أحمد بن عمر القطيعي . . عن سلمة بن الأكوع ، قال : أخبرنا أبو الحسن محمد بن أحمد بن عمر القطيعي . . عن سلمة بن الأكوع ، قال الخبر يدل على أن جده كان مهتماً بعلم الحديث ، ويقرأ عليه الناس .

وأما أبوه فهو الشيخ شهاب الدين أحمد ، ولد في بغداد وسمع من مشايخها ، ثم رحل مع أولاده إلى دمشق سنة أربع وأربعين وسبعمئة (7).

ولما كان ابن رجب رحمه الله ينحدر من هذه الأسرة التي اهتمت بالعلوم والمعارف ، فقد نشأ نشأة علمية أهّلته أن يكون في مصاف العلماء الكبار الذين صنعوا للإسلام أزهى أمجاده ، فذاع صيته وكثر مريدوه من كل البلاد ، وتنوعت فنونه . فكانت بداية طلبه للعلم في سن الصغر إذ رحل به والده إلى بلاد أخرى وحصل على إجازات من بعض المشايخ ، فأجازه ابن النقيب وغيره ، وسمع أيضاً من علماء مكة ومصر وغيرها ، وقيل : " إنه اشتغل بسماع الحديث باعتناء والده ("") » فقد كان إماماً في صناعة الأسانيد وفن العلل ، بالإضافة إلى أنّه كان عالماً بالفقه ، حتى صار من أعلام المذهب الحنبلي ، ويشهد لذلك ما خلّفه من تراث ضخم في هذه العلوم ، وهكذا يكون أحد الجهابذة الذين جمعوا بين الحديث والفقه ، مما أدى إلى انفتاح قرائح العلماء في الثناء عليه كما سيأتي ، إلا أنّ هذه المنزلة الكبيرة التي بلغها هذا العالم لم تزده إلا صفاءً وخلقاً وتواضعاً فمالت إليه القلوب بالمحبة ، واجتمعت عليه الفرق ، وفي ذلك يقول ابن العماد : " وكانت مجالس تذكيره للقلوب صارعة وللناس عامة مباركة نافعة ، اجتمعت الفرق عليه ومالت القلوب بالمحبة اليه القلوب على حب من أحسن إليها، وبغض من أساء إليها؟! .

وفاته :

بعد رحلة طويلة وشاقة من الجهاد في خدمة هذا الدين العظيم ، استعد ابن رجب

<sup>(</sup>۱) الذيل على طبقات الحنابلة ٢/٢١٣ ـ ٢١٤ ، والحديث صحيح متواتر ، انظر تفصيل كثيرٍ من طرقه في تعليقي على شرح التبصرة والتذكرة ١٤٨/١ ـ ١٤٩ .

<sup>(</sup>٢) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٣) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩.

للقاء ربه الكريم ، بعد أن أفنى عمره في التأليف والتدريس ، والدفاع عن سنة المصطفى من خلال بيان صحيح الحديث وسقيمه ، واتباع منهج السلف الكرام رحمهم الله تعالى ، فوافاه الأجل سنة ( ٧٩٥هـ شهر رمضان (١) بدمشق بأرض الحميرية ببستان كان استأجره ، وصلي عليه من الغد كما قال ابن العماد (٢) وخالف ابن حجر (٣) والسيوطي (٤) رحمهما الله فقالا : إن وفاته كانت شهر رجب وشك أبو المحاسن الدمشقي فقال : « في رجب أو رمضان »(٥) من ذلك نجد أنه لا خلاف بين العلماء في تقييد وفاته بعام ( ٧٩٥هـ) ، إلا أنهم اختلفوا في شهر وفاته . ودُفن رحمه الله بالباب الصغير جوار قبر الشيخ الفقيه أبي الفرج عبد الواحد بن محمد الشيرازي ثم المقدسي الدمشقي المتوفى في ذي الحجة سنة ( ٤٨٦هـ) (٢) .

قال ابن ناصر الدين الدمشقي: « ولقد حدثني من حفر لحد ابن رجب أنَّ الشيخ زين الدين ابن رجب جاءه قبل أن يموت بأيام فقال لي: احفر لي هاهنا لحداً ، وأشار إلى البقعة التي دفن فيها قال فحفرت له ، فلما فرغ نزل في القبر واضطجع فيه فأعجبه قال: هذا جيد ثم خرج ، وقال: فوالله ما شعرت بعد أيام إلا وقد أتي به ميتاً محمولاً في نعشه فوضعته في ذلك اللحد (٧) فرحمك الله يا أبا الفرج ورزقك الفردوس الأعلى ».

#### شيوخه :

حرص ابن رجب رحمه الله على تلقي العلم من أفواه الرجال ، فطاف البلاد ورحل في الأفاق ، فسمع من البعض وأجازه البعض الآخر ، وكانت بداية رحلته في سن الصغر ، عندما رحل به والده من موطن ولادته بغداد قبة الإسلام وحاضرة الدنيا إلى دمشق ، ومن هناك بدأت رحلته في طلب العلم والتلقي عن الشيوخ فرحل إلى مصر ونابلس والحجاز والقدس ومكة والمدينة ، فأصبح له عدد غفير من الشيوخ ، ونذكر هنا أبرز الشيوخ الذين أخذ عنهم وهم مرتبون حسب حروف المعجم ، وهم كما يلي :

<sup>(</sup>١) انظر : وجيز الكلام للسخاوي ١/٣٠٨ ، وشذرات الذهب لابن العماد ٦/ ٣٤٠ .

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب ۲/ ۳٤۰ .

<sup>(</sup>٣) الدرر الكامنة ٢/ ٣٢٢ ،

<sup>(</sup>٤) طبقات الحافظ (١١٧٠).

<sup>(</sup>٥) ذيل تذكرة الحفاظ: ١٨١.

<sup>(</sup>٦) انظر : شذرات الذهب ٦/ ٣٤٠ .

<sup>(</sup>٧) ذيل تذكرة الحافظ: ١٨٢ ، والدرر الكامنة: ٢/ ٣٢٢ ، وشذرات الذهب٦ / ٣٤٠ .

ا \_ داود بن إبراهيم بن داود بن يوسف بن سليمان بن سالم بن مسلم بن سلامة جمال الدين ابن العطار ( $^{(1)}$  > .

٢ ـ زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن أبي بكر بن أيوب بن سعد، أخو شمس الدين ابن قيم الجوزية الحنبلي ، ذكره ابن رجب في مشيخته ، وقال : سمعت عليه كتاب « التوكل » لابن أبي الدنيا بسماعه على الشهاب العابر وتفرد بالرواية عنه (٢) .

 $^{\circ}$  عماد الدين أبو العباس أحمد بن عبد الهادي بن يوسف بن محمد بن قدامة المقدسي ( ت  $^{(\circ)}$ ) .

لله الحرم بن أبي الحرم محمد بن محمد بن أبي الحرم بن أبي طالب القلانسي الحنبلي ( ت $V7a_{-}^{(3)}$  ) .

محمد بن إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي  $^{(\circ)}$  ) .

٦ ـ الميدومي محمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي القاسم بن عنان ، صدر الدين أبو الفتح (  $^{(7)}$  ) .

 $V_-$  ابن الخباز محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن سالم بن بركات أبو عبد الله الأنصاري الخزرجي العبادي الدمشقي من ولد سعد بن عبادة ( ت VOT ) .

 $\Lambda$  ابن شیخ السلامیة حمزة بن موسی بن أحمد الحنبلي عز الدین أبو یعلی ( ت $^{(\Lambda)}$  ) .

 $\mathbf{q} = \mathbf{q}$  ابن قاضي الجبل أحمد بن الحسن بن عبد الله بن أبي عمر المقدسي الحنبلي شرف الدين (  $\mathbf{q}$   $\mathbf{q}$  ) .

<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة ٢/ ٢١٦ ، وشذرات الذهب ٦/ ٣٣٩ .

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب ۲۱۶/۲ .

<sup>(</sup>٣) ذيل طبقات الحنابلة ٢/ ٤٣٩ .

 <sup>(</sup>٤) الدرر الكامنة ٤/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) الذيل على طبقات الحنابلة ٢/ ٤٤١ .

<sup>(</sup>٦) الدرر الكامنة ٤/ ١٥٧ ، وطرح التثريب للعراقي ١٠٨/١ .

<sup>(</sup>٧) الدرر الكامنة ٣/ ٣٨٤ ، وطرح التثريب ١/ ٩٩ .

<sup>(</sup>٨) الدرر الكامنة ٢/ ٧٧ ، والمقصد الأرشد لابن مفلح ١/ ٣٦٢ .

<sup>(</sup>٩) الدرر الكامنة ١٢٠/١ .

١٠ ـ ابن قيم الجوزية محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي الدمشقي شمس الدين الحنبلي (  $^{(1)}$  ) .

١١ ـ ابن قيم الضيائية عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن نصر بن فهد الدمشقي ثم
 الصالحي الحنبلي المروزي العطار أبو محمد تقي الدين ( ت٧٦١هـ(٢) ) .

۱۲ \_ أبو الربيع علي بن عبد الصمد بن أحمد بن عبد القادر بن أبي الحسن بن عبد الله البغدادي الحنبلي ( تho 2 V = 1) .

الدين عبد الله الشافعي صلاح الدين الله الشافعي صلاح الدين ( ت $(^{(3)})$  ) .

١٤ - أبو العباس أحمد بن محمد بن سليمان الحنبلي البغدادي (٥) .

١٥ \_ زينب بنت أحمد بن عبد الرحيم بن عبد الواحد بن أحمد المقدسية المعروفة ببنت الكمال ( ت $^{(7)}$  ) .

#### تلامذته:

لما كان لهذا العالم منزلة كبيرة بين علماء عصره ، وتفوقه عليهم وتنوع فنونه التي شملت معظم العلوم ، أدى إلى تدفق طلاب العلم عليه من كل حَدَب وصوب ، لينهلوا من عذبه الصافي ، ومن خلقه الرفيع ، ومن علمه الوافر ، فتفقه على يده الكثير من علماء المذهب الحنبلي ، الذين أصبحوا فيما بعد من العلماء العاملين الذين يشار إليهم بالبنان ، قال ابن حجي \_ فيما نقله عنه ابن العماد \_ : « وتخرج به غالب أصحابنا الحنابلة بدمشق (x) » ، ونذكر هنا طائفة منهم مرتبين حسب حروف المعجم ، وهم كما يلي :

ا ـ داود بن سليمان بن عبد الله الزين الموصلي ثم الدمشقي الحنبلي سمع على ابن رجب شرحه للأربعين النووية ( ت $\Lambda$ 8٤ هـ ( $^{(\Lambda)}$  ) .

الدرر الكامنة ٣/ ٤٠٠.

<sup>(</sup>۲) الدرر الكامنة ۲/ ۲۸۳ .

<sup>(</sup>٣) الدرر الكامنة ٣/ ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) الدر الكامنة ٢/ ٩٠ ، وشذرات الذهب ٦/ ١٩٠ .

<sup>(</sup>٥) الذيل على طبقات الحنابلة ١/ ٣٠١ .

 <sup>(</sup>٦) الدرر الكامنة ٢/ ١١٧ .

<sup>(</sup>V) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩ . «V)

<sup>(</sup>٨) الضوء اللامع للسخاوي ٣/ ٢١٢.

۲ ـ الزركشي عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله بن محمد الزين أبو ذر بن الشمس بن الجمال بن الشمس المصري الحنبلي ، يعرف بالزركشي ، صنعة أبيه (  $^{(1)}$   $^{(1)}$  ) .

 $^{\circ}$  \_ شمس الدين أبو عبد الله محمد بن محمد بن عبادة السعدي الأنصاري الحنبلي  $^{\circ}$  قاضى قضاة دمشق (  $^{\circ}$   $^{\circ}$  ) .

 $\xi$  \_ شمس الدين محمد بن أحمد بن سعيد المقدسي الأصل النابلسي ثم الدمشقي الحلبي المكي قاضيها الحنبلي (ت $^{(7)}$ ) .

٥ \_ علاء الدين علي بن محمد بن علي الطرسوسي المزي ( ت بعد ١٥٠هـ (٤) ) .

٦ ـ عمر بن محمد بن علي بن أبي بكر بن محمد السراج الحلبي الأصل الدمشقي الشافعي ( ت ٨٤١هـ (٥٠) ) .

V محب الدين أبو الفضل أحمد بن نصر الله بن أحمد بن محمد بن عمر البغدادي ثم المصري الحنبلي ، شيخ الإسلام وعلم الأعلام ، المعروف بابن نصر الله شيخ المذهب ومفتي الديار المصرية ( $^{(7)}$ ) .

 $\Lambda$  - ابن الرسام أحمد بن أبي بكر بن أحمد بن علي بن إسماعيل ، الشهاب أبو العباس بن سيف الدين الحموي الأصل الحلبي الحنبلي ( ت $\Lambda$ 8 هـ  $^{(V)}$  ) .

٩ ـ ابن زهرة شمس الدين محمد بن خالد بن موسى الحمصي القاضي الحنبلي (٨)

١٠ \_ ابن الشحام أحمد بن علي بن محمد بن محمد بن محمود بن عبادة ، الشهاب الأنصاري الحلبي ثم الدمشقي الصالحي الحنبلي ( $^{(4)}$ ) .

١١ ـ ابن اللحام علي بن محمد بن علي بن عباس بن فتيان علاء الدين البعلي ثم

<sup>(</sup>١) الضوء اللامع ١٣٦/٤.

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب ۱٤٨/٧ .

<sup>(</sup>٣) الضوء اللامع ٦/ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٤) الضوء اللامع ٥/ ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٥) الضوء اللامع ٦/ ١٢٠ .

 <sup>(</sup>٦) الضوء اللامع ٢/ ٢٣٣ ، وشذرات الذهب ٧/ ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٧) الضوء اللامع ١/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٨) شذرات الذهب ٧/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٩) الضوء اللامع ٢/ ٤١ ، وشذرات الذهب ٧/ ٣٠٣ .

الدمشقي الحنبلي ، يعرف بابن اللحام وهي حرفة أبيه ( ت ٨٠٣هـ(١) ) .

۱۲ ـ ابن المنصفي شمس الدين أبو عبيد الله محمد بن خليل بن محمد بن طوغان الدمشقي الحريري الحنبلي ( ت $\Lambda$ ۰۳ ) .

١٣ - ابن المُزَلِّق أبو حفص عمر بن محمد بن علي بن أبي بكر بن محمد السراج الحلبي الأصل الدمشقي الشافعي ( ت ٨٤١هـ (٣) ) .

ابن المغلي علاء الدين علي بن محمود بن أبي بكر السلمي ثمَّ الحموي الحنبلي ( ت $^{(2)}$  ) .

١٥ ـ أبو شعر زين الدين عبد الرحمن بن سليمان بن أبي الكرم بن سليمان ، أبو الفرج الدمشقي الصالحي الحنبلي ( ت18 $^{(\circ)}$ ) .

ثناء العلماء عليه:

حظي ابن رجب رحمه الله بثناء منقطع النظير ، يدل على مدى توسعه وتبحره في العلوم ، وعلى مكانته العالية في قلوب الناس ، فلم نجد من العلماء من ذكره بسوء أو قدح بشخصيته ، فالكل كان يحبه ويحترمه ، وما هذا إلا دليل على علو منزلته وعظم شأنه في ذلك الوقت ، ويتضح هذا جلياً من أقوالهم التي نورد طائفة منها ، وهي كما يلي :

١ - قال أبو المحاسن الدمشقي : « الإمام الحافظ الحجة والفقيه العمدة أحد العلماء الزهاد والأئمة العباد مفيد المحدثين واعظ المسلمين (٦) » .

 $\Upsilon$  ـ قال الحافظ ابن حجر : « الشيخ المحدث الحافظ . . . أكثر من المسموع وأكثر الاشتغال حتى مهر  $^{(V)}$  » .

 $^{(\Lambda)}$  عال السيوطي : « هو الإمام الحافظ المحدث الفقيه الواعظ  $^{(\Lambda)}$  » .

<sup>(</sup>١) الضوء اللامع ٥/ ٣٢٠ ، وشذرات الذهب ٧/ ٣١ .

<sup>(</sup>٢) ذيل تذكرة الحفاظ: ١٨٥ ، وشذرات الذهب ٧/ ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الضوء اللامع ٦/١٢٠.

<sup>(</sup>٤) الضوء اللامع ٦/ ٣٤.

<sup>(</sup>٥) الضوء اللامع ٤/ ٨٢ ، وشذرات الذهب ٧/ ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٦) ذيل تذكرة الحفاظ: ١٨٠.

<sup>(</sup>۷) الدرر الكامنة ۲/ ۳۲۱\_۳۲۲ .

<sup>(</sup>٨) طبقات الحفاظ (١١٧٠).

 $\xi$  \_ قال ابن العماد الحنبلي : « الإمام العالم العلامة الزاهد القدوة البركة الحافظ العمدة الثقة الحجة الحنبلي  $\binom{(1)}{2}$  » .

وقال أيضاً: « وكانت مجالس تذكيره للقلوب صارعة ، وللناس عامة مباركة نافعة ، اجتمعت الفرق عليه ، ومالت القلوب بالمحبة إليه (٢) » .

وقال أيضاً : « وكان لا يعرف شيئاً من أمور الناس ، ولا يتردد إلى أحد من ذوي الولايات ، وكان يسكن بالمدرسة السكرية بالقصاعين $\binom{(7)}{2}$  » .

وقال ابن حجي \_ فيما نقله عنه ابن العماد \_ : « أتقن الفن \_ أي : فن الحديث \_ وصار أعرف أهل عصره بالعلل وتتبع الطرق ، وتخرج به غالب أصحابنا الحنابلة بدمشق  $^{(3)}$  » . وغير ذلك من الأقوال التي حوتها كتب التراجم والأعلام .

آثاره العلمية:

سخّر ابن رجب رحمه الله حياته وعمره لخدمة هذا الدين العظيم ، يتضح ذلك من خلال مؤلفاته وتراثه الضخم الذي خلفه لنا ، قال السخاوي : « جمع نفسه على التصنيف والإقراء ( $^{(\circ)}$ ) ، إضافة إلى تنوع فنونه فألّف في التفسير والحديث والفقه والتاريخ والوعظ وغيره فأجاد وأبدع ، قال أبو المحاسن الدمشقي : « له المؤلفات السديدة والمصنفات المفيدة ( $^{(\uparrow)}$ ) » ، وقال ابن العماد : « له مصنفات مفيدة ومؤلفات عديدة ( $^{(v)}$ ) » ونذكر هنا البعض من هذه المصنفات على سبيل المذاكرة لا على سبيل الاستيعاب ، مرتبة حسب الموضوعات .

التفسير:

١ ـ تفسير سورة الإخلاص ، وهو مطبوع .

٢ ـ تفسير سورة النصر ، وهو مطبوع .

<sup>(</sup>۱) شذرات الذهب ۲/ ۳۳۹.

<sup>(</sup>۲) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدرنفسه.

<sup>(</sup>٤) شذرات الذهب ٦/ ٣٣٩\_ ٣٤٠ .

<sup>(</sup>٥) وجيز الكلام ٧٠٨/١ .

<sup>(</sup>٦) ذيل تذكرة الحفاظ: ١٨١.

<sup>(</sup>۷) شذرات الذهب ۳/ ۳۳۹.

#### الحديث:

- ٣ ـ اختيار الأولى في شرح حديث اختصام الملأ الأعلى ، وهو مطبوع .
- ٤ البشارة العظمى في أنَّ حظ المؤمن من النار الحمى ، وهو مخطوط .
  - ٥ ـ تحفة الأكياس بشرح وصية النبي ﷺ لابن عباس ، وهو مطبوع .
  - ٦ تسلية نفوس النساء والرجال عند فقد الأطفال ، وهو مخطوط .
    - ٧ ـ جامع العلوم والحكم وهو الذي بين يديك .
- ٨ ـ الحكم الجديرة بالإذاعة من قول النبي على : « بعثت بالسيف بين يدي الساعة » ،
   وهو مطبوع .
  - ٩ ـ شرح جامع الترمذي الكبير ، وتوجد منه قطعة مخطوطة في المكتبة الظاهرية .
    - ١٠ ـ شرح علل الترمذي ، وهو مطبوع (١٠) .
- ١١ ـ فتح الباري في شرح البخاري ، وصل به إلى كتاب الجنائز ، ينقل فيه كثيراً من
   كلام المتقدمين (٢) ، وهو مطبوع .

#### الفقه:

- ١٢ ـ الاستخراج في أحكام الخراج ، وهو مطبوع .
  - ١٣ ـ تعليق الطلاق بالولادة ، وهو مخطوط .
    - ١٤ ـ القواعد الفقهية ، وهو مطبوع .
- ١٥ \_ مشكل الأحاديث الواردة في أنَّ الطلاق الثلاث واحدة ، وهو مفقود .

#### التاريخ:

١٦ ـ الذيل على طبقات الحنابلة ، وهو مطبوع .

<sup>(</sup>۱) قال أخي الدكتور علي الصياح ـ نفع الله به ـ : « طبع عدة طبعات : وطبعة بتحقيق نور الدين عتر ، الطبعة الأولى ، ١٣٩٨ ، دار الملاح للطباعة ، وطبعة بتحقيق همام سعيد ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٧ ، مكتبة المنار ، الأردن ، وكلا التحقيقين جيد ، وطبعة بتحقيق صبحي السامرائي ، عالم الكتب ، وهي سيئة للغاية . وطبعة بتحقيق كمال علي الجمل ، دار الكلمة ، ١٤١٨ » ، جهود المحدّثين : ١٧١ .

<sup>(</sup>۲) انظر : شذرات الذهب ۲/ ۳۳۹ .

- ١٧ \_ مختصر سيرة عمر بن عبد العزيز ، وهو مطبوع .
  - . ۱۸ ـ مشيخة ابن رجب (۱) .
  - الوعظ والفضائل والرقائق:
  - ١٩ \_ أهوال القبور ، وهو مطبوع .
- ٢ \_ التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار ، وهو مطبوع .
  - ٢١ ـ الفرق بين النصيحة والتعيير ، وهو مطبوع .
  - ٢٢ \_ فضل علم السَّلف على علم الخلف ، وهو مطبوع .
- ٢٣ ـ لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف ، وهو مطبوع .
   وغير ذلك مما حوته كتب التراجم والأعلام .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ذكره ابن حجر في الدرر الكامنة ٢/ ٣٢٢ .

## وصف النسخة الخطية ( الأصل )

اعتمدت على نسخة مكتبة الأوقاف العامة في الموصل ، وتقع تحت الرقم ( ٦٢٨ ) ، رمزت لها بالحرف (ص) وهي نسخة جيدة قليلة السقط ، نوع خطها نسخي عادي ، تحتوي على ( ٢٨٨ ) صفحة ، في كل صفحة ( ٢٩ ) سطراً ، وفي كل سطر ( ٢١ ) كلمة تقريباً ، على حواشيها بعض التعليقات والاستدراكات ، ويبدو أنها قُرِئتَ على بعض العلماء ، ويوجد على طُرَّة الكتاب بعض التملُّكات ، نذكرها كما كُتِبَتْ وهي : « بسم الله دخل هذا الكتاب ملكاً بالشراء الشرعي بملك أحقر العباد إلى ربه ، وأنا الفقير إلى الله عبد العزيز بن حمد بن سيف العتيقي (١ ) بغرة صفر سنة سَبْع وأربعين ومئتين وألف من هجرته على .

« وقفه مالكه حمد (٢) بن الحاج عبد العزيز العتيقي عفا الله عنه وغفر له ولأبويه وجميع المسلمين » .

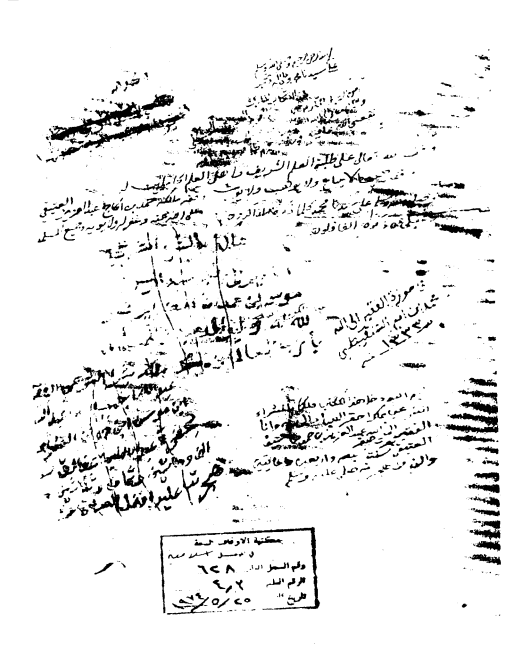
« في حوزة الفقير إلى الله محمد بن أمين الشنقيطي (٢) سنة ( ١٣٣٣ ) » .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) لم أقف على ترجمة لا له ولا لابنه ، وقد وجدت في كتاب الأعلام ٢/ ٢٧٢ ترجمة لأحد العلماء وهو « ابن عتيق » يشترك معهما في هذه النسبة ، ولعله من عائلتهما رحمهم الله جميعاً .

<sup>(</sup>٢) وهو ولد عبد العزيز الآنف الذكر ، فيظهر أنَّه تملك الكتاب بعد وفاة والده ، ثم وقفه رحم الله الجميع .

<sup>(</sup>٣) هو العالم الكبير محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي رحمه الله تعالى ، مفسِّر ومدرس من علماء شنقيط (موريتانيا) ، ولد وتعلم بها ، ثم استقر مُدَرِّساً في المدينة المنورة ثم الرياض ، وأخيراً في الجامعة الإسلامية بالمدينة ، له كتب منها : أضواء البيان في تفسير القرآن ، ومنع جواز المجاز ، ودفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب ، وغيرها ، توفي بمكة سنة (١٩٧٣م) . الأعلام ٦/ ٤٥ .



طرَّة الكتاب ، ويظهر من خلالها التملُّكات والوَقْفيَّات

الملاعا كل اللهان والمعلى النعرو وعلامتنا وللدائد وساله وعلى فالمعل منايتا فأسنا المتدويزكينا ويعلنا للختاب ولفكه احسدة على معان والله الملاسلة بعة الألكانا وضلنا كاالا وحمه الله جراء وفيم المبالمان الله تعلى عولها فم مدر الكثير قاللة كالنسكات في لكت قدَّل في العراج وا وعفقا الناف السوالاي ذالالا تألته صليته علياتي لم قال في الديت بخرام والكارة والتيورات مرت الكالفاخ مسال وحرير الدارهاني رح مَ وَالْمُ اللَّهُ عِنْ النَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهُ عِلَيْهِ عِلْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهُ عِلَا عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل وتذالوكم اأبكاب تبالغشي عناب بروة عنابي مست للشوي وصيلام به معلمات فوا غرالكم وخواعد وصامعه فقلنا بالسول اله علناماء هدوو في المادعة المادين الماديود أعناه وسي عناسه عن وركادا النوكان وسولانه صارته عندي قلاعط والعلاظر عرتد فالكلم لذعيف بماصط لله عليه في أمزع أنه صفح العراد كوله دد الممية خيطالامرة به ولأشطالامفت عنه والمشائي علهو في كلامه صلى السعنة وموجوعية فيلسنها لمائرة عنصط لله عليت فرقد جوالعكم اجمعت أمنا كلما ته صاله عليه والمحامدة وصنف المستواع الديكرية السائلك الماضغاة البجاز وجواح والكليمة السن الماثيرة وجوالقضا ومناج والموافظ المفرز كتأماسماء الشهاب والأطب في للكروت نفي لحياة طاك قرمه خرديا وزياد واعلمه أذكر زيادة كبيرة وليشأم المنطاوي اولكتابه عوب الحديث المتسيرمن الاحاديث الجامعة واملى الاحام الحافظ ابعث وابتناحا عساسماه الاحاديث الكليدجع فيكالحادث المخرامع التي يقال انعدل والديك المال المال المال المال المال المال المالة

To

ميلوفون فياللطرف يلتمسونه علالأكرفان وجدوا قوعليذكرونهماء تزوجل تناد واحلموا المحلجتكم فيعفون بصمما جفته بالملسمال نيافيسالهم وبصروهما على معمولية والمعانية عالموايسي ولك ويكبرونك ويجدونك ويجدونك والمواطرة والم كد تسريعا فيقول فالسالوني قالمايسالونك الجنة فيقول هالاجها في غولون الوالله بيان وساطة حافية ولدكين اوراعه مبقولن الورا وحاكأ واعليه استد حرصا ويستدله لطابا واستداها والبخ يتعمط ويتكالوان عودون من المنارفيق هلاوها خيقولونه والادباب مالادها فيقولكين لوكروها فالواكانوة شدخوا والطندلها عناخة فيقول لمتكأ شهركن فلنغفرت اعم فبقول حلك مناطليكة فيهم فلأناليس منهما غاجاء لحاجة قالتهم الجلسالاي في جليبهم وليصيح مسلم معاومة رضي الله عنهان المبني حيلاله عليه كالم طوح على حلقة من العداد وخي الا معنهم قالم عالم عالم المسلسلة الم مذكراهه ويخذه كالحلائلة الله المرومن علينا به فقال الله معالجلستم الآذكار فقال اللهما اجلسنا الاذكار قال فالعالية التعلقة المتع فتلكم اخله اتلني جبوش لم عليه السالم فأحبر في المالله يبأعي بكم الملتكة وضرح الحاكم من حديث معاصية رضياها عندقال كنتمع المبي صيفالله عليه يهلم يوما فدخلا المعجد فاذا هوبغوم فعود فقالعاا فعلكم فالواصلينا المسلاة المكتومة فم قصراً نتناكركما الله وسنة وسوله صالاه عليه فقال صوالله صطائعه عله واذكر شيا تعاظم ذكرة وفي لعماصا ويت كثيرة متعددة وفذ خبرالبي صيالالمعليه كالم ان جؤالانها يجلسون فيريث الله يتنا وسون كتأب الله وسال وسولمعنظة احدها تنزل السكين وعليهم وفالصيع ينعن المسائه عاف وين الله عنه قالكان رجاية الدووه الدووه يع ورمة عنه سلبة بنعلت فدور ويدنوا وجعا فرسله تفرونها فلمااصع الخاله يعطابله عليد كأ فذكراه فكرفتا التكالسكين تنزلت القران وفيهما ايضاء المعرسي الخدري وفي الله عند عناسياب حضاره في الله عنا ميناه وليا في معدد فجألت فرصه فقوس فرجالت اخرى فقرام وجالت اخرى فقال اسبد فنشيته ن متكالي يعني ابند قال فقت لليعافاذا متلا نعظة خوق واسب فيعامتان لسوح عرجت في الجري تق ما وإجامة الدفف الغرائي مسلِّلان عليات من فذكر في ذكر للفقال النى معاصه عليق أمكل للكاركان تستع لك ولوقرات لاصعت يراها لناس حا تستزمنع واللغظ اسلم فيهمأ وي بن الباكة من يحي بنا يوب عن عبل علله بن وجرش سعط بنا مسعود دين الله عنها أن الني سألي الله عليات كم كان فجيس فرفع معسوه لحاكسما تضطاحا لمصرون وفعه فسيكا لبني صطلاع علياته كماعن ولك خقا لحاف عزلاءا لقوم كاضا ميأكوين اعت عزوجل يعنى احاجكس احاصد فتنزلت عليصرا اسكبنت تخليعا لللنيكات كالقية فلما حنت منعرق كلم وحلينهم سأطل خرفعت عنعروه لأحديدل والميث الخضي أناطركية قالالله مقان ويصقالله فتريب مذالحد سنبين وخرج إنحاكرمن حديث سلمان وخياه عندانه كأن فيعصلبة يذكرون الدعزوجل فريع ورسول الله صالله عليه كام خذاله المنخ تعولون فانج واستالوه فالطعليم فالادت الغائبا وككرفيها وخرج البزادون حديث اسى وصيالك عندع بالمبي مسالله عليدكام قلان معليه سيلوق من ملكك يطلبون حلق الذكروناذ الواعليه وحفوا بعم ترقية والايهم الإيسماه الدرب العرضة الكوتعالى فيتولون وبالتيام إعبادمن عبادك يعظومك وببلوك كتابك ويصلون عاببك ويسالون لاختصم ومنواهم وعل مبالك ويتأخفني والروري فيعولون وبنائ فيصرفان الخيطا أغ اعتنقه امتناقا فيؤ تبارك ومتاعتهم ورحقوا عشا المنافات تنبعه وهنامذكور فيعذ لاالمعاديث الي ذكرناها وفيديته هن ويهد والمعالية والمعلم والمعلم المعلم المعلم المعلم والمعلم المعلم المعلم المعلم والمعلم وا

عمد سفات عنيه كالموانه لمستدن وعبد السكلان ولأحول ولاحقة الابالله وخرج الطبران وغبر يعن حديق احرينع مضالك عنشأان لن صلى لله عليه كالم كالمعقول فيد عالمه طومل اللهم الحاساتك فل يم المنوع للمنطقة وجرامعد واوله واخرة وغاهر وماطعه وفرالسنا عاسيد ابناب وقاصار فيالد عندالك معونيا لد يدنوا بنول البيريول الكائجنة ومعيمه أواستامة عا ويخومناه فاواعوذ مكمن المنار وسالسلنا وعاتم كمنعتال لقدسالت خيراكثيرا وتفوذت مناشراكتيرا والمسمعت يسولالله صفالله عليد كالم يغول سكن فتعوهدن في معاوم إهز والامداد عواريكم تضرعا وحف الدلايب المقدب والمسك الانقول اللعداف الد لأروعا قرميا ليعامن فول وتل واعوذ بكرمغالغا لمصاقوميا اليعامن فولوعل وفيلصع لحامزتنين مسعدوره بالله عنه قالكنا فعول فيالصلاة خلى وسول لله صليالله عليدى فم السلام عن الله السلام علي عير وحيكأ نيل السلام عليخلان وفلان فقال لنارسول المصطالله علية كالمخات يوم المالله حوالسلام فأذا قعد احدكم فيالصلاة فليقل التيات لله والمصنوات والطيات السلام عليك أبيعا النما ووجمت الله ومركاته السلام عليا وعلى عباد الله المصافين فأذا قالها إصابت كل عبد صالح في السموات والارض السرد الدالا الله الالله أمشر ماناعملاعيده ويرسئ مريتي مص المسالة عاشاه وفي ألمسلاعنا باصعود مض الاعتعقال فيمط الله مطالله علية من علم المحابه بنواحً المبروجوامعدوجوامع المبروفواغ فوصوا تما وأماكنا الملاوط العل في صلامتنا حينا النويات اله والمخلط تعالمطيبات السلام عليك البعا البيما ويستستك وبريكا قد السلام علينا وعلى الله الصالحان اشعدان لاالدالات واشعدان عيددورسوله والعداندر العلب وبالطه على سيدنا عندوسلروبادك وتنى المه وصحبة قائم صلاة وسلامان بأين والجديله الولاط طواوظ مرا وباطأ وعزكل حال والويانهم فاعتثه باعامه بمستالمالب

و ما السعل النماسية المراجعة المراجعة



# 

الحمدُ للهِ الَّذي أكملَ لنا الدِّين ، وأتمَّ علينا النِّعمةَ ، وجعل أمَّتنا ـ ولله الحمد ـ خيرَ أمَّة ، وبعث فينا رسولًا منَّا يتلو علينا آياتِه ، ويزكِّينا ويعلِّمنا الكتابَ والحكمة .

أحمدُه على نِعَمِهِ الجمَّة ، وأشهدُ أنَّ لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له ، شهادةً تكونُ لمنِ اعتصمَ بها خيرَ عِصْمَة ، وأشهدُ أنَّ محمَّداً عبدُه ورسولُهُ ، أرسله للعالمين رحمة ، وفوض إليه بيانَ ما أُنزِلَ إلينا ، فأوضحَ لنا كلَّ الأمورِ المهمَّة ، وخصَّه بجوامعِ الكلِمِ ، فربَّما جمعَ أشتاتَ (٢) الحِكمِ والعُلومِ (٣) في كلمة ، أوْ في شطرِ كلمة ، صلَّى الله عليه وسلم وعلى آله وأصحابه صلاةً تكونُ لنا نوراً منْ كلِّ ظُلْمةٍ ، وسلم تسليماً كثيراً (١٠) .

### أمَّا بعدُ:

فإنَّ الله سبحانه وتعالى بعثَ محمداً في بجوامع الكَلِم ، وخصَّهُ ببدائع الحِكَم ، كما في « الصحيحين » عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ قال : « بُعِثْتُ بجوامِع الكَلِم » كما في « الصحيحين » عن أبي هريرة ) و ١٩٩٨ ( ٢٩٧٧ ) و ١١٣/٩ ) و ١١٣/٩ ( ٢٠١٣ ) و ١١٣/٩ ) و و ١١٣/٩ ) و و ١١٣/٩ ) و و ١١٣/٩ ) و و ١١٨ ( ١٠٢٥ ) ، واخرجه : أحمد ١١١/١٤ ، وابن ماجه ( ٢٦٥ ) ، والترمذي ( ١٥٥٣ ) م ، والنسائي  $7/7_{-}$  ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ١٠٢٥ ) ، وابن حبان ( ٣١١٠ ) و ( ٢٤٠١ ) ، والبيهقي  $7/7_{-}$  و و الدلائل » ، له وابن حبان ( ٣٦١٧ ) و ( ٣٦١٧ ) من طرق عن أبي هريرة ، به ] .

<sup>(</sup>۱) « وبه نستعين » من (ص) فقط.

<sup>(</sup>٢) في (ص): «أسباب».

<sup>(</sup>٣) في (ص): « العلوم والحكم » .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

قال الزُّهري ـ رحمه الله ـ : جوامِعُ الكَلِمِ (١) ـ فيما بَلَغَنا ـ أنَّ اللهَ تعالى يجمع له الأمور الكثيرةَ التي كانت تُكْتَبُ في الكُتب قبلَه في الأمرِ الواحدِ والأمرينِ ، ونحو ذلك [ أخرجه : البخاري ٤٧/٩ عقب الحديث ( ٧٠١٣ ) تعليقاً ] .

وخرّج الإمام أحمدُ من حديثِ عبد الله بن عمرو بن العاص \_ رضي الله عنهما \_ قال : خرجَ علينا رسولُ الله ﷺ يوماً كالمودِّع ، فقال : « أنا محمَّدٌ النَّبِيُّ الأُمِّيُّ » . . . ، ذلك ثلاث مرَّاتٍ . « ولا نبيَّ بعدي ، أوتيتُ فواتحَ الكَلِمِ وخواتِمَهُ وجوامِعَهُ » . . . ، وذكر الحديث (٢) .

وخرَّج أبو يعلى الموصلي من حديثِ عمر بن الخطَّاب رضي الله عنه ، عَنِ النَّبِيِّ ، قال : " إنِّي أُوتيتُ جوامعَ الكَلِم وخواتمهُ ، واختُصِرَ لي الكلام (٣) اختصاراً » [ في «مسنده الكبير » كما في « المطالب العالية » ٢٠٨/٨ ( ٢٦٦١ ) . وأخرجه : العقيلي في « الضعفاء » ٢١/٢ ، وضعفه ، ونقل عن الإمام البخاري تضعيفه للحديث ، وانظر : التاريخ الكبير ٢ / ١٩١ . وأخرجه : عبد الرزاق ( ٢٠١٣ ) ، ومن طريقه البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٠٠٢ ) عن معمر ، عن أبوب ، عن أبي قلابة ، عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه بلفظ : « إنما بعثت فاتحاً ، وخاتماً ، وأعطيت جوامع الكلم ، وفواتحه ، واختصر لي الحديث اختصاراً ، فلا يهلكنكم المتهوكون » . وفيه قصة . وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٤٣٦ ) من طريق الأحنف بن المتهوكون » . وفيه قصة . وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٤٣٦ ) من طريق الأحنف بن المتعلوب رضي الله عنه بنحوه . وبنفس اللفظ الذي ذكره المصنف أورده العجلوني في « كشف الخفاء » المنا من لم يعرف » ] . المنا اللفظ الذي ذكره المصنف أورده العجلوني في « كشف الخفاء » في سنده من لم يعرف » ] .

وخرَّج الدَّارقطنيُّ ـ رحمه الله ـ من حديثِ ابن عبَّاس ـ رضي الله عنهما ـ ، عن النَّبيِّ عَيْهُ ، قال : « أعطيتُ جوامعَ الكَلِمِ ، واختُصِرَ لي الحَديثُ اختصاراً »(٤) .

وروينا مِنْ حديث عبد الرَّحمن بن إسحاقَ القُرَشيِّ ، عن أبي بُردَةَ ، عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « أُعطيتُ فواتحَ الكَلِم وخواتِمَهُ

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) في « مسنده » ۲/ ۱۷۲ و ۲۱۱ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن الهيعة .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٤) في « سننه » ١٤٣/٤ ، وإسناده ضعيف جداً فيه زكريا بن عطية منكر الحديث .

وجَوامِعَهُ » ، فقلنا : يا رسول الله ، علِّمنا ممَّا علَّمك الله عز وجل ، قال (١) : فعلَّمَنَا التَّشَهُّدَ [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٢٢٦٨ ) طبعة الرشد \_ وهو في « المطالب العالية » ١٠٢/٩ ( ٤٢٠٢ ) \_ ، وأبو يعلى ( ٧٢٣٨ ) ، وإسناده ضعيف لضعف عبد الرحمن بن إسحاق الواسطي . انظر : مجمع الزوائد ٨/٣٦٣ ، وتهذيب الكمال ٤/٣٦٩ ( ٣٧٤٢ ) ] .

وفي «صحيح مسلم» [ ١٠٠/٦ ( ١٧٣٣ ) ( ٧١ ) ، وانظر : تخريجه موسعاً عند الحديث السادس والأربعين ] عن سعيد بن أبي بُردة بن أبي موسى ، عن أبيه ، عن جَدِّهِ : أنَّ النَّبيَّ سُئِلَ عَنِ البِتْعِ (٢) . والمِزْرِ (٣) ، قال : وكان رسول الله على قد أُعطِي جوامع الكَلِم بخواتمه ، فقال : « أنهى عنْ كُلِّ مُسكرٍ أسكرَ عَنِ الصَّلاةِ » .

وروى هشامُ بنُ عمَّارِ (٤) في كتاب « المبعث »(٥) بإسناده عن أبي سلام الحبشيّ ، قال : حُدِّثْتُ أَنَّ النَّبيّ ﷺ كان يقول : « فُضِّلْتُ على مَنْ كَانَ (٢١ قَبلِي بستِّ ولا فخر » ، فذكر منها : قال : « وأعطيتُ جَوامعَ الكلِم ، وكانَ أهلُ الكِتابِ يجعلونها جزءاً باللَّيل إلى الصباح ، فجمعها الله لي (٧) في آيةٍ واحدة ﴿ سَبَّحَ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ [ الحديد : ١ ] .

فجوامعُ الكلم التي خُصَّ بها النَّبيُّ (١٠) عَلَيْ نوعان :

أحدهما: ما هو في القُرآن ، كقوله عز وجل : ﴿ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَكِ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكَرِ وَٱلْبَغْيَ ﴾ [النحل: ٩٠] قال الحسنُ :

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٢) البِتْعُ : البِتْعُ والبِتَعُ : مثل القِمْع والقِمَع : نبيذيتخذ من عسل كأنه الخمر صلابة ، وقال أبو حنيفة : البِتْع الخمر المتخذ من العسل فأوقع الخمر على العسل ، والبِتْعُ أيضاً : الخمر ، يمانية ، وبَتَعها : خَمَّرها . انظر : لسان العرب ١/ ٣١٠ ، وتاج العروس ٢٠/ ٣٠٠ ( بتَعَ ) .

<sup>(</sup>٣) المَزْر : \_ تَمزّر المِزْر وهو السُّكْرُكَةُ \_ نبيذ الذَّرة تذوقه شيئاً بعد شيء .

انظر : أساس البلاغة ٢/ ٢١٠ ، ومختار الصحاح : ٦٢٣ ( مزر ) . (٤) تحرف في ( ص ) إلى : « عمارة » .

<sup>(</sup>٥) أي : « مبعث رسول الله ﷺ » ، وهو غير مطبوع ، وهذا الحديث ضعيف الإسناد لجهالة من حدّث أبا سلام الحبشي .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>V) في (ج): «لي ربي ».

<sup>(</sup>٨) سقطت من (ص).

لم تترك هذه الآيةُ خيراً إلا أمرت به ولا شرّاً إلا نَهَتْ عنه [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٤٠ ) ] .

والثّاني: ما هو في كلامه على ، وهو موجودٌ منتشرُ (() في السُّنن المأثورة عنه على . وقد جمع العُلماء جموعاً من كلماتِه على الجامِعة ، فصنّف الحافظ ((()) أبو بكر بن السُّنِيّ ((()) كتاباً سماه: « الإيجاز وجوامع الكلم مِنَ السُّننِ المأثورة » ، وجمع القاضي أبو عبد الله (()) القُضاعي منْ جوامع الكلم الوجيزة كتاباً سمّاه: « الشهاب في الحِكم والآداب » (()) ، وصنّف على منوالِه (()) قومٌ آخرون ، فزادُوا على ما ذكره زيادة كثيرة ، وأشار الخطّابيُّ في أوّل كتابه « غريب الحديث » (()) إلى يسير من الأحاديث الجامعة .

وأملى الإمامُ الحافظُ أبو عمرو بنُ الصَّلاح ـ رحمه الله ـ مجلساً سمَّاه « الأحاديث الكُلِّيَة » جمع فيه الأحاديث الجوامعَ التي يُقال : إنَّ مدارَ الدِّين عليها ، وما كان في معناها مِنَ الكلمات الجامعةِ الوجيزةِ ، فاشتمل مجلسهُ هذا على ستَّةٍ وعشرين حديثاً .

ثمَّ إِنَّ الفقية الإمامَ الزَّاهدَ القُدوةَ أَبا زكريا يحيى النَّوويَّ ـ رحمةُ اللهِ عليهِ ـ أخذ هذه الأحاديث التي أملاها ابنُ الصَّلاحِ ، وزادَ عليها تمامَ اثنين وأربعينَ حديثاً ، وسمى كتابه بـ « الأربعين » ، واشتهرت هذه الأربعون التي جمعها ، وكَثرُ حفظُها ، ونفع الله بها ببركة نيَّة جامِعِها ، وحُسْنِ قصدِه ـ رحمه الله ـ .

وقد تكرَّر سؤالُ جماعةٍ منْ طلبةِ العلمِ والدِّينِ لتعليق شرح لهذه الأحاديث المُشارِ الله تعالى الله الله تعالى الله الله تعالى الله الله تعالى الله تعال

<sup>(</sup>١) في (ج): « منتشر موجود » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص): « من السنن ».

<sup>(</sup>٤) عبارة : « القاضي أبو عبد الله » لم ترد في ( ص ) .

<sup>(</sup>٥) في (ص): «الشهاب والداب في الحكم»، وهو المعروف بـ «مسند الشهاب» المطبوع في مؤسسة الرسالة تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي.

<sup>(</sup>٦) في (ص): «أقواله».

<sup>. 7</sup>V\_78/1 (V)

مِنْ معانيها ، وتقييد ما يفتحُ الله (١) به سبحانه من تبيين قواعدها ومبانيها ، وإيَّاه أسألُ العونَ على ما قَصَدْتُ ، والتَّوفيقَ في صلاح (١) النيِّة ، والقصد فيما أردتُ ، وأُعوِّلُ في أمري كلّه عليه ، وأبرأ مِنَ الحَوْلِ والقُوَّة إلا إليه .

وقد كان بعضُ منْ شرحَ هذه الأربعينَ قد تعقَّب على جامعها ـ رحمه الله ـ تركَه لحديثِ : « ألحِقُوا الفَرائض بأهلها ، فما أبقتِ الفرائِضُ ، فلأوْلَى رجُلٍ ذكرٍ  $^{(7)}$  ، قال : لأنه جامعٌ لقواعدِ الفرائض التي هي نصفُ العلم ، فكان ينبغي ذكرهُ في هذه الأحاديث الجامعة ، كما ذكرَ حديثَ : « البيِّنَةُ على المُدَّعي ، واليمين على من أنكر  $^{(3)}$  لجمعه لأحكام القضاء .

فرأيتُ أنا أن أضُمَّ هذا الحديثَ إلى أحاديثِ الأربعين التي جمعها الشيخُ - رحمه الله - ، وأن أضُمَّ إلى ذلك كُلِّه أحاديثَ أُخَر مِنْ جَوَامِعِ الكَلِم الجامِعَةِ لأنواع العُلوم والحِكَم ، حتَّى تكمُلَ عدَّةُ الأحاديث كلّها خمسين حديثاً ، وهذه تسميةُ الأحاديث المزيدة على ما ذكره الشيخُ - رحمه الله - في كتابه :

حدیث : « ألحِقوا الفَرائِضَ بأهلها »(٥) ، وحدیث : « یحرُمُ مِنَ الرَّضاع ما یَحْرُمُ مِن النَّسَب »(٢) ، وحدیث : « إِنَّ الله إِذَا حرَّمَ شیئاً ، حرَّمَ ثَمَنَهُ »(٧) ، وحدیث : « كُلُّ مُسكِرٍ حرامٌ »(٨) ، وحدیث : « ما ملأ آدمیٌ وعاءً شرًا من بطن »(٩) ، وحدیث : « أَرْبَعُ مَنْ كُنَّ فیه كانَ مُنافِقاً »(١٠) ، وحدیث : « لو أَنَّكُم توكَّلُون علی الله حَقَّ توكُّلِه

<sup>(</sup>۱) لفظ الجلالة لم يرد في ( ج ) .

<sup>(</sup>٢) في (ج): «لصالح».

 <sup>(</sup>٣) سيأتي عند الحديث الثالث والأربعين .

<sup>(</sup>٤) سيأتي عند الحديث الثالث والثلاثين .

 <sup>(</sup>٥) سبقت الإشارة إلى تخريجه .

 <sup>(</sup>٦) سيأتي عند الحديث الرابع والأربعين .

<sup>(</sup>V) سيأتي تخريجه عند الحديث الخامس والأربعين .

<sup>(</sup>A) سيأتي عند الحديث السادس والأربعين .

 <sup>(</sup>٩) سيأتي عند الحديث السابع والأربعين

<sup>(</sup>١٠) سيأتي عند الحديث الثامن والأربعين .

لَرَزَقَكُم كما يرزُقُ الطَّيرِ »(١) ، وحديث : « لا يزالُ لسانُكَ رَطباً مِنْ ذِكرِ اللهِ عِنْ وجلِ اللهِ عز وجل »(٢) .

#### وسمَّيته :

« جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم » .

واعلم أنه ليس غرضي إلا شرحُ الألفاظ النَّبويَّةِ التي تضمَّنتها هذه الأحاديثُ الكلِّية ، فلذلك لا أتقيَّد بألفاظ الشَّيخ - رحمه الله - في تراجم رُواةِ هذه الأحاديث مِنَ الصَّحابةِ رضي الله عنهم ، ولا بألفاظه في (٣) العَزْوِ إلى الكُتب التي يعزُو إليها ، وإنَّما الصَّحابةِ رضي الله عنهم ، ولا بألفاظه في (تا العَزْوِ إلى الكُتب التي يعزُو إليها ، وإنَّما آتي بالمعنى الذي يدلُّ على ذلك ؛ لأني قد أعلمتُك أنَّه ليس لي غرضٌ إلا في شرح (نا معاني كلمات النبيِّ ﷺ الجوامع ، وما تضمَّنته مِنَ الآدابِ والحِكمِ والمعارف والأحكام والشرائع .

وأشيرُ إشارةً لطيفة قبلَ الكلامِ في شرح الحديث إلى إسناده ؛ ليُعْلَمَ بذلك صحَّتُهُ وقوَّتُه وضعفُهُ ، وأذكرُ بعضَ (٥) ما رُوي في معناه مِنَ الأحاديث إنْ كان في ذلك البابُ شيءٌ غير الحديث الذي ذكره الشيخ ، وإنْ لم يكن في الباب غيرُه ، أو لم يكن أي يصحُّ فيه غيره ، نبَّهت على ذلك كلِّه ، والله المستعان ، وعليه التُكلان ، ولا حَولَ ولا قُوَّة إلا بالله ِ (٧) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سيأتي عند الحديث التاسع والأربعين .

<sup>(</sup>٢) سيأتي عند الحديث الخمسين .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « إلى ».

<sup>(</sup>٤) في (ص) : « في غير شرح » .

<sup>(</sup>٥) في (ص): «في بعض».

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٧) عبارة : « ولا حول ولا قوة إلا بالله » لم ترد في ( ص ) .

## الحديث الأول

عَنْ عُمرَ رضي الله عنه ، قال : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ : ﴿ إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِاللّيُكَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيْ مَا نَوَى فَمَن كَانَتْ هَجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ ﴾ . وَرَسُولِهِ وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِلدُنْيَا يُصِيبُها أَو امرأةٍ يَنْكِحُهَا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيهِ ﴾ . وراهُ البُخاريُ ومُسلِمٌ [ أخرجه : البخاري ٢/٢ (١) و ٢/ ٢١ (٤٥) و ٣/ ٢١ (٢٥٢) و ٥/ ٢٧ (٢٥٩ ) و ٢٨٩٨ ) و ١٩٠٨ و ١٩٠٨ ) و مسلم ٢/ ٤٥ (١٩٠٧ ) و ١٩٠٨ ) و الحميدي (١٩٠٨ ) و أخرجه أيضاً : ابن المبارك في ﴿ الزهد ﴾ (١٨٨ ) ، والطيالسي (٣٧ ) ، والحميدي (١٨٤ ) ، وأخمد ١/ ٢٥ و وقع ، وأبو داود ( ٢٠٢١ ) ، وابن ماجه ( ٢٢٧٤ ) ، والترمذي ( ٢٧٨ ) ، والحميدي والبزار ( ٢٥٧ ) ، والنسائي ١/ ٥٨ و و ٢/ ١٥ و ١/ ١٤ و وفي ﴿ الكبرى ﴾ ، له ( ٢٨٧ ) و ( ٢٣٠٥ ) ، والطحاوي في وابن المبارك وفي ﴿ الكبرى ﴾ ، له ( ٢٨٧ ) و ( ٢٨٣ ) ، والطحاوي في ور ٢٣٠٠ ) ، وابن الجارود ( ١٤٤ ) ، وابن خزيمة ( ٢٤١ ) و ( ١١٤٣ ) ، والبخاوي في ور ٢٨٨ ) ، والبن والمبلكل ﴾ ، له ( ١٠٥ ) ـ ( ١١٤٥ ) ، وابن حبان ( ٢٨٨ ) و والقضاعي في ﴿ مسند الشهاب ﴾ ( ١ ) و ( ٢ ) و ( ١١٧١ ) و ( ١١٧١ ) ، والبيغي ١/ ١٤ و ٢٩ ٢ و ٢ ٢٩ ١ و ٢ ٢٤ و ٢ ٢٥٠ ) ، وابن عساكر في ﴿ تاريخ دمشق ﴾ / ١٥ و ١١٩ و ١١٩ و ١٩ ٢ و ١١٩ و ١٩ ٢ و ١١٩ و ١٩ ٢ و ٢ ٢٠ و ٢ ٢٠ و ٢ ٢٠ و ٢٠ ٢ و ٢ ٢٠ و ٢ ٢٠ و ٢٠ و

هذا الحديثُ تفرَّد بروايته يحيى بنُ سعيدِ الأنصاريُّ ، عن محمَّدِ بن إبراهيم التَّيميِّ ، عن علقمة بن وقَّاصِ اللَّيثيِّ ، عن عُمَر بن الخطَّاب رضي الله عنه ، وليس له طريق يصحُّ غير هذا (٢) الطريق ، كذا قال عليُّ بنُ المدينيِّ . وغيرِه (٣) ، وقال الخطابيُّ : لا أعلمُ خلافاً بين أهل الحديث في ذلك ، مع أنَّهُ قد رُوِي من حديث

<sup>(</sup>۱) في ( ص ) : « يتزوجها » .

<sup>(</sup>۲) في (ج): «تصح غير هذه».

 <sup>(</sup>٣) منهم الترمذي والبزار وحمزة بن محمد الكناني . انظر : الجامع الكبير عقب حديث (١٦٤٧) ،
 ومسند البزار عقب الحديث (٢٥٧) ، وطرح التثريب ٣/٣ ، وفتح الباري ١٥/١ .

أبي سعيدٍ وغيره (١) ، وقد قيل : إنَّهُ قد (٢) رُوي من طُرقٍ كثيرةٍ ، لكن لم (٣) يصح من ذلك شيءٌ عندَ الحُفَّاظ .

ثمَّ رواهُ عن الأنصاريِّ الخلقُ الكثيرُ والجمُّ الغفيرُ ، فقيل : رواهُ عنهُ أكثرُ من مئتي راهٍ ، وقيل : رواه عنه سبعمئة راهٍ ، ومِن أعيانهم : مالكٌ ، والثوريُّ ، والأوزاعيُّ ، وابنُ عيينةَ ، وابنُ عيينةَ ، وابنُ عيينةَ ، وغيرهم (١٠) .

قال الحافظ العراقي في "التقييد والإيضاح ": ١٠١: "... وعن الثاني أنه لم يصح من حديث أبي سعيد الخدري ولا غيره سوى عمر ،.. ثم إن حديث أبي سعيد الذي ذكره هذا المعترض صرحوا بتغليظ ابن أبي رواد الذي رواه عن مالك "، وقال في : ١٠٢ و ١٠٣ "ثم إني تتبعت الأحاديث التي ذكرها ابن منده ، فلم أجده فيها بلفظ حديث عمر أو قريباً من لفظه بمعناه ، إلا حديثاً لأبي سعيد الخدري وحديثاً لأبي هريرة وحديثاً لأنس بن مالك وحديثاً لعلي بن أبي طالب ، وكلها ضعيفة ". وقال الحافظ العراقي أيضاً في "طرح التثريب " ٢/ ٤ " حديث أبي سعيد الخدري رواه الخطابي في " معالم السنن "، والدارقطني في "غرائب مالك " من رواية عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد ، عن مالك ، عن زيد بن أسلم ، عن عطاء بن يسار ، عن أبي سعيد ، وهو غلط من ابن أبي رواد ".

وقال ابن أبي حاتم في « العلل » ١٣١/١ : « سئل أبي عن حديث رواه نوح بن حبيب ، عن عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد . . . فذكره وقال : قال أبي : هذا حديث باطل ، ليس له أصل ، إنما هو : مالك ، عن يحيى بن سعيد ، عن محمد بن إبراهيم التيمي ، عن علقمة بن وقاص ، عن عمر ، عن النبي الله » .

وقال الدارقطني في « العللُ » ٢/ ١٩٣ : « رواه عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد ، عن مالك ، عن زيد بن أسلم ، عن عطاء بن يسار ، عن أبي سعيد الخدري ، ولم يتابع عليه » .

- (۲) سقطت من (ج).
   (۳) في (ج): « لا ».
- (٤) قال الحافظ ابن حجر في « الفتح » ١٥/١ : « قد تواتر عن يحيى بن سعيد ، فحكى محمد بن علي بن سعيد النقاش الحافظ أنه رواه عن يحيى مئتان وخمسون نفساً ، وسرد أسماءهم أبو القاسم بن منده فجاوز الثلاثمئة ، وروى أبو موسى المديني عن بعض مشايخه مذاكرة عن الحافظ أبي إسماعيل الأنصاري الهروي ، قال : كتبته من حديث سبعمئة من أصحاب يحيى . قلت : وأنا

أستبعد صحة هذا ، فقد تتبعت طرقه من الروايات المشهورة والأجزاء المنثورة منذ طلبت الحديث إلى=

<sup>(</sup>۱) حديث أبي سعيد أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣٤٢/٦ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ، ١٧٩/٦٥ ـ ١٨٠ ، من طريق نوح بن حبيب ، عن ابن أبي رواد ، عن مالك بن أنس ، عن زيد بن أسلم ، عن عطاء ، عن أبي سعيد ، به .

واتَّفقَ العُلماءُ على صحَّتِهِ وتَلَقَّهِ بِالقَبولِ ، وبه صدَّر البخاريُّ كتابَه « الصَّحيح »، وأقامه مقامَ الخُطبةِ له ، إشارةً منه إلى أنَّ كلَّ عمل لا يُرادُ به وجهُ الله فهو باطلٌ ، لا ثمرة له في الدُّنيا ولا في الآخرةِ ، ولهذا قال عبدُ الرَّحمنِ بنُ مهدي : لو صنَّفتُ الأبوابَ ، لجعلتُ حديثَ عمرَ في الأعمالِ بالنيَّةِ في كلّ بابٍ ، وعنه أنَّه قال : مَنْ أرادَ أنْ يصنَّف كتاباً ، فليبدأ بحديثِ (۱) « الأعمال بالنيات »(۲) .

وهذا الحديثُ أحدُ الأحاديثِ التي يدُورُ الدِّينِ عليها (٣) ، فرُوي عنِ الشَّافعيِّ أنَّه قال : هذا الحديثُ ثُلُثُ العلم ، ويدخُلُ في سبعينَ باباً مِنَ الفقه [ أخرجه البيهقي في « السنن الكبرى » ٢/ ١٤ . وذكره النووي في « المجموع » ١/ ١٦٩ وفي « شرح صحيح مسلم » ٧/ ٤٨ ، والعراقي في « طرح التثريب » ٢/ ٥ ، وابن حجر في « الفتح » ١/ ١٤ ] .

وعَنِ الإمام أحمدَ قال : أصولُ الإسلام على ثلاثة أحاديث  $^{(3)}$  : حديث عمرَ : « الأعمالُ بالنيات » ، وحديثُ عائشة : « مَنْ أحدثَ في أمرِنا هذا  $^{(0)}$  ما ليس منهُ : فهو رقّ  $^{(7)}$  ، وحديثُ النّعمانِ بن بشيرٍ : « الحلالُ بيّنٌ ، والحَرامُ بَيّنٌ  $^{(7)}$  . وقال الحاكمُ : حدَّثُونا عَنْ عبدِ الله بن أحمدَ ، عن أبيه : أنّه ذكرَ قوله عليه الصّلاةُ والسّلام : « الأعمال بالنيات » ، وقوله : « إنّ خَلْقَ أَحَدِكُم يُجْمَعُ في بطنِ أُمّهِ أَربَعينَ والسّلام : « الأعمال بالنيات » ، وقوله : « إنّ خَلْقَ أَحَدِكُم يُجْمَعُ في بطنِ أُمّهِ أَربَعينَ

وقتي هذا فما قدرت على تكميل المئة ». وقال في «التلخيص » ٢١٨/١ بعد أن ذكر كلام أبي إسماعيل الهروي : «قلت : تبعته من الكتب والأجزاء ، حتى مررت على أكثر من ثلاثة آلاف جزء ، فما استطعت أن أكمل له سبعين طريقاً ».

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص): «عمر: إنما».

<sup>(</sup>٢) قول عبد الرحمن بن مهدي هذا ذكره الترمذي في « الجامع الكبير » عقيب حديث (١٦٤٧)، والنووي في « شرح صحيح مسلم » ٤٨/٧ وفي « الأذكار » ، له : ٦ ، وابن حجر في « الفتح » ١٤/١

<sup>(</sup>٣) في (ص): «عليها الدين».

<sup>(</sup>٤) انظر : طرح التثريب ٢/ ٥ ، والفتح ١/ ١٥ .

<sup>(</sup>٥) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٦) سيأتي عند الحديث الخامس.

<sup>(</sup>V) سيأتي عند الحديث السادس.

يوماً »(١) ، وقوله : « مَنْ أحدْثَ في أمرنا(٢) هذا(٣) ما ليس منه فهو رَدُّ » فقال : ينبغي أنْ يُبدأ بهذه الأحاديثِ في كُلِّ تصنيف ، فإنّها أصولُ الحديث .

وعن إسحاقُ بن راهَوَيْهِ قال : أربعةُ أحاديث هي مِنْ أُصولِ الدِّين : حديث عُمَر : « إنَّما الأعمالُ بالنِّيَات » ، وحديث : « الحلالُ بيِّنٌ والحرامُ بَيِّنٌ » ، وحديث : « إنَّ خَلْقَ أَحدِكُم يُجْمَعُ في بطْنِ أُمّه (٤) » ، وحديث : « مَنْ صَنَعَ في أمرِنا شيئاً (٥) ليس منه ، فهو ردٌّ » .

وروى عثمان بنُ سعيدٍ ، عن أبي عُبيدٍ ، قال : جَمَعَ النَّبيُّ ﷺ جميعَ أمر الآخرةِ في كلمة : « مَنْ أحدثَ في أمرنا ما ليس منه فهو ردٌّ » ، وجمع أمرَ الدُّنيا كلَّه (٢) في كلمةٍ : « إنّما الأعمالُ بالنِّيات » يدخلان في كل باب .

وعن أبي داود ، قال : نظرتُ في الحديثِ المُسنَدِ ، فإذا هو أربعةُ آلافِ حديثِ ، ثمّ نظرتُ فإذا مدارُ الأربعة آلافِ حديث على أربعةِ أحاديث : حديث النُّعمان بنِ بشيرٍ : « الحلالُ بيِّن والحرامُ بيِّنٌ » ، وحديث عُمر (٧) : « إنّما الأعمالُ بالنيّات » ، وحديث أبي هريرة : « إنّ الله طيّبٌ لا يقبلُ إلا طيّباً ، وإنَّ الله أمرَ المؤمنين بما أمرَ به المُرسلين » الحديث (٨) ، وحديث : « مِنْ حُسنِ إسلامِ المرءِ تَركُهُ ما لا يعنيه » (٩) . قال : فكلُ حديثٍ (١٠) مِنْ هذه ربعُ العلم (١١) .

<sup>(</sup>١) سيأتي عند الحديث الرابع .

 <sup>(</sup>٢) في (ج) : « ديننا » ، ولعله سبق قلم من الناسخ ، إذ كتب فوقها : « أمرنا » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « أربعين يوماً ».

<sup>(°)</sup> في (ج): «هذاما»بدل «شيئاً».

<sup>(</sup>٦) سقطت من ( ص ) .

<sup>(</sup>٧) زاد بعدها في ( ص ) : « ابن الخطاب » .

<sup>(</sup>٨) سيأتي عند الحديث العاشر.

<sup>(</sup>٩) سيأتي عند الحديث الثاني عشر.

<sup>(</sup>۱۰) في ( ص ) : « واحد » .

<sup>(</sup>١١) ينظر قول أبي داود في « طرح التثريب » ٢/ ٥ ـ ٦ ، وفي « شرح السيوطي لسنن النسائي » ٧/ ٢٤١ ـ ٢٢٢

وعن أبي داودَ أيضاً ، قال : كتبتُ عن رسول الله ﷺ خمسمئة ألف حديثٍ ، انتخبتُ منها ما ضَمَّنتُهُ هذا الكتاب \_ يعني كتاب « السنن » \_ جمعت فيه أربعةَ آلاف (١) وثمانمئة حديثٍ<sup>(٢)</sup> ، ويكفي الإنسان لدينه<sup>(٣)</sup> مِنْ ذلك أربعةُ أحاديث : أحدُها : قوله عَلَيْهُ : « إنما<sup>(٤)</sup> الأعمالُ بالنّيّات » ، والثاني : قوله عَلَيْهُ : « مِنْ حُسْنِ إسلام المرءِ تركُهُ ما لا يعنيه » ، والثالث : قولُه ﷺ : « لا يكونُ المُؤمنُ مؤمناً حتّى لا يرضَى لأخيه ْ ( <sup> ( )</sup> إلا ما يرضى لنفسه » [ ورد هذا الحديث بهذا اللفظ عند السيوطي في « شرحه لسنن النسائي » ، وورد الحديث بلفظ : « لا يؤمن أحدكم حتى يُحب لأخيه ، أو لجاره ما يُحب لنفسه » . وأخرجه بهذا اللفظ : ابن المبارك في « الزهد » ( ٦٧٧ ) ، والطيالسي ( ٢٠٠٤ ) ، وأحمد ٣/ ١٧٦ و٢٠٦ و ٢٥١ و ٢٧٢ و ٢٧٨ و٢٨٩ ، وعبد بن حميد ( ١١٧٥ ) ، والدارمي ( ٢٧٤٣ ) ، والبخاري ١٠/١ ( ١٣ ) ، ومسلم ١٩/١ ( ٤٤ ) ( ٧٧ ) و ١/ ٤٩ ( ٤٥ ) ( ٧٧ ) ، وابن ماجه ( ٦٦ ) ، والترمذي ( ٢٥١٥ ) ، والنسائي ٨/ ١١٥ و١٢٥ وفي « الكبرى » ، له ( ١١٧٤٧ ) و( ١١٧٧٠ ) ، وابن حبان ( ٢٣٤ ) و( ٢٣٥ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٩٤ ) و( ٢٩٥ ) و( ٢٩٦ ) و( ٢٩٧ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٨٩ ) ، والبغوي ( ٣٤٧٤ ) من طرق عن أنس بن مالك ، به ] ، والرَّابع : قوله ﷺ : « الحلال بيِّنٌ ، والحرامُ بيِّنٌ »<sup>(٦)</sup> .

وفي رواية أخرى عنه أنه قال : الفقه يدورُ على خمسةِ أحاديث : « الحلال بَيِّنٌ ، والحرامُ بيِّنٌ » وقوله ﷺ : « لا ضررَ ولا ضِرارَ »(٧) وقوله ﷺ : « إنَّما (^^) الأعمالُ بالنِّيات » ، وقوله <sup>(٩)</sup> : « الدِّينُ النصيحةُ »<sup>(١٠)</sup> ، وقوله : « وما نهيتُكم عنه

<sup>(1)</sup> زاد بعدها في (ص): «حديث».

الموجود من الأحاديث في كتاب « السنن » لأبي داود (٥٢٧٤) . انظر : سنن أبي داود ط . دار **(Y)** الكتب العلمية ، تحقيق : محمد عبد العزيز الخالدي .

سقطت من (ص). (٣)

<sup>(</sup>٤) سقطت من ( ج ) .

زاد بعدها في (ص). (0)

سيأتي عند الحديث السادس. (٦)

يأتي عند الحديث الثاني والثلاثين . **(V)** 

سقطت من ( ج ) .  $(\Lambda)$ 

زاد بعدها في (ص) : « ﷺ » . (9)

<sup>(1+)</sup> سيأتي عند الحديث السابع.

فاجتنبُوه ، وما أمرتُكم به فائتُوا منهُ ما استطعتم »(١) .

وفي رواية عنه ، قال : أصولُ السُّنن في كلِّ فنِّ أربعةُ أحاديث : حديث عمر « إنَّما (٢٠ الأعمالُ بالنِّياتِ » ، وحديث : « الحلالُ بيِّن والحرامُ بيِّن » ، وحديث : « وَعَدَيْث الله ، وحديث ن أَهُدْ في الدُّنيا يحبكَ الله ، وازهد فيما في أيدي النَّاس يُحبك الناسُ » (٣) .

وللحافظ أبي الحسن طاهر بن مفوِّز المعافري الأندلسي (٤):

عُمْدَةُ الدِّينِ عندَنا كلماتٌ أربعٌ مِنْ كلامِ خيرِ البريَّه اتَّق الشُّبهاتِ وازهَدْ ودَعْ ما لَيس يَعْنيكَ واعمَلَنَّ بنيَّه (٥)

فقوله على الأعمالُ بالنيَّات »، وفي رواية : « الأعمال بالنيَّة »(٢) . وكلاهما يقتضي الحصرَ على الصَّحيح ، وليس غرضنا هاهنا توجيه ذلك(٧) ، ولا بسط القول فيه .

وقد اختلف في تقدير قوله: « الأعمالُ بالنياتِ » ، فكثيرٌ منَ المتأخِّرينَ يزعُمُ أنّ تقديرَه : الأعمالُ صحيحةٌ ، أو معتبَرةٌ ، أو مقبولة بالنيَّات ، وعلى هذا فالأعمالُ إنّما أُريدَ بها الأعمالُ الشَّرعيَّةُ المفتَقِرةُ إلى النيَّة ، فأمّا ما لا يفتقِرُ إلى النيّة كالعادات مِنَ الأكل والشرب ، واللبسِ وَغيرِها ، أو مثل رَدِّ الأماناتِ والمضمونات ، كالودائعِ

<sup>(</sup>١) سيأتي عند الحديث التاسع.

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٣) سيأتي عند الحديث الحادي والثلاثين .

<sup>(</sup>٤) « الأندلسي » لم ترد في ( ص ) ، وهو الإمام الحافظ الناقد المجوّد ، أبو الحسن طاهر بن مُفوز بن أحمد بن مُفوز المعافري الشاطبي ، تلميذ أبي عمر بن عبد البر ، وخصيصه ، وأكثر عنه وَجوَّد ، وكان فهما ذكيا إماماً من أوعية العلم وَفُرسان الحديث وأهل الإتقان والتحرير مع الفضل والورع والتقوى والوقار والسمت ، مولده في سنة تسع وعشرين وأربعمئة .

انظر : سير أعلام النبلاء ١٩/٨٨ ، والعبر ٣/ ٣٠٥ ، وتذكرة الحفاظ ٤/ ١٢٢٢ ـ ١٢٢٣ .

 <sup>(</sup>٥) انظر : الفتوحات الربانية لابن علان ١/ ٦٤ ، وشرح السيوطي لسنن النسائي ٧/ ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٦) في (ج): « بالنيات » .

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص).

والغُصوبِ، فلا يَحتَاجُ شيءٌ من ذلك إلى نيةٍ ، فيُخصُّ هذا كلُّه من عمومِ الأعمال المذكورة هاهُنا .

وقال آخرون : بل الأعمال هنا على عُمومها ، لا يُخَصُّ منها شيءُ (١) .

وحكاه بعضهم عن الجمهور ، وكأنّه يريدُ به جمهورَ المتقدِّمين ، وقد وقع ذلك في كلام ابن جريرِ الطَّبريِّ ، وأبي طالبِ المكِّيِّ وغيرِهما من المتقدِّمين ، وهو ظاهرُ كلام الإمام أحمدَ .

قال في رواية حنبل : أحبُّ لكلّ مَنْ عَمِلَ عملاً مِنْ صلاةٍ ، أو صيام ، أو صَدَقَةٍ ، أو نوعٍ منْ أنواعِ البِرِّ أَنْ تكونَ النَّيَّةُ متقدِّمةً في ذلك قبلَ الفعلِ ، قال النبيُّ ﷺ : « الأعمالُ بالنِّيَّاتِ » ، فهذا يأتي على كلِّ أمرٍ من الأمور .

وقال الفضلُ بنُ زيادٍ : سألتُ أبا عبد الله \_ يعني : أحمد \_ عَنِ النَّيَّةِ في العملِ قلت : كيف النيةُ ؟ قالَ : يُعالجُ نفسَه ، إذا أراد عملاً لا يريدُ به النّاس .

وقال أحمدُ بنُ داودَ الحربي : حدَّث يزيدُ بن هارونَ بحديثِ عمر : « إنّما (٢) الأعمال بالنيات » وأحمدُ جالسٌ ، فقال أحمد ليزيدَ : يا أبا خالدٍ ، هذا الخناقُ .

وعلى هذا القول ، فقيل : تقديرُ الكلام : الأعمال واقعة ، أو حاصلةٌ بالنيَّاتِ ، فيكونُ إخباراً عن العاملِ وهو سببُ فيكونُ إخباراً عن الأعمالِ الاختيارية أنّها لا تقعُ إلا عنْ قصدٍ من العاملِ وهو سببُ عملها ووجودها ، ويكونُ قولُه بعد ذلك : « وإنّما لكل امريُّ ما نوى » إخباراً عن حكمِ الشَّرع ، وهو أنّ حظّ العاملِ مِنْ عمله نيَّتُه ، فإنْ كانت صالحةً فعملُهُ صالحٌ ، فله أجرُه ، وإن كانت فاسدةً فعملُهُ فاسدٌ ، فعليه وِزْرُهُ .

ويحتمل أن يكون التَّقدير في قوله: « الأعمال بالنيات »: الأعمالُ صالحةٌ ، أو

<sup>(</sup>۱) قال ابن دقيق العيد: « الذين اشترطوا النية قدّروا صحة الأعمال بالنيات أو ما يقاربه ، والذين لم يشترطوها قدّروا كمال الأعمال بالنيات أو ما يقاربه » .

انظر : طرح التثريب ٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ج): « لامرئ ».

فاسدة ، أو مقبولة ، أو مردودة ، أو مثاب عليها ، أو غير مثاب عليها ، بالنيات ، فيكون خبراً عن حكم شرعي ، وهو أنَّ صلاح الأعمال وفسادَها بحسب صلاح النِّياتِ وفسادِها ، كقوله على الله الأعمال بالخواتيم » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٣٣٥ ، والبخاري وفسادِها ، كقوله على الله الأعمال بالخواتيم » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٣٥٥ ، والبخاري ١٢٨/ (١٢٢ ) (١٧٩ ) ، وأبو عوانة ١/٥٥ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » (١١٦٧ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٠٤/٥٨ من حديث سهل بن سعد ، به ] ، أي : إنَّ صلاحها وفسادَها وقَبُولَها وعدمَه بحسب الخاتمة .

وقوله بعد ذلك: « وإنّما لامريً (٢) ما نوى » إخبارٌ أنّه لا يحصلُ له مِنْ عمله إلا ما نواه به ، فإنْ نَوى خيراً حصل له خير ، وإنْ نَوى به (٣) شرّاً حصل له (٤) شرّ ، وليس هذا تكريراً محضاً للجُملة الأولى ، فإنّ الجُملة الأولى دلّت على أنّ صلاحَ العمل وفساده بحسب النيّة المقتضية لإيجاده ، والجملة الثّانية دلّت على أنّ ثوابَ العاملِ على عمله بحسب نيّته الصالحة ، وأنّ عقابه عليه بحسب نيّته الفاسدة ، وقد تكون نيّته مباحة ، فيكون العملُ مباحاً ، فلا يحصل له به ثوابٌ ولا عقابٌ ، فالعملُ في نفسه صلاحُه وفسادَه وإباحتُه بحسب النيّة الحاملة عليه ، المقتضية لوجوده ، وثوابُ العامل وعقابُه وسلامتُه بحسب نيته التي بها صار العملُ (٥) صالحاً ، أو فاسداً ، أو مباحاً .

واعلم أنّ النيَّةَ في اللُّغة نوعٌ من القَصدِ والإرادة (٢) وإن كان قد فُرِّق بينَ هذه الألفاظ بما ليس هذا موضع ذكره .

والنيةُ في كلام العُلماء تقعُ بمعنيين:

أحدهما: بمعنى تمييز العباداتِ بعضها عن بعضٍ ، كتمييزِ صلاة الظُّهر مِنْ صلاة العصر مثلاً (٧) ، وتمييزِ صيام رمضان من صيام غيره ، أو تمييز العباداتِ مِنَ

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « إنما لكل امرئ ما نوى . إخبار أنه لا يحصل له من عمله إلا ما نواه به ، فإن نوى خيراً حصل له خير ، وإن نوى شراً حصل له شر ، وقوله ﷺ » ، وهي زيادة مكررة .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « لكل امرئ ».

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « به » .

<sup>(</sup>٥) في (ص): «صار العمل بها».

<sup>(</sup>٦) انظر: كتاب العين: ٩٩٦: والصحاح ٦/٢٥١٦، ولسان العرب ٣٤٣/١٤.

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص) .

العادات (١) ، كتمييز الغُسلِ من الجَنَابةِ مِنْ غُسْلِ التَّبرُّد والتَّنظُّف ، ونحو ذلك ، وهذه النيةُ هي التي توجَدُ كثيراً في كلامِ الفُقهاء في كتبهم .

والمعنى الثاني: بمعنى تمييز المقصودِ بالعمل ، وهل هو لله وحده لا شريكَ له ، أم غيره ، أم الله وغيرُه (٢) ، وهذه النيّة هي التي يتكلّم فيها العارفُونَ في كتبهم في كلامهم على الإخلاص وتوابعه ، وهي التي تُوجَدُ كثيراً في كلام السَّلَفِ المتقدّمين .

وقد صنَّفَ أبو بكر بنُ أبي الدُّنيا مصنَّفاً سمَّاه : كتاب « الإخلاص والنية » ، وإنّما أراد هذه النية ، وهي النية التي يتكرَّر ذكرُها في كلام النَّبيِّ ﷺ تارةً بلفظ النية ، وتارةً بلفظ الإرادة ، وتارةً بلفظ مُقارب لذلك ، وقد جاء ذكرُها كثيراً في كتابِ الله عز وجل . بغيرِ لفظِ النِّيَّةِ أيضاً من الألفاظ المُقاربة لها .

وإنَّما فرَّق مَنْ فَرَّقَ بين النيةِ وبينَ الإرادة والقصدِ ونحوهما ؛ لظنِّهم اختصاصَ النية بالمعنى الأوَّلِ الذي يذكرُهُ الفقهاءُ ، فمنهم من قال : النيةُ تختصُّ بفعلِ النَّاوي ، والإرادةُ لا تختصُّ بذلك ، كما يريدُ الإنسانُ مِنَ الله أن يغفرَ له ، ولا ينوي ذلك .

وقد ذكرنا أنَّ النية في كلام النَّبِي في وسلف الأُمَّةِ إِنَّما يُرادُ بها هذا المعنى الثاني غالباً ، فهي حينئذ بمعنى الإرادة ، ولذلك يُعبَّرُ عنها بلفظ الإرادة في القرآن كثيراً ، كما في قوله تعالى : ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الْآخِرة ﴾ كما في قوله تعالى : ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنيَ وَالله يُرِيدُ الآخِرة ﴾ [الأنفال: ٢٧] ، وقوله : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنيَ الْآخِرة فَن حَرْثَ الدُّنيا وَالله يُرِيدُ الآخِرة وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنيا لَوْتِه عِنْهَا وَمَاللهُ فِي اللهُ فِي حَرْثِية وَمَن كَانَ يُرِيدُ المَّاعِلة عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا وَقُوله : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ اللهُ فِيهَا مَا مَن كُانَ يُرِيدُ الْعَاجِلة عَجَلنَا لَهُ فِيهَا مَا وَقُوله : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلة عَجَلنَا لَهُ عَهمَا اللهُ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهُا مَنْهُ وَلَي اللهُ اللهُ عَلَيْهُا مَا مَعْمَلهُم فَيها وَهُو اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَمِعَلَا اللهُ عَلَيْهَا مُولِكُ اللهُ اللهُ عَمْدُونَ فَي أَوْلَتِكَ الدِّينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي وَهُو اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ ا

<sup>(</sup>١) في (ص): « العادات من العبادات ».

<sup>(</sup>٢) في (ص): «أم هو لغير الله » بدل: «أم غيره أم الله وغيره».

وقوله: ﴿ وَلَا تَظَّرُو ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَةً ﴾ [الأنعام: ٥٦]، وقوله: ﴿ وَاَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَةً وَلَا تَعَدُّ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّا ﴾ [الكهف: ٨٨]، وقوله: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّائِينَ يُرِيدُونَ وَجَهَ ٱللَّهِ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ مِنْ وَمَا ءَاتَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُواْ فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُم مِّن رَبًا لِيرَبُواْ فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُهُم مِن رِّبًا لِيرَبُواْ فِي آمُولِ ٱلنَّاسِ فَلَا يَرْبُواْ عِندَ ٱللَّهِ فَأَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُضْعِفُونَ ﴾ [الروم: ٣٨ - ٣٩].

وقد يُعَبَّرُ عنها في القرآن بلفظ « الابتغاء » ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱبْنِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ اللَّهَ فَي وَله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱبْنِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ الللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

فنفى الخيرَ عَنْ كثيرٍ ممّا يتناجى الناسُ به إلا في الأمرِ بالمعروف ، وخصَّ من أفراده الصَّدقة ، والإصلاحَ بينَ النَّاس ؛ لعموم نفعهما ، فدلَّ ذلك على أنّ التَّناجي بذلك خيرٌ ، وأمّا الثوابُ عليه مِنَ الله فخصّه بمِنَ فعله ابتغاءَ مرضاة الله .

وإنَّما جَعَل الأمرَ بالمعروفِ مِنَ الصَّدقة ، والإصلاح بينَ النَّاس وغيرهما خيراً وإنْ لم يُبْتَغَ به وجهُ اللهِ لما يترتَّبُ على ذلك مِنَ النَّفْعِ المُتعدِّي ، فَيَحْصُلُ به للنَّاسِ إحسانٌ وخيرٌ ، وأمّا بالنِّسبة إلى الأمر ، فإنْ قَصَدَ به وجهَ اللهِ وابتغاءَ مَرضاته كان خيراً له ، وأثيبَ عليه ، وإنْ لم يقصدُ ذلك لم يكن خيراً له ، ولا ثوابَ له عليه ، وهذا بخلاف من صام وصلى وذكر الله ، يقصِدُ بذلك عَرَضَ الدُّنيا ، فإنَّه لا خيرَ له فيه بالكُلِّية ؛ لأنَّه لا نفع في ذلك لصاحبه ، لما يترتب عليه من الإثم فيه ، ولا لغيره ؛ لأنَّه لا يتحكّى نفعُه إلى أحدٍ ، اللَّهُمَّ إلا أنْ يحصُلَ لأحدٍ به اقتداءٌ في ذلك .

وأمّا ما ورد في السُّنَةِ وكلام السَّلفِ مِنْ تسمية هذا المعنى بالنَّيَةِ ، فكثيرٌ جداً ، ونحن نذكر بَعْضَهُ ، كما خرَّج الإمام أحمدُ والنَّسائيّ مِنْ حديثِ عُبادةَ بنِ الصَّامتِ ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ أَنَّه قال : « مَنْ غَزَا في سَبيلِ اللهِ ولم يَنْوِ إلا عِقالاً ، فله ما نوى » عنِ النَّبيِّ عَلَيْ أَنَّه قال : « مَنْ غَزَا في سَبيلِ اللهِ ولم يَنْوِ إلا عِقالاً ، فله ما نوى » الله و ٣٢٠٥ وفي « الكبرى » ، له (٣٤١٦) و (٤٣٤٧) و أخرجه أيضاً : الدارمي (٣٢٠١) ، وعبد الله بن أحمد في « زياداته » ٣٢٩/٥ ، وابن حبان

( ٤٦٣٨ ) ، والحاكم ١٠٩/٢ ، والبيهقي ٦/ ٣٣١ ، وإسناده ضعيف ؛ فإنّ يحيى بن الوليد بن عبادة مجهول لم يرو عنه غير جبلة بن عطية . ] .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٩٧/١ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة . ] من حديث ابنِ مسعودٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ أكثرَ شُهداءِ أمَّتي لأصْحَابُ الفُرُشِ ، ورُبَّ قتيلٍ بَيْنَ الصفَّين الله أعلم بنيَّته » .

وخرَّج ابنُ ماجه (۱) من حدیث جابر ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « یُحْشَرُ النَّاسُ علی نیَّاتهم » ، ومن حدیث أبي هریرة ، عن النَّبیِّ ﷺ ، قال : « إنَّما یُبْعَثُ النَّاسُ علی نیَّاتهم » [ أخرجه ابن ماجه ( ۲۲۲۷ ) . وأخرجه أيضاً : أحمد ۲/۲۹۲ ، وأبو يعلى ( ۲۲٤٧ ) ، وتمام في « فوائده » ( ۱۷٤٤ ) ، وإسناده ضعيف لضعف ليث بن أبي سليم وشريك النخعي . ] .

وخَرَّج ابنُ أبي الدُّنيا من حديثِ عمر ، عَنِ النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « إنَّما يُبعَثُ المقتتلون على النِّيَاتِ » [ أخرجه : أبو يعلى في « المسند الكبير » كما في « المطالب العالية » ( ١٨٧٧ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٢٢٧/٦ ، وتمام في « فوائده » ( ١٧٤٣ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٩/ ٢٧٤ و ٢٠٠/٢٠ ، وهو حديث منكر لتفرد عمرو بن شمر الكذاب به ، وقد ساقه ابن عدي في منكراته .

تنبيه : جاء في بعض الروايات لفظ « المسلمون » بدل « المقتتلون » . ] .

وفي "صحيح مسلم " [الصحيح ١٦٦/ (٢٨٨٢) (٤) و١/١٦ (٢٨٨٢) (٥). وأخرجه أيضاً: أحمد ٢/ ٢٨٩ و ٢٩٠ و ٣١٣ و ٣١٣ و ٣٢٣ ، وأبو داود ( ٤٢٨٩) ، وابن ماجه وأخرجه أيضاً: أحمد ٢/ ٢٨٩ و ٢٩٠ و ٣١٣ و ٣١٣ و ٣١٣ ، وابن حبان ( ٢٥٩٦) ، والطبراني في «الكبير » ٣٢/ (٧٣٤) و (٧٣٠) و (٩٨٤) و (٩٨٥) و (٩٨٥) من طرق عن أم سلمة ] عن أمّ سلمة ، عن النّبيّ على ، قال : « يعوذُ عائذٌ بالبيتِ ، فيُبعَثُ إليه بعثٌ ، فإذا كانوا ببيداءَ مِنَ الأرضِ خُسِفَ بهم » ، فقلت : يا رسولَ الله ، فكيف بمَنْ كان كارهاً ؟ ببيداءَ مِنَ الأرضِ خُسِفَ بهم ، ولكنّه يُبعَثُ يومَ القيامة على نيّته » .

وفيه أيضاً عَنْ عائشة ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ معنى هذا الحديث ، وقال فيه : « يهلكون مَهْلِكاً واحداً ، ويَصدُرُونَ مصادرَ شتَّى ، يبعثُهم الله على نيَّاتهم » [ أخرجه : مسلم مَهْلِكاً واحداً ، ويَصدُرُونَ مصادرَ شتَّى ، يبعثُهم الله على نيَّاتهم » [ أخرجه : مسلم ٨٦٨/٨ ( ٢٨١٨ ) ، وابن

<sup>(</sup>١) في « سننه » (٤٢٣٠) ، وإسناده ضعيف لضعف شريك بن عبد الله النخعي .

حبان ( ٦٧٥٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/ ١١ من طرق عن عائشة ، به  $\cdot$   $\cdot$   $\cdot$ 

وخرّج الإمام أحمد وابنُ ماجه مِنْ حديث زيد بن ثابتٍ ، عنِ النّبِيّ قال : « مَنْ كانتِ الدُّنيا همّه فرّق الله عليه أمره ، وجَعَلَ فقرَه بين عينيه ، ولم يأتِهِ من الدُّنيا إلا ما كُتِبَ له ، ومَنْ كَانَتِ الآخرةُ نيّته جمَعَ الله له أمرَه ، وجعل غناه في قلبه ، وأتته الدُّنيا وهي راغمةٌ » . لفظُ ابنِ ماجه ، ولفظُ أحمد : « مَنْ كان همّه الآخرة ، ومن كانت نيّته الدُّنيا » [ أخرجه : أحمد ٥/١٨٣ ، وابن ماجه (٤١٠٥) . وأخرجه أيضاً: الدارمي (٢٣٥) ، وأبو داود (٣٦٦) ، والترمذي (٢٣٥) ، وابن أبي عاصم في « السنة » (٤٤) ، والطحاوي في « شرح المشكل » (١٦٠٠) ، وابن حبان (٢٧) و (٢٨٠) ، والطبراني في « الكبير » (٤٨٩) و (٤٨٩١) ، من طرق عن زيد بن ثابت ، به ، وهو حديث صحيح . ] ، وخرَّجه ابن أبي الدنيا (١٠٠٠ ) ، وعنده : « من كانت نيته الذنيا ، ومن كانت نيته الآخرة » .

وروى ابنُ أبي الدُّنيا بإسنادٍ منقطعٍ عن عُمَر ، قال : لا عَمَل لِمَنْ لا نَيَّةَ له ، ولا أَجْرَ لمَنْ لا حِسْبَةَ لهُ ، يعني : لا أجر لمن لم يحتسبْ ثوابَ عمله عندَ الله عز وجل .

وبإسنادٍ ضعيفٍ عن ابنِ مسعودٍ ، قال : لا ينفعُ قولٌ إلا بعملٍ ، ولا ينفعُ قولٌ وعملٌ إلا بنيَّة ، ولا ينفعُ قولٌ وعملٌ ونيَّةٌ إلا بما وافق السُّنَّةَ .

<sup>(</sup>١) في كتاب الإخلاص: ٥٨.

وعن يحيى بن أبي كثير ، قال : تعلَّموا النَّيَّة ، فإنَّها أبلغُ من العَمَلِ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٧٠ ] .

وعن زُبَيدٍ اليامي ، قال : إنِّي لأحبُّ أن تكونَ لي نيَّةٌ في كلِّ شيءٍ ، حتى في الطَّعام والشَّراب ، وعنه أنَّه قال : انْوِ في كلِّ شيءٍ تريدُه الخيرَ ، حتى خروجك إلى الكُناسَةِ [ أخرج القول الثاني : الدينوري في « المجالسة » ( ٣٥٣٣ ) ، وابن عربي في « محاضرة الأبرار » ٢٩٣/٢ ] .

وعن داود الطَّائيِّ ('') ، قال : رأيتُ الخيرَ كلَّه إنَّما يجمعُه حُسْنُ النَّيَّة ، وكفاك به خيراً وإنْ لم تَنْصَبْ . قال داود : والبرُّ هِمَّةُ التَّقيِّ ، ولو تعلَّقت جميع جوارحه بحبِّ الدُّنيا لردَّته يوماً نيَّتُهُ إلى أصلِهِ .

وعن سفيان الثَّوريِّ ، قال : ما عالجتُ شيئاً أشدَّ عليَّ من نيَّتي ؛ لأنَّها تتقلَّبُ عليَّ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٧/ ٥ و ٦٢ ، وفيه كلمة « نفسي » بدل كلمة « نيتي » . ] .

وعن يوسُفَ بن أسباط ، قال : تخليصُ النِّيةِ مِنْ فسادِها أَشدُّ على العاملينَ مِنْ طُولِ الاجتهاد [أخرجه : الدينوري في «المجالسة» (١٩٤٦) و(٣٤٢٤) ، وابن عربي في «محاضرة الأبرار » ٣٣٣/٢] .

وقيل لنافع بن جُبير : ألا تشهدُ الجنازةَ ؟ قال : كما أنتَ حتَّى أنوي ، قال : ففكَّر هُنيَّة ، ثم قال : امضِ [ أخرجه : الدينوري في « المجالسة » ( ٣٥٣٢ ) ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٣٠٦/٤ ] .

وعن مطرّف بن عبدِ الله قال: صلاحُ القلب بصلاحِ العملِ ، وصلاحُ العملِ بصلاحِ العملِ ، وصلاحُ العملِ بصلاحِ النيّةِ [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢/١٩٩ ] .

<sup>(</sup>۱) هو أبو سليمان ، داود بن نصير الطائي ، اشتغل بالعلم مدة ودرس الفقه وغيره من العلوم ثم اختار بعد ذلك العزلة ، وآثر الانفراد والخلوة ولزم العبادة واجتهد فيها إلى آخر عمره ، مات بالكوفة سنة ستين ومئة ، وقيل سنة خمس وستين ومئة .

انظر : سير أعلام النبلاء ٧/ ٤٢٢ ، والأنساب ٣/ ٢٤٧\_ ٢٤٨ .

وعن بعض السَّلَف قال : مَنْ سرَّه أن يَكْمُلَ له عملُه ، فليُحسن نبَّته ، فإنَّ الله عز وجل يأجُرُ العَبْدَ إذا حَسُنَت نبَّته حتى باللُّقمة .

وعن ابن المبارك ، قال : رُبَّ عملٍ صغيرٍ تعظَّمهُ النيَّةُ ، وربَّ عمل كبيرٍ تُصَغِّره النيَّةُ .

وقال ابن عجلان : لا يصلحُ العملُ إلا بثلاثٍ : التَّقوى لله ، والنِّيَّةِ الحسنَةِ ، والإصابة .

وقال الفضيلُ بنُ عياضٍ : إنَّما يريدُ الله عز وجل منك نيَّتَك وإرادتكَ .

وعن يوسف بن أسباط ، قال : إيثارُ الله عز وجل أفضلُ من القتل في سبيله .

خرَّج ذلك كلَّه ابنُ أبي الدُّنيا في كتاب « الإخلاص والنيَّة » .

وروى فيه بإسنادٍ منقطعٍ عن عُمَر رضي الله عنه ، قال : أفضلُ الأعمال أداءُ ما افترضَ الله عز وجل ، والورعُ عمّا حرَّم الله عز وجل ، وصدْقُ النيَّة فيما عندَ الله عز وجل .

وبهذا يعلم معنى ما رُوي عن الإمام أحمد : أنَّ أصولَ الإسلام ثلاثةُ أحاديث : حديث : « الأعمال بالنَّيَات » ، وحديث : « منْ أحدث في أمرِنا ما ليس منه فهو رَدُّ » ، وحديث : « الحلال بَيِّن والحرام بيِّن » . فإنّ الدِّينَ كلَّه يَرجعُ إلى فعل المأموراتِ ، وترك المحظورات ، والتَّوقُف عن الشُّبهاتِ ، وهذا كلُّه تضمَّنه حديثُ النُّعمان بن بشير .

وإنَّما يتمُّ ذلك بأمرين :

أحدهما: أنْ يكونَ العملُ في ظاهره على موافقَةِ السُّنَّة ، وهذا هو الذي تضمَّنه حديثُ عائشة: « مَنْ أحدَثَ في أمرنا ما ليس منه فهو رَدُّ »(١) .

والثاني : أنْ يكونَ العملُ في باطنه يُقْصَدُ به وجهُ الله عز وجل ، كما تضمَّنه حديث عمر : « الأعمالُ بالنِّيَّاتِ » .

<sup>(</sup>١) سيأتي عند الحديث الخامس.

وقال الفضيلُ في قوله تعالى : ﴿ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُرُ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢] ، قال أخلصُه وأصوبُه . وقال : إنَّ العملَ إذا كان خالصاً ، ولم يكن صواباً ، لم يُقْبَلْ ، وإذا كان صواباً ، ولم يكن خالصاً ، لم يُقْبَلْ حتّى يكونَ خالصاً صواباً ، قال : والخالصُ إذا كان لله عز وجل ، والصَّوابُ إذا كان على السُّنَّة (١) .

وقد دلَّ عِلَى هذا الذي قاله الفضيلُ قولُ الله عز وجل : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف : ١١٠] .

وقال بعضُ العارفينَ : إنَّما تفاضَلُوا بالإرادات ، ولم يتفاضلُوا بالصَّوم والصَّلاة .

وقولُه ﷺ : « فَمَنْ كانت هجرتُهُ إلى الله ورسولِه ، فهجرتُهُ إلى الله ورسولِهِ ، ومَنْ كانت هجرتُه إلى ما هاجر إليه » .

لما ذكر ﷺ أنَّ الأعمالَ بحسبِ النِّيَّات ، وأنَّ حظَّ العاملِ من عمله نيَّتُه مِنْ خيرٍ أو شرِّ ، وهاتانِ كلمتانِ جامِعتانِ ، وقاعِدَتانِ كلِّيَّتانِ ، لا يخرُجُ عنهما شيءٌ ، ذكر بعدَ ذلك مثالًا من أمثال الأعمال التي صُورتُها واحدةٌ ، ويختلفُ صلاحُها وفسادُها باختلافِ النِّيَّات ، وكأنَّه يقول : سائرُ الأعمالِ على حَذو هذا المثال .

وأصلُ الهجرةِ: هِجرانُ بلدِ الشِّركِ ، والانتقالُ منه إلى دارِ الإسلام ، كما كانَ المهاجرونَ قَبلَ فتحِ مكَّة يُهاجرون منها إلى مدينة (٢) النَّبيِّ ﷺ ، وقد هاجرَ مَنْ هاجَرَ منهم قبلَ ذلك إلى أرض الحبشة إلى النَّجاشيِّ .

فأخبرَ النبيُّ عَلَيْهُ أَنَّ هذه الهجرةَ تختلفُ باختلافِ النيات والمقاصد بها ("" ، فمن هاجَرَ إلى دار الإسلام حُبّاً لله ورسولِهِ ، ورغبةً في تعلُّم دينِ الإسلام ، وإظهارِ دينه حيث كان يعجزُ عنه في دارِ الشِّركِ ، فهذا هو المهاجرُ إلى الله ورسوله حقاً ، وكفاه شرفاً وفخراً أنَّه حصل له ما نواه من هجرتِهِ إلى الله ورسوله .

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في « تفسيره » ٥/ ١٢٤ \_ ١٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

ولهذا المعنى اقتصرَ في جوابِ هذا الشرط على إعادتِهِ بلفظه ؛ لأنَّ حُصولَ ما نواه بهجرته نهايةُ المطلوب في الدُّنيا والآخرة .

ومن كانت هجرتُهُ من دارِ الشِّرك إلى دارِ الإسلام لطَلَبِ دُنيا يُصيبها ، أو امرأةٍ ينكحُها في دارِ الإسلام ، فهجرتُهُ إلى ما هاجَرَ إليه مِنْ ذلكَ ، فالأوَّل تاجرٌ ، والثَّاني خاطب ، وليسَ واحدٌ منهما بمهاجر .

وفي قوله: « إلى ما هاجرَ إليه » تحقيرٌ لمَا طلبه من أمر الدُّنيا ، واستهانةٌ به ، حيث لم يذكره بلفظه . وأيضاً فالهجرةُ إلى الله ورسولِه واحدةٌ فلا تعدُّد فيها ، فلذلك أعادَ الجوابَ فيها بلفظ الشَّرط .

والهجرةُ لأمور الدُّنيا لا تنحصرُ ، فقد يُهاجرُ الإنسانُ لطلبِ دُنيا مُباحةِ تارةً ، ومحرَّمةٍ أخرى ، وأفرادُ (١) ما يُقصَدُ بالهجرةِ من أمورِ الدُّنيا لا تنحصرُ ، فلذلك قال : « فهجرتُهُ (٢) إلى ما هاجرَ إليه » ، يعني : كائناً ما كان .

وقد رُوي عن ابنِ عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى : ﴿ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَ ﴾ [الممتحنة : ١٠] الآية . قال : كانت المرأة إذا أتت النّبي على حلّفها بالله : ما خرجت من بُغض زوجٍ ، وبالله : ما خرجت رغبة بأرضٍ عنْ أرضٍ (٣) ، وبالله : ما خرجت التماس دُنيا ، وبالله : ما خرجت إلا حباً لله ورسوله . خرجه ابن أبي حاتم (١٠) ، وابن جريرٍ (٥) ، والبزّار في « مسنده »(١) ، وخرّجه الترمذي في بعض نسخ كتابه مختصراً .

وقد روى وكيعٌ في كتابه عن الأعمش ، عن شقيقٍ ـ هو أبو وائلٍ ـ قال : خطبَ أعرابيٌّ مِنَ الحيِّ امرأةً يقال لها : أم قيسٍ . فأبت أن تزوَّجَهُ حتى يُهاجِرَ ، فهاجَرَ ،

<sup>(</sup>١) كلمة : «أفراد » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « من رغبة من أرض إلى أرض » .

<sup>(</sup>٤) في « تفسيره » ۱۰/ ۳۳۵۰ (۱۸۸۲۷) .

<sup>(</sup>٥) في « تفسيره » (٢٦٣١٠) ، وطبعة التركي ٢٢/ ٥٧٥ .

<sup>(</sup>٦) (٢٢٧٢) كشف الأستار ، وهو حديث ضعيف . انظر : مجمع الزوائد ٧/ ١٢٣ .

فتزوَّجته ، فكُنَّا نُسمِّيه مهاجرَ أم قيسٍ . قال : فقال عبدُ الله \_ يعني : ابن مسعود \_ : مَنْ هاجَر يبتغي شيئاً ، فهو له .

وهذا السِّياقُ يقتضي أنَّ هذا لم يكن في عهدِ النَّبِيِّ ﷺ ، إنَّما كان في عهد ابنِ مسعودٍ ، ولكن رُوي مِنْ طريقِ سفيانَ الثَّوريِّ ، عَن الأعمشِ ، عن أبي وائلٍ ، عن ابن مسعود ، قال : كان فينا رجلٌ خطبَ امرأةً يقال لها : أم قيسٍ ، فأبت أنْ تزوَّجَه حتَّى يهاجِرَ ، فهاجَرَ ، فتزوَّجها ، فكنَّا نسمِّيه مهاجرَ أمِّ قيسٍ . قال ابنُ مسعودٍ : مَنْ هاجرَ لشيء (١٠) فهو له [ أخرجه : الطبراني في « المعجم الكبير » (٨٥٤٠) . ] .

وقد اشتهرَ أنَّ قصَّةَ مُهاجرِ أمِّ قيسٍ هي (٢) كانت سببَ قولِ النَّبيِّ ﷺ : « مَنْ كانت هجرتُه إلى دُنْيا يُصيبُها أو امرأةٍ ينكِحُها » ، وذكر ذلك كثيرٌ من المتأخِّرين في كُتُبهم ، ولم نر لذلك أصلاً بإسنادٍ يصحُّ ، والله أعلم (٣) .

وسائر الأعمال كالهجرة في هذا المعنى ، فصلاحُها وفسادُها بحسب النَّيَة الباعثة عليها ، كالجهاد والحجِّ وغيرهما ، وقد سُئلَ النَّبيُّ عن اختلاف نيَّاتِ النَّاس في الجهاد وما يُقصدُ به من الرِّياء ، وإظهار (٤) الشَّجاعة والعصبيَّة ، وغير ذلك : أيُّ ذلك في سبيل الله ؟ فقال : « مَنْ قاتَلِ لتكونَ كلمةُ الله هي العليا ، فهو في سبيل الله » فخرج بها كلُّنه ما سألوا عنه من المقاصد الدُّنيوية .

ففي « الصحيحين » عن أبي موسى الأشعريِّ : أنَّ أعرابياً أتى النَّبيُّ ﷺ ، فقال : يا رسول الله : الرَّجُلُ يُقاتِلُ للمَغْنم ، والرَّجلُ يُقاتِل للذِّكر ، والرَّجُلُ يقاتِل ليُرى مكانُهُ ، فمن في سبيل الله ؟ فقال رسول الله ﷺ : « مَنْ قَاتَلَ لتكُونَ كلمةُ اللهِ هي العُليا ، فهو في سبيل الله » [صحيح البخاري ٤٢/١ (١٢٣) و٤/١٠١) و١٠٥/٤

<sup>(</sup>۱) في (ص): « يبتغي شيئاً » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن حجر في « الفتح » ١/ ١٤ تعقيباً على هذه القصة : « لكن ليس فيه أنَّ حديث الأعمال سيق بسبب ذلك ، ولم أر في شيء من الطرق ما يقتضي التصريح بذلك » .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٥) سقطت من(ص)

(٣١٢٦) و٩/ ١٦٦ ( ٧٤٥٨ ) ، وصحيح مسلم ٢/٦٦ ( ١٩٠٤ ) ( ١٤٩ ) و ( ١٥٠ ) . وأخرجه أيضاً : الطيالسي ( ٤٨٧ ) و ( ٤٨٨ ) ، وعبد الرزاق ( ٩٥٦٧ ) ، وسعيد بن منصور في « سننه » ( ٢٥٤٣ ) ، وأحمد ٤/ ٣٩٢ و ٤٠٠ و و ٤٠٠ و و ٤١٠ ، وعبد بن حميد ( ٥٥٣ ) ، وأبو داود ( ٢٥١٧ ) و ( ٢٥١٨ ) ، وابن ماجه ( ٢٧٨٣ ) ، والترمذي ( ١٦٤٦ ) ، والنسائي ٢/ ٢٣ وفي « الكبرى » ، له ( ٤٣٤٤ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٥١٠٦ ) ، وابن حبان ( ٢٦٣٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » والمبيهقي ٩/ ١٦٧ و ١٦٨٨ ، والبغوي ( ٢٦٢٦ ) من طرق عن أبي موسى الأشعري ، به ] .

وفي رواية لمسلم: سُئِلَ رسولُ الله ﷺ عنِ الرَّجُلِ يُقاتلُ شجاعةً ، ويقاتِلُ حميَّةً (١) معالمً ، ويقاتِلُ حميَّةً (١) ، ويقاتل رياءً ، فأيُّ ذلك في سبيل الله ؟ فذكرَ الحديث .

وفي رواية له أيضاً : الرَّجُلُ يقاتِلُ غضباً ، ويُقاتلُ حَميَّةً .

وخَرَّج النَّسائيُّ من حديث أبي أمامة ، قال : جاء رجلٌ إلى النَّبيِّ عَلَى ، فقال : أرأيت رجلاً غزا يلتمِسُ الأجرَ والذِّكْرَ ، ما لَهُ ؟ فقال رسول الله عَلَى (١) : « لا شيء له » ، ثمَّ قال رسول الله عَلَى : « إنَّ (٣) الله لا يقبلُ من العملِ إلا ما كانَ خالصاً ، وابتغي به وجهه هُ (١) .

وخرَّج أبو داود (٥) من حديث أبي هريرة : أنَّ رجلاً قال : يا رسول الله ، رجلٌ يريدُ الجهادَ وهو يبتغي عَرَضاً مِنْ عَرَضِ (٦) الدُّنيا ؟ فقال رسول الله ﷺ : « لا أجر له » فأعاد عليه ثلاثاً ، والنَّبيُّ ﷺ يقول : « لا أجر له » .

وخرَّج الإمام أحمدُ وأبو داود منْ حديثِ مُعاذِ بنِ جبلٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « الغــزُو غَــزوانِ ، فــأمَّــا مــن ابتغـــى وجـــهَ الله ، وأطــاعَ الإمــام ، وأنفــق

<sup>(</sup>١) الحَمِيَّةُ : هي الأنفة والغيرة والمحاماة عن عشيرته . انظر : شرح صحيح مسلم ٧/ ٤٥ .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « رسول الله ﷺ » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) « إن » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) في « المجتبى »٦/ ٢٥ وفي « الكبرى » ، له (٤٣٤٨) . وأخرجه أيضاً : الطبراني في « الكبير » (٧٦٢٨) من حديث أبي أمامة ، به ، وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>٥) في «سننه » (٢٥١٦) ، وقد أخرجه من طريق ابن المبارك ، وهو عنده في « الجهاد » (٢٢٧) ، وقد أخرج الحديث أحمد ٢/ ٢٩٣ ، وابن حبان (٤٦٣٧) ، والحاكم ٢/ ٨٥ ، والبيهقي ١٦٩/٩ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن مكرز فقد جهله علي بن المديني وغيره .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

الكريمة (۱) وياسرَ الشَّريكَ ، واجتنبَ الفسادَ ، فإنَّ نومَهُ ونَبهَهُ أجرٌ كلُّه ، وأمَّا مَنْ غَزا فخراً ورياءً وسُمعةً ، وعصى الإمام ، وأفسدَ في الأرض ، فإنَّه لم يرجع بالكفاف » [ أخرجه : أحمد 0/877 ، وأبو داود (100) . وأخرجه : عبد بن حميد (100) ، والدارمي (1877) ، وابن أبي عاصم في « الجهاد » (1870) و (1870) ، والنسائي 1/83 - 0 و0/800 وفي « الكبرى » ، له (1800) و (1800) و (1800) ، والشاشي في « مسنده » (1800) ، والطبراني في « الكبير » 18000 وفي مسند « الشاميين » ، له (11001) ، والحاكم 1/000 ، وأبو نعيم في « الحلية » 18000 ، والبيهقي 18000 ، وفي « شعب الإيمان » ، له (18000 ) من طريق معاذ بن جبل ، به ، وهو ضعيف ؛ بقية بن الوليد ليس بالقوي ، وهو يدلس تدليس التسوية ، ولا يقبل منه إلا أن يصرح بالسماع في جميع طبقات السند ، ولم يصرح ، وحديثه هذا معلول بالوقف . أخرجه : مالك في يصرح بالسماع في جميع طبقات السند ، ولم يصرح ، وحديثه هذا معلول بالوقف . أخرجه : مالك في «الموطأ » (18000 ) برواية يحيى الليثي ، عن معاذ بن جبل ، به موقوفاً ] .

وخرَّج أبو داود [ في « سننه » ( ٢٥١٩ ) . وأخرجه أيضاً : الحاكم ٢٥٨ و ١١٢ ، والبيهقي المهلم ١٦٨/٩ من حديث عبد الله بن عمرو ، به ، وإسناده ضعيف ؛ فإنَّ العلاء بن عبد الله مقبول حيث يُتابع ولم يُتابَع ، وشيخه حنان بن خارجة مجهول تفرد بالرواية عنه العلاء ، وقد جهله أبو الحسن بن القطان والذهبي . ] من حديث عبدِ الله بنِ عمرٍ و قال : قلتُ : يا رسول الله ، أخبرني عن الجهاد والغزو ، فقال (٢) : « إنْ قاتلت صابراً محتسباً ، بعثك الله صابراً محتسباً ، وإنْ قاتلت مُرائياً مُكاثراً ، على أيِّ حالٍ قاتَلْتَ أو قُتِلْتَ بعثكَ الله على تيك الحال » .

وخرَّج مسلمٌ [ في صحيحه ٢٧/٦ ( ١٩٠٥ ) ( ١٥٢ ) . وأخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٦٩ ) ، وأحمد ٢/ ٣٢١ ، والبخاري في « خلق أفعال العباد » ( ٤٢ ) ، والترمذي ( ٢٣٨٢ ) ، والنسائي ٢/ ٣٣ وفي « تفسيره » ( ٤٧٥ ) و( ١١٥٥٩ ) و( ١١٥٥٩ ) وفي « تفسيره » ( ٤٧٥ ) وفي « فضائل القرآن » ، له ( ١٠٨ ) ، وابن خزيمة ( ٢٤٨٢ ) ، وابن حبان ( ٤٠٨ ) ، والحاكم ١٨/١ عن أبو نعيم في « الحلية » ١٦٩/٥ ، والبيهقي ١٦٨/٩ ، والبغوي ( ٤١٤٣ ) من طرق عن أبي هريرة ، به ] . من حديث أبي هريرة رضي الله عنه : سمعتُ النَّبيَّ عَيْقَ يقول : « إنَّ أَوِلَ النَّاسِ يُقضى يومَ القيامة عليه (٣) رجلٌ استُشهدَ ، فأُتِيَ به ، فعرَّفه نِعَمَهُ عليه (٤) ،

<sup>(</sup>۱) أي: العزيزة على صاحبها . النهاية ٣/ ١٦٧ .

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « رسول الله ﷺ ».

<sup>(</sup>٣) في (ص): « يقضى عليه يوم القيامة » .

<sup>(</sup>٤) « عليه » من (ص) فقط .

فعرفها ، قال : فما عَمِلتَ فيها ؟ قال : قاتلتُ فيكَ حتّى استُشْهِدتُ ، قال : كذبتَ ، ولكنّكَ قاتلتَ ؛ لأنْ يُقَالَ : جَريءٌ ، فقد قيل : ثمَّ أُمِرَ به ، فسُحِبَ على وجهه ، حتى القي في النّارِ ، ورجلٌ تعلّم العلمَ وعلّمه ، وقرأ القُرآن ، فأتي به ، فعرّفه نِعَمَهُ عليه (١) فعرّفها ، قال : فما عملتَ فيها ؟ قال : تعلّمتُ العِلمَ وعلّمتُه ، وقرأتُ فيك (٢) القرآنَ . قال : كذبتَ ، ولكنّك تعلّمتَ العلمَ ، ليُقال : عالمٌ ، وقرأت القرآنَ ليقال : قارئٌ ، فقد قيلَ ، ثمَّ أمِر به ، فسُحِبَ على وجهه حتى ألقي في النّار ، ورجلٌ وسّع الله عليه ، وأعطاه من أصنافِ المالِ كلّه ، فأتي به ، فعرّفه نِعَمَهُ عليه (٣) ، فعرفها ، قال : فما عَمِلتَ فيها ؟ قال : ما تركتُ من سبيلٍ تُحبُّ أن يُنفقَ فيها إلا أنفقتُ فيها لكَ ، قال : كذبتَ ، ولكنّك فعلتَ ، ليُقالَ : هو جوادٌ ، فقد قيلَ ، ثمَّ أمِر به ، فسُحب على وجهه ، حتى ألقي في النار » .

وفي الحديث: إنَّ معاويةَ لمَّا بلغه هذا الحديثُ (٤)، بكى حتَّى غُشيَ عليه، فلمَّا أفاق، قال : صدَقَ اللهُ عَرْسولُه ، قال الله عز وجل : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَهَمَا نُوَفِّ إِلَيْهِمَ أَعَمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا لَكُمْ فِهَا وَهُمْ فِهَا لَكُونَ إِلَا ٱلنَّكَارُ ﴾ [هود: ١٥-١٦] .

وقد ورد الوعيد على تعلم العِلم لغيرِ وجه الله ، كما خرَّجه الإمامُ أحمدُ وأبو داود وابنُ ماجه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : « مَنْ تعلَّم عِلماً مِمَّا يُبتَغى به وجهُ الله ، لا يتعلَّمُه إلا ليُصيبَ به عَرَضاً من الدُّنيا ، لم يَجِدْ عَرْفَ الجنَّة يومَ القيامَةِ » يعني : ريحها [ أخرجه : أحمد ٣٣٨/٢ ، وأبو داود (٣٦٦٤) ، وابن ماجه يومَ القيامَةِ » وأخرجه أيضاً : أبو الحسن القطان في « زياداته على سنن ابن ماجه » بإثر الحديث (٢٥٢) ، وأبو يعلى (٣٣٧٢) ، وابن حبان (٧٨) ، والحاكم ٥/٨١ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » وأبو يعلى (٣٣٧٢) ، والخطيب في « تاريخه » ٥/٧٤٣ و٨/٨١ ، وإسناده ضعيف لضعف فليح بن سليمان ، وقد خولف في هذا الحديث فرواه من هو أقوى منه مرسلاً ، قال الإمام الدارقطني : « المرسل أشبه بالصواب » . العلل الواردة في الأحاديث النبوية ١٠/١١ س (٢٠٨٧) . ] .

<sup>(</sup>۱) « عليه » من (ص) فقط .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) «عليه » من (ص) فقط .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «سمعه » مكان: « بلغه هذا الحديث ».

وخرَّج الترمذيُّ [ في « الجامع الكبير » ( ٢٦٥٤ ) . وأخرجه أيضاً : العقيلي في « الضعفاء » 1 / ١٠٤ ، وابن حبان في « المجروحين » ١٩٣/١ ـ ١٣٤ ، والطبراني في « الكبير » ١٩٩/١٩ ، وابن عدي في « الكبير » ١٩٩/١٩ ، وابن الجوزي في « العلل المتناهية » ( ٨٦ ) ، وقال الترمذي : « غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وإسحاق بن يحيى بن طلحة ليس بذاك القوي عندهم ، تكلم فيه من قبل حفظه » ] من حديث كعب بن مالك ، عن النَّبيِّ عَيْنَ ، قال : « مَنْ طَلَبَ العلمَ ليُماري به السُّفهاء ، أو يُجاري به العُلَماء ، أو يَصرِفَ به وجُوهَ النَّاسِ إليه ، أدخله الله النَّار » .

وخرَّجه ابن ماجه [ في « سننه » ( ٢٥٣ ) من حديث ابن عمر ، و( ٢٥٤ ) من حديث جابر بن عبد الله ، و( ٢٥٩ ) من حديث حذيفة . وأخرجه : ابن حبان ( ٧٧ ) ، والحاكم ٨٦/١ من حديث جابر بن عبد الله ، به ، وكلها ضعيفة ، وبعضهم قوى الحديث بالمجموع ، والله أعلم ] \_ بمعناه \_ مِنْ حديث (١) ابن عمر ، وحذيفة ، وجابر ، عن النّبيّ ﷺ ولفظ حديث جابر : « لا تَعَلَّموا العِلم ، لتُباهُوا به العُلماء ، ولا لِتُماروا به السُّفهاء ، ولا تَخَيَّروا به المحالس ، فَمَنْ فعل ذلك ، فالنّار النّار » .

وقال ابنُ مسعود: لا تعلَّموا العِلمَ لثلاثِ: لتُماروا به السُّفهاء، أو لِتُجادلوا به الفُقهاء، أو لِتُجادلوا به الفُقهاء، أو لتصرفوا به وُجُوه النَّاس إليكم، وابتغُوا بقولِكُم وفعلِكم ما عندَ اللهِ (٣)، فإنَّه يبقَى ويذهبُ ما سواهُ (٤).

وقد ورد الوعيدُ على العمل لغيرِ الله عموماً ، كما خرَّج الإمامُ أحمدُ [ في مسنده ٥/ ١٣٤ . وأخرجه: عبد الله بن أحمد في «زياداته» ٥/ ١٣٤ ، وابن حبان (٤٠٥)، والحاكم ١١٢٤ م ١٣٤ . والبيهقي في « شعب الإيمان » (٦٨٣ ) و(٦٨٣٤) و(١٠٣٥ ) وفي «دلائل النبوة»، له ١٧/٦ - ٣١٨ ، والبغوي (٤١٤٤ ) و(٤١٤٥ ) ، وهو حديث قويٌّ . ] من حديث أبيّ بن كعب رضي الله عنه ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « بَشِّرْ هذه الأُمَّةَ بالسَّناء والرِّفْعَة والدِّين والتمكين (٥)

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) بعد هذا في (ص) : « جاء » .

<sup>(</sup>٣) في (ص) : « وجه الله » .

 <sup>(</sup>٤) ذكره ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله ١٧٦/١.

<sup>(</sup>٥) في (ص): « والتمكين والدين ».

في الأرض ، فمن عَمِلَ منهُم عملَ الآخرة للدُّنيا ، لم يكنْ له في الآخرةِ <sup>(١)</sup> نصيبٌ » .

واعلم أنَّ العمل لغيرِ الله أقسامٌ: فتارةً يكونُ رياءً محضاً ، بحيثُ لا يُرادُ به سوى مراءاة المخلوقين لغرضٍ دُنيويٍّ ، كحالِ المنافقين في صلاتهم ، كما قال الله عز وجل : ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللّهَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢] .

وقال تعالى : ﴿ فَوَيَـٰ لُ لِلْمُصَلِّينُ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ﴾ الآية [الماعون : ٤ - ٦] .

وكذلك وصف الله تعالى الكفار بالرِّياء في قوله : ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينرِهِم بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّـاسِ وَيَصُدُّونَ عَنسَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [ الأنفال : ٤٧ ] .

وهذا الرِّياءُ المحضُ لا يكاد يصدُرُ من مُؤمنٍ في فرض الصَّلاةِ والصِّيامِ ، وقد يصدُرُ في الصَّدقةِ الواجبةِ أو الحجِّ ، وغيرهما من الأعمال الظاهرةِ ، أو التي يتعدَّى نفعُها ، فإنَّ الإخلاص فيها عزيزٌ ، وهذا العملُ لا يشكُّ مسلمٌ أنه حابطٌ ، وأنَّ صاحبه يستحقُّ المقتَ مِنَ اللهِ والعُقوبة (٢) .

وتارةً يكونُ العملُ لله ، ويُشارِكُه الرِّياءُ ، فإنْ شارَكَهُ مِنْ أصله ، فالنُّصوص الصَّحيحة تدلُّ على بُطلانهِ وحبوطه أيضاً (٣) .

وفي « صحيح مسلم »(٤) عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « يقولُ الله تبارك وتعالى : أنا أغنى الشُّركاء (٥) عن الشِّرك ، مَنْ عَمل عملاً أشركَ فيه

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص) : « من » .

<sup>(</sup>٢) رُوي أنّ لقمان قال لابنه: الرياء أنْ تطلب ثواب عملك في دار الدنيا ، وإنّما عمل القوم للآخرة ، قيل له: فما دواء الرياء ؟ قال: كتمان العمل ، قيل له: فكيف يكتم العمل ؟ قال: ما كلفت إظهاره من العمل فلا تدخل فيه إلا بالإخلاص ، ومالم تكلف إظهاره أحب ألا تطلع عليه إلا الله . انظر: تفسير القرطبي ٥/ ١٨٢ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(3) 1/477 (0167)(53).</sup> 

<sup>(</sup>٥) في (ج) و(ص) : « الأغنياء » ، والمثبت من « صحيح مسلم » .

معي غيري ، تركته وشريكَه » ، وخرَّجه ابنُ ماجه [ في « سننه » ( ٢٠٢٢ ) . وأخرجه الطيالسي ( ٢٥٥٦ ) ، وابن خزيمة ( ٩٣٨ ) ، وابن حبان ( ٢٥٥٠ ) ، وابن خزيمة ( ٩٣٨ ) ، وابن حبان ( ٣٩٥ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٨١٥ ) ، والبغوي ( ٤١٣٦ ) و( ٤١٣٧ ) وهو صحيح . ] ، ولفظه : « فأنا منه بريءٌ وهوَ للَّذي أشرك » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٢٦/٤ . وأخرجه : الطيالسي ( ١١٢٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٧١٣٩ ) ، والحاكم ٣٢٩/٤ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٦٨/١ - ٢٦٩ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٨٤٤ ) وإسناده ضعيف لضعف شهر بن حوشب . ] عن شدّاد بن أوس ، عنِ النّبيّ عَلَيْ ، قال : « مَنْ صلّى يُرائي ، فقد أشرَكَ ، ومنْ صَامَ يُرائي فقد أشرَكَ ، ومن تصدّق يُرائي فقد أشركَ بي شيئًا ، تصدّق يُرائي فقد أشرك ، وإنَّ الله عز وجل يقولُ : أنا خيرُ قسيم لِمَنْ أشرَكَ بي شيئًا ، فإنّ جُدَّة عَمَلِهِ قليله وكثيره لشريكِهِ الذي أشركَ به ، أنا عنه غنيُّ » .

وخرَّج الإمام أحمدُ [ في « مسنده » ٢١٥/٤ و٢١٥٤ ، وهو حديث قويٌّ ، وقال علي بن المديني : « سنده صالح » . ] والترمذي [ في « الجامع الكبير » ٣١٥٤ ] وابنُ ماجه [ في « سننه » المديني : « سنده صالح » . ] والترمذي [ في « الكني والأسماء » ٢٥/١ ، وابن حبان (٤٠٤ ) واخرجه أيضاً : الدولابي في « الكني والأسماء » ٢٥/١ ، وابن حبان (٤٠٤ ) و( ٧٣٤٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٧٨/٢٢ ] مِنْ حديث أبي سعيد بن أبي فضالة \_ وكان من الصَّحابة \_ قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا جمع الله الأوَّلين والآخرين ليوم لا ريبَ فيه ، نادَى مُنادٍ : مَنْ كانَ أشركَ في عمل عمل عملهُ لله عز وجل فليَطلُبْ ثوابَهُ من عند غير الله عز وجل ، فإنّ الله أغنى الشُركاء عن الشِّرك » .

وخرَّج البزّار في « مسنده » (١) من حديثِ الضَّحَّاك بن قيسٍ ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ الله عز وجل يقول : أنا خيرُ شريكٍ ، فمن أشركَ معي شريكاً ، فهو لشريكي . يا أيُها النَّاسُ أخلِصوا أعمالكُم لله عز وجل ؛ فإنَّ الله لا يقبلُ مِنَ الأعمالِ إلا ما أُخْلِصَ لَهُ ، ولا تقولوا : هذا لله ِ وللرَّحِمِ ، فإنَّها للرَّحِم ، وليس لله فيها شيءٌ » (٢) .

<sup>(</sup>١) (٣٥٦٧) ، وفي إسناده ضعف من أجل إبراهيم بن مجشر .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « ولا تقولوا: هذا لله ولوجوهكم . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

وخرَّج النَّسائيُّ (۱) بإسنادِ جيِّدِ عن أبي أمامَةَ الباهليِّ : أنَّ رجُلاً جاء إلى رسول الله على ، فقال : يا رسول الله ، أرأيتَ رجلاً غزا يلتَمِسُ الأَجْرَ والذِّكر (۲) ؟ فقالَ رسول الله على : « لا شيء له » فأعادها ثلاث مرات ، يقول له رسول الله على (۳) : لا شيء له » ، ثمَّ قال : « إنَّ الله لا يقبلُ منَ العَمَل إلا ما كانَ له خالصاً ، وابتُغي به وجهُه » .

وخرَّج الحاكمُ (٤) مِنْ حديث ابن عباس قال (٥) : قال رجل : يا رسول الله ، إني أقف الموقف أريد به وجه الله ، وأريدُ أَنْ يُرى موطني ، فلم يردَّ عليه رسول الله ﷺ شيئًا حتى نزلت : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف : ١١٠] .

وممَّن رُوي عنه هذا المعنى ، وأنَّ العملَ إذا خالطه شيءٌ مِنَ الرِّياءِ كان باطلاً<sup>(7)</sup> : طائفةٌ منَ السَّلفِ ، منهم : عبادةُ بنُ الصَّامتِ ، وأبو الدَّرداءِ ، والحسنُ ، وسعيدُ بنُ المسيَّب ، وغيرهم .

وفي مراسيلِ القاسم بن مُخَيمرة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : لا يَقَبلُ الله عملاً فيه مثقالُ حبَّةِ خردلٍ منْ رياءٍ » [ ذكره المنذري في « الترغيب والترهيب » (٥١) عن القاسم بن مخيمرة ، وهو ضعيف لإرساله . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٤٠/٨ من كلام يوسف بن أسباط . ] .

<sup>(</sup>۱) في « المجتبى » ٦/ ٢٥ وفي « الكبرى » ، له (٤٣٤٨) ، وقد حسنه العراقي في تخريج أحاديث الإحياء ٦/ ٢٤١٠ ـ ٢٤١١ (٣٨٣٩) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « الأجر من الله والذكر من الناس » .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « فأعادها ثلاثاً ورسول الله يقول » .

<sup>(</sup>٤) في « المستدرك » ١١١/٢ من حديث نعيم بن حماد ، عن ابن المبارك ، عن معمر ، عن عبد الكريم الجزري ، عن طاووس ، عن ابن عباس مرفوعاً ، وهو معلول بالإرسال ، ونعيم ضعيف . وأخرجه : ابن المبارك في « الجهاد » (١٢) ، وعبد الرزاق في « تفسيره » (١٧٢٨) ، والطبري في « تفسيره » (١٧٢٨) وطبعة التركي ١٥٠/ ٤٤٠ ، والحاكم ٣٢٩/٤ من طريق طاووس ، مرسلاً ، وهو الصواب فكذا رواه ابن المبارك في كتابه « الجهاد » وقد تابعه على ذلك عبد الرزاق .

<sup>(</sup>٥) «قال » من (ص).

<sup>(</sup>٦) زاد بعدها في (ص): « قاله ».

ولا نعرفُ عنِ السَّلفِ في هذا خلافاً ، وإنْ كانَ فيه خلافٌ عن بعضِ المتأخِّرينَ .

فإنْ خالطَ نيَّةَ الجهادِ مثلاً نيَّةٌ غير الرِّياءِ ، مثلُ أخذِ أجرةٍ للخدمةِ ، أو أخذ شيء مِنَ الغنيمة ، أو التِّجارة ، نقصَ بذلك أجرُ جهادهم ، ولم يَبطُل بالكُلِّيَّة ، وفي « صحيح مسلم » [ ٢/٧٦ ، ( ٢٠٨١ ) ( ١٥٣ ) و ( ١٥٤ ) . وأخرجه أيضاً : أحمد ١٦٩/٢ ، وأبو داود ( ٢٤٩٧ ) ، وابن ماجه ( ٢٧٨٥ ) ، والنسائي ٢/١٧ ـ ١٨ وفي « الكبرى » ، له ( ٣٣٣٥ ) ، والحاكم ٢/٨٧ ، والبيهقي ١٦٩/٩ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٤٢٤٥ ) . ] عن عبدِ الله ِبن عمرٍ و ، عن النَّبيِّ عَيْنِهُ ، قال : « إنَّ الغُزَاةَ إذا غَنِموا غنيمةً ، تعجَّلوا ثُلُثي أجرِهِم ، فإنْ لم يغنَمُوا شيئاً ، تَمَّ لهم أجرُهم » .

وقد ذكرنا فيما مضى أحاديثَ تدلُّ على أنَّ مَنْ أراد بجهاده عَرَضاً مِنَ الدُّنيا أنَّه لا أجرَ له ، وهي محمولةٌ على أنَّه لم يكن له عَرَضٌ في الجهاد إلا الدُّنيا .

وقال الإمامُ أحمدُ : التَّاجِرُ والمستأجر والمُكاري أجرهم على قدر ما يخلُصُ من نيَّتهم في غزاتِهم ، ولا يكونُ مثل مَنْ جاهَدَ بنفسه ومالِه لا يَخلِطُ به غيرَهُ .

وقال أيضاً فيمن يأخذُ جُعْلاً على الجهاد : إذا لم يخرج لأجلِ الدَّراهم فلا بأس أنْ يأخذَ ، كأنّه خرجَ لدينهِ ، فإنْ أُعطي شيئاً أخذه .

وكذا رُوي عن عبد الله بن عمرو ، قال : إذا أجمعَ أحدُكم على الغزوِ ، فعوَّضَه الله رزقاً ، فلا بأسَ بذلك ، وأمَّا إنْ أحَدُكمْ إنْ أعطي درهماً غزا ، وإنْ مُنع درهماً مكث ، فلا خيرَ في ذلك .

وكذا قال الأوزاعي: إذا كانت نيَّةُ الغازي على الغزو، فلا أرى بأساً.

وهكذا يُقالُ فيمن أخذَ شيئًا في الحَجِّ ليحُجَّ به : إمَّا (١) عَنْ نفسه ، أو عَنْ غيرِه ، وقد رُوي عَنْ مُجاهد أنه قال في حجِّ الجمَّال وحجِّ الأجيرِ وحجِّ التَّاجِر : هو تمام لا يَنقُصُ من أُجورهم شيءٌ ، وهذا محمولٌ على أنَّ قصدهم الأصليَّ كان هو الحجَّ دونَ التَّكسُّب .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

وأمَّا إنْ كان أصلُ العمل للهِ ، ثم طرأتِ عليه نيَّةُ الرِّياءِ ، فإنَّ كان خاطراً ودفَعهُ ، فلا يضرُّه بغيرِ خلافٍ ، وإن استرسلَ معه ، فهل يُحبَطُ (١) عملُه أم لا يضرُّه ذلك ويجازى على أصل نيَّته ؟ في ذلك اختلافٌ بين العُلماءِ مِنَ السَّلف قد حكاه الإمامُ أحمدُ وابنُ جريرٍ الطَّبريُّ ، ورجَّحا أنَّ عمله لا يبطلُ بذلك ، وأنَّه يجازى بنيَّته الأولى ، وهو مرويٌّ عنِ الحسنِ البصريِّ وغيره .

ويُستدلُّ لهذا القولِ بما خَرَّجه أبو داود في « مراسيله »(٢) عن عطاءِ الخُراسانيِّ : أنَّ رجلاً قال : يا رسولَ الله ، إنّ بني سلمةَ كُلهم يقاتلُ ، فمنهم من يُقاتلُ للدُّنيا ، ومنهم من يُقاتلُ ابتغاءَ وجهِ الله ، فأيُّهُم الشهيد ؟ قال : « كلُّهم إذا كان أصلُ أمره أنْ تكونَ كلمةُ الله هي العُليا » .

وذكر ابنُ جريرٍ أنَّ هذا الاختلاف إنَّما هو في عملٍ يرتبطُ آخرُه بأوَّلِه ، كالصَّلاةِ والصِّيام والحجِّ ، فأمَّا ما لا ارتباطَ فيه كالقراءة والذِّكر وإنفاق المالِ ونشرِ العلم ، فإنَّه ينقطعُ بنيَّةِ الرِّياءِ الطَّارئة عليه ، ويحتاجُ إلى تجديدِ نيةٍ .

وكذلك رُوي عن سُليمانَ بن داود الهاشميّ (٣) أنَّه قال : ربَّما أحدِّث بحديثِ ولي (٤) نيةٌ ، فإذا أتيتُ على بعضِه ، تغيَّرت نيَّتي ، فإذا الحديثُ الواحدُ يحتاجُ إلى نيَّاتٍ [ أخرجه : الخطيب في «تاريخه » ٣١/٩ ، وذكره المزي في «تهذيب الكمال » ٣/ ٢٧٥ ، والذهبي في «السير » ١٢٥/١٠ . ] .

ولا يَرِدُ على هذا الجهادُ ، كما في مُرسل عطاءِ الخراساني(٥) ، فإنَّ

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « به ».

 <sup>(</sup>۲) برقم (۳۲۱) ، وهو مع إرساله ضعيف من جهة إسناده ، ففيه هشام بن سعد ، وهو صاحب أوهام ،
 وعطاء يهم كثيراً ويرسل ويدلس . التقريب (٤٦٠٠) .

<sup>(</sup>٣) هو أبو سليمان بن داود بن داود بن علي بن عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي ، سكن بغداد ، قال محمد بن سعد : كتب عنه البغداديون ورووا عنه ، وتوفي ببغداد سنة تسع وعشرين ومئتين ، وقال أبو حسان الزيادي : مات سنة عشرين ومئتين .

انظر : تاريخ بغداد ٩/ ٣٠\_٣١ ، وتهذيب الكمال ٣/ ٢٧٥ .

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « فيه » .

<sup>(</sup>٥) الذي سبق قبل قليل.

الجهاد يلزَم بحُضورِ الصَّفِّ ، ولا يجوزُ تركُه حينئذٍ ، فيصيرُ كالحجِّ .

فأمًّا إذا عَمِلَ العملَ لله (١) خالصاً ، ثم ألقى الله لهُ الثَّناء الحسنَ في قُلوب المؤمنين بذلك ، ففرح بفضل الله ورحمته ، واستبشرَ بذلك ، لم يضرَّه ذلك .

وفي هذا المعنى جاء حديثُ أبي ذرِّ ، عن النَّبِيِّ عَلَىٰ ، أَنَّه سُئِلَ عن الرَّجُل يعملُ العَمَل لله مِنَ الخير ويحمَدهُ النَّاسُ عليه ، فقال : « تلك عاجلُ بُشرى المؤمن » خرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ٨/٤٤ ( ٢٦٤٢ ) ( ٢٦٦ ) . وأخرجه أيضاً : الطيالسي ( ٤٥٥ ) ، وأحمد ٥/١٥٦ و ١٥٧٥ و ١٥٧٥ و ١٩٥٥ ، وأبو عوانة كما في « إتحاف المهرة » ١٤/٥٥٥ ( ١٧٥٥٢ ) ، وابن حبان ( ٣٦٠ ) و ( ٣٦٧ ) و ( ٢٧٥٥ ) ، والبغوي ( ١٣٩٤ ) و ( ٢١٤٠ ) . ] ، وخرَّجه ابن ماجه [ في « سننه » ( ٢٢٥٥ ) . ] ، وعنده : الرَّجُلُ يعمَلُ العملَ للهِ فيحبُّه النَّاسُ عليه . وبهذا المعنى فسَّره الإمامُ أحمدُ ، وإسحاقُ بن راهويه ، وابنُ جريرٍ الطَّبريِّ ( ٢٠ ) ، وغيرهم (٣) .

وكذلك الحديثُ الذي خرَّجه الترمذيُّ وابنُ ماجه منْ حديثِ أبي هريرةَ : أنَّ رجُلاً قال : يا رسول الله ، الرَّجُلُ يعملُ العملَ فيُسِرُّهُ ، فإذا اطُّلع عليه أعجَبهُ ، فقال : «له أجران : أجرُ السِّرِّ ، وأجرُ العلانية » [ أخرجه : ابن ماجه ( ٢٢٢٦ ) ، والترمذي ( ٢٣٨٤ ) . وأخرجه : الطيالسي ( ٢٤٣٠ ) ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢١٠/٢ ، وابن حبان ( ٣٧٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ٢٥٠ ، والبغوي ( ٤١٤١ ) ، وهو معلول بالإرسال كذا أعله الترمذي والدارقطني وأبو نعيم ، وانظر : علل الدارقطني م/ ١٨٣ س ( ١٤٩٩ ) . ] .

ولنقتصر على هذا المقدار مِنَ الكلامِ على الإخلاصِ والرِّياء ، فإنَّ فيه كفايةً .

وبالجملةِ ، فما أحسن قول سهلِ بن عبد الله التُستري : ليس على النَّفس شيءٌ أشقَّ مِنَ الإخلاصِ ؛ لأنَّه ليس لها فيه نصيبٌ .

الفظ الجلالة لم يرد في (ص).

<sup>(</sup>٢) قال النووي في «شرح صحيح مسلم» ٨/ ٣٥٩: «قال العلماء: معناه هذه البشرى المعجلة له بالخير، وهي دليل على رضاء الله تعالى عنه ، ومحبته له ، فيحببه إلى الخلق كما سبق في الحديث، ثم يوضع له القبول في الأرض. هذا كله إذا حمده الناس من غير تعرض منه لحمدهم، وإلا فالتعرض مذموم ».

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

وقال يوسفُ بن الحسينِ الرازيُّ : أعزَّ شيءٍ في الدُّنيا الإخلاصُ ، وكم أجتَهِدُ في إسقاطِ الرِّياءِ عَنْ قلبي ، وكأنَّه ينبُتُ فيه على لون آخر .

وقال ابنُ عيينة : كان من دُعاء مطرِّف بن عبد الله : اللهمَّ إنِّي أستغفرُكَ ممَّا تُبتُ إليكَ منه ، ثم عُدتُ فيه ، وأستغفرُكَ ممَّا جعلتُهُ لك على نفسي ، ثمَّ لم أفِ لك به ، وأستغفركَ ممَّا زعمتُ أنِّي أردتُ به وجهَك ، فخالطَ قلبي منه ما قد (١) علمتَ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٧/٢ ] .

## فصــل

وأمَّا النِّيَّةُ بالمعنى الذي يذكره الفُقهاءُ ، وهو أنَّ تمييزَ العباداتِ من العادات ، وتمييز العبادات بعضها مِنْ بعضٍ ، فإنَّ الإمساكَ عنِ الأكلِ والشُّربِ يقعُ تارةً حِمْيَةً ، وتارةً لعدمِ القُدرةِ على الأكل<sup>(٢)</sup> ، وتارةً تركاً للشَّهوات للهِ عز وجل فيحتاجُ في الصِّيامِ إلى نيَّةٍ ليتميَّزَ بذلك عَنْ تركِ الطَّعام على غير هذا الوجه .

وكذلك العباداتُ ، كالصَّلاةِ والصِّيام ، منها فرضٌ ، ومنها نفلٌ .

والفرضُ يتنوَّعُ أنواعاً ، فإنَّ الصلواتِ المفروضاتِ خمسُ صلواتِ كل يومٍ وليلةٍ ، والسَّومُ الواجبُ تارةً يكونُ صيامَ رمضان ، وتارةً (٢) صيامَ كفارةٍ ، أو عن نذرٍ ، والا يتميَّزُ هذا كلَّه إلا بالنِّيةِ وكذلك الصدقةُ ، تكونُ نفلاً ، وتكونُ فرضاً ، والفرضُ منه زكاةٌ ، ومنه كفَّارةٌ ، ولا يتميَّزُ ذلكَ إلا بالنِّيةِ ، فيدخلُ ذلك في عمومِ قوله ﷺ : « وإنَّما لكل امرئٍ (٤) ما نوى » .

وفي بعضِ ذلك اختلافٌ مشهورٌ بينَ العُلماءِ ، فإنَّ منهم مَنْ لا يُوجِبُ تعيينَ النَّيَّةِ للصَّلاةِ المفروضةِ ، بل يكفي عندَه أنْ ينويَ فرضَ الوقتِ ، وإنْ لم يستحضِرْ تسمِيتَه

<sup>(</sup>۱) في (ص): « مما » بإسقاط « قد » .

<sup>(</sup>٢) عبارة: « وتارة لعدم القدرة على الأكل » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص) : « يكون » .

<sup>(</sup>٤) في (ج): « لامرئ ».

في الحال ، وهي روايةٌ عن الإمام<sup>(١)</sup> أحمد<sup>(٢)</sup> .

ويُبنى على هذا القول: أنَّ منْ فاتَته صلاةٌ مِنْ يومٍ وليلةٍ ، ونسيَ عينَها ، أنَّ عليه أنْ يقضي ثلاثَ صلواتٍ : الفجرَ والمغربَ ورُباعيَّةً واحدة (٣) .

وكذلك ذهبَ طائفةٌ مِنَ العُلماء إلى أنَّ صيامَ رمضانَ لا يحتاجُ إلى نيَّة تعيينيَّة أيضاً ، بل تُجزئُ بنيَّة الصيامِ مُطلقاً ؛ لأنَّ وقتَه غيرُ قابلٍ لصيامٍ آخر ، وهو أيضاً روايةٌ

(۱) لم ترد في (ص).

(۲) قال ابن قدامة الحنبلي في « المغني » ١/ ٥٤٥ ـ ٥٤٥ : « لا نعلم خلافاً بين الأئمة في وجوب النية للصلاة ، فإن كانت الصلاة مكتوبة لزمته نية الصلاة بعينها ظهراً أو عصراً أو غيرهما فيتحتاج إلى نية شيئين ؛ الفعل والتعيين . واختلف أصحابنا في نية الفريضة ، فقال بعضهم : لا يحتاج إليها ؛ لأنّ التعيين يغني عنها لكون الظهر مثلاً لا يكون إلا فرضاً من المكلف ، وقال ابن حامد : لا بُدّ من نية الفريضة ، لأنّ المعينة قد تكون نفلاً كظهر الصبي والمعادة فيفتقر إلى ثلاثة أشياء : الفعل والتعيين والفريضة ، ويحتمل هذا كلام الخرقي لقوله : ينوي بها المكتوبة . وقال القاضي : ظاهر كلام الخرقي أنّه لا يفتقر إلى التعيين ؛ لأنّه إذا نوى المفروضة انصرفت النية إلى الحاضرة ، والصحيح أنّه لا بد من التعيين ، بدليل : أنّه لم يغن عن نية المكتوبة وقد يكون عليه صلوات فلا تعيين إحداهن بدون التعيين » .

انظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ١/ ٢١١ - ٢١٢ ، والمبدع ١/ ٣٥٨ .

(٣) قال ابن قدامة الحنبلي : « أما الفائتة فإنْ عَيَّنَها بقلبه أنَّها ظهر اليوم لم يَحتَعُ إلى نية القضاء ولا الأداء ، بل لو نواها أداء فبان أنَّ وقتها قد خرج وقعت قضاء من غير نية ، ولو ظن أنّ الوقت قد خرج فنواها قضاء فبان أنَّها في وقتها أداء من غير نية كالأسير إذا تحرى وصام شهراً يريد به شهر رمضان فوافقه أو ما بعده أجزأه ، وإنْ ظن أنَّ عليه ظهراً فائتة فقضاها في وقت ظهر اليوم ثم تبين أنَّه لا قضاء عليه فهل يجزئه عن ظهر اليوم ؟ يحتمل وجهين :

أحدهما : يجزئه ؛ لأنَّ الصلاة معينة ، وإنما أخطأ في نية الوقت فلم يؤثر كما إذا اعتقد أنَّ الوقت قد خرج فبان أنَّه لم يخرج ، أو كما لو نوى ظهر أمس وعليه ظهر يوم قبله .

والثاني: لا يجزئه: لأنّه لو لم ينو عين الصلاة فأشبه ما لو نوى قضاء عصر لم يجزه عن الظهر ولو نوى ظهر اليوم في وقتها وعليه فائتة لم يجزه عنها ويتخرج فيها كالتي قبلها. فأما إنْ كانت عليه فوائت فتوى صلاة غير معينة لم يجزه عن واحدة منها لعدم التعيين ولو نسي صلاة من يوم لا يعلم عينها لزمه خمس صلوات ليعلم أنه أدى الفائتة ، ولو نسي صلاة لا يدري أظهر هي أم عصر لزمه صلاتان ، فإن صلى واحد ينوي أنها الفائتة لم يجزه لعدم التعيين ».

انظر: المغني ١/ ٥٤٥.

عن الإمام (') أحمد (') . وربَّما حُكي عن بعضِهم أنَّ صيامَ رمضانَ لا يحتاجُ إلى نيَّة بالكُلِّيَةِ (') ؛ لتعيينه بنفسه ، فهو كردِّ الودائع ، وحُكي عن الأوزاعيِّ أنَّ الزكاة كذلك (أ) . وتأوَّلَ بعضُهم قولَه على أنَّه أرادَ أنَّها تُجزئُ بنيَّةِ الصَّدقةِ المُطلَقَة كالحجِّ . وكذلك قال أبو حنيفة : لو تصدَّق بالنِّصاب كلِّه مِنْ غيرِ نيَّةٍ أجزأه عن زكاته (٥) .

وقد رُوي عن النَّبِيِّ ﷺ : أنَّه سَمع رجُلاً يُلبِّي بالحَجِّ عَنْ رَجُلٍ ، فقال له : « أَحَجَجْت عن نفسك ؟ » قالَ : لا ، قالَ : « هذه عَنْ نفسِك ، ثمَّ حُجَّ عَن الرَّجُلِ » .

وقد تُكُلِّم في صحَّةِ هذا الحديث ، ولكنَّه صحيحٌ عن ابنِ عباسٍ وغيره [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ١٩٣٨ ) ، وأبو داود ( ١٨١١ ) ، وابن ماجه ( ٢٩٠٣ ) ، وأبو يعلى ( ٢٤٤٠ ) ، وابن الجارود ( ٤٩٩ ) ، وابن خزيمة ( ٣٠٣٩ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٥٤٧ ) و( ٢٥٤٩ ) ، وابن حبان (٣٩٨٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٤١٩ ) وفي « الصغير » ، له ( ٣٣٠ ) ، والدارقطني المرح ٢٧٠٢ - ٢٧٠ ، والبيهقي ٤/ ٣٣٠ – ٣٣٠ من طرق عن ابن عباس ، به مرفوعاً . وأخرجه : الشافعي في « مسنده » ( ٩٢٥ ) و ( ٢٢١ ) بتحقيقي ، وابن أبي شيبة ( ١٣٣٧ ) ، والدارقطني ٢/ ٢٧١ ، والبيهقي ٤/ ٣٣٠ و ١٨٠٤ ) ، والدارقطني ٢٠ ١٨٠١ ، والبيهقي عرب ٣٣٧ و ٥/ ١٧٩ - ١٨٠ ، والبغوي ( ١٨٥٦ ) ، من طرق عن ابن عباس ، به مرفوعاً . وللحافظ ابن حجر كلام موسع في صحة هذا الحديث أورده في « التلخيص الحبير » ٢/ ٤٨٨ = ٤٨٩ . ] .

وأخذ بذلك الشَّافعيُّ (١) وأحمدُ (٧) في المشهور عنه وغيرُهما ، في أنَّ حَجَّة الإسلامِ تسقُطُ بنيَّةِ الحجِّ مطلقاً ، سواءً نوى التَّطوُّعَ أو غيرَه ، ولا يُشترَطُ للحجِّ تعيينُ النِّيَّةِ ، فمنْ حجَّ عن غيرِه ، ولم يحجَّ عن نفسه ، وكذا لو حجَّ عنْ نفسه ، وكذا لو حجَّ عنْ نفره ، أو نفلاً ، ولم يكن حجَّ حجَّة الإسلام ، فإنه ينقلبُ عنها وقد ثبتَ عن النَّبيِّ عَنْ أَمْرَ أصحابَهُ في حجَّةِ الوداعِ بعدَ ما دخلُوا معه ، وطافوا ، وسعوا أنْ يَفسخُوا

<sup>(</sup>۱) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٢٥٣ ، والمغني ٣/ ٣٣ .

 <sup>(</sup>٣) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٢٥٤ ، والمغني ٣/ ٢٧ ، والشرح الكبير
 ٣٠\_ ٢٩/٣ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فقه الإمام الأوزاعي ١/ ٣٥٥ ، والمغني ٢/ ٥٠٢ ، وفقه الزكاة ٢/ ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر: فقه الزكاة ٢/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٦) انظر : الأم ٣٠٦/٣ ، والمجموع ٧/ ٦٧ .

 <sup>(</sup>٧) انظر: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٢٧٣، والمغني ٣/ ١٨٥.

حُجَّهم ، ويجعلوها عمرةً ، وكانَ منهم القارنُ والمفرِدُ (١) ، وإنَّما كانَ طوافُهم عندَ قُدومهم طُوافَ القدوم وليسَ بفرضٍ ، وقد أمرهم أنْ يجعلُوه طوافَ عمرة (٢) وهو فرضٌ ، وقد أخذَ بذلكَ الإمامُ أحمدُ في فسخ الحجِّ (٣) ، وعملَ به ، وهو مشكلٌ على أصلِه ، فإنَّه يُوجِبُ تعيينَ الطَّوافِ الواجب للحجِّ والعمرة بالنيَّةِ ، وخالفَهُ في ذلك أكثرُ الفُقهاءِ ، كمالكِ والشَّافعيِّ وأبي حنيفة (٤) .

وقد يفرِّقُ الإمامُ أحمدُ بينَ أنْ يكونَ طوافُهُ في إحرامِ انقلبَ ، كالإحرامِ الذي يفسخُه ، ويجعلهُ عمرةً ، فينقلبُ الطَّوافُ فيه تبعاً لانقلابِ الإحرامِ ، كما ينقلبُ الطَّوافُ في الإحرامِ الذي نوى به التَّطوُّعَ إذا كان عليه حَجَّةُ الإسلام ، تبعاً لانقلابِ

أخرجه الحميدي (١٢٩٣) ، وأحمد 7/70 و 700 و 710 و 710 و 710 و 710 ، والبخاري 1/70 (١٥٦٨) و 1/70 (١٤٦) (١٢١٦) (١٢١٦) (١٤٢) و 1/70 (١٤٢) (١٢١٦) (١٤٢) و 1/70 (١٤٢) (١٢١٦) (١٤٢) و 1/70 (١٤٢) (١٢١٦) (١٢١٦) (١٤٤) ، وأبو داود (١٢٨٨) و (١٧٨٨) و (١٧٨٨) و (١٧٨٨) و (١٢٨٨) و (١٢٨٨) ، وابن خزيمة (١٥٨٩) و (١٢٨٨) من طرق عن جابر ، به .

وروي أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنه قال : كانوا يرون أنَّ العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض ويجعلون المحرم صفراً ، ويقولون : إذا برا الدبر وعفا الأثر ، وانسلخ صفر حلت العمرة لمن اعتمر ، قدم النبي شخ وأصحابه صبيحة رابعة مهلين بالحج فأمرهم أن يجعلوها عمرة فتعاظم ذلك عندهم ، فقالوا : يا رسول الله أي الحِل ؟ قال : «حلَّ كله » . أخرجه : أحمد ٢٥٢/١ و٣٧٠ ، والبخاري ٢/ ٥٤ (١٠٨٥) و٢/ ١٥٧ (١٥٦٤) و٣/ ١٨٥ (٢٥٠٥) و(٣٨٣٣) و٥/ ١٥ (٣٨٣٣) ، ومسلم ٤/ ٥٦ (١٢٤٠) (١٩٤١) و(١٩٩١) و٤/ ١٥٠٥) من طرق عن ابن عباس ، به .

- (٢) من قوله: « وكان منهم القارن والمفرد . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .
  - (٣) عبارة : « في فسخ الحج » لم يرد في (ص) .
- (٤) انظر : المدونة الكبير في ٢/ ٢٦٧ ، والمغني ٣/ ٢٠٢ ، والمجموع ٧/ ٩٢ ـ ٩٣ ، والمبسوط ٤/ ٢٥ ، وإرشاد الساري : ٢٨٤ .

<sup>(</sup>١) روي عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه ، قال : أهلَّ النَّبِيُّ عَلَيْهِ هو وأصحابه بالحج ، وليس مع أحد منهم هديٌ غير النبيِّ على وطلحة ، وقدم عليٌ من اليمن ومعه هديٌ ، فقال : أهللت بما أهل به النبيُّ ، فأمر النبيُّ عَلَيْهُ أصحابه أنْ يجعلوها عمرة ويطوفوا ، ثم يقصروا ويحلوا إلا من كان معه الهدي ، فقالوا : ننطلق إلى منى وذكر . أحدنا يقطر فبلغ النبي على فقال : « لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديت ولولا أن معي الهدي لأحللت . . . » .

إحرامِه مِنْ أَصلِه ، ووقوعِه عن فَرضِه ، بخلاف ما إذا طافَ للزيارةِ بنيَّةِ الوَداعِ ، أو التَّطوُّعِ (`` ، فإنّ هذا لا يُجزئه لأنّه (`` لم ينوِ به الفَرضَ ، ولم ينقلبْ فرضاً تبعاً لانقلابِ إحرامِه ، والله أعلم (''' .

وممّا يدخُلُ في هذا الباب: أنَّ رجلاً في عهد النبيِّ عَلَيْ كانَ قد وضعَ صدقتَه عند رجُلٍ ، فجاءَ ابنُ صاحبِ الصدقةِ ، فأخذها ممّن هي عنده ، فعلم بذلك أبوه ، فخاصمه إلى النَّبيُّ عَلَيْ المتصدِّقِ : « لكَ فخاصمه إلى النَّبيُّ عَلَيْ المتصدِّقِ : « لكَ ما نويتَ » ، وقال للآخِذِ : « لكَ ما أخذتَ » خرَّجه (٤) البخاري [ في صحيحه ١٣٨/٢ ما نويتَ » ، وأخرجه : أحمد ٣/ ٧٧٤ و٤/ ٢٥٩ ، وحميد بن زنجويه في « الأموال » (٢٢٩٦ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » (٤٥٣٣ ) ، والطبراني في « الكبير » والمدارمي (١٦٤٥ ) ، والبيهقي ٧/ ٣٤ من حديث معن بن يزيد السلمي ، به . ] .

وقد أخذَ الإمامُ (٥) أحمدُ بهذا الحديثِ ، وعملَ به في المنصوصِ عنه ، وإنْ كان أكثرُ أصحابِهِ على خلافِه ، فإنَّ الرَّجُلِ إِنَّما يُمنعُ من دفعِ الصَّدقةِ إلى ولده خشيةَ أن يكونَ محاباةً ، فإذا وصلتْ إلى ولده من حيثُ لا يشعر ، فالمحاباةُ منتفيةٌ ، وهو مِنْ (٢) أهلِ استحقاقِ الصَّدقةِ في نفسِ الأمرِ (٧) ، ولهذا لو دفعَ صدقته إلى مَنْ يظنُّه فقيراً ، وكان غنيًا في نفسِ الأمرِ ، أجزأتهُ على الصَّحيحِ ؛ لأنَّه إنَّما دفعَ إلى مَنْ يعتقدُ استحقاقَه ، والفقرُ أمرٌ خفيٌّ ، لا يكادُ يُطَّلعُ على حقيقته (٨) .

وأمَّا الطَّهارةُ ، فالخلافُ في اشتراط النِّيَّة لها مشهورٌ ، وهو يرجعُ إلى أنَّ الطَّهارةَ للصَّلاةِ ، كإزالةِ النَّجاسةِ ، للصَّلاةِ هل هي شرطٌ من شروطِ الصَّلاةِ ، كإزالةِ النَّجاسةِ ،

<sup>(</sup>١) « أو التطوع » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى ٣/ ٢٠٢\_ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) في (ص): « رواه ».

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٧) انظر : مسائل الإمام أحمد بن حنبل برواية ابنه عبد الله (٥٥١) ، والمسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ٢٤٦ ونيل المأرب ٢/ ٤٠٨ .

 <sup>(</sup>A) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف على مذهب أحمد بن حنبل ١/ ٣١٢ .

وسَترِ العورةِ ؟ فمن لم يشترط لها النَّية ، جعلها كسائرِ شُروطِ الصَّلاةِ ، ومَنِ اشترطَ لها النَّيَّة ، جعلها عبادةً في نفسها ، لم تصحَّ بدون نيَّة ، وهذا قولُ جمهور العلماء (١) ، ويدلُّ على صحَّةِ ذلك تكاثرُ النُّصوصِ الصَّحيحةِ عَنِ النَّبِيِّ في أَن الوُضوءَ يكفِّر الذُّنوبَ والخطايا ، وأنَّ (٢) مَنْ توضَّأ كما أمِرَ ، كان كفَّارةً لذُنوبه (٣) .

وهذا يدلُّ على أنَّ الوُضوءَ المأمورَ به في القرآن عبادةٌ مستقلَّةٌ (١) بنفسها ، حيث رتَّب عليه تكفيرَ الذنوبِ ، والوضوءُ الخالي عن النِّيَّةِ لا يُكفِّرُ شيئاً من الذُّنوبِ بالاتِّفاقِ (٥) ، فلا يكونُ مأموراً به ، ولا تصحُّ به الصَّلاةُ ، ولهذا لم يَرِد في شيءٍ من

المذهب الأول: النية سنة في الوضوء، وممن قال بذلك أبو حنيفة وأصحابه.

المذهب الثاني: النية فرض ، وبذلك قال جمهور العلماء ، وهو مذهب مالك والشافعي وأحمد والظاهرية والزيدية ، وهو الصواب .

انظر : الحاوي الكبير ١/ ٨٧ ، واللباب في شرح الكتاب ١٠/١ ، والمغني ١/ ١٢٢ ـ ١٢٣ ، والمجموع ١/ ١٧٠ ، وإعلام الموقعين ٢/ ٢١٦ ، ومنتهى الإرادات ١٨/١ ، والسيل الجرار ١/ ٧٥ و ٨٠ ، ومفتاح الكرامة ٢٠٣/١ ، ومسائل من الفقه المقارن ١٦٦/١ .

- (٢) سقطت من (ص).
- (٣) من ذلك ما جاء عن النبي ﷺ : أن عثمان بن عفان دعا بإناء فأفرغ على كفيه ثلاث مِرارٍ ، فغسلهما ، ثم أدخل يمينه في الإناء فمضمض واستنشق ، ثم غسل وجهه ثلاثاً ويديه إلى المرفقين ثلاث مرارٍ ثم مسح برأسه ، ثم غسل رجليه ثلاث مرارٍ إلى الكعبين ، ثم قال : قال رسول الله : « من توضأ نحو وضوئي هذا ، ثم صلى ركعتين لا يُحدّثُ فيهما نفسه غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه » .

أخرجه: مالك في « الموطأ » (٦٥) برواية يحيى الليثي ، وعبد الرزاق (١٤١) ، والحميدي (٣٥) ، وأحمد ١/٧٥ و٥٩ و ٢٠ و ١٦ و ٢٥ و ٢٥ و ٢٠ و ١٧ ، والدارمي (٢٩٩) ، والبخاري ١/ ١٥ (١٥٩) وا/ ٢٥ (١٦٤) و١/ ٢٥ (١٩٤) ، ومسلم ١/ ١٤١ (٢٢٦) (٣) و١/ ١٤٢ (٢٢٦) (٣) و١/ ٢٢٨) و(١٠٠) ، وأبو داود (١٠٦) (١٠٠) و(١٠٩) ، وابن ماجه (٢٨٥) و(٤٥٩) ، وعبد الله بن أحمد في « زياداته » ١/ ٧٤ ، والنسائي ١/ ٦٤ و ٥٥ و ٥٠٠ و ١٩ و ١٩ و ١٠١ وفي « الكبرى » ، له (١٩) و(١٠١) و(١٧١) و(١٧٢) و(١٥٨) ، وابن خزيمة (٢) و(٣) و(١٥٨) ، وابن حبان (١٠٤) ، والبيهقي ١/ ٢٢٥ ، والبغوي (١٥٢) و(١٥٨) من حديث عثمان بن عفان به .

- (٤) سقطت من (ص).
- (٥) انظر : الأم ٢/ ٦٢ ـ ٦٣ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ١/ ٣٩ .

<sup>(</sup>١) الفقهاء في هذه المسألة على مذهبين:

بقيّة شرائطِ الصلاةِ ، كإزالةِ النَّجاسةِ ، وسترِ العورةِ ما ورد في الوُضوءِ مِنَ الثَّوابِ (۱) ، ولو شَرَكَ بينَ نيَّة الوُضوءِ ، وبينَ قصدِ النَّبرُد ، أو إزالةِ النَّجاسةِ ، أو الوسخ ، أجزأه في المنصوص عن الشَّافعيِّ (۱) ، وهذا الوقولُ أكثرِ أصحابِ أحمدَ (۱) ؛ لأنَّ هذا القصدَ (۱) ليسَ بمحرَّمٍ ، ولا مَكروهِ ، ولهذا لو قصدَ مع رفع الحدثِ تعليمَ الوضوءِ ، لم يضرَّهُ ذلك . وقد كان النبيُّ عَنِي يقصدُ أحياناً (۱) بالصلاةِ تعليمَها للنَّاس ، وكذلك الحجُّ ، كما قال : «خذوا عنِّي مناسِكَكُم » [ أخرجه : أحمد ۱۹۲۳ و ۳۱۸ و ۳۳۲ و ۳۳۷ و ۳۳۷ و و ۱۱۷ و ۱۹۷۸ و الدارمي ( ۱۸۹۹ ) ، ومسلم ۱۹۷۶ ( ۱۲۹۷ ) ، وأبو داود ( ۱۹۷۰ ) ، والنسائي ٥/ ۲۷ وفي « الكبرى » ، له ( ۲۰۱۸ ) ، وابن خزيمة ( ۲۸۷۷ ) ، والبيهقي ١١٦/٥ و ١١٠٠ ، والبغوي ( ۱۹۶۱ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به ] .

وممَّا تدخُلُ النيةُ فيه مِنْ أبوابِ العلمِ : مسائلُ الأيمان .

فلغۇ اليمينِ لا كفَّارةَ فيه ، وهو ما جرى على اللِّسان من غيرِ قصدٍ بالقلبِ إليه ، كقوله : لا والله ، وبلى والله في أثناءِ الكلامِ (٧) ، قال تعالى : ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّهُ بِاللَّهُ اللهُ إِلَّا لَهُ بِاللَّهُ اللهُ إِلَّا لَهُ اللهُ وَقَ الْمَارِكُمُ وَلَاكِن يُوَاخِذُكُمُ مِا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] .

(V)

<sup>(</sup>١) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ١/ ٣٩ ، ونيل المآرب ١/ ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الحاوي الكبير ١٩٦/، والوسيط ١/٧٨، والمجموع ١/١٧٧.

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٥) في (ص): « الفعل » .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

انظر: الأم ٨/ ٥٤ ـ ٥٥ ، واللباب في شرح الكتاب ٤/٤ ، وبداية المجتهد ١/ ٥٠٠ ـ ٥٠ . وقد وردت أحاديث في اللغو في اليمين ، روي عن إبراهيم الصائغ قال : سألت عطاء عن اللغو في اليمين، فقال: قالت عائشة: أن رسول الله على قال: «هو كلام الرجل في بيته، كلا والله وبلى والله ». أخرجه : عبد الرزاق (١٥٩٥) ، وأبو داود (٣٥٠٤) ، والطبري في «تفسيره» (١٠٥٥) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٠٥٥) ، وابن حبان (٣٣٣٤) ، والبيهقي ١٩/١٤ . وروي موقو فأ عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت : لغو اليمين قول الإنساني : لا والله وبلى والله . أخرجه : مالك في «الموطأ » (١٣٦٦) برواية الليثي ، والشافعي في «مسنده» (١٧٢٧) و(١٧٢٤) والنسائي في « الكبرى » (١٥٩٥) وفي « التفسير » ، له (٢٦٨) ، والبخاري ٨/ ١٨٨ (٣٥٠٠) ، والنسائي في « الكبرى » (١١٤٩) ، وابن الجارود (٩٢٥) ، والطبري في «تفسيره» (٢٥٠٨) وولاد ٢٥٠٥) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٢١٥٨) و(٢٠٠١) ، والبيهقي ١٩٨٥ وولاد ٢٥٠٠) ، والبيهقي ١٨/٨ وولاد ٢٥٠٠) ، والبيهقي ٢١٨٥ وولاد ٢٥٠٠) ، والبيهقي حاتم في «تفسيره» (٢١٥٨) و(٢٠٠١) ، والبيهقي ٢١٨٥ وولاد ٢٥٠٠) ، والبيهقي حاتم في «تفسيره» (٢١٥٨) و و(٢٠٠١) ، والبيهقي حاتم في «تفسيره» (٢١٥٨) و و(٢٠٠١) ، والبيهقي ٢١٨٥ وولاد ٢٥٠٠) ، والبيهقي ٢١٨٥ وولاد ٢٥٠١) ، والبيه قي «الميم والميم والمي

وكذلك يُرجَعُ في الأيمان إلى نيَّةِ الحالِف وما قصدَ بيمينه ، فإنْ حَلَفَ بطلاقٍ ، أو عَتاقٍ ، ثم ادَّعى أنَّه نوى ما يُخالفُ ظاهرَ لفظه ، فإنَّه يُدَيَّنُ فيما بينه وبينَ الله عز وجل (١) .

وهل يُقبل منه في ظاهرِ الحُكم ؟ فيه قولانِ للعُلماءِ (٢) مشهوران ، وهما : روايتانِ عَنْ أَحمَدَ (٣) ، وقد رُوي عَنْ عمرَ أنّه رُفعَ إليه رجلٌ قالتْ لهُ امرأته : شبّهني ، قالَ : كأنَّك ظبيةٌ ، كأنَّك حمامةٌ ، فقالت (٤) : لا أرضى حتّى تقولَ : أنت خليَّةُ (٥) طالقٌ ، فقالَ ذلكَ ، فقالَ عمر : خذ بيدها فهي امرأتُك . خرَّجه أبو عبيد (٢) ، وقال : أراد النَّاقَةَ تكون معقولةً ، ثُمَّ تُطْلَقُ من عِقالها ويُخلِّى عنها ، فهي خَليَّةٌ مِنَ العِقالِ ، وهي طالقٌ ؛ لأنَّها قد طَلَقَت منه ، فأراد الرَّجُلُ ذلك ، فأسقطَ عنه عمرُ الطَّلاق لنيَّته . قال : وهذا أصلٌ لكلً (٧) مَنْ تكلَّم بشيءِ يُشبه لفظَ الطَّلاق (٨) والعَتاق ، وهو ينوي غيرَه قال : وهذا أصلٌ لكلً (٧) مَنْ تكلَّم بشيءِ يُشبه لفظَ الطَّلاق (٨) والعَتاق ، وهو ينوي غيرَه

<sup>(</sup>۱) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ۱۲۳/۲ ـ ۱٤۷ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ١٥٠/٥ ، والهداية ١٣٠/٢ بتحقيقي .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) قال القاضي أبو يعلى : « إذا أتى بصريح الطلاق ونوى به شيئاً يخالف الظاهر هل يصدق في الحكم أم لا ؟ على روايتين :

إحداهما : يصدق لأنه لا خلاف أنَّه لو قال لمدخول بها : أنت طالق طالق ، وقال أردت بالثانية إفهامها أنْ قد وقع بها طلقة قبل منه ذلك ، كذلك هاهنا ؛ ولأنَّها يمين يصدق فيها في الباطن فصدق فها في الظاهر .

والرواية الثانية: لا يصدق في الحكم لأنَّ ما قاله خلاف الظاهر فلم يصدق في حقها كما لو أقر بألف درهم ، ثم رجع وقال: كذبت في إقراري وليس له قبلي شيء فإنَّه يحتمل ما قال، ولكن لا يصدق في الحكم لأنه خِلاف الظاهر، كذلك هاهنا، وقد نص على هذه الرواية في مواضع ». انظر: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ١٤٧ - ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص) : « له » .

<sup>(°)</sup> زاد بعدها في (ص): « أنت » .

<sup>(</sup>٦) في غريب الحديث ٣/ ٣٧٩\_ ٣٨٠ . وأخرجه: سعيد بن منصور في « سننه » (١١٩٢) و(١١٩٣) .

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٨) في (ص): « من تكلم بشبهة الطلاق » .

أنَّ القولَ فيه قولُه فيما بينَه وبينَ الله ، في الحُكمِ على تأويلِ مذهب (١) عمر رضي الله عنه .

ويُروى عن سُميطِ السَّدوسيِّ ، قال : خطبتُ امرأةً ، فقالوا : لا نزوِّجكَ حتى تُطلِّق امرأتَك ، فقلت : إنِّي قد طلَّقتُها ثلاثاً ، فزوَّجوني ، ثم نظروا ، فإذا امرأتي عندي ، فقالوا : أليسَ قد طلَّقتها ثلاثاً ؟ فقلتُ : كانَ عندي فلانةٌ فطلَّقتُها ، وفلانةٌ فطلَّقتُها ، وفلانةٌ فطلَّقتُها ، وفلانةٌ فطلقتها ، فأما هذه ، فلم أطلِّقها ، فأتيتُ شقيقَ بن ثورٍ وهو يريدُ الخروجَ إلى عثمانَ وافداً ، فقلتُ له : سَلْ أميرَ المؤمنين عَنْ هذه ، فخرج فسأله : فقالَ : نيَّتُه . خرَّجه أبو عبيد في « كتاب الطلاق » ، وحكى إجماعَ العُلماءِ على مثل (٣) ذلكَ .

وقال إسحاقُ بنُ منصورٍ قلتُ لأحمدَ : حديثُ السُّميطِ تَعرفُهُ (٤) ؟ قال : نعم ، السَّدوسيّ ، إنّما جعلَ نيَّته بذلك ، فذكر ذلك شقيق لعثمان ، فجعلها نيته (٥) .

فإن كان الحالِفُ ظالماً ، ونوى خِلافَ ما حلَّفه عليه غريمُه ، لم تنفعْه نيَّتُه ، وفي «صحيح مسلم» [ ٥/٨٨ ( ١٦٥٣ ) ( ٢٠ ) . وأخرجه : أحمد ٢٢٨/٢ و٣٣١ ، والدارمي ( ٢٣٥٤ ) ، وأبو داود ( ٣٢٥٥ ) ، وابن ماجه ( ٢١٢١ ) ، والترمذي ( ١٣٥٤ ) ، والعقيلي في «الخيفاء» ٢/ ٢٥١ ، والدارقطني ٤/١٥٠ و ١٥٥١ ، والحاكم ٣٠٣/٤ ، وأبو نعيم في «الحلية» ١/٥٢ و ١١٧٠ ، والبيهقي ١٠/٥٠ ، والبغوي ( ٢٥١٤ ) . ] عن أبي هُريرة ، عنِ النّبيّ ٨/٥٢ و يمينُكَ على ما يُصدِّقُك عليه صاحبُك » . وفي رواية له (٢١٠ : « اليمينُ على نيةِ المُستَحْلِفِ » [ ٥/٨٨ ( ١٦٥٣ ) ( ٢١ ) . وأخرجه : ابن ماجه ( ٢١٢٠ ) ، والقضاعي في على نيةِ المُستَحْلِفِ » [ ٥/٨٨ ( ١٦٥٣ ) ( ٢١ ) . وأخرجه : ابن ماجه ( ٢١٢٢ ) ، والقضاعي في «مسند الشهاب » ( ٢٥٩ ) والبيهقي ١٠/٥٠ ، والبغوي ( ٢٥١٥ ) . ] » ، وهذا محمولٌ على

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وفلانة فطلقها » سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٥) عبارة : « فذكر ذلك شقيق لعثمان ، فجعلها نيته » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

الظَّالم، فأمَّا المظلومُ، فينفعهُ ذلك. وقد خرَّج الإمام أحمدُ، وابنُ ماجه مِنْ حديثِ سُويدِ بنِ حنظلةَ، قال: خرجنا نُريدُ رسول الله ﷺ، ومعنا وائلُ بنُ حُجْرٍ، فأخذه عدوٌ له، فتحرَّجَ الناسُ أَنْ يحلِفوا، فحلفتُ أَنَا إِنّه أَخِي، فخلَّى سبيلَه، فأتينا النّبيّ عدوٌ له، فأخبرتُهُ أَنَّ القومَ تحرَّجُوا أَنْ يحلفوا، وحلفتُ أنا (١) إِنَّه أخي، فقال: «صدقتَ، المسلمُ أخو المسلم » [ أخرجه: أحمد ٤/ ٧٩، وأبو داود (٣٢٥٦)، وابن ماجه (٢١١٩)، والطحاوي في «شرح المشكل» (١٨٧٤)، والطبراني في «الكبير» (١٤٦٤) وإبراهيم بن ور ١٤٦٥)، والحاكم ٤/ ٢٩٩، والبيهقي ١٠/ ٥٥ وإسناده ضعيف لجهالة جد إبراهيم بن عبد الأعلى.]».

وكذلك تدخلُ النيَّةُ في الطَّلاق والعتاقِ ، فإذا أتى بلفظٍ مِنْ ألفاظ الكناياتِ المحتملةِ للطَّلاقِ أو العتاقِ ، فلابُدَّ له من النيَّةِ (٢) .

وهل يقومُ مقامَ النَّيَّةِ دَلالةُ الحالِ مِنْ غضب أو سُؤالِ الطَّلاقِ ونحوِه أم لا ؟ فيه خلافٌ مشهورٌ بينَ العلماءِ (٢٠) ، وهل يقعُ بذلك الطَّلاق في الباطن كما لو نواهُ ، أم يلزمُ به في ظاهر الحُكم فقط ؟ فيه خلافٌ مشهورٌ أيضاً (٤) ، ولو أوقعَ الطَّلاقَ بكنايةٍ

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) قال ابن قدامة في « المغني » ٨/ ٢٨٥ : « فأما غير الصريح فلا يقع الطلاق به إلا بنية أو دلالة حال » . ونقل الأثرم إذا قال : « اِلْحَقي بأهلك وقال : لم أنو به طلاقاً ليس بشيء ، ظاهر هذا اعتبار النية » المسائل الفقهية ٢/ ١٤٣ .

وانظر : رؤوس المسائل في الخلاف على مذهب أحمد بن حنبل ٢/ ٨٠٤ ، والمجموع ١٨٠ /٧٢ ، ومنتهى الإرادات ٢/ ٢٦٠ ، ونيل المآرب ٤/ ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٣) قال أبو جعفر الهاشمي الحنبلي في « رؤوس المسائل في الخلاف » ٢/ ٨٠٤ : « إذا انضم إلى الكنايات دلالة حال لم يحتج إلى نية ، وقال الشافعي : يحتاج إلى نية وإلا لم يقع ، وعن أحمد نحوه دليلنا : أنَّ دلالة الحال تؤثر في الكلام والأفعال ، أما الكلام فإنَّ اللفظة الواحدة تستعمل في المدح والذم ، وليس ذلك إلا لدلالة الحال » .

وقال أيضاً في ٢/ ٨٠٥ : « ولا فرق بين أنْ يكون دلالة الحال سؤالًا أو غضباً ، وقال أبو حنيفة كمذهبنا في السؤال وفي الغضب يحتاج إلى نية إلا في ثلاث ألفاظ : اختاري واعتدي ، وأمرك بيدك ، دليلنا : أنَّ هذه كناية فوقع بها الطلاق في حال الغضب بغير نية كالألفاظ الثلاث » .

انظر : المسائل الفقهية ٢/١٤٣ ـ ١٤٤ ، والمغني ٨/ ٢٦٩ ـ ٢٧٠ ، ومنتهى الإرادات ٢/ ٢٦٠ ، ونيل المآرب ٤/ ٤٣٩ .

<sup>(</sup>٤) قال أبو جعفر الهاشمي الحنبلي في « رؤوس المسائل في الخلاف » ٢/ ٨٠٦ : « إذا نوى بالكنايات الخفية عدداً من الطلاق ثبت قل أو كثر ، وبه قال أكثرهم ، وقال أبو حنيفة : لا ثبت بها إلا واحدة=

ظاهرة ، كالبَتَّةِ ونحوها ، فهل يقعُ به الثلاثُ أو واحدةٌ ؟ فيه قولان مشهوران ، وظاهرُ مذهبِ أحمدَ أنَّه يقعُ به الثَّلاثِ ، وَقَعَ به ما نواه ، وحُكي عنه رواية أنَّه يلزمه الثَّلاثُ أيضاً (١) .

ولو رأى امرأة ، فظنَّها امرأتُه ، فطلَّقها ، ثم بانت (٢) أجنبية ، طلقت امرأتُه ؛ لأنَّه إنَّما قصدَ طلاقَ امرأتِهِ . نصَّ على ذلك أحمدُ (٣) ، وحُكي عنه رواية أخرى : أنَّها لا تطلق (١) ، وهو قول الشَّافعيّ (٥) ، ولو كان العكس ، بأنْ رأى امرأة ظنَّها أجنبيّة ، فطلَّقها ، فبانت امرأتُه ، فهل تطلُق ؟ فيه قولان هما روايتان عن أحمد (٦) ، والمشهور مِنْ مذهب الشَّافعيِّ وغيره أنَّها تطلق (٧) .

ولو كان له امرأتان ، فنهى إحداهما عنِ الخُروج ، ثم رأى امرأةً قد خرجَتْ ، فظنَّها المنهيَّةَ (^) ، فقال لها : فلانةُ خرجْتِ (٩) ، أنت طالقٌ ، فقد اختلفَ العُلماء

بائن ، أو ثلاث ، فأما طلقتان فلا ، دليلنا : إنّ من ملك إيقاع طلقة بكناية ملك إيقاع طلقتين بكناية
 كالعبد .

<sup>(</sup>۱) قال أبو جعفر الهاشمي الحنبلي في (رؤوس المسائل في الخلاف ٢ / ٨٠٤ ـ ٨٠٥ : (الكنايات الظاهرة لا يقع بها الطلاق إذا لم ينضم إليها دلالة حال أو نية ، وبه قال أكثرهم ، وقال مالك : يقع الطلاق ، ومن أصحابه من يسمي ذلك صريحاً . دليلنا : أنه لفظ لم يرد به القُرآن للفرقة بين الزوجين ، فلم يكن صريحاً كالكنايات الخفية .

والكنايات الظاهرة إذا نوى بها الطلاق كانت ثلاثاً ، فأمّا الخفية فيرجع في العدد إلى ما نواه ، وقال أبو حنيفة : جميع الكنايات يقع بها واحدة بائن إلا قوله : اعتدي واستبرئي رحمك وأنت واحدة فإنها رجعية ، وقال مالك : الكنايات الظاهرة يقع بها ثلاثاً في حق المدخول بها ، وواحدة في حق غير المدخول بها ، وقال الشافعي : جميع ذلك يقع به واحدة رجعية إلا أنْ ينوي الثلاث فيكون ثلاثاً » . وانظر : المغنى ٨/ ٢٧٣ \_ ٢٧٣ ، ونيل المآرب ٤/ ٤٣٩ .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « فبانت » .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغني ٨/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى ٨/ ٢٨٤ ـ ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الحاوي الكبير ١٠/ ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٦) انظر المغنى ٨/ ٢٨٤ (٦) .

<sup>(</sup>V) ينظر في هذه المسألة: الحاوي الكبير 10/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>A) عبارة : « فظنها المنهية » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٩) عبارة : « فلانة خرجت » سقطت من (ص) .

فيها ، فقالَ الحسن: تطلُقُ المنهيَّةُ ؛ لأنَّها هي التي نواها [ أخرجه : عبد الرزاق (١١٣٠٣)، وسعيد بن منصور في « سننه » ( ١١٧٦ ) . ] .

وقال إبراهيمُ: تطلقان [ أخرجه: عبد الرزاق ( ١١٣٠٣ ) ، وسعيد بن منصور في ( سننه ) ( ١١٣٠٧ ) . ] ، وقال عطاءً : لا تطلُق واحدةً منهما ، ومذهبُ أحمد : أنَّه تطلُقُ المنهيَّةُ رواية ( ) واحدةً ، لأنَّه نوى طلاقها . وهل تطلق المواجهة على روايتين عنه ، واختلف الأصحاب على القولِ بأنّها ( ) تطلُق : هل تطلق في الحُكم فقط ، أم في الباطن أيضاً ؟ على طريقتين لهم .

وقد استدلَّ بقولِهِ ﷺ : ﴿ الأعمال بالنيَّاتِ ، وإنَّما لامريٍّ ما نوى ﴾ على أنَّ العُقودَ التي يُقصَدُ بها في الباطنِ التَّوصُّلُ إلى ما هو محرَّمٌ غيرُ صحيحةِ ، كعقودِ البُيوعِ التي يُقصدُ بها معنى الرِّبا ونحوها ، كما هو مذهبُ مالكِ وأحمدَ وغيرهما ، فإن هذا العقدَ إنَّما نوى به الرِّبا ، لا البيعَ (٣) ، ﴿ وإنَّما لامريُّ ما نوى ﴾ .

ومسائلُ النَّيَّةِ المتعلُّقَةُ بالفقه كثيرةٌ جداً ، وفيما ذكرناه كفايةٌ .

وقد تقدَّم عنِ الشَّافعيِّ أنَّه قال في هذا الحديث : إنَّه يدخلُ في سبعينَ باباً من الفقهِ ، والله أعلمُ .

والنَّيَّةُ: هي قصدُ القلبِ (°) ، ولا يجبُ التَّلقُظ بما في القَلب في شيءٍ مِنَ العِباداتِ ، وخرَّج بعضُ أصحابِ الشَّافعيِّ له قولًا باشتراطِ التَّلقُظ بالنَّيَّة للصَّلاة ، وغلَّطه المحقَّقون منهم ، واختلفَ المتأخِّرون من الفُقهاء في التَّلقُظ بالنَّيَّة في الصَّلاة وغيرها ، فمنهم مَنِ استحبَّه ، ومنهم مَنْ كرهه (٢) .

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص) : ﴿ لا ﴾ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الإشراف على نكت مسائل الخلاف ٢/ ٥٢٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٦/ ٥٣٤ ، والمجموع ١/ ١٦٩ ، وفتح الباري ١/ ١٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر : كتاب العين : ٩٩٦ ، والصحاح ٢/٢٥١٦ ، ولسان العرب ٣٤٣/١٤ .

<sup>(</sup>٦) قال أبو الحسن الماوردي الشافعي : ( محل النية وهو القلب ، ولذلك سميت به لأنَّها تفعل بأنأى عضو في الجسد ، وهو القلب ، وإذا كان ذلك كذلك فله ثلاثة أحوال :

أحدها : أنْ ينوي بقلبه ، ويلفظ بلسانه فهذا يجزئه ، وهو أكمل أحواله .

ولا يُعلمُ في هذه المسائل نقلٌ خاصٌّ عنِ السَّلفِ ، ولا عن الأَثمَّةِ إلا في الحَجِّ وحَدَهُ ، فإنَّ مُجاهداً قال : إذا أراد الحجَّ ، يُسمِّي ما يُهلُّ به ، ورُوي عنه أنَّه قال : يسمِّيه في التَّلبيةِ ، وهذا ليس ممَّا نحنُ فيه ، فإنَّ النَّبيَّ كان يذكرُ نُسُكَه في تلبيته ، فيقول : « لَبَيك عُمْرة وحَجَّا » [ أخرجه : الحميدي ( ١٢١٥ ) ، وأحمد ١١١ ( ١٢٥١ ) ( ٢٨٢ ) فيقول : « لَبَيك عُمْرة وحَجَّا » [ أخرجه : الحميدي ( ١٢١٥ ) ، وأبوه ( ١٢٥١ ) ( ١٢٥١ ) والسائي ٥ / ١٥٠ ) وفي « الكبرى » ، له والسدارمي ( ١٢٥١ ) ، وأبو داود ( ١٧٩٥ ) ، وابن ماجه ( ١٩٦٩ ) ، وابن الجارود ( ٤٣٠ ) ، وابن خزيمة ( ١٣٠٩ ) و أبو يعلى ( ١٥٥٤ ) و ( ١٥٥١ ) ، وابن الجارود ( ٤٣٠ ) ، وابن خزيمة ( ٢٦٨١ ) و ( ٢٦١٩ ) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٢/ ١٥١ و ١٥١ وفي « شرح المشكل » ، له ( ٢٦٤١ ) و ( ٢١٤١ ) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٢/ ١٥١ و ١٥٠ وفي « شرح المشكل » ، له ( ١٨٨١ ) و ( ٢١٨١ ) ، واللموطني ٢ / ٢٨٨ ، والحاكم ٢ / ٢٧١ ، والبيهتي ٥ / ٩ و ٤٠ ، والبغوي الإحرام : اللَّهُمَّ إنِّي أُريدُ الحجَّ أو العمرة ، كما استَحَبَّ ذلك كثيرٌ من الفُقهاء ( ١٨٨١ ) و وكلامُ محاهدِ ليس صريحاً في ذلك . وقال أكثر السَّلفِ ، منهم عطاءٌ وطاووسُ والقاسمُ بنُ محمدِ والنَّخعيُّ : تجزئه النَّيةُ عندَ الإهلالِ ، وصحَّ عَنِ ابنِ عمرَ أنَّه سمعَ وكلامُ عندَ إحرامِهِ يقولُ : اللَّهُمَّ إنِّي أُريدُ الحجَّ أو العمرة ، فقال له : أتعلمُ النَّاس ؟ أو ليسَ الله يعلمُ ما في نَفسكَ ؟ [ أخرجه : البيهقي ٥٠٠٤ ] .

والحال الثانية : أنْ يلفظ بلسانه ولا ينوي بقلبه فهذا لا يجزئه .

والحال الثالثة : أنْ ينوي بقلبه ولا يتلفظ بلسانه فمذهب الشافعي يجزئه ، وقال أبو عبد الله الزبيدي ـ من أصحابنا ـ لا يجزئه حتى يتلفظ بلسانه تعلقاً بأنَّ الشافعيَّ قال في كتاب « المناسك » ولا يلزمه إذا أحرم بقلبه أنْ يذكره بلسانه وليس كالصلاة التي لا تصح إلا بالنطق فتأول ذلك على وجوب النطق في النية ، وهذا فاسد ، وإنَّما أراد وجوب النطق بالتكبير ثم مما يوضح فساد هذا القول حجاجاً : أنَّ النية من أعمال القلب فلم تفتقر إلى غيره من الجوارح كما أنَّ القراءة لما كانت من أعمال اللسان لم تفتقر إلى غيره من الجوارح » .

الحاوي الكبير ٢/ ٩١\_٩٢ .

<sup>(</sup>۱) انظر: الأم ۳۱۲/۳، واللَّباب في شرح الكتاب ۱/۱۸۱، وبداية المجتهد ٤١٢/١، وإرشاد الساري: ۱۱۳، والمغني ۳٤٦/۳، ومنتهى الإرادات ٢٤٣/١، والهداية على مذهب الإمام أحمد بن حنبل ٢١٧/١ بتحقيقنا.

واختلف الفقهاء : هل تجزئ النية فيه من غير التلبية ؟ فقال مالك والشافعي : تجزئ النية من غير التلبية ، وقال أبو حنيفة : التلبية في الحج كالتكبيرة في الإحرام بالصلاة . انظر : بداية المجتهد ١/ ٤١٢ ـ ٤١٣ .

ونصَّ مالكُ على مِثلِ هذا ، وأنَّه لا يستحبُّ لهُ أَنْ يُسمِّيَ ما أحرمَ به . حكاه صاحب كتاب « تهذيب المدونة » مِنْ أصحابه (۱) ، وقال أبو داود : قلتُ لأحمدَ : أتقولُ قبلَ التَّكبير \_ يعني : في الصَّلاة \_ شيئًا ؟ قال : لا ، وهذا قد يدخُلُ فيه أنّه لا يتلفَّظُ بالنَّيَّةِ ، والله أعلم (۲) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) التهذيب في اختصار المدونة ١/ ٤٩٣ لأبي سعيد البراذعي خلف بن أبي القاسم القيرواني ، وقال القُرافي المالِكي في « الذخيرة » ٣/ ١٤٨ : « قال ابن القاسم : قال لي مالك : النية تكفي في الإحرام ولا يُسمي . قال سند : الإحرام ينعقد بتجرد النية ، وكره مالك التسمية ، واستحبها ابن حنبل » .

انظر : المدونة الكبرى ٢/ ٤٦٧ ، والإشراف على نكت مسائل الخلاف ١/ ٤٧١ .

<sup>(</sup>٢) في « مسائل الإمام أحمد لأبي داود » : ٣٠ . وانظر : المغني ١/ ٥٤٤ \_ ٤٤٥ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ١/ ٢١١ \_ ٢١٣ ، ورؤوس المسائل في الخلاف ١/ ١٢١ ، ونيل المآرب ١/ ١٤٠ .

## الحديث الثاني

عنْ عُمَرَ بن الخَطَّابِ رضي الله عنه ، قال : بَينما نَحْنُ جلوس () عندَ رَسولِ الله ﷺ ذاتَ يوم ، إذْ طَلَعَ علينَا رَجُلٌ شَديدُ بياضِ الثِّيابِ ، شَديدُ سَوَادِ الشَّعْرِ ، لا يُرى عليهِ أَثْرُ السَّفَر ، ولا يَعرِفُهُ مِنّا أحدٌ ، حتَّى جَلَسَ إلى النَّبِيِّ ﷺ ، فأسنَدَ رُكْبَتَيْهِ إلى رُكْبَتَيْهِ ، ووضع كَفَيه على فَخِذَيه ، وقالَ : يا مُحَمَّدُ ، أخبرني عَنِ الإسلامِ .

فقال رَسُولُ الله ﷺ : « الإسلامُ : أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلهَ إِلا الله ، وأَنَّ مُحمَّداً رسولُ الله ، وتُقيمَ الصَّلاةِ ، وتُؤتي الزَّكاةَ ، وتصومَ رمضَانَ ، وتَحُجَّ البَيتَ إِن استَطَعتَ إليه سبيلًا » . قال : صَدَقْتَ ( ) ، قال : فَعَجِبنا لَهُ يسألُهُ ويصدِّقُهُ .

قال : فأخْبرْني عَنِ الإيمان . قال : « أَنْ تُؤْمِنَ باللهِ وملائِكَته وكُتُبه ورُسُله ، واليَومِ الآخِرِ ، وتُؤْمِنَ بالقَدرِ خَيرهِ وشَرِّهِ » . قال : صدَقْتَ .

قال: فأخْبِرني عنِ الإِحْسَانِ ، قال: « أَنْ تَعبُدَ الله كأنَّكَ تَراهُ ، فإنْ لَمْ تَكُنْ تَراهُ فإنَّهُ يراكَ » .

قال: فأخبرني عَنِ السَّاعةِ ؟

قال : ما المَسؤُولُ عَنْهَا بأعلَمَ مِنَ السَّائِل » .

قال: فأخبرني عنْ أمارَتِها ؟

قال : « أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَها (٣) ، وأَنْ تَرَىَ الحُفاةَ العُراةَ العَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطاوَلُونَ في البُنيانِ » .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « يا رسول الله » .

<sup>(</sup>٣) اختلف العلماء في معنى ذلك على أربعة أقول:

القول الأول: قال الخطابي: معناه: اتساع الإسلام واستيلاء أهله على بلاد الشرك وسبي ذراريهم، فإذا ملك الرجل الجارية واستولدها كان الولد منها بمنزلة ربها، لأنّه ولد سيدها، قال النووي وغيره: إنه قول الأكثرين، واعترض الحافظ ابن حجر على ذلك فقال: لكن في كونه المراد=

ثُمَّ انْطَلَقَ ، فلبثْتُ مَليّاً ، ثمَّ قال لي : يا عُمَرُ ، أتَدري مَنِ السَّائل ؟ » قلتُ : الله ورسولُهُ أعلَمُ .

قال : « فإنّه جبريلُ أتاكُم يُعَلِّمُكُم (۱) وينكُمْ » . رواه مسلم [ في « صحيحه » 1/1 ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1 ) ( 1

هذا الحديثُ تفرَّد مسلم عن البُخاريِّ بإخراجه ، فخرَّجه مِنْ طريقِ كهمسٍ ، عَنْ عبد الله بنِ بُريدةَ ، عن يَحيى بن يَعْمَرَ ، قال : كانَ (٢) أُوَّلَ مَنْ قالَ في القَدرِ بالبصرةِ

نظر ؛ لأن استيلاء الإماء كان موجوداً حين المقالة ، والاستيلاء على بلاد الشرك وسبي ذراريهم واتخاذهم سراري وقع أكثره في صدر الإسلام ، وسياق الكلام يقتضي الإشارة إلى وقوع ما لم يقع مما سيقع قرب قيام الساعة .

القول الثاني : إن تبيع السادة أمهات أولادهم ويكثر ذلك فيتداول الملاك المستولدة حتى يشتريها ولدها ، ولا يشعر بذلك .

القول الثالث: قال النووي: لا يختص شراء الولد أمه بأمهات الأولاد، بل يتصور في غيرهن بأن تلد الأمة حراً من غير سيدها بوطء شبهة ، أو رقيقاً بنكاح ، أو زنى ، ثم تباع الأمة في الصورتين بيعاً صحيحاً ، وتدور في الأيدي حتى يشتريها ابنها أو ابنتها .

القول الرابع: أن يكثر العقوق في الأولاد فيُعامل الولد أمه معاملة السيد أمته من الإهانة بالسب والضرب والاستخدام، فأطلق عليه ربها مجازاً لذلك، أو المراد بالرب المربى فيكون حقيقة.

والراجح \_ والله أعلم \_ القول الرابع ، وهو الذي رجحه الحافظ ابن حجر في « فتح الباري » ١٦٢/١ عقب الحديث (٥٠) ، وقال بعد أن ذكر الترجيح : « ولأن المقام يدل على المراد حالة تكون مع كونها تدل على فساد الأحوال مستغربة ، ومحصلة الإشارة إلى أن الساعة يقرب قيامها عند انعكاس الأمور . بحيث يصير المربى مربياً ، والسافل عالياً ، وهو مناسب لقوله في العلامة الأخرى : « أن تصير الحفاة ملوك الأرض » .

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « أمر ».

<sup>(</sup>٢) سقطت في (ص).

معبدٌ الجهنيُ ، فانطلقتُ أنا وحميدُ بنُ عبد الرَّحمنِ الحِميريُ حاجين أو مُعتمرين ، فقلنا : لو لَقينا أحداً منْ أصحابِ رسولِ الله على السَّله مَا يقولُ هؤلاء في القدرِ ، فوفِق لنا عبدُ الله بنُ عمرَ بنِ الخطَّابِ داخلاً المسجدَ ، فاكتنَفتهُ أنا وصاحبي ، أحدُنا عن يمينه ، والآخرُ عن شِمالِه ، فظننتُ أنَّ صاحبي سيَكِلُ الكلامَ إليَّ ، فقلت : أبا عبد الرَّحمنِ ، إنه (١) قد ظهر قِبلَنا ناسٌ يقرؤون القُرآن ، ويتقفَّرُون (٢) العلمَ ، وذكر مِنْ شأنهم ، وأنَّهم يزعُمون أنْ لا قدرَ ، وأنّ الأمرَ أنفٌ (٣) ، فقال : إذا لقيتَ أولئك ، فأخبرهم أنّي بريءٌ منهم ، وأنّهم بُرآءُ منّي ، والّذي يحلفُ به عبدُ الله بنُ عمرَ ، لو أنّ لأحدهم مثلَ أُحُدٍ ذهباً ، فأنفقه ، ما قَبِلَ اللهُ منه حتى يُؤمِنَ بالقدرِ ، ثم قال : حدَّثني أبي عمرُ بنُ الخطّابِ ، قال : بينما نحنُ عندَ رسولِ الله على المذكر الحديث بطولِهِ .

ثم خرَّجه من طُرقٍ أخرى ، بعضُها يرجِعُ إلى عبد الله بن بريدة (١٤) ، وبعضُها يرجع إلى يحيى بن يعمر (٥) ، وذكر أنّ في بعض ألفاظها زيادةً ونقصاً .

وقد خرّجه ابنُ حبَّان في « صحيحه »<sup>(٦)</sup> من طريق سليمانَ التَّيميِّ ، عن يحيى بن يعمر ، وقد خرَّجه مسلمٌ مِن هذه الطَّريق ، إلا أنَّه لم يذكر لفظه ، وفيه زياداتُ منها : في الإسلام ، قال : « وتحجَّ وتعتمر ، وتغتسلَ مِنَ الجنابةِ ، وأنْ تُتمَّ الوُضوء ، وتصوم رمضان » قال : « فإذا أنا فعلتُ ذلك ، فأنا مسلمٌ ؟ قال : « نعم » .

وقال في الإيمان: « وتُؤمن بالجَنَّةِ والنَّارِ والمِيزانِ » ، وقال فيه: فإذا فعلتُ ذلك ، فأنا مؤمنٌ ؟ قال: « نعم » .

<sup>(</sup>۱) سقطت في (ص).

<sup>(</sup>٢) يتقفرون العِلم: يطلبونه ويتتبعونه ، هذا هو المشهور ، وقيل معناه: يجمعونه . انظر : النهاية ٤/ ٩٠ ، ولسان العرب ٢١/ ٢٥٤ (قفر) .

 <sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص): (أي: مستأنف). وأُنف: بضم الهمزة والنون: أي: مستأنف لم يسبق به قدر ولا علم من الله تعالى ، وإنما يعلمه بعد وقوعه.

انظر : النهاية ١/ ٧٥ ، وشرح النووي لصحيح مسلم ١/ ١٤٥ .

<sup>(</sup>٤) تصحيف في (ص) : إلى : «يزيد» .

<sup>(</sup>٥) في (ص): « وبعضها إلى رواية ابن يعمر » .

<sup>(</sup>٦) ابن حبان (١٧٣)، وقال عقب الحديث : « تفرد سليمان التيمي بقوله : « خذوا عنه » وبقوله : « تعتمر وتغتسل وتتم الوضوء » .

وقال في آخرهِ : « هذا جبريلُ أتاكُم ليعلِّمكُم أمرَ دينكم ، خذوا عنه ، والذي نفسي بيده ما شُبِّه عليَّ منذُ أتاني قبل مرَّتي هذه ، وما عرفتُه حتى ولّى » .

وخرّجاه في «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٩/١ (٥٠) و٢/٤١ (٧٧٤) ، وصحيح مسلم ١/٠٣ (٩) (٥) و (٦) . وأخرجه: أحمد ٢/٢٢٤ ، وأبو داود (٤٦٩٨) ، وابن ماجه (٤٢٦) و (٤٠٤) ، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٣٧٩) ، وابن خزيمة (٤٢٤٤) ، وابن حبان (١٥٩) ، وابن منده في «الإيمان» (١٥١) و (١٥١) و (١٥٩) ، والبيهقي في «شُعب الإيمان» (٣٨٥) . وأخرجه: النسائي ١٠١٨ ، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٣٧٨) ، وابن منده في «الإيمان» (١٦٠) من حديث أبي هريرة وأبي ذر، به . ] من حديث أبي هُريرة ، قال: كان النّبيُ عليه يوماً بارزاً للناس ، فأتاهُ رجلٌ ، فقال: ما الإيمان (١٦٠) وتؤمن بالبعث «الإيمانُ: أنْ تُؤمِنَ بالله وملائكتِه وكتابه، وبلقائه، ورُسله، وتؤمن بالبعث الآخر».

قال: يا رسولَ الله ِ، ما الإسلام ؟ قالَ: « الإسلامُ (٢٠): أن تعبدَ الله لا تشرك به شيئاً ، وتقيمَ الصلاةَ المكتوبةَ ، وتُؤدِّي الزَّكاةَ المفروضةَ ، وتصومَ رمضان (٣) » .

قال : يا رسول الله ِ، ما الإحسّانُ ؟ قال : « أَنْ تعبدَ الله كأنَّكَ تراهُ ، فإنَّكَ إِنْ لا تراه <sup>(٤)</sup> فإنَّه يراك » .

قال: يا رسول الله ، متى الساعة ؟ قال: « ما المسؤول عنها بأعلم مِنَ السَّائِلِ ، ولكن سأحدِّثكَ عَنْ أشراطِها: إذا وَلَدتِ الأَمَةُ رَبَّتِها ، فذاك من أشراطها ، وإذا رأيت العُراة الحُفاة رُؤوسَ الناس ، فذاك من أشراطِها ، وإذا تطاوَل رعاءُ البَهْم في البُنيان ، فذاك من أشراطها في خمس لا يعلمُهُنَّ إلا الله » ، ثم تلا رسول الله على : ﴿ إِنَّ اللهَ عِندَهُ عِندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّكُ الْفَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَصَيبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴾ [ لقمان : ٣٤] .

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): «بالله».

<sup>(</sup>٢) سقطت في (ص).

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص): « وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلاً » .

<sup>(</sup>٤) في (ص): « فإن لم تكن تراه » .

قال: ثمّ أدبَرَ الرجُلُ ، فقال رسول الله ﷺ: «عليَّ بالرَّجُلِ »(١) ، فأخذوا ليردُّوه ، فلم يَروا شيئاً ، فقال رسولُ الله ﷺ: «هذا جبريلُ جاءكم ليعلِّمَكم أمر دينكم »(٢) .

وخرَّجه مسلم بسياقٍ أتمَّ مِنْ هذا ، وفيه في خصال الإيمان : « وتؤمِن بالقدر كلّه » ، وقال في الإحسان : « أنْ تخشى الله كأنَّك تراهُ »(٣) .

وخَرَّجهُ الإمامُ أحمد في « مسنده » [ ٣١٩/١ ، وليس فيه : « ونسمع رجع النبي ، ولا نرى الذي يكلمه ولا نسمع كلامه » . وأخرجه أيضاً : البزار كما في « كشف الأستار » ( ٢٤ ) من حديث ابن عباس ، به ، من غير طريق شهر وليس فيه اللفظ الذي ذكره المصنف . ] من حديث شهر بن حوشب ، عن ابنِ عباس . ومن حديث شهر بن حوشب أيضاً ، عن ابن عامرٍ ، أو أبي عامرٍ ، أو أبي مالكُ (٤) ، عن النبي على ، وفي حديثه قال : ونسمع رَجْعَ النبي الله أبي عامرٍ ، ولا نرى الذي يكلِّمهُ ، ولا نسمع كلامه [ أخرجه : أحمد ٤/١٢٩ و ١٦٤ ، وهذه اللفظة منكرة ، وشهر بن حوشب ضعيف ، وكما أنَّه أخطأ في المتن فكذا أخطأ في السند ، وتفصيل بيان أخطائه في كتابنا « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه . ] ، وهذا يردُّهُ حديثُ عمرَ الذي خرَّجه مسلمٌ ، وهو أصحُّ (٥) .

وقد رُوي الحديث (٦) عن النَّبيِّ ﷺ مِنْ حديثِ أنسِ بنِ مالكٍ [ أخرجه : البخاري في «خلق أفعال العباد » ( ١٩١ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ٢٢ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٣٨١ ) و ( ٣٨٢ ) . ] ، وجرير بن عبد الله البجليِّ ، وغيرهما [ أخرجه : الآجري في « الشريعة » : ١٨٩ ـ ١٩٠ ] .

<sup>(</sup>۱) في (ص): « أتردون على الرجل » .

<sup>(</sup>۲) في (ج): « جاء ليعلم الناس دينهم » .

<sup>(</sup>٣) في « صحيحه » ١/ ٣٠ (١٠) (٧) من حديث أبي هريرة ، به .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «عن ابن عامر أيضاً ، أو ابن عامر وأبي مالك ».

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦) في (ص): «حديث عمر».

وهو حديثٌ عظيمٌ جداً ، يشتملُ على شرح الدِّين كُلِّه (١) ، ولهذا قال النَّبِيُّ عَلَيْهُ في آخره : « هذا جبريل أتاكُم يعلِّمكم (٢) دينَكُم » بعد أنْ شرحَ درجة الإسلامِ ، ودرجة الإيمانِ ، ودرجة الإحسانِ ، فجعل ذلك كُلَّه ديناً .

واختلفت الرِّواية في تقديم الإسلام على الإيمان وعكسه ، ففي حديث عمر الذي خرَّجه مسلمٌ أنَّه (٣) بدأ بالسُّؤال عن الإسلام ، وفي الترمذي وغيره : أنَّه بدأ بالسؤال عن الإيمان ، كما في حديث أبي هريرة ، وجاء في بعض روايات حديث عمر أنَّه سألَ عن الإحسان بين الإسلام والإيمان .

فأمَّا الإسلامُ ، فقد فسَّره النَّبيُّ ﷺ بأعمالِ الجوارح الظَّاهرة مِنَ القولِ والعملِ ، وأوّلُ ذلك : شهادةُ أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسولُ الله ، وهو عملُ اللسانِ ، ثمّ إقامُ الصلاةِ ، وإيتاءُ الزكاةِ ، وصومُ رمضانَ ، وحجُّ البيت من استطاع إليه سبيلاً .

وهي منقسمةٌ إلى عمل بدني : كالصَّلاة والصومِ ، وإلى عمل ماليٍّ : وهو إيتاءُ الزَّكاةِ ، وإلى ما هو مركَّبٌ منهما : كالحجِّ بالنسبة إلى البعيد عن مَكَّة .

وفي رواية ابنِ حبَّان أضاف إلى ذلك الاعتمارَ ، والغُسْلَ مِنَ الجَنابةِ ، وإتمامَ الوُضوءِ ، وفي هذا تنبيهٌ على أنَّ جميعَ الواجباتِ الظاهرةِ داخلةٌ في مسمّى الإسلامِ .

وإنَّما ذكرنا هاهنا أصولَ أعمالِ الإسلامِ التي ينبني عليها كما سيأتي شرح ذلك في حديث ابنِ عمر : « بُني الإسلامُ على خَمسٍ » في مَوضِعه إنْ شاءَ الله تعالى .

وقوله في بعض الرِّوايات : فإذا فعلتُ ذلك ، فأنا مسلمٌ ؟ قالَ : « نعم » يدلُّ على

<sup>(</sup>۱) قال القاضي عياض: اشتمل هذا الحديث على جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة من عقود الإيمان ابتداءً وحالًا ومن أعمال الجوارح، ومن إخلاص السرائر والتحفظ من آفات الأعمال، حتى إنَّ علوم الشريعة كلها راجعة إليه ومتشعبة منه.

وقال القرطبي: هذا الحديث يصلح أن يقال له أم السنة؛ لما تضمنه من جُمل علم السنة. انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٦١ ـ ١٤٧، وفتح الباري ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « أمر ».

<sup>(</sup>٣) سقطت في (ص).

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ص) .

أنَّ مَنْ كَمَّلَ الإتيانَ بمباني الإسلام الخمسِ ، صار مسلماً حقَّا ، مع أنَّ مَنْ أقرَّ بالشهادتين ، صار مسلماً حُكماً ، فإذا دخل في الإسلام (١) بذلك ، ألزم بالقيام ببقيَّة خصالِ الإسلام ، ومَنْ تركَ الشَّهادتين ، خرج مِنَ الإسلام ، وفي خُروجِه مِنَ الإسلام بتركِ الصَّلاةِ خلافٌ مشهورٌ بينَ العُلماء ، وكذلك في ترك بقيَّة مباني الإسلام الخمس ، كما سنذكُره في موضعه إن شاء الله تعالى (٢) .

وممًّا يدل على أنَّ جميع الأعمالِ الظَّاهرةِ تدخُلُ في مسمًّى الإسلام قولُ النَّبِيِّ : « المُسلم مَنْ سَلِمَ المُسلمون من لِسانه ويده » [ أخرجه : الحميدي ( ٥٩٥ ) ، وأحمد / ١٩٢٧ ( ١٩٤٠ ) ، وفي « الأدب المفرد » له ( ١١٤٤ ) ، ومسلم ٢٠٧١ ( ١٠٤٤ ) ، والبخاري ٢٠٩١ ) ( ١١٤٤ ) ، والنسائي ١٠٥٨ ، وابن حبان ( ١١٤١ ) و ( ٣٦٠ ) ، و ( ٣٩٠ ) و ( ٣٩٠ ) و ( ٣١٠ ) ، والبغوي ( ٣١٠ ) ، والبغوي ( ٣١٠ ) ، والبغوي ( ٢١٠ ) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، به . وأخرجه : أحمد ٢/ ٣٧٩ ، والترمذي ( ٢٦٢٧ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٦٧٠ ) ، والنسائي ١٠٤٨ و وفي « الكبرى » ، له ( ١١٧٢ ) ، وابن حبان ( ١٨٠ ) ، والحاكم ١/١٠ ) ، وابن حبان ( ١٨٠ ) ، وابن حبان ( ١٩٠ ) ، وابن حبان ( ١٩٠ ) ، وابن حبان ( ١٩٠ ) ، وابن حبان ( ١٨٠ ) ، والحاكم ١/١٠ ، وابن حبان ( ١٨٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٠/ ٢٩ ، وابن منده في « الإيمان » ( ٣١٥ ) ، والحاكم ١/١٠ ، وابن عبد نه . وأخرجه : البخاري ١/١٠ ) ، والحاكم ١/١٠ ، والبغوي ( ٢١ ) ، والبغوي ( ٢١ ) ، من حديث أبي موسى ، به . وأخرجه : الحاكم ١/١١ ) ، ومسلم حديث أنس بن مالك ، به . ] .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٠/١ ( ١٢ ) و ١٩/١ و ٨/ ٥٥ ( ٦٢٣٦ ) ، و الصحيح مسلم ٢/١٤ ( ٣٩ ) ( ٣٦ ) . و أخرجه : أحمد ٢/ ١٦٩ ، و البخاري في « الأدب » ( ١٠١٣ ) و صحيح مسلم ٢/١٤ ( ٣٩ ) ، و أبو داود ( ١٠٥٠ ) ، و أبن ماجه ( ٣٢٥٣ ) ، و النسائي ١٠٧/٨ و في « الكبرى » ، له ( ١١٧٣١ ) ، و أبن حبان ( ٥٠٥ ) ، و أبن منده في « الإيمان » ( ٣١٧ ) ، و البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١١٧٣١ ) ، و البغوي ( ٣٣٠٢ ) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، به . ] عن عبد الله بن عمرو : أنَّ رجلاً سألَ النَّبيَ ﷺ : أيُّ الإسلامِ خيرٌ قال : « أنْ تُطْعِمَ الطَّعامَ ، و تقرأ السَّلام على مَنْ عرفت و مَنْ لم تعرف » .

<sup>(</sup>١) عبارة: « فإذا دخل في الإسلام » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) سيأتي عند الحديث الثالث.

وفي "صحيح الحاكم "(1) عن أبي هريرة ، عن النّبيّ على (٢) قال : " إنّ للإسلام صُوًى (٣) ومناراً كمنار الطَّريق ، من ذلك : أنْ تعبدَ الله (٤) ولا تشرك به شيئاً ، وتقيم الصَّلاة ، وتُؤْتي الزَّكاة ، وتصوم رمضان ، والأمرُ بالمعروف ، والنَّهيُ عن المُنكرِ ، وتسليمُك على أهلِ بيتِكَ إذا دَخَلْتَ عليهم ، فمن انتقص منهنَّ شيئاً ، فهو سَهمُ من الإسلامِ تركه ، ومن يتركهُنَّ فقد نبذَ الإسلامَ وراءَ ظهره » .

وخَرَّجَ ابنُ مردويه مِنْ حديث (٥) أبي الدَّرداءِ ، عنِ النَّبِيِّ قال : « للإسلام ضياءٌ وعلاماتٌ كمنارِ الطَّريقِ ، فرأسُها وجِماعُها شهادةُ أَنْ لا إله إلا الله ، وأَنَّ محمداً عبده ورسوله ، وإقامُ الصلاةِ ، وإيتاءُ الزكاةِ ، وتَمَامُ الوُضوءِ ، والحُكمُ بكتاب الله وسُنَّة نبيّه في ، وطاعةُ وُلاة الأمر ، وتسليمُكم على أنفُسِكُم ، وتسليمُكم على أهليكم (٢) إذا دخلتُم بيوتكم ، وتسليمكم على بني آدم إذا لقيتُموهُم » [ أخرجه : الطبراني في «مسند دخلتُم بيوتكم ، وتسليمكم على بني آدم إذا لقيتُموهُم » وأخرجه : الطبراني في «مسند الشاميين » (١٩٥٤ ) من حديث بكر بن سهل ، عن عبد الله بن صالح ، عن معاوية بن صالح ، عن أبي الزاهرية ، عن أبي الدرداء ، به . وعبد الله بن صالح فيه مقال . ] وفي إسناده ضعف ، ولعله موقوف (٧) .

وصحَّ من حديث أبي إسحاق، عنْ صلةً بن زُفَرَ ، عن حذيفةَ ، قال : الإسلامُ

<sup>(</sup>۱) أي: « المستدرك » ۱/ ۲۱ . وفيه لفظ « ضوءاً » بدل « صوى » . أما إطلاق المصنف تسمية صحيح الحاكم على « المستدرك » فهذا تساهل كبير منه ـ رحمه الله ـ .

وأخرجه أيضاً: أبو عبيد في « الإيمان » (٣) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (٤٠٥) ، والطبراني في « مسند الشاميين » (٤٢٩) ، وأبو نعيم في « عمل اليوم والليلة » (١٦١) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٢١٧ من طرق عن أبي هريرة ، به ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « عن النبي ﷺ » لم ترد في (ص) .

 <sup>(</sup>٣) الصُّوَى : الأعلام المنصوبة من الحجارة في المفازة المجهولة يستدل بها على الطريق ، واحدتها صُوةٌ كقوة : أراد أنَّ للإسلام طرائق وأعلاماً يهتدى بها . النهاية ٣/ ٦٢ .

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

<sup>(</sup>٥) في (ص) : « طريق » .

<sup>(</sup>٦) عبارة: «على أهليكم» لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٧) حديث أبي الدرداء قواه العلامة الألباني في « السلسلة الصحيحة » (٣٣٣).

ثمانيةُ أسهُم : الإسلامُ سهمٌ ، والصَّلاةُ سهمٌ ، والزَّكاةُ سهمٌ ، والجهادُ سهمٌ ، وحجُّ البيتِ سهمٌ ، والجهادُ سهمٌ ، والأمرُ بالمعروف سهمٌ ، والنهيُ عنِ المنكرِ سهمٌ ، وخابَ مَنْ لا سَهمَ له . وخرَّجه البزّارُ مرفوعاً (٢) ، والموقوفُ أصحُ (٣) .

ورواهُ بعضهم عن أبي إسحاقَ ، عنِ الحارثِ ، عن عليٍّ ، عن النَّبيُّ ﷺ ، خرَّجه أبو يعلى الموصلي (٤) وغيره (٥) ، والموقوف على حذيفة أصحُّ . قاله الدَّارقطنيُّ (٦) وغيره .

وقوله : « الإسلام سهمٌ » يعني : الشَّهادتين ؛ لأنَّهما عَلمُ الإسلام ، وبهما يصيرُ الإنسانُ مسلماً .

وكذلك تركُ المحرَّمات داخلٌ في مُسمَّى الإسلام أيضاً ، كما رُوي عنِ النَّبيُّ ﷺ أَنَّه قال : ﴿ مِنْ حُسْنِ إسلامِ المرءِ تركُهُ ما لا يعنيه ﴾ ، وسيأتي في موضعه إنْ شاء الله تعالى (٧٠) .

ويدلُّ على هذا أيضاً ما خرَّجه الإمامُ أحمدُ ، والتِّرمذيُّ ، والنَّسائيُّ مِنْ حديثِ الْعِرباضِ بنِ سارية آ هذا من حديث النواس بن سمعان ، وليس العرباض بن سارية ، وهو وهم من المصنف \_رحمه الله\_. أخرجه : أحمد ١٨٢/٤ و١٨٣ ، والترمذي (٢٨٥٩) ، والنسائي في الكبرى » (١١٢٣٣) وفي « تفسيره » ٢٠٧١) ، والطحاوي في « تفسيره » ٢٠٧١) واطحاوي في « شرح المشكل » (٢٠٤١) و(٢١٤٣) ، والطبراني في « مسند الشاميين » (١١٤٧) و(٢٠٢٤) ، والحاكم ٢٠٣١ من طرق عن النواس بن سمعان ، به ، وقال

<sup>(</sup>١) عبارة : ﴿ وحج البيت سهم ﴾ لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>۲) سقطت من (ص) .

 <sup>(</sup>٣) كما في ( كشف الأستار » (٣٣٦) مرفوعاً .
 وأخرجه موقوفاً : الطيالسي (٤١٣) ، والبزار كما في ( كشف الأستار » (٣٣٧) .

قال البزار عقب الحديث (٣٣٧) : ﴿ وَلَمْ يَسْنَدُهُ وَلَا نَعْلُمْ أَحْدًا أَسْنَدُهُ إِلَّا يَزِيدُ بن عطاء ﴾ .

<sup>(</sup>٤) **في ( مسنده ) (٥٢٣)** .

وأخرجه ابن عدي في ( الكامل ٣٣٠ /٣٠ من حديث علي بن أبي طالب ، به .

<sup>(</sup>٥) سقطت من **(ص)**.

 <sup>(</sup>٦) في اعلله ٣١/ ١٧١ .

<sup>(</sup>٧) عند الحديث الثاني عشر

الترمذي: ﴿ حسن غريب ﴾ . ] ، عن النّبيّ ﷺ ، قال : ﴿ ضربَ الله مثلاً صراطاً مستقيماً ، وعلى جَنَبَتي الصِّراط سُورانِ ، فيهما أبوابٌ مفتَّحةٌ ، وعلى الأبوابِ ستورٌ مُرخاةٌ ، وعلى بابِ الصِّراطِ داع يقول : يا أيُها النّاس ، ادخُلوا الصِّراط جميعاً ، ولا تعوجُوا ، وداع يدعو من جَوفِ الصِّراطِ ، فإذا أراد أنْ يفتحَ شيئاً من تلك الأبوابِ ، قال : ويحكَ لا تَفتَحهُ ، فإنَّك إنْ تفتحه تَلِجْهُ . والصَّراطُ : الإسلامُ . والسُّورانِ : حدودُ الله . والأبوابُ المُفتَّحةُ : محارمُ الله ِ ، وذلك الدّاعي على رأس الصِّراط : كتابُ الله . والدّاعي من فوق : واعظُ الله ِ في قلب كلِّ مسلم ﴾ .

زاد التّرمذيُّ: ﴿ وَأَللَّهُ يَدَّعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيم ﴾ [ يونس: ٢٥].

ففي هذا المثل الذي ضربه النَّبيُّ ﷺ أنَّ الإسلامَ هو الصَّراطُ المستقيم الذي أمرَ الله تعالى (١) بالاستقامة عليه ، ونهى عن تجاوُزِ حدوده ، وأنَّ مَنِ ارتكب شيئاً مِن المحرِّماتِ ، فقد تعدِّى حدوده .

وأما الإيمانُ ، فقد فسَّره النَّبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديث بالاعتقادات الباطنة ، فقال : ﴿ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ ، وملائكِته ، وكُتبه ، ورُسلِهِ ، والبعثِ بعدَ الموتِ ، وتُؤْمِنَ بالقدرِ خيرهِ وشرِّه ﴾ .

وقد ذكرَ الله في كتابه الإيمانَ بهذه الأصولِ الخمسةِ في مواضع ، كقوله تعالى : ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَّ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُلُبُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ وَكُلُبُو وَرُسُلِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلْتَهِكَنِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْقِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَلَمْ وَالْمَاكِمِ مَنْ وَالْمَاكِمِ وَالنّبِيتَ ﴾ [البقرة : ١٧٧] ، وقال تعالى : ﴿ ٱلّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ وَالْمَلْمِ وَالْكِنْكِ وَالنّبِيتَ ﴾ [البقرة : ١٧٧] ، وقال تعالى : ﴿ ٱلّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ وَلُيْكِنْكُ وَالنّبِيتَ ﴾ [البقرة : ٢٠٤] ، وقال تعالى : ﴿ اللّهِ وَمُمْ يُوفِقُونَ إِلَيْكُ وَمَا أَنزِلَ مِن وَيُعْمِنُونَ السّمَالُوةَ وَمِمّا رَزَقَنْهُ آ البقرة : ٣ - ٤] .

والإيمان بالرُّسُل يلزمُ منهُ الإيمانُ بجميع ما أخبرُوا به من المَلائكةِ ، والأنبياء ، والكتابِ(٢) ، والبعثِ ، والقدرِ ، وغير ذلك من تفاصيل ما أخبروا به مِنْ صفات

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « رسوله » .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « ما أخبروا به غير ذلك من الملائكة والكتب والأنبياء » .

الله تعالى وصفات اليوم الآخر ، كالميزانِ والصراطِ ، والجنَّةِ والنَّار .

وقد أُدخِلَ في هذه الآيات الإيمانُ بالقدرِ خيرِه وشرِّه ، ولأجلِ هذه الكَلِمةِ روى ابنُ عمر هذا الحديث محتجًا به على مَنْ أنكَرَ القدرَ ، وزعمَ أنَّ الأمرَ أنفٌ : يعني أنّه (١) مستأنفٌ لم يسبق به سابقُ قدرٍ مِنَ اللهِ عز وجل ، وقد غلَّظ ابنُ عمرَ عليهم ، وتبرّأ منهم ، وأخبرَ أنّه لا تُقبلُ منهم أعمالُهم بدونِ الإيمانِ بالقدر (٢) .

والإيمانُ بالقدرِ على درجتين (٣) :

إحداهما: الإيمان بأنَّ الله تعالى سبقَ (٤) في علمه ما يعملُهُ العبادُ من خيرٍ وشرِّ وطاعةٍ ومعصيةٍ قبلَ خلقِهم وإيجادهم، ومَنْ هُوَ منهم مِنْ أهلِ الجنَّةِ، ومِنْ أهلِ النَّارِ، وأعدَّ لهُم الثَّوابَ والعقابَ جزاءً لأعمالهم قبل خلقِهم وتكوينهم، وأنَّه كتبَ ذلك عندَه وأحصاهُ (٥)، وأنَّ أعمالَ العباد تجري على ما سبق في علمه وكتابه (٢).

والدرجةُ الثانية : أنَّ الله تعالى خلقَ أفعالَ عبادِهِ كلَّها (٧) مِنَ الكُفر والإيمانِ والطاعةِ والعصيانِ وشاءها منهم ، فهذه الدَّرجةُ (٨) يُثِيتُها أهلُ السُّنَّةِ والجماعةِ ، ويُنكرها القدريةُ ، والدرجةُ الأولى أثبتها كثيرٌ مِنَ القدريَّةِ ، ونفاها غُلاتُهم ، كمعبدِ الجُهنيِّ ، الذي سُئلِ ابنُ عمرَ عنْ مقالتِهِ ، وكعمرو بن عُبيدٍ وغيره (٩) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموعة الفتاوي لابن تيمية ٢٣/١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح العقيدة الواسطية: ٤٤٢.

<sup>(</sup>٤) في (ص): « الإيمان بالله أنه سبق ».

<sup>(</sup>٥) زاد بعدها في (ص): « وأعدلهم » .

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح العقيدة الواسطية: ٤٤٣\_٤٤٦.

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٨) زاد بعدها في (ص): « الثانية .

<sup>(</sup>٩) انقسم الناس في باب القدر إلى ثلاثة أقسام:

قسم أمنوا بقدر الله عز وجل وغلوا في إثباته ، حتى سلبوا الإنسان قدرته واختياره ، وقال : إنّ الله فاعل كل شيء ، وليس للعبد اختيار ولا قدرة ، وإنما يفعل الفعل مجبراً عليه ، بل إنّ بعضهم ادعى أنَّ فعل العبد هو فعل الله ، ولهذا دخل من بابهم أهل الاتحاد والحلول ، وهؤلاء هم الجبرية .

والقسم الثاني قالوا : إنَّ العبد مستقل بفعله ، وليس لله فيه مشيئة ولا تقدير ، حتى غلا بعضهم ، =

وقد قال كثيرٌ من أئمة السّلف: ناظرُوا القدريَّةَ بالعلمِ ، فإنْ أقرَّوا به خُصِمُوا ، وإنْ جحدوه ، فقد كفروا ، يريدونَ أنَّ مَنْ (١) أنكرَ العلمَ القديمَ السَّابقَ بأفعالِ العبادِ ، وأنَّ الله قَسمهم إلى شقيٍّ وسعيدٍ ، وكتبَ ذلك عندَه في كتابٍ حفيظٍ ، فقد كذَّب بالقُرآن ، فيكفُرُ بذلك ، وإنْ أقرُّوا بذلك ، وأنكروا أنَّ الله خلق أفعالَ عباده ، وشاءها ، وأرادها منهم إرادةً كونيةً قدريةً ، فقد خصمُوا ؛ لأنّ ما أقرُّوا به حُجَّةٌ عليهم فيما أنكروه . وفي تكفير هؤلاءِ نزاعٌ مشهورٌ بينَ العُلماءِ (٢) .

وأمَّا من أنكرَ العلمَ القديمَ ، فنصَّ الشّافعيُّ وأحمدُ على تكفيرِهِ ، وكذلك غيرُهما مِنْ أئمةِ الإسلام (٣) .

فإنْ قيل : فقدْ فرَّق النَّبيُّ ﷺ في هذا الحديث بينَ الإسلام والإيمانِ ، وجعل الأعمالَ كلَّها من الإسلام ، لا مِنَ الإيمانِ ، والمشهورُ عنِ السَّلفِ وأهلِ الحديثِ أنَّ الإيمانَ : قولٌ وعملٌ ونيةٌ ، وأنَّ الأعمالَ كلَّها داخلةٌ في مُسمَّى الإيمان (٤) . وحكى الشافعيُّ على ذلك إجماعَ الصَّحابةِ والتَّابعين ومن بعدَهم ممَّن أدركهم (٥) .

فقال: إنّ الله لا يعلم فعل العبد إلا إذا فعله ، أما قبل فلا يعلم عنه شيئاً ، وهؤلاء هم القدرية مجوس هذه الأمة .

فالأولون غلوا في إثبات أفعال الله وقدره وقالوا : إنَّ الله عز وجل يجبر الإنسان على فِعله ، وليس للإنسان اختيار .

والآخرون غلوا في إثبات قدرة العبد ، وقالوا : إنّ القدرة الإلهية والمشيئة الإلهية لا علاقة لها في فِعل العَبد ، فهو الفاعِل المطلق الاختيار .

القسم الثالث : أهل السنة والجماعة ، قالوا : نحن نأخذ بالحق الذي مع الجانبين ، فنقول : إنّ فعل العبد واقع بمشيئة الله وخلق الله ، ولا يمكن أنْ يكون في ملك الله ما لا يشاؤه أبداً ، والإنسان له اختيار وإرادة ، ويفرق بين الفعل الذي يضطر إليه ، والفعل الذي يختاره ، فأفعال العباد باختيارهم وإرادتهم ، ومع ذلك فهي واقعة بمشيئة الله وخلقه . شرح العقيدة الواسطية : ٣٦٤ .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز: ٢٧١ - ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر : مجموعة الفتاوي لابن تيمية ٧/ ٢٤١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٢٣١، ومختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد: ١٧٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد: ١٧٧.

وأنكرَ السَّلفُ على مَنْ أخرجَ الأعمالَ عنِ الإيمانِ إنكاراً شديداً ، وممَّن أنكرَ ذلك على قائله ، وجعلَه قولاً مُحدثاً : سعيدُ بنُ جبيرٍ ، وميمونُ بنُ مهرانَ ، وقتادة ، وأيُّوبُ السَّختيانيُّ ، وإبراهيمُ النَّخعي (١) ، والزُّهريُّ ، ويحيى بنُ أبي كثيرٍ ، وغيرُهم . وقال الثَّوريُّ : هو رأيٌ محدثٌ ، أدركنا الناس على غيره . وقال الأوزاعيُّ : كان مَنْ مضى ممَّن سلف لا يُفَرِّقون بين الإيمان (٢) والعمل (٣) .

وكتب عمرُ بنُ عبد العزيز إلى أهل الأمصار: أمَّا بعدُ ، فإنَّ للإيمانِ فرائضَ وشرائعَ وحدوداً وسنناً (٤) ، فمن استكملَها ، استكملَ الإيمانَ ، ومن لم يَستكمِلها ، لم يستكملِ الإيمانَ ، ذكره البخاري في « صحيحه »(٥) .

قيل: الأمر على ما ذكره ، وقد دلّ على دُخول الأعمالِ في الإيمان قولُه تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ اللَّهِ مَا ذَكُرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُولُونَ ﴿ ٱللَّهِمَ اللَّهُومِنُونَ حَقّاً ﴾ يَتَوَّكُلُونَ ﴿ ٱللَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ ٱلْوَلَيْكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾ [الأنفال : ٢ ـ ٤].

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢٠/١ (٥٣) و٢/٢١ (٨٧) و١/٣٢) و١/٣٥) و٥/ ١٣٩٨) و٥/ ١٩٧٨) و٥/ ١٩٧٦) و٥/ ١٩٧٦) و٥/ ١٩٧٦) و٥/ ١٩٧٦) و٥/ ١٩٧٨ (١٧) (١٧) و٥٤٦) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٦٨) و٥/ ٣٠٨) وهل تدرونَ ما الإيمانُ بالله ؟ شهادةُ أَنْ لا إله إلا الله ، وإقام الصّلاةِ ، وإيتاء الزكاةِ ، وصوم رمضانَ ، وأَنْ تُعطُوا من المَغنَم الخُمْسَ » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩/١ (٩) ، وصحيح مسلم ٤٦/١ (٣٥) (٥٧ )

<sup>(</sup>١) في (ص): ( والنخعي ) فقط .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « لا يعرفون الإيمان » .

 <sup>(</sup>٣) انظر : مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد : ١٧٨ ـ ١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) عبارة : ( وحدوداً وسنناً ) لم ترد في (ص) .

٥) ٨/١ قبيل (٨) تعليقاً ، وقد وصله ابن أبي شيبة في المصنف (٣٠٩٦٢) طبعة الرشد .

<sup>(</sup>٦) (وحده) لم ترد في (ص).

و(٥٨). وأخرجه: معمر في (جامعه) (٢٠١٠٥)، والطيالسي (٢٤٠٢)، وأبو عبيد في (الإيمان) (٤)، وأحمد ٢٧٩/٢ و٤١٤ و٤٤٦ و٤٤٥ ، والبخاري في (الأدب المفرد) (٩٨)، وأبو داود (٢٦٢١)، وابن ماجه (٥٧)، والترمذي (٢٦١٤)، والنسائي ١١٠/٨ وفي (الكبرى)، له (١١٧٣٥) و (١١٧٣١) و (١١٧٣٧) من حديث أبي هريرة، به . ] عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عنِ النَّبيِّ على قال : (الإيمانُ بِضعٌ وسَبعونَ ، أو بضعٌ وستُون شُعبة، فأفضلُها : قولُ لا إله إلا الله ، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق ، والحياءُ شُعبةٌ من الإيمان ولفظه لمسلم .

وأما وجهُ الجمع بينَ هذه النُّصوص وبينَ حديثِ سُؤالِ (٢) جبريلَ عليه السلام عَنِ الإسلامِ والإيمانِ ، وتفريق النَّبيِّ عَلَيْ بينهما ، وإدخاله الأعمالَ في مُسمَّى الإسلامِ دونَ مُسمَّى الإيمانِ ، فإنَّه يتضح بتقريرِ أصلٍ ، وهو أنّ مِنَ الأسماءِ ما يكونُ شاملاً لمسمّياتٍ مُتعدِّدةٍ عندَ إفرادِه وإطلاقه ، فإذا قرن ذلك الاسم بغيره صار دالًا على بعضِ تلك المسمّياتِ ، والاسمُ المقرونُ به دالُّ على باقيها ، وهذا كاسم الفقيرِ والمسكينِ ، فإذا أفرد أحدُهما دخل فيه كلُّ مَنْ هو محتاجٌ ، فإذا قُرن أحدُهما بالآخر دلَّ أحدُ الاسمين على بعضِ أنواع ذوي الحاجاتِ (٣) ، والآخر على باقيها ، فهكذا اسمُ الإسلامِ والإيمانِ : إذا أفرد أحدُهما ، دخل فيه الآخر ، ودلّ بانفراده على ما يدلُّ عليه

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٢٤٠ و ٢٤٩.

<sup>(</sup>Y) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): ( بعض ذي الحاجة ) .

الآخرُ (١) بانفراده ، فإذا قُرنَ بينَهُما دلّ أحدُهما على بعض ما يدلُّ عليه بانفراده ، ودلَّ الآخر على الباقي (٢) .

وقد صرَّح بهذا المعنى جماعةٌ مِنَ الأَئمَةِ . قال أبو بكر الإسماعيليُّ في رسالته إلى أهل الجبل : قال كثيرٌ مِنْ أهلِ السُّنَّةِ والجماعة : إنّ الإيمانَ قولٌ وعملٌ (٣) ، والإسلام فعل ما فُرِضَ على الإنسانِ أنْ يفعَله إذا ذكر كلُّ اسمٍ على حِدَتِه مضموماً إلى الآخر ، فقيل : المؤمنونَ والمسلمونَ جميعاً مفردين ، أريد بأحدهما معنى لم يُرَدْ بالآخر ، وإذا ذُكِرَ أحدُ الاسمين ، شَمِلَ (٤) الكُلَّ وعمَّهم (٥) .

وقد ذكر هذا المعنى أيضاً الخطابيُّ في كتابه « معالم السنن »(٦) ، وتَبِعَهُ عليه جماعةٌ مِنَ العُلَماء من بعده .

ويدلُّ على صحَّةِ ذلك أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ فَسَّرَ الإيمان عند ذكرِه مفرداً في حديث وفد عبدِ القيسِ بما فسّر به الإسلامَ المقرونَ بالإيمانِ في حديثِ جبريلَ (٧) ، وفسَّر في حديثٍ آخر الإسلامَ بما فسّر به الإيمانَ ، كما في « مسند الإمام أحمد » [ ١١٤/٤ . وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠١٠ ) ، وعبد بن حميد ( ٣٠١ ) من حديث عمرو بن عبسة ، به ، وهو حديث صحيح . ] عن عمرو بن عبسة ، قال : جاءَ رجلٌ إلى النَّبيِّ عَلَيْ فقال : يا رسول الله ، ما الإسلامُ ؟ قال (٨) : « أنْ تُسْلِمَ قلبَكَ لله ، وأنْ يسلمَ المسلمونَ مِنْ لِسَانِكَ ويَدكَ » ، قال : فأي الإسلام أفضلُ ؟ قال : « الإيمان » . قال : وما الإيمان ؟ قال : « أنْ تُؤمِنَ بالله ، وملائكته ، وكُتبهِ ، ورُسلِه ، والبعثِ بعدَ الموتِ » . قال : قال :

<sup>(</sup>۱) في (ص): «الاسم».

<sup>(</sup>٢) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٢٥٩، ومختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم الأصول في علم التوحيد: ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « الآخر » .

انظر: مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد: ١٧٦-١٧٧.

<sup>(</sup>٦) ٤/ ٢٩٢ . وانظر : مجموعة الفتاوي ٧/ ٢٢٥ .

 <sup>(</sup>٧) انظر : مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد : ١٧٧ .

<sup>(</sup>٨) زاد بعدها في (ص) : « رسول الله ﷺ » .

فأيُّ الإيمانِ أفضلُ ؟ قال : « الهِجْرَةُ » . قال : فما الهجرةُ ؟ قال : « أن تَهجُر السُّوءَ » ، قال : فأيُّ الهِجْرةِ أفضلُ ؟ قال : « الجهاد » . فجعل النَّبيُّ ﷺ الإيمانَ أفضلَ الإسلام ، وأدخلَ فيه الأعمالَ .

وبهذا التَّفصيل يظهرُ تحقيقُ القولِ في مسألةِ الإسلامِ والإيمانِ : هل هما واحدٌ ، أو هما مختلفان ؟

فإنَّ أهلَ السُّنَّةِ والحديثِ مختلفون في ذلك ، وصنَّفُوا في ذلك تصانيف متعددةً ، فمنهم من يدَّعي أنَّ جُمهورَ أهلِ السُّنَّةِ على أنَّهما شيءٌ واحدٌ ((): منهم محمدُ بن نصرٍ المروزيُّ (٢) ، وابنُ عبد البرِّ ، وقد رُويَ هذا القولُ عنْ سفيانَ التوريِّ مِنْ رواية أيُّوبَ بن سُويدٍ الرَّمليِّ عنه ، وأيُّوبِ فيه ضعف .

ومنهم من يحكي عن أهل السُّنَةِ التَّفريقَ بينهما (٣) ، كأبي بكر بن السَّمعانيّ وغيره ، وقد نُقِلَ التفريقُ بينهما عَنْ كثيرٍ من السَّلَفِ ، منهم : قتادةُ ، وداودُ بنُ أبي هند ، وأبو جعفر الباقر ، والزُّهريُّ ، وحمادُ بن زيد ، وابن مهديٍّ ، وشريكٌ ، وابنُ أبي ذئب ، وأحمد بن حَنْبل ، وأبو خيثمة ، ويحيى بنُ معينٍ ، وغيرهم ، على اختلافٍ بينهم في صفة التَّفريق بينَهُما ، وكان الحسنُ وابنُ سيرين يقولان : « مسلمٌ » ويهابان « مؤمنٌ » [ أخرجه : عبد الله بن أحمد في « السنة » ( ٢٥٨ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٥٦٧ ) . ] .

وبهذا التَّفصيل الذي ذكرناهُ يزولُ الاختلافُ ، فيقولُ : إذا أُفرِدَ كلُّ مِنَ الإسلامِ والإيمانِ بالذِّكرِ فلا فرقَ بينهما حينئذٍ ، وإنْ قُرِنَ بين الاسمينِ ، كان بينَهما فَرقُّ (٤) .

والتَّحقيق في الفرق بينهما : أنَّ الإيمانَ هو تصديقُ القلبِ ، وإقرارُهُ ، ومعرفته ،

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان لابن تيمية ٢٦١\_٢٦٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : كلام المروزي في هذه المسألة في كتابه « تعظيم قدر الصلاة » عقب الحديث (٥٦٨) . وانظر : الإيمان لابن تيمية : ٢٨٢ و ٢٨٦ ، ومجموعة الفتاوي ٧/ ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الإيمان لابن تيمية : ٢٨٢ ، ومجموعة الفتاوى ٧/ ٢٢٥ و٢٣٣ ، والمسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل في العقيدة ١٠٨/١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد : ١٧٦ .

والإسلامُ: هو استسلامُ العبدِ لله ، وخُضُوعُه ، وانقيادُه له ، وذلك يكونُ بالعملِ ، وهو الدِّينُ ، كما سمَّى الله تعالى في كتابِه الإسلامَ ديناً ، وفي حديث جبريل سمَّى النَّبيُ ﷺ الإسلامَ والإيمانَ والإحسان ديناً ، وهذا أيضاً ممّا يدلُّ على أنَّ أحدَ الاسمين إذا أفردَ دَخلَ فيه الآخرُ ، وإنّما يفرَّقُ بينهما حيثُ قُرِنَ أحدُ الاسمين بالآخر ، فيكونُ حينئذِ المرادُ بالإيمانِ : جنسَ تصديقِ القلبِ ، وبالإسلام جنسَ العمل (٢) .

وفي « مسند الإمام أحمد » عنْ أنسٍ ، عن النّبيّ على ، قال : « الإسلامُ علانِيةٌ ، والإيمانُ في القلبِ » . [٣/ ١٣٤ . وأخرجه : أبو عبيد في « الإيمان»: ٦، والبزار كما في دكشف الأستار » (٢٠) ، وأبو يعلى ( ٢٩٢٣ ) ، والعقيلي في « الضعفاء » ٣/ ٢٥٠ ، وابن حبان في « المجروحين » ٢/ ١٠٥ ، وابن عدي في « الكامل » ٢ / ٣٥٣ ، والخطيب في « الموضح » ٢٤٩/٢ في « الموضح » ٢٤٩/٢ من حديث أنس بن مالك ، به ، وإسناده ضعيف تفرد به عليُّ بن مَسْعدة ، وهو ضعيف عند التفرد . ] وهذا لأنّ الأعمال تظهرُ علانيةً ، والتّصديقُ في القلب لا يظهرُ . وكان النّبيُ علي يقولُ في دعائه إذا صلّى على الميّت : « اللّهُمَّ مَنْ أحييتَهُ منّا فأحيهِ على الإسلامِ ، ومَن تَوقيتَهُ منّا فأحيهِ على الإسلامِ ، ومَن رقوقيتَهُ منّا فتوفّه على الإيمان » [ أخرجه: أحمد ٢/ ٨٦٨، وأبو داود (٢٠٢١) ، وأبن ماجه (١٤٩٨) ، والنرمذي (١٠٤١) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » (١٠٨٠) و(١٠٨١) ، وأبو يعلى (١٠٩٠) والترمذي (٢٠٠١) ، وابن حبان (٢٠٧٠) ، والحاكم ٢/ ٨٥٨ ، والبيهقي ٤/ ١٤ من حديث أبي هريرة ، به ، وهذا الحديث معلول بالإرسال، وقد رجح الرواية المرسلة أبو حاتم وأبو زرعة كما في «العلل» لابن أبي حاتم (١٠٤٧) و(١٠٥٨) على أن الترمذي قال عن الحديث : «حسن صحيح » . «العلل الأبن أبي حاتم (١٠٤٧) ؛ لأنّ العمل بالجوارح إنّما يُتَمكّنُ منه (٣) في الحياةِ ، فأمّا عند الموت فلا يبقى غيرُ التَّصديق بالقلبِ (٤٠) .

ومن هُنا قال المحقِّقون مِنَ العُلَماءِ: كلُّ مؤمِنٍ مُسلمٌ ، فإنَّ من حقَّق الإيمان ، ورسخ في قلبه ، قام بأعمال الإسلام (٥) ، كما قال ﷺ: « ألا وإنَّ في الجَسَدِ مُضغةً ، إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الجسدُ كُلُّه ، وإذا فَسَدَتْ فسدَ الجَسَدُ كلُّه ، ألا وهي القَلبُ (٢) » ،

 <sup>(</sup>١) انظر : مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد : ١٧٧ .

 <sup>(</sup>٢) انظر: مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد: ١٧٦.

<sup>(</sup>٣) **في (ص)** : « وقته » .

<sup>(</sup>٤) انظر : الإيمان لابن تيمية : ٢٠٧ .

 <sup>(</sup>٥) انظر : مجموعة الفتاوى ٧/ ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٦) سيأتي عند الحديث السادس.

فلا يتحقَّقُ القلبُ بالإيمان إلا وتنبعثُ الجوارحُ في أعمالِ الإسلامِ ، وليس كلُّ مسلمٍ مؤمناً ، فإنَّه قد يكونُ الإيمانُ ضعيفاً ، فلا يتحقَّقُ القلبُ به تحقُّقاً تامّاً مع عمل جوارِحِه بأعمال الإسلام ، فيكون مسلماً ، وليس بمؤمنِ الإيمانَ التَّامَّ ، كما قال تعالى : ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُواْ أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمُ ﴾ [ الحجرات : ١٤] ، ولم يكونوا مُنافقينَ بالكُلِّيةِ على أصنح التَّفسيرينِ ، وهو قولُ ابنِ عبّاسٍ وغيره (١) ، بل كان إيمانُهم ضعيفاً ، ويدلُّ عليه قوله تعالى : ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِيمُ مِن أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا ﴾ [ الحجرات : ١٤] ، يعني : لا ينقصُكم من أجورِها ، فدلَّ على أنَّ معهم من الإيمانِ ما تُقبَلُ به أعمالُهم (٢) .

وكذلك قولُ النّبيُّ على السعد بن أبي وقاص لما قال له: لم (٣) تعطِ فلاناً وهو مؤمن ؟ فقال النّبيُ على : «أو مسلمٌ» [ أخرجه: الطيالسي (١٩٨) ، والحميدي (٢٨) و(٢٩)، وأحمد ١٧٦/١ و١٨٨ ، وعبد بن حميد (٤١٠) ، والدورقي في «مسند سعد بن أبي وقاص» (١١) ، والبخاري ١٣/١ (٢٧) و٢/١٥ (١٤٧٨) ، ومسلم ١/١٩ (١٥٠) (٢٣٦) و(٢٣٧) و(٢٣٧) و ١٠٤٨) ، ومسلم ١/١٩ (١٥٠) (٢٣١) و(٢٣٧) و (٢٣٥) و والردوني في «تعظيم قدر الصلاة» (١٠٥٠) و (١٠٨٥) و (٢٠٥) ، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٠٥٥) و (١٠٥١) و (٢٠٥) و والنسائي ٨/٣٠١ و ١٠٤٨ و وفي «الكبرى» ، له (١١٥١٧) و (١١٧٢٣) و (١١٧٢٤) و وفي «تفسيره» (١١٧٧٥) ، وأبو يعلى (١٣٧٧) و (٢٧٧) ، والطبري في «تفسيره» (٢٤٦٨) ، والشاشي في «الإيمان» (١٦١) و (١٢١) ، والمنائي في «أصول الاعتقاد» (١٤٩٤) و (١٤٩١) ، وأبو نعيم في «الحلية» ١٩٩١ من حديث سعد بن أبي وقاص ، قال : أعطى النبي على (جالاً ولم يعط رجلاً منهم شيئاً ، فقال النبي الله ، أعطيت فلاناً وفلاناً شيئاً ، وهو مؤمن ، فقال النبي على وجوههم» . «أو مسلم» حتى أعادها سعد ثلاثاً ، والنبي على يقول : «أو مسلم» ، ثم قال النبي على وجوههم» . «أو مسلم» حتى أعادها سعد ثلاثاً ، والنبي على يقول : «أو مسلم» ، ثم قال النبي على وجوههم» . اللفظ لأحمد ١١٧١ . ] يُشيرُ إلى أنّه لم يُحقِّق مقامَ الإيمانِ ، وإنّما هو في مقام الإسلام الظاهرِ ، ولا ريبَ أنّه متى ضَعُفَ الإيمانُ الباطنُ ، لزمَ منه ضعفُ أعمالِ الجوارحِ الظاهرِ ، ولا ريبَ أنّه متى ضَعُفَ الإيمانُ الباطنُ ، لزمَ منه ضعفُ أعمالِ الجوارحِ الطاهرِ ، ولا ريبَ أنّه متى ضَعُفَ الإيمانُ الباطنُ ، لزمَ منه ضعفُ أعمالِ الجوارحِ

<sup>(</sup>۱) قول ابن عباس أخرجه الطبري في « تفسيره » (۲٤٦۱۱) . وانظر : زاد المسير ۷/٤٧٦ ـ ٤٧٧ ، وتفسير ابن كثير : ۱۷۵۳ ، ط دار ابن حزم .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير الطبري (٢٤٦١٥) ، وتفسير البغوي ٤/ ٢٦٩ ، وزاد المسير ٧/ ٤٧٧ .

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص) : « لا » .

الظاهرةِ أيضاً ، لكن اسم الإيمان يُنفى عمّن ترك شيئاً مِنْ واجباتِه ، كما في قوله عمّن : « لا يزني الزاني حينَ يزني وهو مؤمنٌ (١) » .

وقد اختلف أهلُ السُّنَّة : هل يُسمَّى مؤمناً ناقصَ الإيمان ، أو يقال : ليس بمؤمنٍ ، لكنَّهُ مسلمٌ ، على قولين ، وهما روايتانِ عنْ أحمدَ<sup>(٣)</sup> .

وأمَّا اسمُ الإسلامِ ، فلا ينتفي بانتفاءِ بعض واجباتِهِ ، أو انتهاكِ بعضِ محرَّماته ، وإنَّما يُنفى بالإتيانِ بما يُنافيه بالكُلِّيَّةِ ، ولا يُعرَفُ في شيءٍ من السُّنَّةِ الصَّحيحةِ نفيُ الإسلامِ عمَّن تركَ شيئاً من واجباتِهِ ، كما يُنفى الإيمانُ عمَّن تركَ شيئاً من واجباتِهِ ، وإنْ كان قد ورَدَ إطلاقُ الكُفرِ على (٤) فعلِ بعض المحرَّماتِ ، وإطلاقُ النِّفاقِ أيضاً .

واختلفَ العلماءُ: هل يُسمى مرتكبُ الكبائر كافراً كفراً أصغر أو منافقاً النّفاق الأصغر ، ولا أعلمُ أنَّ أحداً منهم أجاز إطلاق نفي اسمِ الإسلام عنه ، إلا أنَّه رُوي عن ابنِ مسعودِ أنَّه قال : ما تاركُ الزَّكاةِ بمسلمٍ [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٩٨٢٨ ) ] ، ويُحتملُ أنَّه كان يراه كافراً بذلك ، خارجاً من الإسلام .

وكذلك رُوي عن عمر فيمن تمكَّن مِنَ الحجِّ ولم يحجَّ أنَّهم ليسوا بمسلمين ، والظَّاهرُ أنّه كان يعتقد كفرَهم ، ولهذا أراد أنْ يضربَ عليهمُ الجزيةَ يقول : لم يدخُلوا في الإسلام بعدُ ، فهم مستمرُّون على كتابيتهم (٥) .

<sup>(</sup>١) ﴿ ﷺ ﴾ لم ترد في (ج).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٣) في رواية حنبل بن إسحاق قال: قلت لأبي عبد الله: إذا أصاب الرجل ذنباً من زنى أو سرقة يزايله إيمانه ؟ قال: هو ناقص الإيمان فخلع منه كما يخلع الرجل من قميصه ، فإذا تاب وراجع عاد إليه المانه .

وفي رواية له أيضاً قال: سمعت أبا عبد الله وسئل عن قول النّبيّ في : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن » قال: هكذا يروى الحديث ويروى عن أبي جعفر (أي: محمد بن علي بن الحسين) قال: « لا يزني الزاني . . » قال يخرج: من الإيمان إلى الإسلام ، فالإيمان مقصور في الإسلام فإذا زنى خرج من الإيمان إلى الإسلام . انظر: المسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل ١١٠٠/

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص) : « من » .

<sup>(</sup>٥) قال الحافظ ابن كثير في « تفسيره » : ٣٨٥ ط دار ابن حزم ، روى سعيد بن منصور في « سننه » عن=

وإذا تبيَّن أنَّ اسمَ الإسلامِ لا ينتفي إلا بوجودِ ما ينافيه ، ويُخرِجُ عن المِلَّةِ بالكلِّيَّةِ ، فاسمُ الإسلامِ إذا أُطلِقَ أو اقترنَ به المدحُ ، دخل فيه الإيمانُ كلُّه مِنَ التَّصديقِ وغيره ، كما سبق في حديثِ عمرو بن عبسةَ (١) .

وخرَّج النَّسائيُّ [ في « الكبرى » ( ٨٥٩٣ ) . وأخرجه أيضاً : أحمد ١١٠/٤ و٥/٢٨٨ ) ، وأبو يعلى ( ٢٨٢٩ ) ، وابن حبان ( ٢٩٨١ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢١/ ( ٩٨٠ ) و ( ٩٨١ ) ، والحاكم ١٩٨١ ، والبيهقي ١١٦/٩ من حديث عقبة بن مالك ، به ، وهو حديث صحيح ] . مِنْ حديث عقبة بن مالك ، أنَّ النَّبيُّ عَيْ بعثَ سريّةً ، فغارت على قوم (٢) ، فقال رجلٌ منهم : إني مُسلمٌ ، فقتلُه رجلٌ منَ السَّريَّةِ ، فنُمي (٣) الحديثُ إلى رسولِ الله عَيْ ، فقال فيه قولًا شديداً ، فقال الرجلُ : إنَّما قالها تعوُّذاً مِنَ القتل ، فقال النَّبيُّ عَيْ : « إنَّ فقال فيه عليَّ أنْ أقتل مؤمناً » ثلاث مرات .

فلولا أنَّ الإسلام المطلق يدخُلُ فيه الإيمانُ والتَّصديقُ بالأصولِ الخمسةِ ، لم يَصِرْ مَنْ قالَ : أنا مسلمٌ مؤمناً بمجرَّدِ هذا القول ، وقد أخبرَ الله عن مَلِكَةِ سبأ أَنَّها دخلت في الإسلام بهذه الكلمة : ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظُلَمْتُ نَفْسِى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ الإسلام بهذه الكلمة : ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِي ظُلَمْتُ نَفْسِى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ وأخبر عن يوسف عليه السلام أنَّه دعا بالموت على الإسلام . وهذا كلُّه يدل على أنَّ الإسلام المطلق يدخُلُ فيه ما يدخُلُ في الإيمان مِنَ التَّصديق .

وفي « سنن ابن ماجه » [ ( ٨٧ ) . وأخرجه أيضاً : الطبراني في « الكبير » ١٧/ ( ١٣٨ )

الحسن البصري ، قال : قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : لقد هممت أنْ أبعث رجالًا إلى هذه الأمصار ، فينظروا إلى كل من له جدة ولم يحج ، فيضربوا عليهم الجزية ، ماهم بمسلمين . وعزاه السيوطى في « الدر المنثور » ٢ / ١٠٠ لسعيد بن منصور .

وروى أبو بكر الإسماعيلي كما في « تفسير ابن كثير » : ٣٨٥ : ط دار ابن حزم ، وسعيد بن منصور ، وابن أبي شيبة كما في « الدر المنثور » ٢/ ١٠١ عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قال : من أطاق الحج ولم يحج ، فسواءٌ عليه مات يهودياً ، أو نصرانياً .

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>۲) عبارة : « على قوم » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في (ص) : « فانتهى » .

مطولًا ، والحديث إسناده ضعيف جداً من أجل عبد الأعلى بن أبي المساور فهو متروك ] عن عديً بن حاتم ، قال : قال لي رسول الله ﷺ : « يا عديُّ ، أسلم تسلم » ، قلت : وما الإسلام ؟ قال : « تشهد أنْ لا إله إلا الله ، وتشهدُ أنِّي رسولُ الله ، وتؤمن بالأقدار كلِّها ، خيرها وشرِّها ، حلوِها ومرِّها » فهذا نصُّ في أنَّ الإيمان بالقدر مِنَ الإسلام .

ثم إنَّ الشهادتين مِنْ خصالِ الإسلامِ بغير نزاعٍ ، وليسَ المرادُ الإتيان بلفظهما دونَ التَّصديق بهما ، فعُلِمَ أنَّ التَّصديقَ بهما داخلٌ في الإسلامِ ، قد فسّرَ الإسلامَ المذكورَ في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلإِسْلَكُمُ ﴾ [آل عمران : ١٩] بالتَّوحيد والتَّصديق طائفةٌ مِنَ السَّلف ، منهم محمدُ بنُ جعفر بنِ الزُّبير (١) .

وأما إذا نُفي الإيمانُ عَنْ أحدٍ ، وأثبت له الإسلامُ ، كالأعراب الذينَ أخبرَ الله عنهم ، فإنّه ينتفي رسُوخُ الإيمانِ في القلبِ ، وتثبُت لهم المشاركةُ في أعمالِ الإسلام الظّاهرةِ مع نوع إيمانِ يُصحِّحُ لهمُ العملَ ، إذ لولا هذا القدر مِنَ الإيمانِ ' لم يكونُوا مسلمين ، وإنَّما نفي عنهُم الإيمانِ ؛ لانتفاء ذوقِ حقائِقِه ، ونقصِ بعضِ واجباته ، وهذا مبنيٌّ على أنَّ التصديقَ القائمَ بالقلوبِ متفاضلٌ ، وهذا هو الصَّحيحُ ، وهو أصحُ الرُّوايتين عَنْ أحمد (٢) ، فإنَّ إيمانَ الصِّدِيقين الذين يتجلَّى الغيبُ لقلوبهم حتى يصيرَ كأنَّه شهادةٌ ، بحيث لا يقبلُ التَّشكيكَ ولا الارتيابَ ، ليس كإيمانِ غيرِهم ممَّن لم يبلغ هذه الدرجة بحيث لو شُكِّكَ لدخلهُ الشكُ ، ولهذا جعلَ النَّبيُ عَلَيْ مرتبةَ الإحسانِ أنْ يعبُد العبدُ ربَّه كأنَّه يراهُ ، وهذا لا يحصلُ لعمومِ المؤمنينَ ، ومن هنا قال بعضهم : عبُد العبدُ ربَّه كأنَّه يراهُ ، وهذا لا يحصلُ لعمومِ المؤمنينَ ، ومن هنا قال بعضهم ، ما سبقكم أبو بكرٍ بكثرة صومٍ ولا صلاةٍ ، ولكن بشيءٍ وقرَ في صدره (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرج: الطبري في « تفسيره » ( ٥٣١٩ ) عن محمد بن جعفر بن الزبير: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْـدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَنْزُ﴾ ، أي: ما أنت عليه يا محمد من التوحيد للرب والتصديق للرسل.

<sup>(</sup>٢) عبارة : « من الإيمان » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر : مجموعة الفتاوى ٧/ ٢٥٨ ، والإيمان لابن تيمية : ١٩٠ ، والمسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل ١/ ١١١ .

<sup>(</sup>٤) قال العراقي : « لا أصل لهذا مرفوعاً ، وإنما يعرف من قول بكر بن عبد الله المزني ، رواه الحكيم الترمذي في « نوادره » .

وورد أيضاً بلفظ: « ما فضلكم أبو بكر بفضل صوم ولا صلاةٍ ، ولكن بشيء وقرَ في قلبه » .

وسُئِل ابنُ عمرَ : هل كانتِ الصحابةُ يضحكون ؟ فقال : نعم والإيمانُ في قلوبهم أمثالُ الجبالِ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١/٣١١ . ] . فأينَ هذا ممّن الإيمان في قلبه يَزنُ ذرَّةً أو شعيرةً ؟! كالَّذينَ يخرجونَ من أهلِ التّوحيدِ مِنَ النارِ ، فهؤلاء يصِحُّ أنْ يُقالَ : لم يدخُلِ الإيمانُ في قُلوبهم لضعفِه عندهم .

وهذه المسائلُ ـ أعني : مسائل الإسلام والإيمانِ والكُفرِ والنِّفاقِ ـ مسائلُ عظيمةٌ جداً ، فإنَّ الله علَّق بهذه الأسماءِ السَّعادة ، والشقاوة ، واستحقاق الجنَّةِ والنَّار ، والاختلافُ في مسمّياتها أوّلُ (١) اختلافٍ وقعَ في هذه الأمَّةِ ، وهو خلافُ الخوارجِ للصَّحابة ، حيثُ أخرجُوا عُصاة المُوحِّدينَ مِنَ الإسلام بالكُلِّيَّةِ ، وأدخلُوهم في دائرةِ الكُفر ، وعاملوهم معاملة الكُفَّارِ ، واستحلُّوا بذلكَ دماءَ المسلمين وأموالهم ، ثمَّ حدث بعدَهم خلافُ المعتزلة وقولُهم بالمنزلة بينَ المنزلتين ، ثمَّ حدث خلافُ المرجئةِ ، وقولُهم : إنَّ الفاسقَ مؤمنٌ كاملُ الإيمانِ (٢) .

وقد صنَّفَ العلماءُ قديماً وحديثاً في هذه المسائل تصانيفَ متعدِّدةً ، وممّن صنَّف في الإيمانِ مِنْ أَئمَّةِ السَّلفِ: الإمامُ أحمدُ ، وأبو عبيدِ القاسمُ بنُ سلام (٣) ، وأبو بكر بنُ أبي شيبة (٤) ، ومحمدُ بنُ أسلمَ الطُّوسيُّ . وكثُرت فيه التصانيفُ بعدهم مِنْ جميعِ الطوائف (٥) ، وقد ذكرنا هاهنا نكتاً جامعةً لأصولٍ كثيرةٍ مِنْ هذه المسائلِ والاختلاف فيها ، وفيه ـ إن شاء الله ـ كفايةٌ .

انظر : تخريج أحاديث الإحياء (٨٥) و(١٤١) ، والأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة (٨٠١)
 و(١٣٠٧) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) انظر: الإيمان لابن تيمية: ١٩١ و ٢٠٢ ، ومجموعة الفتاوي ٧/٢٠٦.٠٠ .

<sup>(</sup>٣) وهو مطبوع بتحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني نشر المكتب الإسلامي ١٩٨٣م ، وهو مطبوع أيضاً ضمن كنوز السنة بتحقيق الشيخ الألباني دار الأرقم الكويت .

 <sup>(</sup>٤) وهو مطبوع بتحقيق الشيخ محمد ناصر الدين الألباني سنة ١٣٨٥هـ الطبعة العمومية دمشق .

<sup>(</sup>٥) من هذه التصانيف: الإيمان للعدني، والإيمان لابن منده، والإيمان لابن تيمية، والإيمان لأبي يعلى بن الفراء، مخطوط له نسخة مصورة في مكتبة المخطوطات بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة عن الظاهرية مجموع (٩٨٧).

## فصــل

قد تقدَّم أنَّ الأعمالَ تدخُلُ في مُسمَّى الإسلام ومسمَّى الإيمان أيضاً ، وذكرنا ما يدخُل في مسمَّاها أيضاً أعمالُ ما يدخُل في مسمَّاها أيضاً أعمالُ الجوارح الظَّاهرَةِ ، ويدخُلُ في مسمَّاها أيضاً أعمالُ الجوارح الباطنةِ .

فيدخل في أعمالِ الإسلامِ إخلاصُ الدِّين لله ، والنُّصحُ له ولعبادِهِ ، وسلامةُ القلبِ لهم مِنَ الغشِّ والحسدِ والحِقْدِ ، وتوابع ذلك مِنْ أنواع الأذى .

ويدخُلُ في مسمَّى الإيمانِ وجَلُ القُلوبِ مِنْ ذكرِ اللهِ ، وخُشوعُها عندَ سماع ذكرِه وكتابه ، وزيادةُ الإيمانِ بذلك ، وتحقيقُ التوكُّل على اللهِ ، وخوفُ اللهِ سرّاً وعلانيةً ، والرِّضا بالله ربّاً ، وبالإسلامِ ديناً ، وبمحمدِ في رسولًا ، واختيارُ تَلَفِ التُّفوسِ بأعظمِ أنواعِ الآلامِ على الكُفرِ ، واستشعارُ قُربِ الله مِنَ العَبدِ ، ودوامُ استحضارِهِ ، وإيثارُ محبَّةِ اللهِ ورسوله على محبّةِ (١) ما سواهما ، والمحبةُ (١) في الله والبُغضُ في الله ، والعطاءُ له ، والمنعُ له ، وأنْ يكونَ جميعُ الحركاتِ والسَّكناتِ له ، وسماحةُ النُّفوسِ بالطَّاعةِ الماليَّةِ والبدنيَّةِ ، والاستبشارُ بعملِ الحسنات ، والفرحُ بها ، والمَساءةُ بعملِ السَّيئاتِ والحزنُ عليها ، وإيثارُ المؤمنينَ لرسول الله على أنفسهم وأموالهم ، وكثرةُ الحياءِ ، وحسنُ الخلقِ ، ومحبَّةُ ما يحبُّه لنفسه لإخوانه المؤمنين ، ومواساةُ المؤمنين ، خصوصاً الجيران ، ومعاضدةُ المؤمنين ، ومناصرتهم ، والحزنُ بما يُحزنُهم .

ولنذكُرْ بعض النُّصوص الواردة بذلك<sup>(٣)</sup>:

فأمًّا ما ورد في دُخوله في اسم الإسلام، فَفي « مسند الإمام أحمد »(٤)،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « والحب » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص<sup>ص</sup>)<sub>ج</sub>.

<sup>(</sup>٤) ٥/٣و٤وه.

و « النسائي » (() عن معاوية بن حَيْدَة ، قال : قلت : يا رسول الله ، أسألك (() بالذي بعثك بالحق ، ما الذي بعثك به ؟ قال : « الإسلام » ، قلت : وما الإسلام ؟ قال : « أنْ تُسلِم قلبك لله ، وأنْ توجه وجهك إلى الله ، وتُصلِّي الصلاة المكتوبة ، وتُؤدِّي الزكاة المفروضة » ، وفي رواية له : قلت : وما آية الإسلام ؟ قال : « أنْ تقول : أسلمت وجهي لله ، وتخليت ، وتقيم الصلاة ، وتُؤتي الزكاة ، وكلُّ مسلم على مسلم حرام » .

وفي السّنن [ أخرجه: أحمد ٤/٨ و ٨ والدارمي ( ٢٣٣) و ( ٢٥٤١) ، وابن ماجه ( ٣٠٥٦) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٥٤١) و ( ١٥٤١) ، و( ١٥٤٣) ، والحاكم ( ٣٠٥٦) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٥٤١) و ( ١٥٤١) ، و( ١٥٤٣) ، والحاكم ١٨٨٥ ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ١/ ١٤ من حديث جبير بن مطعم ، به ، وهو حديث قويّ بطرقه . وأخرجه : الدّارمي ( ٢٣٦) ) من حديث أبي الدرداء ، به . وأخرجه : الحميدي ( ٨٨٨) ، والترمذي ( ٢٦٥٨) من حديث عبد الله بن مسعود ، به . وأخرجه : ابن ماجه ( ٢٣٠) من حديث زيد بن ثابت ، به ، والحديث قويّ بطرقه . ] عن جُبير بن مُطعم ، عنِ النّبيّ ﷺ أنّه قال حديث زيد بن ثابت ، به ، والحديث قويّ بطرقه . ] عن جُبير بن مُطعم ، عنِ النّبيّ ﷺ أنّه قال في خُطبته بالخَيْفِ (٣) من منى : « ثلاثٌ لا يُغلُّ عليهنَ قلبُ مسلم : إخلاصُ العمل في خُطبته بالخَيْفِ (٣) من منى : « ثلاثٌ لا يُغلُّ عليهنَ قلبُ مسلم : إخلاصُ العمل ورائهم » ، فأخبر أنّ هذه الثلاث الخصالَ تنفي الغِلَّ عَنْ قلبِ المسلم .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٠/١ (١١)، وصحيح مسلم ٤٨/١ (٢٦) ( وصحيح مسلم ٤٨/١ (٢٦) ( ٦٦) ( ٦٦) وأخرجه : الترمذي ( ٢٥٠٤) و( ٢٦٢٨)، والنسائي ١٠٦/٨ وفي « الكبرى »، له ( ١١٧٣٠) من حديث أبي موسى ، به . ] عن أبي موسى ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّه سُئِلَ : أَيُّ المسلمين أفضلُ ؟ فقال : « مَنْ سلمَ المسلمونَ مِنْ لسانِهِ ويده » .

<sup>(</sup>۱) في « المجتبى » ٥/ ٤ـ٥ و ٨٣ـ٨٢ وفي « الكبرى » ، له (٢٢١٦) و (٢٣٤٧) و (٢٣٤٩) . و المروزي و أخرجه أيضاً : معمر في « جامعه » (٢٠١١٥) ، وابن المبارك في « الزهد » (٩٨٧) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (٤٠٤) (٤٠٤) ، وابن حبان (١٦٠) ، والطبراني في « الكبير » و ١٩/ (٩٢٩) و (٩٧٠) و (٩٧٠) و (٩٧٠) و (٩٧٠) و (٩٧٠) عن حديث معاوية بن حيدة ، به ، وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٣) الخيف : بفتح أوله وسكون ثانيه وآخره فاءً ، والخيف ما انحدر من غلظ الجبل وارتفع عن مسيل الماء ومنه سمي مسجد الخيف من منى .

إنظر : معجم البلدان ٣/ ٢٦٥ ، ومراصد الاطلاع ١/ ٤٩٥ .

وفي (صحيح مسلم) [صحيح مسلم ١٠/٨ ـ ١١ (٢٥٦٤) (٣٢) و (٣٣). وأخرجه: أحمد ٢/٧٧٧ و ٣١ و ٣٦٠ ، وعبد بن حميد (١٤٤٢) ، وأبو داود (٢٨٨٤) ، وابن ماجه (٣٩٣٣) و (٢٢١٣) ، والترمذي (١٩٢٧) من حديث أبي هريرة به . ] عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عنِ النّبيّ على ، قال : ( المسلم أخو المسلم ، فلا يظلمُهُ ، ولا يخذُلُهُ ، ولا يحقرُه (١٠ بحسب امريً مِنَ الشَّرِ أَنْ يحْقِرَ المُسلم ، كلُّ المسلم على المُسلم حرامٌ : دمُه ، ومالهُ ، وعِرضهُ ) .

وأمّا ما وردَ في دُخوله في اسم الإيمانِ ، فمثل قوله : ﴿ إِنّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا دُكِرَ اللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ وَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ اللّهِيمَ اللّهُ وَمِلَا رَبّهِمْ يَتُولُكُونَ ﴿ اللّهِ وَمَا الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾ [الأنفال : ٢ - ٤] ، وقوله : ﴿ اللّهَ اللّهَ وَمَا زَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا وَوَله : ﴿ اللّهِ وَمَا زَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا اللّهِ وَمَا زَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا اللّهِ وَمَا زَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا اللّهِ وَمَا زَلَ مِنَ اللّهِ وَمَا زَلُ مِنَ اللّهِ وَمَا زَلُ مِنَ اللّهِ وَمَا زَلُ مِنَ اللّهُ وَلَا يَكُونُوا كَالّذِينَ أُوتُوا إِلَّا اللّهُ مَنْ أَلُونُهُمْ أُولُونُهُمْ ﴾ [الحديد : ١٦] . وقوله : ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَتَوكَلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة : ٣٢] ، وقوله : ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة : ٣٣] ، وقوله : ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [الله عمران : ١٧٥] .

وفي «صبحيح مسلم» [صحيح مسلم ٢٦/١ (٣٤) (٥٦). وأخرجه: أحمد ٢٠٨/١، والترمذي (٢٦٢٣)، وأبو يعلى (٦٦٩٢)، وابن حبان (١٦٩٤)، وابن منده في «الإيمان» (١١٤) و(١١٥)، وأبو نعيم في «الحلية» ١٥٦/٩، والبيهقي في «شُعب الإيمان» (١٩٨) و(١٩٩)، والبغوي (٢٤) عن العباس بن عبد المطلب به . ] عن العباس بن عبد المطلب، عن النبي عبد المطلب، عن الأيمان مَنْ رضيَ بالله ربًا، وبالإسلام ديناً، وبمحمد رسولًا».

والرِّضا بربوبيَّة الله ِ يتضمَّنُ الرِّضا بعبادته وحدَّه لا شريكَ له ، وبالرِّضا بتدبيره للعبد واختياره له .

والرِّضا بالإسلام ديناً يقتضي اختياره على سائر الأديان .

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): ( ولا يحسده ) .

والرِّضا بمحمدٍ رسولًا يقتضي الرِّضا بجميع ما جاء به من عند الله ، وقبولِ ذلك بالتَّسليم والانشراح ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَاوَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَالتَّسليم والانشراح ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَاوَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَاللَّهُ مَا يَعِدُوا فِي النَّاهِ : ١٥ ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠/١ (١٥) ، وصحيح مسلم ٢٩/١ (٤٤) (٧٠) . وأخرجه : أحمد ٢/١٧٧ و ٢٠٧٧ و ٢٧٨ ، وابن ماجه ( ٦٧) ، والنسائي ١١٤/٨ \_ ١١٥ وفي « الكبرى » ، له ( ١١٧٤٤ ) ، وأبو عوانة ٢/١١ ، وابن حبان ( ١٧٩) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٨٤ ) و( ٢٨٠ ) و ( ٢٨٦ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٨٧٤ ) ، والبغوي « الإيمان » ( ٢٨٤ ) و ( ٢٨٠ ) ، وأنسٍ ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « لا يؤمن أحدُكم ( ٢٢ ) من حديث أنس بن مالك ، به ] عن أنسٍ ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « لا يؤمن أحدُكم

<sup>(</sup>١) عبارة : « عن أنس » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « يعود في » .

<sup>(</sup>٣) في (ص) : « يقذف » .

حتّى أكونَ أحبَّ إليه من ولدِهِ ، ووالدهِ ، والنَّاس أجمعينَ » ، وفي رواية : « مِنْ أهلهِ ، ومالهِ ، والنسائي ١١٥/٨ ، أهلهِ ، ومالهِ ، والنسائي ١١٥/٨ ، والنسائي ١١٥/٨ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٣٧٥ ) من حديث أنس بن مالك ، به ] .

وفي «مسند الإمام أحمد »(١) عن أبي رزين العُقيليّ قال : قلتُ : يا رسول الله ، ما الإيمانُ ؟ قال : « أَنْ تشهدَ أَنْ لا إله إلا الله وحدَه لا شريك له ، وأَنَّ محمداً عبدُه ورسولُه ، وأَنْ يكونَ الله ورسولُه أحبَّ إليكَ ممَّا سواهُما ، وأَنْ تحترِقَ في النار أحبُّ إليكَ مِنْ أَنْ تُشْرِكَ باللهِ شيئاً (٢) ، وأَنْ تحبَّ غيرَ ذي نسب لا تُحبُّهُ إلا لله ، فإذا كُنتَ كذلك ، فقد دَخلَ حبُّ الإيمانِ في قلبكَ كما دخلَ حبُّ الماءِ للظمآنِ (٣) في اليومِ القائظِ ». قلت : يا رسول الله ، كيف لي بأنْ أعلمَ أنِّي مؤمنٌ ؟ قال : ما مِنْ أمَّتي ـ أو هذه الأمَّة ـ عبدٌ يعملُ عسنةً ، فيعلم أنَّها حسنةٌ ، وأنَّ الله عز وجل جازيه بها خيراً (٤) ، ولا يعملُ سيئةً ، فيعلم أنَّه الله منها ، ويعلمُ أنَّه لا يغفر الذنوب إلا الله (٥) ، إلا وهو مؤمنٌ » .

وفي «المسند» [في (ص): «الصحيح»، وهو خطأ إذ الحديث غير موجود في أحد الصحيحين، وهو في مسند الإمام أحمد ١٨/١ و٢٦. وأخرجه: الحميدي (٣٢)، والترمذي (٢١٦٥) وفي «العلل»، له (٣٥٣)، والنسائي في «الكبرى» (٢٢٤) و (٩٢٢٥) و (٩٢٢٥) و (٩٢٢٥) و و و١٠٨٥) و و و١٠٨٦) و وابن منده في «الإيمان» (١٠٨٦) و وابن حبان (١٠٨١)، والحاكم ١/١١٤، والبيهقي ١/٩١ من حديث عمر بن الخطاب، به، وهو جزء من حديث طويل، وقال الترمذي: «حسن صحيح غريب» على أن أبا حاتم وأبا زرعة والبخاري والدارقطني قد خطّؤوا الرواية الموصولة، ورجحنا أن الحديث منقطع. انظر: التاريخ الكبير للبخاري وغيره عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، عن النّبيّ الله الدارقطني ٢٥٦ س (١١١). ] وغيره عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، عن النّبيّ الله الله عنه، قال: « مَنْ سرّته حسنتُه، وساءتُهُ سيّئتُه فهو مؤمنٌ ».

<sup>(1)</sup> Ilamik 3/11\_11.

<sup>(</sup>٢) «شيئاً » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « في جوف الظمآن » .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٥) في (ج): « لا يغفر إلا هو ».

<sup>(</sup>٦) عبارة : « عن النبي ﷺ » لم ترد في (ص) .

وفي « مُسند بقي بنِ مخلدٍ » (١) عنْ رجلٍ سمعَ رسولَ الله ﷺ قال: « صريحُ الإيمانَ إذا أسأتَ ، أو ظَلَمْتَ أحداً : عبدَكَ ، أو أمتَكَ ، أو أحداً مِنَ النّاسِ ، صُمتَ أو تَصَدّقتَ ، وإذا أحسنتَ استبشرتَ » .

وفي « مُسند الإمام أحمد »(٢) عن أبي سعيدٍ ، عنِ النّبيِّ عَلَى ، قال : « المؤمنونَ في الدُّنيا على ثلاثةِ أجزاء : الذين آمنوا بالله ورسوله ، ثم لم يَرتابُوا ، وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله (٢) ، والذي يأمنُهُ الناسُ على أموالهم وأنفسهم ، ثمّ الذي إذا أشرف على طمع تركه لله عز وجل » .

وفيه أيضاً (٤) عن عمرو بن عبسة ، قال : قلت : يا رسول الله ، ما الإسلام ؟ قال : « طيبُ الكلامِ ، وإطعامُ الطعام » . قلت : ما الإيمانُ ؟ قال : « الصَّبْرُ والسَّماحةُ » . قلت : أيُّ الإسلامِ أفضلُ ؟ قال : « مَنْ سلمَ المُسلمونَ مِنْ لسانِهِ ويدهِ » . قلت : أيُّ الإيمانِ أفضلُ ؟ قال : « خُلُقٌ حسنٌ » .

وقد فسر الحسن البصريُّ الصبر والسماحةَ (٥) ، فقال : هو الصَّبرُ عن محارمِ الله عز وجل ، والسَّماحةُ بأداءِ فرائضِ الله عز وجل [ أخرجه : أبو نعيم في «الحلية» ١٥٦/٢ . ] .

وفي « الترمذي » [ في « جامعه » ( ٢٦١٢ ) . وأخرجه : أحمد ٢٧٦١ و ٩٩ ، والنسائي في « الكبرى » ( ٩١٥٤ ) ، والحاكم ٥٣/١ من حديث عائشة ، به ، وإسناده منقطع ، وقال الترمذي : « حسن » ولَعَلَّه لشواهده . ] وغيره (٢٦ عن عائشة َ رضي الله عنها ـ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ، قال : « أكملُ المؤمنين إيماناً أحسنُهُم خُلُقاً » ، وخرَّجه أبو داود [ في « سننه » ( ٤٦٨٢ ) .

<sup>(</sup>١) إنّ هذا المسند على منزلته الكبرى بين كتب العلم قد فقد مع ما فُقد من تراثنا الإسلامي العظيم الذي تركه لنا علماؤنا رحمهم الله . وهذا الحديث لم أجده في كتب الحديث التي بين أيدينا اليوم .

<sup>(</sup>٢) المسند ٨/٣.

<sup>(</sup>٣) زاد في (ص): « أولئك هم الصادقون » ، والمثبت موافق لما في مسند الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ٤/ ٣٨٥ وإسناده ضعيف لضعف محمد بن ذكوان ولضعف شهر بن حوشب ، ثم إن الحديث منقطع فإن شهر بن حوشب لم يسمع من عمرو بن عبسة .

<sup>(</sup>٥) في (ص): « السماحة والصبر بالصبر . . » .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

وأخرجه: ابن أبي شيبة ٨/ ٥١٥ و ٢١/ ٢٧ ، وأحمد ٢/ ٢٥٠ و ٤٧٢ ، والترمذي ( ١١٦٢ ) ، وأبو يعلى ( ٥٩٢٦ ) ، وابطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٤٤٣١ ) ، وابن حبان ( ٤٧٩ ) و( ٤١٧٦ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٢٩١ ) ، والحاكم ٢/ ٣ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٤٨/٩ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٧ ) و ( ٧٩٨١ ) ، والبغوي ( ٢٣٤١ ) ، و ( ٣٤٩٥ ) ، من حديث أبي هريرة ، به ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » . ] وغيره من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

وخرّج البزار في « مسنده »(١) من حديث عبد الله بن معاوية الغاضري ، عن النّبيّ ، قال : « ثلاثٌ مَنْ فعلهُنّ ، فقط طَعِمَ طعْمَ الإيمان : مَنْ عَبَدَ الله وحدَهُ بأنّه لا إله إلا الله ، وأعطى زكاة ماله طيّبة بها نفسه في كلّ عام » وذكر الحديث ، وفي آخره : فقال رجلٌ : وما تزكية المرء نفسه يا رسولَ الله ؟ قال : أنْ يعلمَ أنَّ الله معه حيث كان » . وخرّج أبو داود [ في « سننه » ( ١٥٨٢ ) . وأخرجه : ابن سعد في « الطبقات »٧/ ٢٩٤ ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٤/ ٣٤٥ ، والطبراني في « الصغير » ( ٢٤٥ ) من حديث عبد الله بن معاوية الغاضري ، به ، وهو حديث صحيح ] أوّل الحديث دون آخره .

وخرّج الطَّبرانيُّ [ في « الأوسط » ( ٨٧٩٦ ) . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٢٤/٦ من حديث عبادة بن الصامت ، به ، وإسناده ضعيف لضعف نعيم بن حماد ، وعثمان بن كثير قال عنه الهيثمي في المجمع ١/٣٣ : « لم أر من ذكره بثقة ولا جرح » ] من حديث عبادة بنِ الصَّامِتِ ، عنِ النَّبيِّ في المجمع أنَّ الله معكَ حيثُ كنتَ » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١/ ١٢ ( ٢٤ ) و ٥/ ٥٥ ( ٢١١٨ ) ، وصحيح مسلم ١/ ٤٦ ( ٣٦ ) ( ٥٩ ) . وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠١٤٦ ) ، ومالك في « الموطأ » ( ٢٦٣٥ ) برواية يحيى الليثي ، والحميدي ( ٦٢٥ ) ، وابن أبي شيبة في « الإيمان » ( ٦٨ ) ، وأحمد ٢/٩ و٥٦ و٧٤ ، وعبد بن حميد ( ٧٢٥ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٠٢ ) ، وأبو داود ( ٤٧٩٥ ) ، وابن ماجه ( ٥٨ ) ، والترمذي ( ٢٦١٥ ) ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٣٧ ) ، والنسائي وابن ماجه ( ٥٨ ) ، وأبو يعلى ( ٤٢٤ ) ) و والنسائي ( ١٥٢١ ) ، وابن حبان ( ١٠٠ ) ، والطجراني في « الأوسط » ( ١٥٢١ ) وفي « الصغير » ، له ( ١٥٢١ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ١٧٤ ) و ( ١٧٥ ) ، والقضاعي

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

في « مسند الشهاب » ( ١٥٥ ) ، والبيهقي في « الآداب » ( ١٧٥ ) ، والبغوي في « شرح السنة » ( ٣٥٩٤ ) من حديث عبد الله بن عمر ، عنِ النَّبِيِّ عَيَالَةٍ ، قال : « الحياءُ من الإيمانِ » .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (۱) ، وابن ماجه [ في « سننه » (٤٣ ) . وأخرجه : ابن أبي عاصم في « السنة » (٣٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٨/ (٦١٩ ) وفي « مسند الشاميين » ، له (٢٠١٧ ) ، والحاكم ٩٦/١ من حديث العرباض بن سارية ، به ، وهو جزء من حديث طويل . ] منْ حديث العرباض بن سارية ، قال : « إنَّما المُؤمِن كالجملِ الأنفِ ، حيثما قِيدَ انقادَ » .

وقال الله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُونَكُمْ ۚ ۗ [ الحجرات : ١٠ ] .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١١/٨ ( ٢٠١١)، وصحيح مسلم ١٠/٨ ( ٢٥٨٦)، والبدو وفي «الإيمان» ( ٢٣٢)، والنوم، والنوم، والنوم، والنوم، والنوم، والنوم، والبيهة في «شعب الإيمان»، والبغوي والقضاعي في «مسند الشهاب» ( ١٣٦٦) و ( ١٣٦٧)، والبيهة في «شعب الإيمان»، والبغوي ( ١٣٤٩) من حديث النعمان بن بشير، به ، وهو حديث قويٌّ. ] عَنِ النُّعْمانِ بن بشيرٍ، عنِ النَّبِيِّ عَنِ ، قال : «مثلُ المؤمنين في توادِّهم وتراحمهم (٢) وتعاطفهم مَثلُ الجسدِ ، إذا اشتكى منهُ عضوٌ ، تداعى له سائرُ الجسدِ بالحُمَّى والسَّهر». وفي روايةِ لمسلم [ في الشتكى منهُ عضوٌ ، تداعى له سائرُ الجسدِ بالحُمَّى والسَّهر»، وابن منده في «الإيمان» «صحيحه» ١٢٠٨ ( ٢٥٨٦) ( ٢٧) . وأخرجه : أحمد ١٢٧١ و٢٧١ ، وابن منده في «الإيمان» ( ٣١٨) و ( ٣١٩) و ( ٣٢١) ، وأبو نعيم في « الحلية» ١٢٦/٤ ، والبيهقي في «شعب الإيمان» ( ٧٦٠٧) وفي « الآداب» له ( ١٠٠١) ، والبغوي ( ٣٤٦٠) من حديث النعمان بن بشير ، الإيمان» ( ٧٦٠٧) وفي « المسلمون كرجلٍ واحدٍ » . وفي روايةٍ له [ في «صحيحه» ١٠/٠٨ ( ٢٥٨٦) ( ٢٠٨١) . المسلمون كرجلٍ واحد ( ١٠٤٠) إذا اشتكى عينُه ، اشتكى كلُّهُ ، وإنَّ الشكى رأسُه ، اشتكى كلُّه ، وإنَّ .

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۱۲٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١/ ١٢٩ ( ٤٨١ ) و٨/ ١٤ ( ٦٠٢٦ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٥٠ ( ٢٥٨٥ ) ( ٢٥ ) . وأخرجه : الحميدي ( ٧٧٧ ) ، وأحمد ٤٠٤/٤ ، والنسائي ٥/ ٩٧ ، وأبو عوانة كما في « إتحاف المهرة » ١٠٠/١٠ ، وابن حبان ( ٢٣٢ ) ، والبغوي ( ٣٤٦١ ) ، من حديث أبي موسى الأشعري ، به . ] عن أبي موسى ، عنِ النَّبِيِّ عَيِيٍّ ، قال : « المؤمنُ للمؤمنِ كالبُنيانِ يَشُدُّ بعضُه بعضاً » ، وشبَّك بين أصابعه .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٥/ ٣٤٠ . وأخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٦٩٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٧٤٣ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٣٦ ) من حديث سهل بن سعد الساعدي ، به . وهو حديث قويٌّ . ] عن سهل بن سعدٍ ، عن النّبيِّ على المؤمن من أهل الإيمانِ بمنزلة الرّأسِ مِنَ الجَسَدِ ، يألَمُ المؤمنُ لأهلِ الإيمانِ كما يألمُ الجَسَد لِما في الرّأسِ » .

وفي « سنن أبي داود » [ برقم ( ٤٩١٨ ) . وأخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٣٩ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٢٥ ) ، من حديث أبي هريرة ، به . قال العراقي في « تخريج الإحياء » ٣/ ١١٣٠ ( ١٦٥٢ ) : « رواه أبو داود من حديث أبي هريرة بإسناد حسن » . ] عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النَّبِيِّ عَيْلًا ، قال : « المؤمنُ مرآةُ المؤمنِ ، المؤمنُ أخو المؤمن ، يكُفُّ عنه ضَيعَته ، ويحوطُه من ورائه » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠/١ ( ١٣ ) ، وصحيح مسلم ١/٩٤ ( ٤٥ ) ( ١٧ ) ، و أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ١٧٧ ) ، والطيالسي ( ٢٠٠٤ ) ، وأحمد ٣/١٧٦ ، و ٢٠٠٢ و ٢٥٠١ و ٢٧٤٣ ) ، وابن ماجه و ٢٠٠١ و ٢٧٤٣ ) ، والنسرميني ( ٢٠٤٣ ) ، والنسائي ٨/١١٥ و ١١٥ وفي « الكبرى » ، له ( ١١٧٤٧ ) و النسرميني و ( ١١٧٤٠ ) ، والنسائي ١١٥٧٥ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٩٩٢ ) ، وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٢٥٩٢ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٩٦ ) و ( ٢٩٧ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٨٩ ) ، والبغوي ( ٣٤٧٤ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] عن أنس ، عنِ النبيّ عني ، قال : « لا يُؤْمِنُ أحدُكم حتى يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسِه » .

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٨/ ١٢ ( ٦٠١٦ ) . وأخرجه : أحمد ٤/ ٣١ و٦/ ٣٨٥ ، والطبراني في « الكبير » ٤٨٧/٢٢ ، والبيهةي في « شعب الإيمان » ( ٣٤٩٥ ) وفي « الآداب » ، له ( ٧٧ ) من حديث أبي شُريح الكعبي ، به ] عن أبي شريح الكعبيّ ، عنِ النَّبيّ ﷺ ، قال :

« والله لا يؤمنُ (١٠) ، والله لا يُؤمنُ ، والله لا يُؤمنُ » قالوا : مَنْ ذاك يا رسولَ اللهِ ؟! قال : « مَنْ لا يأمَنُ جارُهُ بوائِقَهُ » .

وخرّج الحاكم (٢) من حديثِ ابنِ عباسٍ رضي الله عنهما ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ليس بمؤمنِ منْ (٣) يَشبَعُ وجارُه جائعٌ » .

وخرَّج الإمام أحمد (٤) ، والترمذيُّ [ سقطت من ( ص ) ، والحديث في « جامعه » برقم ( ٢٥٢١) . وأخرجه : أبو يعلى ( ١٤٨٥) ، والطبراني في « الكبير » ٢٠/(٤١٢) ، والحاكم ٢/ ١٩٤ ، والبيهقي في « شُعب الإيمان » ( ١٥) من حديث معاذ الجهني ، به . والحديث له شواهد تقويه . ] من حديث سهل بن مُعاذِ الجُهنيِّ ، عنِ أبيه (٥) ، عنِ النَّبيُّ عَلَيْ ، قال : « مَنْ أعطى لله ، ومنع لله ، وأحبَّ لله ، وأبغض لله » زاد الإمام أحمد : « وأنكحَ لله ، فقط استكمل إيمانه » . وفي روايةِ للإمام أحمد (٢) : أنَّه سألَ النَّبيُّ عَلَيْ عن أفضلِ الإيمانِ ، فقال : وماذا فقال : « أنْ تُحبَّ لله ، وتُبغض لله ، وتُعمِلَ لسانكَ في ذكر الله » ، فقال : وماذا يا رسول الله ؟ قال : « أنْ تُحبَّ للنَّاسِ ما تحبُّ لنفسكَ ، وتكره لهم (٧) ما تكره لنفسك » ، وفي رواية له : « وأنْ تقولَ خيراً أو تصمت » .

وفي هذا الحديث أنَّ كثرةَ ذكرِ الله ِمن (٨) أفضلِ الإيمانِ .

وخرَّج أيضاً (() من حديث عمرو بن الجَموح رضي الله عنه : أنّه سمع النَّبيَّ ﷺ ، يقول : « لا يستحقُّ العبدُ (() صريحَ الإيمانِ حتَّى يحبَّ لله ، ويُبغضَ لله ، فإذا أحبَّ لله ِ، وأبغضَ لله ِ، فقد استحقَّ الولايةَ مِنَ الله تعالى » .

<sup>(</sup>١) زاد في (ص): « أحدكم » ، والمثبت موافق لما في الصحيح .

<sup>(</sup>۲) في « المستدرك » ۱٦٧/٤ .

<sup>(</sup>٣) في (ج): « المؤمن الذي ».

<sup>(</sup>٤) في « مسنده » ٣/ ٤٣٨ و · ٤٤ .

<sup>(</sup>۵) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٦) في « مسنده » ٥/ ٢٤٧ .

<sup>(</sup>V) في (ص): « وتكره للناس ».

<sup>(</sup>۸) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٩) في « مسنده » ۳/ ٤٣٠ .

<sup>(</sup>١٠) في (ص) : « لا يحق لعبد » .

وخرَّج أيضاً (١) من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْهِ ، قال : « إنَّ (٢) أوثقَ عُرا الإيمانِ أنْ تُحبَّ في اللهِ ، وتبغضَ في اللهِ » .

وقال ابن عبّاس : أحب في الله ، وأبغض في الله ، ووالِ في الله ، وعادِ في الله ، وعادِ في الله ، فإنّما تُنالُ ولايةُ الله بذلك ، ولن يَجِد (٣) عبد طعم الإيمانِ ـ وإن كثرَتْ صلاتُه وصومُه ـ حتى يكونَ كذلك ، وقد صارَت عامّةُ مُؤاخاة الناسِ على أمرِ الدُّنيا ، وذلك لا يُجدي على أهله شيئاً ، خرَّجه محمد (٤) بنُ جريرِ الطّبريُّ (٥) ، ومحمّدُ بنُ نصرِ المروزي [ في على أهله شيئاً ، خرَّجه محمد (٤) بنُ جريرِ الطّبرايُّ (٥) ، ومحمّدُ بنُ نصرِ المروزي [ في تعظيم قدر الصلاة » (٣٤٦٨) . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » (١١٥٣٧) ، والبغوي (٣٤٦٨) من حديث عبد الله بن عباس ، مرفوعاً . وأخرجه : أحمد ١٤٦/٥ ، وأبو داود (٤٥٩٩) من حديث أبي ذر ، مرفوعاً ] .

## فصـــل

وأمَّا الإحسّانُ ، فقد جاءَ ذكرُه (٢٠) في القُرآن في مواضعَ : تارةً مقروناً بالإيمانِ ، وتارةً مقروناً بالإيمانِ ، وتارةً مقروناً بالتَّقوى ، أو بالعمل (٧٠) .

فالمقرونُ بالإيمانِ : كقوله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَجِلُواْ الْقَالِحَاتِ جُنَاحُ فِيما طَعِمُواْ إِذَا مَا اَتَّقُواْ وَءَامَنُواْ وَعَجِلُواْ الصَّلِحَاتِ ثُمَّ اَتَّقُواْ وَءَامَنُواْ ثُمَّ اَتَّقُواْ وَاَلَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ فيما طَعِمُواْ إِذَا مَا اَتَّقُواْ وَعَجْلُواْ الصَّلِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ الْجُرِ مَنْ [ المائدة : ٣٠] ، وكقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَجِلُواْ الصَّلِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا ﴾ [ الكهف : ٣٠] .

والمقرونُ بالإسلام : كقوله تعالى : ﴿ بَكَيْ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَةُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ ۚ أَجْرُهُ

<sup>(</sup>١) في « مسنده » ٢٨٦/٤ ، وإسناده ضعيف ، وقواه بعضهم بما له من شواهد .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): « يذق ».

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ج).

<sup>(</sup>٥) **في «** تفسيره » **(٢٥٩٥١)** .

<sup>(</sup>٦) زاد بعدها في (ص): « مقروناً » .

<sup>(</sup>٧) في (ص): « وتارة بالإسلام وتارة بالتقوى » .

عِندَ رَبِّهِ ﴾ [ البقرة : ١١٢ ] ١٠٠ ، وكقوله تعالى : ﴿ ﴿ وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَدُهُ إِلَى ٱللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوَثْقَيُّ ۗ [ لقمان : ٢٢ ] .

والمقرون بالتقوى : كِقُولُهُ تَعَالَى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨] ، وقد يذكر مفرداً كقوله تعالى : ﴿ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الْحُسَّنَىٰ وَزِيَادَةً ۗ ﴾ [يونس: ٢٦] ، وقد ثبت في « صحيح مسلم » [الصحيح ١١٢/١ (١٨١) (٢٩٧) و (٢٩٨). ] عنِ النَّبيِّ ﷺ تفسيرُ الزِّيادةِ بالنَّظرِ إلى وجهِ الله عز وجل في الجنة ، هذا مناسبٌ لجعلِه جزاءً <sup>(٢)</sup> لأهلِ الإحسان ؛ لأنَّ الإحسان هو أنْ يَعبُدَ المؤمنُ ربّه في الدُّنيا<sup>(٣)</sup> على وجهِ الحُضورِ والمُراقبةِ ، كأنَّه يراهُ بقلبِهِ وينظرُ إليه في حال عبادتِهِ (٤) ، فكان جزاءُ ذلك النَّظرَ إلى (٥) الله عياناً في الآخرة (٦).

وعكس هذا ما أخبرَ الله تعالى به عَنْ جَزاءِ الكُفَّار في الآخرةِ : ﴿ إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَهِذٍ لَّمَحْجُونَ﴾ [ المطففين : ١٥ ] ، وجعلَ ذلك جزاءً لحالهم في الدُّنيا ، وهو تراكُم الرَّانِ على قُلوبِهِم ، حتَّى حُجِبَتْ عن معرفتِهِ ومُراقبته في الدُّنيا ، فكان جزاؤُهم على ذلك أنْ حُجِبوا عن رُؤيته في الآخرة <sup>(٧)</sup> .

فقوله ﷺ في تفسير الإحسان : « أَنْ تعبدَ الله كأنَّكَ تراهُ . . . » إلخ يشير إلى أنَّ العبدَ يعبُدُ الله تعالى على هذه الصِّفة ، وهو استحضارُ قُربِهِ ، وأنَّه بينَ يديه كأنَّه يراهُ ، وذلك يُوجبُ الخشيةَ والخوفَ والهيبةَ والتَّعظيمَ (٨) ، كما جاء في رواية أبي هريرة : « أَنْ تَخَشَى الله كَأَنَّكَ تراهُ » .

<sup>(1)</sup> الآية لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « جعله الله عز وجل » .

<sup>«</sup> في الدنيا » سقطت من (ص) . (٣)

انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٦/١ . (1)

زاد بعدها *قى (ص) : « وجه » .* (0)

انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ١٥. (r)

انظر : تفسير البغوي ٥/ ٢٢٥ ، وزاد المسير ٩/ ٥٧ . (V)

 $<sup>(\</sup>Lambda)$ 

انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٦/١.

ويُوجبُ أيضاً النُّصحَ في العبادة ، وبذل الجُهد في تحسينها وإتمامها وإكمالها .

وقد وصَّى النَّبِيُّ ﷺ جماعةً من أصحابِهِ بهذ الوصيَّةِ ، كما روى إبراهيمُ الهجريُّ ، عن أبي الله كأنِّي أراهُ ، عن أبي ذرِّ ، قال : أوصاني خليلي ﷺ أَنْ أخشى الله كأنِّي أراهُ ، فإنَّ يراني .

ورُوي عن ابنِ عمر ، قال : أخذ رسولُ الله على ببعض جسدي ، فقال : « اعبُدِ الله كأنَّكَ تراهُ » ، خرَّجه النَّسائيُّ [ في « الكبرى » كما في « تحفة الأشراف » ٢٧٨/٥ . وأخرجه : أحمد ٢/ ١٣٢ ، والآجري في « الغرباء » (٢١) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١١٥/٦ من حديث عبد الله بن عمر ، به . وهو حديث صحيح . ] ، ويُروى من حديث زيد بن أرقم مرفوعاً وموقوفاً : « كُنْ كأنَّكَ ترى الله ، فإنْ لم تكن تراه ، فإنَّه يراكَ » [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٢/٨ موقوفاً ومرفوعاً ، والمرفوع ضعيف لضعف محمد بن حنيفة أبي حنيفة الواسطي . انظر : لسان الميزان ١٠٩/٧ . ] .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ٤٤٢٧ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به .

وهنا قد وهم الحافظ ابن رجب رحمه الله فنسب الحديث إلى أنس ، وبعد تتبع طرق الحديث وجدناه من طريق عبد الله بن عمر بن الخطاب ، وفي إسناد الحديث ضعف لجهالة بعض رواته ، قال الهيثمي في «المجمع » ٢٣٢/١٠ : « وفيه من لم أعرفهم » . ] من حديث أنس : أنّ رجلاً قال : يا رسول الله ، حدثني بحديث (١) ، واجعله موجزاً ، فقال : « صلّ صلاة مودّع ، فإنّك إنْ كنتَ لا تراه ، فإنّه يراك » .

وفي حديث حارثة المشهور \_ وقد رُوي من وجوه مرسلة [ أخرجه : ابن المبارك في «الزهد » (٣١٤) مرسلاً] ، ورُوي متصلاً ، والمرسل أصحُ \_ أنَّ النَّبيَ عَلَى قال له : «كيف أصبحت يا حارثة ؟ » قال : أصبحتُ مؤمناً حقاً ، قال : « انظر ما تقولُ ، فإنَّ لكلِّ قولٍ حقيقةً » ، قال : يا رسول الله ، عزفَتْ نفسي عن الدُّنيا ، فأسهرتُ ليلي ، وأظماتُ نهاري ، وكأنِّي أنظرُ إلى عرش ربِّي بارزاً (٢) ، وكأنِّي أنظرُ إلى أهلِ الجنَّةِ في

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) في (ص): « وكأني بعرش الرحمن بارزاً » .

الجَنَّةِ كيف يتزاورون (١٠ فيها ، وكأنِّي أنظرُ إلى أهلِ النارِ كيف (٢) يتعاوَوْنَ فيها . قال : « أبصرتَ فالزمْ ، عبدٌ نوَّرَ الله الإيمانَ في قلبه » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٣٣٦٧ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٥٩١ ) ، من حديث الحارث بن مالك ، به مرفوعاً ، وهو ضعيف . وأخرجه : البزار ( ٣٢) ، والبيهقي في « شُعب الإيمان » ( ١٠٥٩٠ ) من حديث أنس بن مالك ، به مرفوعاً ، وهو ضعيف . ] .

ویُروی من حدیث أبي أمامة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ وصَّی رجلاً ، فقال له : « استحی مِنَ اللهِ استحیاء که مِنْ رجلین من صالحی عشیرتِك لا یفارقانك » [ أخرجه : الطبرانی فی « الكبیر » ( ۷۸۹۷ ) من حدیث أبی أمامة به ، وهو جزء من حدیث طویل ، وإسناده ضعیف ؛ لضعف علی بن زید بن جدعان . ] . ویُروی من وجه آخر مرسلاً [ أخرجه : أحمد فی « الزهد » ( ۲٤٨ ) من طریق سعید بن یزید ، مُرسلاً . ] .

ويُروى عن معاذٍ أنّ النّبيّ على وصّاه لما بعثه إلى اليمن ، فقال : « استحي مِنَ اللهِ كما تستحي رجلاً ذا هيبةٍ من أهلك » [ أخرجه : البزار ( ٢٦٤٢ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٨٢٥ ) من حديث معاذ بن جبل ، به ، وإسناده ضعيف ؛ لضعف ابن لهيعة ، ولعنعنة أبي الزبير . وأخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٢٦٢٦ ) برواية يحيى الليثي بلفظ : أنَّ معاذ بن جبل قال : آخر ما أوصاني به رسول الله على حين وضعت رجلي في الغرز أنْ قال : « أحسن خلقك للناس مُعاذ بن جَبل » ، وهو منقطع . ] .

وسئلَ النَّبِيُّ عَن كشف العورة خالياً ، فقال : «الله أحقُّ أَنْ يُستحيا منه » [ أخرجه : عبد الرزاق (١١٠٦) ، وأحمد ٥/٣ و٤ ، وأبو داود ( ٤٠١٧) وابن ماجه ( ١٩٢٠) ، والترمذي ( ٢٧٦٩) و (٢٧٦٩) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٢٨٩٧) ، والحاكم ٢٧٩٤-١٨٠ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٧/ ٢١١-١٢٢ ، والبيهقي ١/ ١٩٩ و٢/ ٢٢٥ و٧/٤ ، وفي «شُعب الإيمان » ، له ( ٧٧٥٣) وفي « الآداب » ، له ( ٢١٦) ، والخطيب في « تاريخه » ٣/ ٢٦٢-٢٦٢ من حديث معاوية بن حيدة ، به ، وهو جزء من حديث طويل ، وهو حديث حسن . ] .

ووصَّى أبو الدَّرداء رجلاً ، فقال له : اعبُدِ الله كأنَّكَ تَراهُ [ أخرجه : أبو نعيم في «الحلية » ١/ ٢١١ ـ ٢١٢ . ] .

<sup>(</sup>١) في (ص): « وكأني بأهل الجنة يتزاورون » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

وخطب عروة بنُ الزُّبير إلى ابنِ عمرَ ابنته وهما في الطَّواف ، فلم يُجبه ، ثم لقيَهُ بعد ذلك ، فاعتذر إليه ، وقال : كنَّا في الطَّوافِ نتخايلُ الله بين أعيننا . أخرجه أبو نعيم (۱) وغيره .

قوله ﷺ : « فإنْ لم تكن تراه فإنَّه يراك » .

قيل (٢): إنّه تعليلٌ للأوّل ، فإنَّ العبدَ إذا أمر بمراقبة الله في العبادة ، واستحضارِ قُربِهِ مِنْ عبده ، حتى (٣) كأنَّ العبدَ يراه ، فإنَّه قد يشقُّ ذلك عليه ، فيستعين على ذلك بإيمانه بأنّ الله يراه ، ويطَّلعُ على سرِّه وعلانيته وباطنه وظاهره ، ولا يخفى عليه شيءٌ من أمره ، فإذا حقَّق هذا المقامَ ، سهُل عليه الانتقالُ إلى المقام الثاني ، وهو دوامُ التَّحديق بالبصيرة إلى قُرب الله من عبدِه ومعيَّته (٤) ، حَتّى كأنَّه يراه .

وقيل : بل هو إشارةٌ ( ) إلى أنّ منْ شقّ عليه أنْ يعبُد الله كأنَّه يراه (٦) ، فلْيعْبُدِ الله على أنَّ الله يراه ويطّلع عليه ، فليستحي مِنْ نظره إليه ، كما قال بعضُ العارفين : اتَّقِ الله أنْ يكونَ أهونَ النَّاظرين إليك .

وقال بعضُهم : خَفِ الله على قدر قُدرته عليك ، واستحي من الله على قدر قُربه منك .

قالت بعضُ العارفات من السَّلف : مَنْ عملَ لله ِعلى المُشاهدة ، فهو عارفٌ ، ومن عمل على مشاهدة الله إيَّاهُ ، فهو مخلص . فأشارت إلى المقامين اللَّذين تقدَّم ذكرُهما :

أحدهما: مقام الإخلاص، وهو أنْ يعملَ العبدُ على استحضارِ (٧) مُشاهدةِ الله

<sup>(</sup>۱) في « الحلية » ٣٠٩/١ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): « يعني » .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «وهيبته».

<sup>(</sup>٥) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٦) عبارة: «أن يعبد الله كأنه يراه » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٧) زاد في (ص): « الله ، لأن الاستحضار ذلك ».

إياه ، واطِّلاعه عليه ، وقُربه منه ، فإذا استحضرَ العبدُ هذا في عمله ، وعَمِلَ عليه ، فهو مخلصٌ لله ؛ لأنَّ استحضارَهُ ذلك في عمله يمنعُهُ من الالتفاتِ إلى غيرِ الله وإرادته بالعمل .

والثاني: مقام المشاهدة ، وهو أنْ يعملَ العبدُ على مقتضى مشاهدته لله تعالى بقلبه ، وهو أنْ يتنوَّرَ القلبُ بالإيمانِ ، وتنفُذ البصيرةُ في العِرفان ، حتّى يصيرَ الغيبُ كالعيانِ .

وهذا هو حقيقةُ مقامِ الإحسّان المشار إليه في حديث جبريل عليه السلام، ويتفاوت أهلُ هذا المقام فيه بحسب قوَّة نفوذ البصائرِ .

وقد فسَّر طائفةٌ من العُلماءِ المثل الأعلى المذكور في قوله عز وجل: ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ وَ اللَّهَ مُورُ اللَّهَ مُورُ اللَّهَ مُورُ اللَّهَ مُورِ وَ اللَّهَ مُورُ اللَّهَ مُورِ وَ اللَّهَ مُورُ اللَّهَ مُورِ وَ اللَّهَ مُورِ وَ عَلَا اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُورِ وَ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وقد سبق حديث : « أفضلُ الإيمانِ أنْ تعلمَ أنَّ الله معك حيثُ كنت » ، وحديث : « ما تزكيةُ المرءِ نفسه ؟ ، قال : « أنْ يعلمَ أنَّ الله معه حيثُ كانَ » .

وخرَّج الطبراني (١) من حديث أبي أُمامة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ثلاثةٌ في ظلِّ الله يومَ القيامةِ يومَ لا ظلَّ إلا ظلُّه : رجلٌ حيثُ توجه عَلِمَ أنَّ الله معه . . . » ، وذكر الحديث .

وقد دلَّ القرآنُ على هذا المعنى في مواضِعَ متعدِّدةٍ ، كقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ ﴾ [البقرة : ١٨٦] ، وقوله تعالى : ﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنُتُمْ ﴾ [الحديد : ٤] ، وقوله : ﴿ مَا يَكُونُ مِن خَوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا

<sup>(</sup>۱) في « الكبير » (۷۹۳۵) ، وأسناده ضعيف جداً ، فيه بشير بن نمير متروك . انظر : مجمع الزوائد ۲۷۹/۱۰ .

هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ﴾ [المجادلة: ٧]، وقوله: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا لَتَلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّ الله عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدٍ ﴾ [يونس: ٢١]، وقوله: ﴿ وَنَحَنُ أَقَرَبُ إِلِيَّهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلُورِيدِ ﴾ [ق: ١٦]، وقوله: ﴿ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمُ ﴾ [النساء: ١٠٨].

وقد وردت الأحاديثُ الصَّحيحةُ بالنَّدب إلى استحضار هذا القُربِ في حال العباداتِ ، كقوله ﷺ : « إنَّ أحدَكم إذا قامَ يُصلِّي ، فإنما يناجي ربَّه ، أو ربُّه بينه وبينَ القبلةِ » [ أخرجه : الحميدي ( ١٢١٩ ) ، وأحمد ٣/١٧٦ و٢٧٨ و٢٧٨ و٢٩٨ ، والبخاري ١١٢/١ (٤١٣) و١/٠٤٠ ( ٣١٥ ) و٢/٨٢ ( ١٢١٤ ) ، ومسلم ٢/٢٧ ( ٥٥١ ) ( ٥٤ ) ، وأبـو عـوانـة ١/ ٣٣٨ ، وابن حبان ( ٢٢٦٧ ) ، والبيهقي ١/ ٢٥٥ و٢/ ٢٩٢ ، والبغوي ( ٤٩١ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] ، وقوله : « إنّ الله قِبَلَ وجهه إذا صلّى » [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٥٢٢ ) برواية يحيى الليثي ، وأجمد ٦٦/٢ ، والبخاري ١١٢/١ ( ٤٠٦ ) ، ومسلم ٢/٧٥ ) ( ٥٤٧ ) ( ٥٠ ) ، وأبو داود ( ٤٧٩ ) والنسائي ٢/١٥ ، وأبو عوانة ٢٦٣١ و٣٣٧ ، والبيهقي ٢٩٣/٢ ، والبغوي ( ٤٩٤ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به . ] ، وقوله : « إنَّ الله ينصب وجهه لوجهِ عبدِه في صلاتِهِ ما لم يلتفت » [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٧٠٩ ) ، وأحمد ١٣٠/٤ و۲۰۲ و ۳٤٤ ، والترمذي ( ۲۸٦٣ ) و ( ۲۸٦٤ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ۸۸٦٦ ) و ( ۱۱۳٤٩ ) ، وأبو يعلى (١٥٧١ ) ، وابن خزيمة ( ٤٨٣ ) و( ٩٣٠ ) و( ١٨٩٥ ) وفي التوحيد ، له : ١٥ ، وابن حبان ( ٦٢٣٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٣٤٢٧ ) و( ٣٤٣٠ ) و( ٣٤٣٠ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٢٨٧٠ ) ، والآجري في « الشريعة » : ٨ ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢١٢ ) ، والحاكم ١/ ١١٧ \_ ١١٨ و٢٣٦ و٢٣١ عن حديث الحارث الأشعري ، به . والروايات مطولة ومختصرة ، وقال الترمذي : « حسن صحيح غريب » . ] .

وقوله للذين رفعوا أصواتهم بالذِّكرِ : « إنَّكم لا تَدعُونَ أصمَّ (١٠ ولا غائباً ، إنَّكُم تدعُون سميعاً (٢) قريباً » [ أخرجه : البخاري ٦٩/٤ ( ٢٩٩٢ ) و ١٦٩/٥ ( ١٠١/٨ ) و ١٠١/٨ ( ٦٣٨٤ ) ، ومسلم ٧٣/٨ ( ٢٧٠٤ ) ( ٤٤ ) من حديث أبي موسى الأشعري ، به . ] ، وفي

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص): « ولا أبكم » .

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « بصيراً » .

رواية (۱): « وهو أقربُ إلى أحدكم من عُنُقِ راحلِتِهِ » [ أخرجه: مسلم ٧٤/٨ (٢٧٠٤) (٢٧٠٤) ، والترمذي (٢٣٧٤) و(٣٤٦١) من حديث أبي موسى الأشعري ، به . ] ، وفي رواية: « هو أقربُ إلى أحدكم من حبل الوريد » .

وقوله: « يقولُ الله عز وجل: أنا مع عبدي إذا ذكرني ، وتحرَّكت بي شفتاه » [ أخرجه: أحمد ٢/ ٥٤٠ ، والبخاري في « خلق أفعال العباد » ( ٥٧ ) ، وابن ماجه ( ٣٧٩٢ ) ، وابن حبان ( ٨١٥ ) ، والبيهقي ( ٥٠٩ ) و ( ٥١٠ ) ، والبغوي في ( ١٢٤٢ ) من حديث أبي هريرة ، به .

وأخرجه : الحاكم ١/٤٩٦ من حديث أبي الدرداء ، به . ] .

وقوله: «يقولُ الله عز وجل: أنا مع ظنِّ عبدي بي ، وأنا معه حيث ذكرني ، فإن ذكرني في نفسه ، ذكرتُهُ في نفسي ، وإنْ ذكرني في ملأ ، ذكرته في ملأ خيرٍ منه ، وإنّ تقرَّبَ مني شراً ، تقرَّبت منه باعاً ، وإن تقرَّبَ مني ذراعاً ، تقرَّبت منه باعاً ، وإن تقرَّبَ مني ذراعاً ، تقرَّبت منه باعاً ، وإن أتاني يمشي ، أتيته هرولةً » [ أخرجه: الطيالسي ( ٢٣٨٧ ) ، وأحمد ٢/ ٢٥١ و ٣١٣ و ٣٥٥ و ٤٠٠٤ و ٢٠١٠ و ٢٥١ و ٤٠٠٥ و ٤٠٠٠ و ٢١٥ و ٤٠٠١ ( ٥٠٠ ) و وفي « خلق أفعال العباد » ، له ( ٥٠٠ ) ، ومسلم ٨/ ٢٦-٣٢ ( ٢٠٧٥ ) ( ٢١ ) و ( ٣ ) و ٨/ ٦٦-٢١ ( ٢٠٧٥ ) ( ٢١ ) و ( ٢٠ ) و الترمذي ( ٣٦٠٣ ) ، والنسائي في « الكبرى » و ٨/ ١٩ ( ٧٢٠٠ ) ، والروايات مطولة ومختصرة . ] .

ومن فهم من شيء من هذه النصوص تشبيهاً أو حُلولًا أو اتِّحاداً ، فإنَّما أتيَ من جهله (٢) ، وسُوء فهمه عن الله ورسوله ﷺ ، والله ورسولُه بريئانِ من ذلك كلِّه ، فسبحانَ مَنْ ليسَ كمثله شيءٌ ، وهو السَّميعُ البصيرُ .

قال بكرٌ المزنيُّ : مَن مثلُك يا بنَ آدم : خُلِّي بينَك وبينَ المحراب والماء ، كلَّما شئتَ دخلتَ على الله ِعز وجل<sup>(٣)</sup> ، ليس بينَك وبينَه ترجُمان [أخرجه : أبو نعيم في «الحلية » ٢٢٩/٢ . ] .

<sup>(</sup>۱) في (ص): «حديث».

<sup>(</sup>٢) في (ص): « فإنه من جهله ».

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص) : « فإنه » .

ومن وصل إلى استحضارِ هذا في حال ذكره الله وعبادته استأنسَ بالله ، واستوحش مِنْ خلقه ضرورةً .

قال ثور بن يزيد: قرأتُ في بعضِ الكُتب: أنَّ عيسى عليه السلام قال: يا معشر الحواريِّين، كلِّموا الله كثيراً؟ الحواريِّين، كلِّموا الله كثيراً؟ قال: اخلُوا بمناجاته، اخلوا بدُعائه. خرَّجه أبو نعيم [ في « الحلية » ١٩٥/٦].

وخرَّج أيضاً (١) بإسناده عن رياح ، قال : كان عندنا رجلٌ يصلِّي كلَّ يوم وليلة ألف ركعة ، حتى أُقعِدَ من رجليه ، فكان يصلِّي جالساً ألف ركعة ، فإذا صلى العصر ، احتبى ، فاستقبل القبلة ، ويقول : عجبتُ للخليقة كيف أنسَتْ بسواك ، بل عجبتُ للخليقة كيف أنسَتْ بسواك ، بل عجبتُ للخليقة كيف استنارت قلوبها بذكر سواك .

وقال أبو أسامة: دخلت على محمد بن النَّضر الحارثيِّ ، فرأيتُه كأنَّه منقبضٌ ، فقلت : كأنَّك تكره أنْ تُؤتى ؟ قال : أجل<sup>(٢)</sup> ، فقلت : أوَ ما تستوحشُ ؟ فقال : كيف أستوحشُ وهو يقولُ : أنا جليس مَنْ ذكرني [أخرجه : البيهقي في «شُعب الإيمان» (٧٠٩).].

وقيل لمالكِ بنِ مِغُول وهو جالسٌ في بيته وحده: ألا تستوحشُ ؟ فقال: ويستوحشُ مع الله أحدٌ ؟

وكان حبيب أبو محمد يخلو في بيته ، ويقولُ : من لم تَقَرَّ عينُه بكَ ، فلا قرَّت عينُه ، فلا قرَّت عينُه ، فلا أنِسَ (٣) .

وقال غزوان : إنِّي أصبتُ راحةَ قلبي في مُجالسةِ مَنْ لديه حاجتي .

وقال مسلمُ بنُ يسار : ما تلذَّذ المتلذِّذون بمثلِ الخَلْوةِ بمناجاةِ اللهِ عز وجل [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٩٤/٢ . ] .

وقال مسلم العابد: لولا الجماعة ، ما خرجتُ من بابي أبداً حتَّى أموت ، وقال :

<sup>(</sup>۱) أبو نعيم في « الحلية » ٦/ ١٩٥ .

<sup>(</sup>٢) في (ص): «نعم».

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص): «الله به».

ما يجدُ المطيعونَ لله لذَّةً في الدُّنيا أحلى من الخلوة بمناجاة سيِّدهم (١) ، ولا أحسب لهم في الآخرة مِنْ عظيم الثَّواب أكبر في صدورهم وألذَّ في قلوبهم مِن النَّظر إليه ، ثم غُشى عليه .

وعن إبراهيم بن أدهم ، قال : أعلى الدَّرجات أنْ تنقطعَ إلى ربِّك ، وتستأنسَ إليه بقلبِك ، وعقلك (٢) ، وجميع جوارحك حتى لا ترجُو إلا ربَّك ، ولا تخاف إلا ذنبك ، وترسخ محبته في قلبك حتى لا تُؤْثِرَ عليها شيئاً ، فإذا كنت كذلك لم تُبالِ في بَرِّ كنت ، أو في سَهْلٍ ، أو في جبلٍ ، وكان شوقُك إلى لقاء الحبيب شوقَ الظمآن إلى الماء البارد ، وشوقَ الجائعِ إلى الطَّعام الطيب ، ويكونُ ذكر الله عندك (٣) أحلى مِنَ العسل ، وأحلى من الماء (٤) العذب الصَّافي عند العطشان في اليوم الصَّائف .

وقال الفضيل : طُوبى لمن استوحش مِنَ النَّاس ، وكان الله جليسَه [أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٠٨/٨ . ] .

وقال أبو سليمان : لا آنسني الله إلا به أبداً .

وقال معروف لرجلٍ : توكَّل على الله حتّى يكونَ جليسَك وأنيسَك وموضعَ شكواكَ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣٦٠/٨ . ] .

وقال ذو النون : مِنْ علامات المحبِّين لله أَنْ لا يأنَسُوا بسواه ، ولا يستوحِشُوا معه ، ثم قال : إذا سكنَ القلبَ حبُّ اللهِ تعالى ، أنِسَ بالله ؛ لأَنَّ الله أجلُّ في صُدورِ العارفين أَنْ يُحبُّوا سواه .

وكلامُ القول في هذا الباب يطولُ ذكرُه جداً ، وفيما ذكرنا كفايةٌ إنْ شاء الله تعالى .

فمن تأمَّل ما أشرَنا إليه ممَّا دلَّ عليه هذا الحديثُ العظيم ، علم أنَّ جميعَ العُلوم والمعارف ترجعُ إلى هذا الحديث وتدخل تحته ، وأنَّ جميع العلماء من فِرَقِ هذه الأمَّة

<sup>(</sup>١) في (ص): «الله عز وجل».

<sup>(</sup>۲) في (ص): « وعينك » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

لا تخرجُ علومهم التي يتكلَّمون فيها عن هذا الحديث ، وما دلَّ عليه مجملاً ومفصَّلاً ، فإنَّ الفُقهاءَ إنَّما يتكلَّمون في العبادات التي هي من جملة خصال الإسلام ، ويضيفون إلى ذلك الكلامَ في أحكامِ الأموالِ والأبضاعِ والدِّماءِ ، وكلُّ ذلك من علم الإسلامِ كما سبق التنبيه عليه ، ويبقى كثيرٌ من علم الإسلامِ مِنَ الآدابِ والأخلاقِ وغير ذلك لا يَتكلَّمُ عليه إلا القليلُ منهم ، ولا يتكلَّمون على معنى الشهادتين ، وهما أصلُ الإسلام كلِّه .

والذين يتكلمون في أصول الدِّيانات ، يتكلَّمون على الشَّهادتين ، وعلى الإيمان باللهِ ، وملائكته ، وكتبه ورسُله ، واليوم الآخرِ ، والإيمان بالقدر (١٠) .

والذين يتكلَّمون على علم المعارف والمعاملات يتكلَّمون على مقام الإحسان ، وعلى الأعمال الباطنة التي تدخلُ في الإيمان أيضاً (٢) ، كالخشية ، والمحبَّة ، والتوكُّلِ ، والرِّضا ، والصَّبر ، ونحو ذلك ، فانحصرتِ العلومُ الشَّرعية التي يتكلَّمُ عليها فِرَقُ المسلمين في هذا الحديث ، ورجعت كلُّها إليه ، ففي هذا الحديث وحدَه كفايةٌ ، ولله الحمدُ والمنَّةُ (٣) .

وبقي الكلام على ذكر السَّاعةِ مِنَ الحَديث.

فقول جبريل عليه السَّلام أخبرني عن السَّاعة ، فقال النَّبيُّ ﷺ: « ما المسؤول عنها بأعلمَ من السَّائل » (٤) يعني : أنَّ علم الخلق كلَّهم في وقت السَّاعة سواءٌ ، وهذه إشارةٌ إلى أنَّ الله تعالى استأثر بعلمها (٥) ، ولهذا في حديث أبي هريرة [ أخرجه : البخاري ١٩/١ (٥٠) ، ومسلم ١/ ٣٠ ـ ٣١ (٩) (٥) و (٦) و (٧) من حديث أبي هريرة ، به . وهو جزء من حديث طويل . ] : قال النَّبيُّ ﷺ في خمس لا يعلمهُنَّ إلا الله تعالى (٦) ثم تلا :

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٢٤٥\_٢٤٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مختصر معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في علم التوحيد : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « الحمد » فقط.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) انظر : مختصر معارج بشرح سلم الوصول إلى علم الوصول في علم التوحيد : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٦) من قوله: « استأثر بعلمها ولهذا . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

﴿ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ عِلْمُ السّاعَةِ وَيُنَزِّكُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِّ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ اللّهَ عَلِيثُمْ خَبِيرًا ﴾ [لقمان: ٣٤]، وقال الله عز وجل: ﴿ يَشْتُلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُنْ سَنَهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْنِهَا إِلّا هُو تَقُلُتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَعْلَيْهَا لِوَقْنِهَا إِلّا هُو تَقُلُتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلّا بَغْنَةً ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٢/ ٤١ ( ١٠٣٩ ) و٦/ ٧١ ( ٤٦٢٧ ) و٦/ ٩٩ ( ٤٦٩٧ ) و ٢٦٩٧ ( ٤٦٩٧ ) و ٢٦٩٧ ( ٤٦٩٧ ) و ٢ ( ٤٦٩٠ ) و ٢ ( ١٠٣٠ ) و ٢ ( ١٠٣٠ ) . ] عن ابن عمر ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « مفاتيحُ الخيبِ خمسٌ لا يعلمها إلا الله » ثم قرأ هذه الآية : ﴿ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ الآية .

وخرَّجه الإمام أحمد (١) ، ولفظه : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « أُوتيتُ مفاتيحَ كلِّ شيءِ إلا الخمس : ﴿ إِنَّ اَللَّهَ عِندَوُ عِلْمُ السَّاعَةِ﴾ الآية » .

وخرَّج أيضاً [ « في مسنده » ٢/ ٨٥ ـ ٨ . وأخرجه البخاري ٢/ ١٤٤ ( ٤٧٧٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٣٣٤٤ ) و ( ١٣٣٤٦ ) من حديث ابن عمر مرفوعاً . ] بإسناده عن ابن مسعود ، والكبير » ( إِنَّ اَللَّهُ عِندُوُ عِلْمُ اَلسَّاعَةِ ﴾ الآية . قال : أوتي نبيُّكم ﷺ مفاتيح كلِّ شيءٍ غير خمسٍ : ﴿ إِنَّ اَللَّهُ عِندُوُ عِلْمُ اَلسَّاعَةِ ﴾ الآية .

قوله: فأخبرني عن أماراتها. يعني: عن علاماتها (٢) التي تدلُّ على اقترابها، وفي حديث أبي هريرة: أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال: «سأحدِّثُك عن أشراطها »(٣) وهي علاماتها (٤) أيضاً.

وقد ذكر النَّبيُّ ﷺ للسَّاعة علامتين :

الأولى: «أنْ تلد الأمة ربَّتها (٥) ، والمراد بربَّتها سيِّدتُها ومالكتها ، وفي حديث أبي هريرة «ربها» ، وهذه إشارةٌ إلى فتح البلاد ، وكثرة جلبِ الرَّقيق حتى تكثر السَّراري ، ويكثر أولادهن ، فتكون الأم رقيقةً لسيِّدها ، وأولاده منه بمنزلته ، فإنَّ ولدَ

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۲/ ۸۵ .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٧٧١.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه .

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « التي تدل على اقتر ابها ».

<sup>(</sup>٥) زاد بعدها في (ص): « فكأن ولدها هو الذي أعتقها ».

السيد بمنزلة السيد ، فيصير ولد الأمة بمنزلة ربها وسيدها(١) .

وذكر الخطابي (٢) أنَّه استدلَّ بذلك من يقول: إنَّ أمَّ الولدِ إنَّما تعتق على ولدها من نصيبه من ميراث والده ، وإنَّها تنتقل إلى أولادها بالميراث ، فتعتق عليهم ، وإنَّها قبل موت سيدها تُباع ، قال: وفي هذا الاستدلال نظر.

قلت: قد استدل به بعضُهم على عكس ذلك ، وعلى أنّ أمَّ الولد لا تُباع ، وأنّها تعتق بموت سيِّدها بكل حال ؛ لأنَّه جعل ولد الأمّة ربها ، فكأن ولدها هو الذي أعتقها فصار عتقها منسوباً إليه ؛ لأنّه سببُ عتقها (٣) ، فصار كأنّه مولاها (٤) . وهذا كما روي عنِ النّبيّ في أنّه قال في أمِّ ولده ماريّة لمّا ولدت إبراهيم عليه السلام : «أعتقها ولدُها » [أخرجه : ابن سعد في «الطبقات» ١٠٨/١ ، وابن ماجه (٢٥١٦) ، والدارقطني ولدُها » [19/٢ ، والبيهقي ١٩/٢ من حديث عبد الله بن عباس ، به . وإسناده ضعيف لضعف الحسين بن عبد الله بن عبيد الله بن عباس . ] .

وقد استدلّ بهذا الإمام أحمد ، فإنَّه قال في رواية محمد بن الحكم عنه : تلد الأمةُ ربتها : تكثُر أمَّهات الأولاد ، يقول : إذا ولدت ، فقد عتقت لولدها ، وقال : فيه حجة أنَّ أمهات الأولاد لا يُبَعْنَ (٥٠) .

وقد فسر قوله: « تلدَ الأمةُ ربَّتها » بأنَّه يكثرُ جلبُ الرَّقيق ، حتّى تجلب البنت ، فتعتق ، ثم تُجْلَبُ الأم فتشتريها البنت وتستخدمها جاهلةً بأنَّها أمها ، وقد وقع هذا في الإسلام (٢٠) .

وقيل : معناه أنَّ الإماء يَلِدنَ الملوكَ ، وقال وكيع (٧٠ : معناه تلدُ العجمُ العربَ ، والعرب ملوك العجم وأربابٌ لهم [ أخرجه : ابن ماجه عقب ( ٦٣ ) . ] .

<sup>(</sup>۱) انظر : شرح السنة للبغوي ۱/۱۱ ، وشرح النووي لصحيح مسلم ۱٤٧/۱ ، وقد تقدم التعليق على ذلك أول الحديث .

<sup>(</sup>٢) في « معالم السنن » ٦٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) من قوله : « ربها فكأن ولدها . . . » ، إلى هنا لم يرد في (0) .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٧٧١، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٥/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٥) انظر : المغني ٤٩٢/١٢ .

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٧/١.

<sup>(</sup>٧) لم ترد في (ص).

و العلامة الثانية : « أَنْ ترى الحُفاة الغُراة العالة » $^{(1)}$  .

والمراد بالعالة: الفُقراء (٢) ، كقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَنَّ ﴾ [الضحى: ٨].

وقوله: « رعاء الشاء يتطاولون في البُنيان ». هكذا في حديث عمر (٣) ، والمراد أنَّ أسافلَ الناس يصيرون رؤساءهم ، وتكثر أموالهم حتَّى يتباهون بطول البنيان وزخرفته وإتقانه (٤) .

وفي حديث أبي هريرة ذَكَرَ ثلاثَ علامات : منها : أنْ تكون الحُفاة العراة رؤوسَ الناس ، ومنها : أنْ يتطاول رِعاءُ البَهم في البنيان (٥٠٠ .

وروى هذا الحديث عبدُ الله بن عطاء ، عن عبد الله بن بُريدة ، فقال فيه : « وأنْ تَرى الصُّمَّ البُكْم العُمي (٢) الحفاة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان ملوك الناس » ، قال : فقام الرَّجُلُ ، فانطلق ، فقلنا : يا رسولَ الله ، مَنْ هؤلاء الذين نعتَّ ؟ قال : « هم العُريب » [ أخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٣٦٧ ) وعنده كلمة « العَرب » بدل « العُريب » . ] . وكذا روى هذه اللفظة الأخيرة عليُّ بنُ زيد ، عن يحيى بن يعمر ، عن ابن عمر (٧) .

وأمَّا الألفاظ الأوَلُ ، فهي في الصحيح من حديث أبي هريرة بمعناها (١) .

وقوله: « الصمّ البكم العمي » إشارة إلى جهلهم وعدم علمهم وفهمهم.

وفي هذا المعنى أحاديث متعددة ، فخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٥/ ٣٨٩ .

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٤٨/١.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٦) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٧) رواية علي بن زيد بن جدعان عند الإمام أحمد في « المسند » ٢/١٠٧ ، وعند المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (٣٧١) ، وليس فيها هذه اللفظة .

<sup>(</sup>٨) تقدم تخريجه .

وأخرجه: البيهقي في « دلائل النبوة » ٣٩٢/٦ ، والبغوي ( ٤١٥٤ ) من حديث حذيفة بن اليمان ، به . ] والترمذي (١٥٤) من حديث حذيفة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال: « لا تقومُ السَّاعة حتّى يكونَ أسعدُ النَّاسِ بالدُّنيا لكع بن لكع » .

وفي « صحيح ابن حبان » (٢) عن أنس ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « لا تنقضي الدنيا حتّى تكونَ عندَ لكع بنِ لكع » .

وخرّج الطبراني (٣) من حديث أبي ذرّ ، عنِ النّبيّ ﷺ ، قال : « لا تقومُ الساعةُ حتى يغلبَ على الدُّنيا لكعُ بنُ لكع » .

وخرّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٢٠ / . وأخرجه : أبو يعلى ( ٣٧١٥ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٤٦٥ ) و ( ٤٦٦ ) من حديث أنس بن مالك به ، وهو حديث حسن من أجل محمد بن إسحاق . ] والطبراني (١٤) من حديث أنس ، عنِ النّبيّ هي ، قال : « بين يدي الساعة سِنُونَ خدّاعة ، يُتّهم فيها الأمين ، ويُؤْتَمن فيها المتّهم ، وينطق فيها الرويبضة » . قالوا : وما الرويبضة ؟ قال : « السّفيه ينطق في أمر العامّة » . وفي رواية الإمام رواية : « الفاسق يتكلّم في أمر العامة » [ أخرجه : أحمد ٢٢٠٠ ] . وفي رواية الإمام أحمد (٥٠) : « إنّ بين يدي الدجال سنين خداعة ، يُصدّق فيها الكاذب ، ويكذّب فيها الصادق ، ويخوّن فيها الأمين ويؤتمن فيها الخائن » ، وذكر باقيه .

ومضمونُ ما ذكر من أشراطِ الساعة في هذا الحديث يَرجِعُ إلى أنَّ الأَمور تُوسَّدُ إلى غير أهله غير أهله غير أهله النَّبيُّ عَلَى النَّبيُّ الله عن الساعة : « إذا وُسِّدَ الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة (٦) » [ أخرجه : أحمد ٣٦١/٢ ، والبخاري ٢٣/١ (٥٩) و٨/١٢٩ ) ، والبيهقي ١١٨/١٠ ، والبغوي ( ٢٣٢ ) من حديث أبي هريرة ، به . والروايات

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكبير » (٢٢٠٩) ، وقال الترمذي : « هذا حديث حسن » .

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۷۲۱) ، وهو حدیث صحیح .

 <sup>(</sup>٣) في « الأوسط » (٣٠٩٨) ، والطبعة العلمية (٣٠٧٦) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة .

<sup>(</sup>٤) في «الأوسط» (٣٢٧٠).

<sup>(</sup>۵) فی مسنده ۳/۲۲۰.

<sup>(</sup>٦) في (ص): « فانتظروها » .

مطولة ومختصرة . ] ، فإنّه إذا صار الحفاة العراة رعاء الشاء \_ وهم أهل الجهل والجفاء \_ رؤوس الناس ، وأصحاب الثروة والأموال ، حتّى يتطاولوا في البنيان ، فإنّه يفسد بذلك نظام الدين والدنيا ، فإنّه إذا رَأَسَ الناس مَنْ كانَ فقيراً عائلاً ، فصار ملكاً على الناس ، سواء كان مُلكه عاماً أو خاصاً في بعض الأشياء ، فإنّه لا يكاد يعطي الناس حقوقهم ، بل يستأثر عليهم بما استولى عليهم من المال ، فقد قال بعض السّلف : لأنْ تمدَّ يدك إلى فم التّنين ، فيقضمها ، خيرٌ لك من أنْ تمدَّها إلى يد غنيٍّ قد عالج الفقر وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٧/ ٢٢-٣٢ من قول سفيان الثوري . ] . وإذا كان مع هذا جاهلاً جافياً ، فسد بذلك الدين ؛ لأنَّه لا يكون له همة في إصلاح دين الناس ولا تعليمهم ، بل همته في جباية المال واكتنازه ، ولا يُبالي بما فسد من دين (١) الناس ، ولا بمن ضاعً من أهل حاجاتهم .

وفي حديث آخر: « لا تقوم الساعة حتى يسود كُلُّ (٢) قبيلة منافقوها » [ أخرجه: البزار ( ٣٤١٦ ) ( كشف الأستار ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٩٧٧١ ) و ( ١٠٥٥٦ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٣/ ٢٢١ من حديث عبد الله بن مسعود ، به ، الروايات مطولة ومختصرة ، وهو حديث ضعيف . وأخرجه: الطبراني في « الأوسط » ( ٧٧١٥ ) من حديث أبي بكرة ، به . ] .

وإذا صار ملوكُ الناس ورؤوسُهم على هذه الحال ، انعكست سائرُ الأحوال ، فصدِّق الكاذبُ ، وكُذِّبَ الصادقُ ، واؤتُمِنَ الخائنُ ، وخوِّنَ الأمينُ ، وتكلَّمَ الجاهلُ ، وسكتَ العالم ، أو عُدِمَ بالكلية ، كما صحَّ عن النَّبيِّ ﷺ أنه قال : "إنّ من أشراط الساعة أن يُرفَعَ العلمُ ، ويظهر الجهلُ » [ أخرجه : معمر في "جامعه » (٢٠٨٠١) ، والطيالسي (١٩٨٤) ، وأحمد ٩/٨٥ و١٥١ و١٧٦ و٢٠٢ و٢١٣ و٢٧٣ و٢٨٩ ، وعبد بن حميد (١١٩٢) ، والبخاري (٢٠١١ (٨٠) و(٨١) و٨/١٠ (٨٠٥) وفي "خلق أفعال العباد » ، له (٣٤) ، ومسلم ٨/٨٥ (٢٢٧١) (٨) و(٩) ، وابن ماجه (٤٠٤٥) والترمذي (٢٠٠٥) ، والنسائي في "الكبرى » (٥٩٠٥) و (٢٩٠٥) من حديث أنس بن مالك ، به . ] وأخبر : "أنّه يقبضُ العلمُ بقبض العلماء ، حتى إذا لم يبق عالم ، اتخذ الناس رؤوساً جهالاً ،

<sup>(</sup>۱) في (ص): «بذلك الدين».

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

فَسُتِلُوا فَأَفَتُوا بغير علم ، فضلوا وأضلوا » [ أخرجه : أحمد ٢/١٦٢ و ١٩٠ و ٢٠٣ ، والدارمي ( ٢٤٥ ) ، والبخاري ( ٣٠٠ ) ( ٢٠٠ ) و ٢/ ١٢٣ ( ٢٠٠ ) و ٢/ ٢٥٧ ) و في « خلق أفعال العباد » ، له ( ٤٧ ) ، ومسلم ٨/ ٢٠ ( ٣٦٧٣ ) ( ١٣ ) ، وابن ماجه ( ٢٥ ) ، والترمذي ( ٢٦٥٢ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٩٠٠٧ ) و ( ٩٠٠٨ ) ، وابن حبان ( ٤٧١١ ) و ( ٢٧١٣ ) ، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، به . ] . وقال الشَّعبي : لا تقومُ السَّاعة حتى يصيرَ العلمُ جهلاً ، والجهلُ علماً .

وهذا كله من انقلاب الحقائق في آخر (١) الزمان وانعكاس الأمور . وفي «صحيح الحاكم »(٢) عن عبد الله بن عمرو مرفوعاً : « إن من أشراط الساعة أن يُوضع الأخيارُ ، ويُرفع الأشرارُ » .

وفي قوله: «يتطاولون في البنيان » دليلٌ على ذمِّ التباهي والتفاخر ، خصوصاً بالتطاول في البنيان ، ولم يكن إطالة (٢) البناء معروفاً (٤) في زمن النَّبيّ في وأصحابه ، بل كان بنيانهم قصيراً بقدر الحاجة (٥) ، وروى أبو الزناد ، عن الأعرج ، عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله في : « لاتقومُ الساعةُ ، حتَّى يتطاول الناسُ في البنيان » . خرَّجه البخاري [ في «صحيحه » ٩/٧٤ ( ٧١٢١ ) وفي « الأدب المفرد » ، له ( ٤٤٩ ) ] .

وخرَّج أبو داود [ في « سننه » ( ٥٢٣٧ ) . وأخرجه : أبو يعلى ( ٤٣٤٧ ) والبيهقي في « شُعب الإيمان » ( ١٠٧٠٥ ) من حديث أنس ن مالك ، به . وإسناده لا بأس به . ] من حديث أنس : أنَّ النَّبيَّ عَلَى خرج فرأى (٢٦ قُبَّةً مشرفة ، فقال : « ما هذه ؟ » قالوا : هذه لفلان ، رجل من الأنصار ، فجاء صاحبُها ، فسلم على رسول الله على ، فأعرض عنه ، فعلَ ذلك

<sup>(</sup>۱) في (ص): «ذلك».

<sup>(</sup>٢) أي : المستدرك ٤/٤٥٥ ، وصححه .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) في (ص) : « مرفوعاً » .

<sup>(</sup>٥) انظر: فتح الباري ١٣٠/١٣٠.

<sup>(</sup>٦) في (ص) : « أنَّه رأى » .

مراراً ، فهدمها الرَّجُلُ . وخرَّجه الطبراني [ في « الأوسط » (٣١٠٣) ، وأخرجه ابن ماجه ( ٤١٦١ ) بلفظ أطول ، وإسناده ضعيف . ] من وجه آخر عن أنس أيضاً ، وعنده ، فقال النَّبيُّ : « كلُّ بناءٍ \_ وأشار بيده هكذا على رأسه \_ أكثر مِنْ هذا ، فهو وبالٌ على صاحبه » (١) .

وقال حريثُ بن السائب ، عن الحسن : كنتُ أدخلُ بيوتَ أزواجِ النَّبِيِّ في خلافة عثمان رضي الله عنه فأتناولُ سقفَها بيدي [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » (٤٥٠ ) ، وابن أبي الدنيا في « قصر الأمل » (٢٤٥ ) ] .

ورُويَ عن عمرَ أنَّه كتب : لا تُطيلوا بناءكم ، فإنَّه شرُّ أيامكم [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ٤٥٢ ) . ] .

وقال يزيدُ بن أبي زياد: قال حذيفة لسلمان: ألا نبني لك مسكناً يا أبا عبد الله ؟ قال : لِمَ ، لتجعلني ملكاً ، قال : لا ، ولكن نبني لك بيتاً من قصب ونسقفه بالبواري ، إذا قمت كاد أنْ يصيب رأسك ، وإذا نمت كاد أنْ يمس طرفيك ، قال : كأنّك كنت في نفسي [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « قصر الأمل » ( ٣٠٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٠٢/١ . ] .

وعن عمّار بن أبي عمّار ، قال : إذا رفع الرجل بناءه فوق سبعة أذرع ، نودي يا أفسق الفاسقين ، إلى أين [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « قصر الأمل » ( ٢٥٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٧٥ ] ؟

خرَّجه كلّه (٢) ابنُ أبي الدنيا .

وقال يعقوب بنُ شيبة في « مسنده »: بلغني عن ابن عائشة ، حدثنا ابن أبي شُميلة ، قال : نزل المسلمون حول المسجد ، يعني : بالبصرة في أخبية الشَّعر ، ففشا فيهم السَّرَقُ ، فكتبوا إلى عمر ، فأذن لهم في البراع ، فبنوا بالقصب ، ففشا فيهمُ الحريقُ ، فكتبوا إلى عمر ، فأذن لهم في المدر ، ونهى أنْ يرفعَ الرجل سمكه أكثر من سبعة

<sup>(</sup>۱) عبارة : « على صاحبه » سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

أذرع ، وقال : إذا بنيتُم منه بيوتكم ، فابنوا منه المسجد . قال ابن عائشة : وكان عتبة بن غزوان بنى مسجد البصرة بالقصب ، قال : من صلى فيه وهو من قصب أفضل ممن صلى فيه وهو من لبن خير (١) ممن صلى فيه وهو من أبر .

و خرّج ابن ماجه [ في « سننه » ( ٧٣٩ ) .

وأخرجه: أحمد ١٤٣/٣ و١٤٥ و١٥٦ و٢٣٠ و٢٨٣ ، والدارمي (١٤١٥) ، وأبو داود (٤٤٩) ، وأبو داود (٤٤٩) ، وابن (٢٧٩٨) ، وابن ٣٢/٩) ، وابن خزيمة (٢٧٩٨) و(٢٧٩٨) ، وابن حبان (١٦١٤) من حديث أنس بن مالك ، به . وهو حديث صحيح ] من حديث أنس ، عنِ النّبيِّ ، قال : « لا تقومُ الساعةُ حتّى يتباهى الناسُ في المساجد » .

ومن حدیث ابن عباس ، عنِ النَّبِيِّ ﴾ قال : « أراكم ستُشرِّفون مساجدكم بَعْدي كما شرَّفتِ اليهودُ كنائسها ، وكما شرَّفت النَّصارى بِيَعَها (٢) » [ أخرجه : ابن ماجه (٧٤٠ ) ، وابن حبان (١٦١٥ ) ، والبيهقي ٢/ ٤٣٩ ـ ٤٣٩ ، والبغوي (٤٦٣ ) ، وإسناده ضعيف. ].

وروى ابن أبي الدُّنيا<sup>(٣)</sup> بإسناده عن إسماعيل بن مسلم ، عن الحسن رضي الله عنه ، قال : « ابنوه عريشاً كعريش موسى » . عنه ، قال : لما بنى رسول الله على المسجد ، قال : إذا رفع يَده بلغ العريش ، يعني : السقف .

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) حديث ابن عباس متقدم على حديث أنس في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في «قصر الأمل » (٢٨٦) ، ومن طريقه البيهقي في « دلائل النبوة » ٢/ ١٤٥ - ٥٤٢ ، وهو مع إرساله ضعيف ، فراويه عن الحسن البصري إسماعيل بن مسلم المكي ضعيف الحديث ، وانظر : البداية والنهاية لابن كثير ٤/ ٥٣٢ .

## الحديث الثالث

عن عبدِ الله بنِ عُمَرَ بن الخطاب رضي الله عنهُما ، قال : سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ ، يقولُ : « بُني الإسلامُ على خَمْسٍ : شَهادةِ أَنْ لا إلهَ إلا الله ، وأَنَّ مُحمَّداً عَبْدُه وَرَسُولُهُ ، وإقامِ الصلاةِ ، وإيتاءِ الزَّكاةِ ، وحَجِّ البيتِ ، وصَومِ رمضانَ » . رَواه البُخاري ومُسلمٌ . هذا الحديثُ خرَّجاه في « الصحيحين » [ «صحيح البخاري » ١/٩ ( ٨ ) ، و«صحيح مسلم » ١/٣٤ ( ١٦ ) ( ٢٢ ) .

وقد روي هذا الحديث من رواية جريرِ بنِ عبدِ الله البجلي ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، وخرَّج حديثَه (٢) الإمام أحمدُ [ في « مسنده » ٣٦٣/٤ و٣٦٣ .

وأخرجه: المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٩٤) و(٤٢٠) و(٤٢١) و(٤٢١) و(٤٢١) و وأبو يعلى (٢٥٠٧) و(٧٥٠٧) ، والطبراني في « الكبير » (٢٣٦٣) و(٢٣٦٤) وفي « الصغير » ، له (٧٨٢) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٩/ ٢٥١ من طريق الشعبي ، عن جرير ، به . ] .

<sup>(</sup>١) عبارة : « عن ابن عمر » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « وخرجه » بإسقاط كلمة « حديثه » .

وقد سبق في الحديث الذي قبله ذكر الإسلام.

والمرادُ من هذا الحديث أنَّ الإسلام مبنيُّ على هذه الخمس ، فهي كالأركان والدعائم لبنيانه ، وقد خرَّجه محمدُ بنُ نصر المروزي في «كتاب الصلاة »(١) ، ولفظه : « بُني الإسلام على خمسِ دعائم » فذكره .

والمقصودُ تمثيلُ الإسلام ببنيانه ودعائم البنيان هذه الخمس ، فلا يثبت البنيانُ وهو بدونها ، وبقيةُ خصالِ الإسلام كتتمة البنيان ، فإذا فقد منها شيء ، نقص البنيانُ وهو قائم لا ينتقض بنقص ذلك ، بخلاف نقضِ هذه الدعائم الخمس ؛ فإنَّ الإسلام يزولُ بفقدها جميعِها بغير إشكالٍ ، وكذلك يزولُ بفقدِ الشهادتين ، والمراد بالشهادتين (٢) الإيمان بالله ورسوله . وقد جاء في رواية ذكرها البخاري تعليقاً : « بني الإسلام على خمس : إيمان بالله ورسوله » ، وذكر بقية الحديث (٣) . وفي رواية لمسلم (٤) : « على خمس : على أن يُوحَد الله » وفي رواية لهُ (٥) : « على أنْ يُعبَد الله ويُكفَرَ بما دونه » .

وبهذا يُعلم أنَّ الإيمان بالله ِورسوله داخل في ضمن الإسلام كما سبق تقريره في الحديث الماضي .

وأما إقام الصَّلاة ، فقد وردت أحاديثُ متعددةٌ تدلُّ على أنَّ من تركها ، فقد خرج من الإسلام ، ففي « صحيح مسلم » [ ١/ ٦٦ ( ٨٢ ) ( ١٣٤ ) .

وأخرجه: ابن أبي شيبة (٣٠٣٩٤)، وعبد بن حميد (١٠٢٢) و(١٠٤٣)، والدارمي (١٠٢٦)، والدارمي (١٢٣٦)، وأبو داود (٢٦١٨)، وابن ماجه (١٠٧٨)، والترمذي (٢٦١٨) و(٢٦١٩) و(٢٦١٩) و(٢٦١٨) و(٢٦١٨) و(٨٨٨) و(٨٨٨) و(٨٨٨) و(٨٨٨) و(٢١٠٢) و(٢١٨١) و(٢١٠٨) و(٢١٠٢)، وأبو يعلم علم (٢١٩٨) و(٢١٠٢) و(٢١٠٢) و(٢١٩٨) و(٢١٠٢) و(٢١٩٨) من طرق

<sup>(</sup>١) حديث (٤١٣).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « والمراد بالشهادتين » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) في « صحيحه » ٦/ ٣٢ (٤٥١٤) .

<sup>(</sup>٤) في « صحيحه » ١/ ٣٤ (١٦) (١٩) .

<sup>(</sup>۵) في « صحيحه » ۱/ ۲۲ (۱٦) (۲۰) .

عن جابر ، به . ] . عن جابر ، عن النّبيّ على ، قال : « بَيْنَ الرجل وبَينَ الشّركِ والكفرِ تركُ الصَّلاة » ، ورُوي مثلُه من حديث بُريدة [ أخرجه : أحمد ٥/ ٣٤٦ و ٣٥٥ ، وابن ماجه ( ١٠٧٩ ) ، والترمذي ( ٢٦٢١ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٩٨٤ ) و( ٥٩٨ ) و ( ١٩٠٨ ) ، والنسائي ١/ ٢٣١ وفي « الكبرى » ، له ( ٣٢٩ ) ، وابن حبان ( ١٤٥٤ ) ، والدارقطني ٢/ ٥٠ ، والحاكم ١/ ٦ و٧ ، والبيهقي ٣/ ٣٦٦ . ] وثوبان [ أخرجه : اللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ١٥٢١ ) . ] وأنس [ أخرجه : ابن ماجه ( ١٠٨٠ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٨٩٧ ) ، و( ٨٩٨ ) و ( ٨٩٨ ) و ( ٩٠٠ ) ، وأبو يعلى ( ٤١٠٠ ) . ] وغيرهم .

وخرَّج محمد بنُ نصر المروزيُّ [ في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٩٢٠ ) .

وأخرجه: اللالكائي في «أصول الاعتقاد» (١٥٢٢) من طريق سلمة بن شريح، عن عبادة بن الصامت، به، وإسناده ضعيف. ] من حديث عُبادة بن الصامت، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، قال: « لا تتركِ الصَّلاةَ متعمداً، فمن تركها متعمداً، فقد خرج من الملة ».

وفي حديث معاذ ، عنِ النّبيِّ عَلَيْ : « رأسُ الأمر الإسلام ، وعمودُه الصّلاةُ الخرجه : معمر في « جامعه » (٢٠٣٠٣) ، وأحمد ٥/ ٢٣١ و ٢٣١ ، وعبد بن حميد (١١٢) ، والترمذي (٢٦١٦) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (١٩٥ ) و (١٩٦ ) و (١٩٧ ) و (١٩٨ ) و والنسائي في « الكبرى » (١٩٣ ) و في « التفسير » ، له (١٩٤ ) ، والطبري في « تفسيره » والطبراني في « الكبير » ٢٠/ (٢٦٦ ) ، والحاكم ٢/ ٢١٦ ــ ٢١٣ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣٣٥٠) ، والبغوي (١١ ) وفي « التفسير » ، له (١٦٦١ ) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » وسند الترمذي منقطع ، ولعله قال ذلك لما للحديث من طرق وشواهد . ] فجعل الصلاة كعمود الفسطاط الذي لا يقوم الفسطاط ولا يثبتُ إلا به ، ولو سقط العمودُ ، لسقط الفسطاط ، ولم يثبت بدونه .

وقال عمر: لا حظَّ في الإسلام لمن تركَ الصلاة [ أخرجه: ابن سعد في « الطبقات » ٣/ ١٨٨ ، وابن أبي شيبة ( ٣٧٠٧٤ ) ، وأحمد في « مسائله » برواية ابنه عبد الله ( ٥٥ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٩٢٣ ) \_ ( ٩٢٩ ) ، والآجري في « الشريعة » : ١٣٤ ، والدارقطني ٢/٢٥ ، واللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ١٥٢٨ ) و ( ١٥٢٩ ) . ] ، وقال سعد وعليُّ بنُ أبي طالب [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٧٦٤٠ ) وفي « الإيمان » ، له ( ١٢٦ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٩٣٣ ) ، والآجري في « الشريعة » : ١٣٥ من طرق عن علي ، به . ] : من تركها فقد كفر .

وقال عبد الله بنُ شقيق : كان أصحابُ رسول الله ﷺ لا يَرَونَ من الأعمال شيئاً تركه كفر غير الصلاة [أخرجه : الترمذي (٢٦٢٢) ، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» .

وأخرجه الحاكم ٧/١ من طريق الجريري ، عن عبد الله ، عن أبي هريرة ، به . ] وقال أيوب السَّختياني : تركُ الصَّلاةِ كفرٌ ، لا يُختَلَفُ فيه .

وذهب إلى هذا القول جماعةٌ من السَّلف والخلف ، وهو قولُ ابنِ المبارك وأحمد وإسحاق ، وحكى إسحاق عليه إجماع أهل العلم ، وقال محمد بن نصر المروزي : هو قولُ جمهور أهل الحديث (١٠) .

وذهبَ طائفةٌ منهم إلى أنَّ منْ تركَ شيئاً من أركان الإسلام الخمسة عمداً أنَّه كافر بذلك ، ورُوي ذلك (٢) عن سعيد بن جبير ونافع والحكم ، وهو رواية عن أحمد اختارها طائفةٌ من أصحابه وهو قول ابنِ حبيبٍ من المالكية .

وخرَّج الدَّارقطني [ في « سننه » ٢/ ٢٨١ ، والطبري في « تفسيره » ( ٩٩٧٩ ) ، وطبعة التركي المجرح ، والسناده ضعيف فإنّ مداره على إبراهيم بن مسلم الهجري ، وهو ضعيف . انظر : الجرح والتعديل ٢/ ٧٧ ( ٤١٧ ) .

وأخرجه: إسحاق بن راهويه ( ٦٠ ) ، وأحمد ٥٠٨/٢ ، ومسلم ١٠٢/٤ ( ١٣٣٧ ) ( ٤١٢ ) ، والنسائي ٥/١١٠ وفي « الكبرى » ، له ( ٣٥٩٨ ) ، وابن خزيمة ( ٢٥٠٨ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ١٤٧٢ ) و( ١٤٧٣ ) ، وابن حبان ( ٣٧٠٤ ) و( ٣٧٠٥ ) ، والبيهقي ١٢٦/٣ من طرق عن أبي هريرة ، به لكن بدون لفظ : « ولو تركتموه لكفرتم » . ] وغيرُه من حديثِ أبي هريرة قال : قيل : يا رسول الله الحج في كلِّ عام ؟ قال : « لو قلتُ : نعم ، لوجب عليكم ، ولو وجب عليكم ، ما أطقتُموه ، ولو تركتموه لكفرتُم » .

وخرَّج اللالكائي [ في « أصول الاعتقاد » ( ١٥٧٦ ) .

<sup>(</sup>١) في (ص) : « جمهور العلماء وأهل الحديث » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

وأخرجه: أبو يعلى (٢٣٤٩) من طريق أبي الجوزاء، عن ابن عباس، به، والحديث ضعيف لضعف مؤمل بن إسماعيل فقد دفن كتبه ثم حدّث بعد فدخل الوهم في حديثه. ] من طريق مؤمّل، قال: حدثنا حمادُ بنُ زيد، عن عمرو بن مالك النُّكري، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس، ولا أحسبه إلا رفعه قال «عُرا الإسلام وقواعدُ الدِّين ثلاثةٌ ، عليهن أسس الإسلامُ: شهادةُ أنْ لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسولُ الله إنه والصَّلاةُ، وصومُ رمضانَ. من ترك منهنَّ واحدةً ، فهو بها كافرٌ ، حلالُ الدَّم ، وتجدُه كثير المال لم يحجَّ ، فلا يزالُ بذلك كافراً ، ولا يحلُّ دمه ، وتجده كثيرَ المال فلا يزكِّي ، فلا يزالُ بذلك كافراً ، ولا يحلُّ دمه ، وتجده كثيرَ المال فلا يزكِّي ، فلا يزالُ بذلك كافراً ولا يحلُّ دمه ، عن حماد بنِ زيد موقوفاً مختصراً ، ورواه سعيدُ بنُ زيد أخو حماد ، عن عمرو بنِ مالك ، بهذا الإسناد مرفوعاً ، وقال : «من ترك منهنَّ واحدةً ، فهو بالله كافرٌ ، ولا يُقبَلُ منه صرفٌ ولا عدلٌ ، وقد حلَّ دمُه ومالُه » ولم يذكر ما بعده .

وقد رُويَ عن عمر ضربُ الجزية على من لم يحجَّ ، وقال : ليسوا بمسلمين (٢) . وعن ابن مسعود : أنَّ تارك الزَّكاة (٣) ليس بمسلم (١٤) ، وعن أحمد برواية : أنَّ ترك الصلاة والزكاة خاصَّةً كفرٌ دونَ الصيام والحج .

وقال ابن عيينة: المرجئة سموا ترك الفرائض ذنباً بمنزلة ركوب المحارم، وليس سواء؛ لأنَّ ركوب المحارم متعمداً من غير استحلالٍ معصيةٌ، وتركَ الفرائض من غير جهلٍ ولا عذرٍ هو كفر. وبيان ذلك في أمر إبليس وعلماء اليهودِ الذين أقرُّوا ببعث (٥) النَّبيِّ عَلَيْ بلسانهم، ولم يعملوا بشرائعه [ أخرجه: عبد الله بن أحمد في « السنة » ( ٧٤٥ ) ].

وقد استدلَّ أحمد وإسحاق على كفرِ تاركِ الصَّلاةِ بكفر إبليسَ بترك السجودِ لَادمَ ، وتركُ السُّجود لله أعظم<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) عبارة : « وأن محمداً رسول الله » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « الصلاة » .

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه .

<sup>(</sup>٥) في (ج) : « بنعت » .

<sup>(</sup>٦) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ١٤٤\_ ١٤٥ .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١/ ٦١ ( ٨١ ) ( ١٣٣ ) .

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٩٨١ ) ، وأحمد ٤٤٣/٢ ، وابن ماجه ( ١٠٥٢ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٣١٦ ) ، وأبو عوانة ٢/٤٢٢ و ٢٢٥ ، واللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ١٥٢٧ ) ، وأبو نعيم في « المستخرج » ( ٢٤٤ ) وفي « الحلية » ، له ٥/ ٢٠ من طرق عن أبي هريرة ، به . ] . عن أبي هريرة ، عنِ النّبيّ عني ، قال : « إذا قرأ ابنُ آدم السَّجدة فسجد ، اعتزل الشيطان (١٠) يبكي ويقول : يا ويلي أمِرَ ابنُ آدمَ بالسُّجود ، فسجد ، فله الجنة ، وأمرت بالسجود فأبيت ، فلي النار » .

واعلم أنَّ هذه الدعائم الخمسَ بعضُها مرتبطٌ ببعض ، وقد روي أنَّه لا يُقبل بعضُها بدون بعض كما في « مسند الإمام أحمد » (٢) عن زياد بن نُعيم الحضرمي ، قال : قال رسول الله ﷺ : « أربعٌ فرضهن الله في الإسلام ، فمن أتى بثلاثٍ لم يُغنين عنه شيئاً حتى يأتي بهن جميعاً : الصَّلاةُ ، والزكاةُ ، وصومُ رمضان ، وحَجُّ البيتِ » وهذا مرسل ، وقد روي عن زياد ، عن عُمارة بن حزم ، عنِ النَّبيِّ ﷺ [ أخرجه أحمد كما في «جامع المسانيد » ١٦٦٩ ( ٣٨٣ ) . وأورده الحافظ ابن حجر في « أطراف المسند » ٢٥٦٨ ( ٢٣٩٨ ) في مسند زياد بن نعيم ثم قال : « هكذا وقع في بعض النسخ ، وعليه مشى ابن عساكر ، ووقع في بعضها : عن زياد بن نعيم ، عن عمارة بن حزم ، به » ، وأورده الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢/٧٤ في بعضها : عن زياد بن نعيم ، عن عمارة بن حزم ، به » ، وأورده الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢/٧٤ في بعضها : عن زياد بن نعيم ، عن عمارة بن حزم ، به » ، وأورده الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢/٧٤ وعزاه لأحمد والطبراني في « الكبير » ، وقال الهيثمي : « وفي إسناده ابن لهيعة » . ] .

ورُوي عن عثمان بن عطاء الخراساني ، عن أبيه ، عن ابن عمر ، قال : قال رسول الله على : « الدِّين خمسٌ لا يقبلُ الله (٣) منهن شيئاً دون شيء : شهادةُ أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً عبدُهُ ورسوله ، وإيمانٌ بالله وملائكته وكتبه ورُسُلِه ، وبالجنَّة والنارِ ، والحياةِ بعدَ الموتِ هذه واحدة ، والصلواتُ الخمسُ عمود الدين لا يقبلُ الله الإيمان إلا بالصلاة ، والزكاةُ طهور من الذنوب ، ولا يقبلُ الله الإيمان ولا الصلاة إلا

<sup>(</sup>١) في (ص): «قام إبليس » بدل: « فسجد ، اعتزل الشيطان » .

 <sup>(</sup>٢) المسند ٤/ ٢٠٠ وهو مع إرساله فيه ابن لهيعة وهو ضعيف .

وأورده المنذر في « الترغيب والترهيب » (٨١٠) وعزاه لأحمد ، وقال عقبة : « وهو مرسل » .

<sup>(</sup>٣) لفظ الجلالة لم يرد في(ص).

بالزكاة ، فمن فعل هؤلاء (١) ، ثم جاء رمضان فتركَ صيامَه متعمداً ، لم يقبل الله منه الإيمانَ ولا الصلاةَ ، ولا الزكاة (٢) ، فمن فعل هؤلاء الأربع ، ثُمَّ تيسَّر له الحجّ ، فلم يحجّ ، ولم يُوص بحجة ، ولم يحجَّ عنه بعض أهله ، لم يقبل الله منه الأربع التي قبلها » ذكره ابن أبي حاتم [ في « العلل » ٢٩٣/١ ( ٨٧٩ ) و٢/ ١٥٦ ( ١٩٦٢ ) .

وأخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٢٠١-٢٠٢ من طريق عثمان بن عطاء ، عن أبيه ، عن ابن عمر به . وقال عقبة : « غريب من حديث ابن عمر ، بهذا اللفظ » . ] ، وقال : سألت أبي عنه فقال : هذا حديث منكر يُحتمل أنَّ هذا من كلام عطاء الخراساني .

قلت : الظاهر أنَّه من تفسيرِهِ لحديث ابنِ عمرَ ، وعطاء من جلَّةِ علماءِ الشَّام .

وقال ابنُ مسعود: من لم يزكِّ ، فلا صلاةً له. ونفيُ القبولِ هنا لا يرادُ به نفيُ الصِّحَّةِ ، ولا وجوب الإعادة بتركه ، وإنما يرادُ بذلك انتفاء الرِّضا به ، ومدح عامله ، والثناء بذلك عليه في الملأ الأعلى ، والمباهاة به للملائكة .

فمن قام بهذه الأركان على وجهها ، حصل له القبول بهذا المعنى ، ومن قام (٣) ببعضها دُونَ بعضٍ ، لم يحصل له ذلك ، وإنْ كان لا يُعاقَبُ \_ على ما أتى به منها \_ عقوبةَ تاركه ، بلَ تَبَرأُ به ذمته ، وقد يُثابُ عليه أيضاً .

ومن هنا يُعلَمُ أنَّ ارتكابَ بعضِ المحرماتِ التي ينقص بها الإيمانُ تكونُ مانعةً من قبول بعض الطاعات ، ولو كان من بعض أركان الإسلام بهذا المعنى الذي ذكرناه كما قال النَّبيُ عَلَيْ : « مَنْ شرِبَ الخمرَ لم يقبل الله له صلاة أربعين يوماً » [ أخرجه : الطبالسي (١٩٠١) ، وعبد الرزاق (١٧٠٥٨) و (١٧٠٥٩) وأحمد ٢/ ٣٥ ، والترمذي (١٨٦٢) ، وأبو يعلى (١٩٠٦) ، والطبراني في « الكبير » (١٣٤٤١) و (١٣٤٤٥) و (١٣٤٤٨) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٥٥٨٠) ، والبغوي (٣٠١٦) من طرق عن ابن عمر ، به . قال الترمذي : « هذا حديث حسن » .

وأخرجه : أحمد ٢/١٧٦ ، والبزار ( ٢٤٩٣ ) ، والنسائي ٣١٦/٨ وفي « الكبىرى » ، لـه ( ٥٧٩ ) ، الحاكم ١/٣٠٠ عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، به .

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص): « الأربع » .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « ولا الزكاة » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في (ص) : « أتى » .

وأخرجه: أحمد ٥/ ١٧١ ، والبزار ( ٤٠٧٤ ) من طرق عن أبي ذر ، به . ] ، وقال: « مَنْ أتى عرّافاً فصدَّقه بما يقولُ ، لم تُقبل له صلاة أربعين يوماً » [ أخرجه: أحمد ٢٨/٤ ، ومسلم ٧/ ٣٧ (٢٢٣٠) (١٢٥) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٢٠٦ ـ ٤٠٧ ، والبيهقي ٨/ ١٣٨ من طريق نافع ، عن صفية ، عن بعض أزواج النبي ، به ] ، وقال: « أيما عبد أبقَ من مواليه ، لم تُقبلُ له صلاةٌ » [ أخرجه: مسلم ٢/ ٥٥ ( ٧٠ ) ( ١٢٤ ) ، والنسائي ٧/ ٢٠٢ وفي « الكبرى » ، له (٣٤٩٨) ، وابن خزيمة (١٤٩) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٣٥٧ ) ، وابن حزم في « المحلى » ٤٦ ٤ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥٥٥٨ ) ، والبغوي ( ٢٤٠٩ ) من طريق الشعبي ، عن جرير ، به ] .

وحديثُ ابنِ عمر يستدلُّ به على أنَّ الاسمَ إذا شمل أشياءَ متعدِّدةً ، لم يَلزم زوال الاسم بزوال بعضها ، فيبطل بذلك قولُ من قال : إنَّ الإيمانَ لو دخلت فيه الأعمال ، للزم أنْ يزولَ بزوالِ عمل مما دخل في مسمَّاه ، فإنَّ النَّبِيَّ عَلَى جعل هذه الخمسَ دعائمَ الإسلام ومبانيه ، وفسر بها الإسلام في حديث جبريل (۱) ، وفي حديث طلحة بن عُبيد الله الذي فيه أنَّ أعرابياً سأل النَّبيَّ عَنِ الإسلام ، ففسره له بهذه الخمس أخرجه : مالك في «الموطأ» ( ٤٨٥ ) برواية الليثي ، والشافعي في «الرسالة» ( ٤٤٣ ) وفي «مسنده » ، له ( ١١٦ ) و ( ١١٨ ) بتحقيقي ، وأحمد ١/ ١٦٢ ، والدارمي ( ١٨٥٦ ) ، والبخاري ( ١٨٨ ( ٢٦ ) و ٣٤٠ ) وابر ( ١٨٩١ ) و الرهو داود ( ٣٩١ ) و ( ٢٩٢١ ) ، والبزار ( ٣٣٣ ) ، والنسائي ( ١٨١ ) و الرهود ( ٢٤٠١ ) و النسائي ( ١٨١ ) و الرهود ( ٢٤٠١ ) و النسائي ( ١٨١ ) و الرهود ( ٢٤٠١ ) ، وابن خزيمة ( ٣٠١ ) ، وابن حبان ( ١٧٢٤ ) و ( ٣٢٦٢ ) ، والبيهقي و الرهود ( ٢٤٠١ ) ، وابن خزيمة ( ٢٠١١ ) .

ومع هذا فالمخالفون في الإيمان يقولون: لو زال من الإسلام خَصلةٌ واحدةٌ ، أو أربع خصالٍ سوى الشهادتين ، لم يخرج بذلك من الإسلام . وقد روى بعضهم: أنَّ جبريلَ عليه السلام سأل النَّبيَ عَلَيْهُ عن شرائع الإسلام ، لا عن الإسلام ، وهذه اللفظة لم تصحَّ عندَ أئمَّة الحديث ونُقَّاده ، منهم : أبو زرعة الرازي ، ومسلم بن الحجاج (٢) ، وأبو جعفر العُقيلي وغيرُهم .

<sup>(</sup>١) وحديث جبريل تقدم تخريجه ، وهو الحديث الثاني من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٢) قال مسلم في « التمييز » : ٧٥ : « فأما رواية أبي سنان ، عن علقمة في متن هذا الحديث إذ قال =

وقد ضرب العلماءُ مثل الإيمان بمثل (١) شجرة لها أصلٌ وفروعٌ وشُعَبٌ ، فاسمُ الشَّجرةِ يَشمَلُ ذلك كله ، ولو زال شيء من شُعَبها وفروعها ، لم يزُل عنها اسمُ الشَّجرة ، وإنَّما يُقال : هي شجرة ناقصةٌ ، أو غيرُها أتمُّ منها .

وقد ضربَ الله مثلَ الإيمان بذلك في قوله تعالى : ﴿ ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً كَشَكَمَ وَقَدِ ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً كَشَكَمَ وَطَيِّبَةً أَصُلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ رَبِّهَا ﴾ [إبراهيم : كَشَكَمَ وَطَيِّبَةٍ أَصُلُهَا ثُلَا حِينٍ بِإِذِنِ رَبِّهَا ﴾ [إبراهيم : ٢٥] . والمراد بالكلمة كلمةُ التَّوحيد ، وبأصلها التَّوحيد الثَّابِت في القلوب ، وأكلها : هو (٢) الأعمال الصالحة الناشئة منه (٣) .

وضرب النَّبيُّ عَلَى المؤمن والمسلم بالنَّخلة [ هو حديث ابن عمر قال: قال النبي على الله على النبي الله عنه البوادي ، « إنَّ من الشجر شجرة لا يسقط ورقها وأنَّها مثل المسلم فحدثوني ما هي » فوقع الناس في شجر البوادي ، قال عبد الله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ ووقع في نفسي أنَّها النخلة فاستحييت ، ثم قالوا : حدثنا ما هي يا رسول الله ؟ فقال : هي النخلة ، قال : فذكرت ذلك لعمر ، فقال : لأنْ تكون قلت هي النخلة أحب إليّ من كذا وكذا .

أخرجه الحميدي (٦٧٦) و(٦٧٧) ، وأحمد ٢/١٢ و ٣١ و ١١٥ و ١١٥ و ١٥٩ ، والبخاري ٢/ ٢٣ (٢٦) و ١٠٤/ و ٢/ ٢٢ ) و ٢/ ٢٢ ) و ٢/ ٢٠٩ ) و ١٠٤/ ٥ ) و اللفظ له ، والنسائي في « الكبرى » ( ١١٢٦ ) من طرق عن ابن عمر ، به . والروايات مطولة ومختصرة ] ، ولو زال شيءٌ من فروع النخلة ، أو من ثمرها ، لم يزل بذلك عنها اسمُ النخلة بالكلية ، وإن كانت ناقصةَ الفروع أو الثَّمر .

ولم يذكر الجهاد في حديث ابن عمر هذا ، مع أنَّ الجهادَ أفضلُ الأعمال ، وفي

فيه: إن جبريل عليه السلام قال: جئت أسألك عن شرائع الإسلام فهذه زيادة مختلفة ، ليست من الحروف بسبيل وإنما أدخل هذا الحرف ـ في رواية هذا الحديث ـ شرذمة زيادة في الحرف مثل ضرب النعمان بن ثابت وسعيد بن سنان ومن نحا في الإرجاء نحوهما ، وإنما أرادوا بذلك تصويباً في قوله في الإيمان وتعضيد الإرجاء ذلك ما لم يزد قولهم إلا وهناً وعن الحق إلا بعداً إذ زادوا في رواية الأخبار ما كفى بأهل العلم »

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري ١٣٥/ ١٣٥.

رواية : أنَّ ابنَ عمر قيل له : فالجهاد ؟ قالَ : الجهاد حسن ، ولكن هكذا حدَّثنا رسول الله عَلَيْ . خرَّجه الإمام أحمد (١) .

وفي حديث معاذ بن جبل: « إنَّ رأسَ الأمرِ الإسلامُ ، وعمودُهُ الصَّلاةُ ، وذروةُ سَنامه الجهاد » (٢) وذروةُ سنامه: أعلى شيء فيه ، ولكنَّه ليس من دعائمه وأركانه التي بُني عليها ، وذلك لوجهين:

أحدهما: أنَّ الجهادَ فرضُ كفاية عند جمهورِ العلماء، ليس بفرضِ عينٍ ، بخلاف هذه الأركان (٣٠) .

والثاني: أنَّ الجهاد لا يَستمرُّ فعلُه إلى آخر الدَّهر، بل إذا نزل عيسى عليه السلام، ولم يبق حينئذٍ ملة إلا ملة (٤) الإسلام، فحينئذٍ تضعُ الحربُ أوزارَها، ويُستغنى عن الجهاد، بخلاف هذه الأركان، فإنَّها واجبةٌ على المؤمنين إلى أن يأتيَ أمرُ الله وهم على ذلك، والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في « مسنده » ٢٦/٢ ، وإسناده ضعيف لانقطاعه ولجهالة حال يزيد بن بشر السكسكي .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه قبل صفحات .

<sup>(</sup>٣) قال أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد ومالك وسائر فقهاء الأمصار: « إن الجهاد فرض إلى يوم القيامة ، إلا أنه فرض على الكفاية إذا قام به بعضهم كان الباقون في سعة من تركه » . وقد ذكر أبو عبيد أن سفيان الثوري كان يقول : « ليس بفرض ولكن لا يسع الناس أن يجمعوا على تركه ويجزي فيه بعضهم على بعض » . أحكام القرآن للجصاص ٣/ ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «سوى ملة».

## الحديث الرابع

عَنْ عبدِ اللهِ بنِ مَسعودٍ رضي الله عنه قالَ : حَدَّثنا رسولُ الله على وهُوَ الصَّادِقُ المَصدوقُ : " إِنَّ أَحَدَكُم يُجْمَعُ خلقُهُ في بَطنِ أُمِّهِ أَربعينَ يوماً نطفة (') ، ثمَّ يكونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذلكَ ، ثمَّ يكونُ عَلَقَةً وي بَطنِ أُمَّهِ ألبه الملك ، فينْفُخُ فيه الرُّوحَ ، مِثْلَ ذلكَ ، ثمَّ يكونُ مُضغةً مثلَ ذلكَ ، ثمَّ يُرسلُ الله إليه الملك ، فينفُخُ فيه الرُّوحَ ، ويُؤْمَرُ بأربَعِ كلماتٍ : بِكَنْب رِزقه وعمله وأجَلِه ، وشقيُّ أو سَعيدٌ ، فوالذي لا إله غيره إنَّ أحدكُم ليَعْمَلُ بعملِ أهلِ الجنَّةِ حتَّى ما يكونَ بينةُ وبَينها إلا ذِراعٌ ، فيسبقُ عليهِ الكتابُ فيعمَلُ بعملِ أهلِ النَّارِ فيدخُلها ، وإنَّ أحدكم ليَعمَلُ بعملِ أهلِ النَّارِ حتّى ما يكون بينةُ وبينها إلا ذراعٌ ، فيسبقُ عليه الكِتابُ ، فيعمَلُ بعملِ أهلِ الجنَّةِ فيدخُلُها » ما يكون بينةُ وبينها إلا ذراعٌ ، فيسبقُ عليه الكِتابُ ، فيعمَلُ بعملِ أهلِ الجنَّةِ فيدخُلُها » رَواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ .

هذا الحديث متفق على صحته ، وتلقته الأمة بالقبول ، رواه الأعمش ، عن زيد بن وهب ، عن ابن مسعود ، ومن طريقه خرَّجه الشيخان في « صحيحيهما (٢٠٠٠ ] وهر ١٦٥ ( ١٦٥٤ ) ، (٢٠٥٤ ) ، (٢٠٥٤ ) ، (٢٠٥٤ ) ، (٢٠٥٤ ) ، (٢٠٥٤ ) ، وصحيح مسلم ٨/٤٤ ( ٢٦٤٣ ) (١) .

وأخرجه: معمر في « جامعه » ( ٢٠٠٩٣ ) ، والطيالسي ( ٢٩٨ ) ، والحميدي ( ١٢٦ ) ، وأحمد ١/ ٣٨٢ و ٤١٤ و ٤٣٠ ، وأبو داود ( ٤٧٠٨ ) وابن ماجه ( ٢٧ ) ، والترمذي ( ٢١٣٧ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١١٢٤٦ ) وفي « التفسير » ، له ( ٢٦٦ ) وأبو يعلى ( ١٥٥٠ ) ، وأبو بكر الخلال في « السنة » ( ٨٩٠ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٣٨٦١ ) ـ ( ٣٨٧٠ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ١٩٢٠ ) ، والشاشي ( ٦٨٠ ) ، وابن حبان ( ١١٧٤ ) ، والطبراني في « الصغير » ( ١٩٢١ ) ، وأبو الشيخ في « العظمة » ( ١٠٨٩ ) ، واللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ١٠٤٠ ) و ( ١٠٤١ ) و ( ١٠٤٢ ) من طرق عن ابن مسعود ، به . ] .

<sup>(</sup>۱) هذه اللفظة لم ترد في شيء من مصادر التخريج إلا في « تفسير ابن أبي حاتم » (١٣٧٨٠) ، و « مسند الشاشي » (٦٨٢) ، وتحمل على أنَّها رواية للنووي من طريق الشيخين أو أحدهما ، فهكذا جاءت في الأربعين وعدم تغييرها من المحدَّثين إنَّما هو لأمانتهم العلمية .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « من طريق الشيخين في صحيحيهما » .

وقد رُوي عن محمد بن يزيد الأسفاطي ، قال : رأيتُ النَّبِيَّ عَيْقُ فيما يرى النائم ، فقلتُ : يا رسول الله ، حديث ابن مسعود الذي حدَّث عنك ، فقال : حدثنا رسولُ الله فقلتُ : يا رسول الله ، حديث ابن مسعود الذي حدَّث عنك ، فقال : حدَّثته به أنا » يقوله ثلاثاً ، ثم قال : غفر الله للأعمش كما حدَّث به ، وغفر الله لمن حدَّث به قبل الأعمش ، ولمن حدَّث به بعده [ أخرجه : أبو بكر الخلال في « السنة » ( ٨٨٩ ) ، واللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ١٠٤٣ ) . ] .

وقد روي عن ابن مسعودٍ من وجوهٍ أخر .

فقوله ﷺ: ﴿ إِنَّ أحدكم يُجمع خلقه في بطنِ أمِّه أربعين يوماً نُطفةً ﴾ قد روي تفسيره عن ابن مسعود ؛ روى الأعمش ، عن خيثمة ، عن ابنِ مسعود ، قال : إنَّ النطفة إذا وقعت في الرحم ، طارت في كلِّ شعرٍ وظُفر ، فتمكثُ أربعين يوماً ، ثم تنحدِرُ في الرَّحم، فتكونُ علقةً . قال : فذلك جمعُها . خرَّجه ابن أبي حاتم (٢) وغيره .

وروي تفسير الجمع مرفوعاً بمعنى آخر ، فخرَّج الطبراني وابنُ منده في كتاب «التوحيد » من حديث مالك بن الحويرث : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « إنَّ الله تعالى إذا أرادَ خلقَ عبدٍ ، فجامعَ الرَّجُلُ المرأةَ ، طار ماؤهُ في كلِّ عرقٍ وعضوٍ منها ، فإذا كانَ يومُ السابع جمعه الله ، ثم أحضره كل عرق له دونَ آدم [ أخرجه الطبراني في «الكبير » السابع جمعه الله ، ثم أحضره كل عرق له دونَ آدم [ أخرجه الطبراني في «الكبير » السابع جمعه الله ، ثم أحضره كل عرق له دونَ آيَ صُورَةٍ مَّا شَاءً رَكِّبَكَ ﴾ [الانفطار : ٨] ، وقال ابن منده : إسناده متصل مشهور على رسم أبي عيسى والنَّسائي وغيرهما .

وخرَّج ابنُ جريرٍ ، وابنُ أبي حاتم ، والطبراني من رواية مُطَهَّرِ بن الهيثم ، عن موسى بن عُلي (٣) بن رباح ، عن أبيه ، عن جدّه : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال لجدّه : « يا فلان ، ما وُلِدَ لك ؟ » قال : يا رسول الله ، وما عسى أن يُولَدَ لي ؟ إمّا غلامٌ وإمّا جاريةٌ ، قال : فقال النَّبيُّ قال : « فمن يشبهُ ؟ » قال : فقال النَّبيُّ

<sup>(</sup>١) في (ص): « لا إله غيره » .

<sup>(</sup>۲) في « تفسيره » (۱۳۷۸۱) .

<sup>(</sup>٣) بضَّم العين مصغراً ، وانظر بلابدُّ شرح التبصرة والتذكرة ٢/ ٢٧٥ وتعليقي عليه .

على : « لا تقولن كذا ، إنَّ النطفة إذا استقرتْ في الرحم ، أحضرها الله كلّ نسب بينها وبينَ آدم ، أمَا قرأت هذه الآية : ﴿ فِي َأَيِّ صُورَةٍ مَّاشَاءَ رَكَّبَك ﴾ ، قال : سلكك » [ أخرجه الطبري في «تفسيره» ( ٢٨٣٤٢ ) ، وطبعة التركي ٢٤/ ١٨٠ ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» الطبري في «تفليره» ( ٢٦٢٤ ) ، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» ( ١٩١٧٦ ) ، والطبراني في «الكبير» ( ٢٦٢٤ ) ، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» ( ٣٠/ ٣٠٠ ) وهذا إسناد ضعيف ، ومطهر بن الهيثم ضعيف جداً (١) ، وقال البخاري : هو حديث لم يصح وذكر بإسناده عن موسى بن عُلي ، عن أبيه : أنَّ أباه لم يُسلم إلا في عهد أبي بكر الصديق ، يعني : أنَّه لا صحبة له .

ویشهد لهذا المعنی قولُ النّبیِّ ﷺ للذی قال له: وَلَدتِ امرأتی غُلاماً أسودَ: « لعله نزعه عرق » [ أخرجه: الحميدي ( ۱۰۸٤ ) ، وأحمد ٢/ ٣٣٣ و ٣٣٤ و ٣٣٩ و ٢٧٩ و ٤٠٩ و ٤٠٩ ، و و ٤٠٩ و و ٤٠٩ ، و البخاري ٧/ ٨٦ ( ٥٠٠٠ ) و ٨/ ٢١٥ ( ٧٨٤ ) و ٩/ ١٦٠ ( ١٥٠٠ ) و البخاري ١٨٠٧ ( و ١٥٠٠ ) و ١٢٦٢ ( ١٥٠٠ ) و ( ١٢٦٦ ) و ( ٢٢٦٢ ) و ( ٢٢٦٢ ) و ( ٢٢٦٢ ) و و ابن ماجه ( ٢٠٠٠ ) ، والترمذي ( ٢١٢٨ ) ، والنسائي ٢/ ١٧٨ و ١٧٩ و في « الكبرى » ، له ( ٢٧٢٥ ) من حديث أبي هريرة ، به . ] .

وقوله: « ثم يكون علقةً مثل ذلك » يعني : أربعين يوماً ، والعلقة : قطعةٌ من دم. « ثم يكون مضغةً مثل ذلك » يعني : أربعين يوماً . والمضغة : قطعة من لحم .

« ثمَّ يُرسلُ الله إليه المَلَك ، فينفخ فيه الرُّوحَ ، ويؤمر بأربع كلماتٍ : بكتبِ رزِقه وعملهِ وأجلِه وشقيٌ أو سعيد » .

فهذا الحديث يدلُّ على أنَّه ينقلب في مئة وعشرين يوماً ، في ثلاثة أطوار ، في كلّ أربعين الثانية أربعين الثانية على طَوْرٍ ، فيكون في الأربعين الثانية علمةً ، ثم بعد المئة وعشرين يوماً ينفخ المَلكُ فيهِ الرُّوحَ ، ويكتب له هذه الأربع كلمات .

وقد ذكر الله في القرآن في مواضعَ كثيرةٍ تقلُّبَ الجنين في هذه الأطوار ، كقوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّالُ إِن كُنتُمْ فِ رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ

<sup>(</sup>۱) قال عنه أبو سعيد بن يونس: متروك الحديث. انظر: تهذيب الكمال ۱۳۳/ (٦٦٠٢)، وميزان الاعتدال ٤/ ١٣٩ (٨٥٩٦).

عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُّضَعَةٍ ثُخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِتُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى ﴿

وذكر هذه الأطوار الثلاثة: النُّطفة والعلقة والمضغة في مواضع متعددة من القرآن، وفي موضع آخر ذكر زيادة عليها، فقال في سورة المؤمنين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا القَرْانَ، وفي موضع آخر ذكر زيادة عليها، فقال في سورة المؤمنين: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا اللَّهُ فَكَ مَنَا اللَّهُ فَا اللَّهُ ا

فهذه سبعُ تارات ذكرها الله في هذه الآية لخلق ابنِ آدمَ قبل نفخ الروح فيه . وكان ابنُ عباس يقول : خُلِقَ ابن آدمَ مِنْ سبع ، ثم يتلو هذه الآية ، وسئل عن العزل ، فقرأ هذه الآية ، ثم قال : فهل يخلق أحد حتَّى تجري فيه هذه الصفة ؟ وفي رواية عنه قال : وهل تموت نفس حتّى تمر على هذا الخلق (١٤٠٠٠) أ أخرجه : عبد الرزاق (١٢٥٧٠) ، والبيهقي /٢٣٠] .

ورُوي عن رفاعة بن رافع قال : جلس إليَّ عمر وعليٌّ والزبير وسعد في نفر (٢) مِنْ أصحابِ رسول الله ﷺ ، فتذاكروا العزلَ ، فقالوا : لا بأس به ، فقال رجلٌ : إنَّهم يزعمون أنَّها الموءودة الصُّغرى ، فقال علي : لا تكون موءودة حتَّى تمرَّ على التَّارات السَّبع : تكون سُلالةً من طين ، ثمَّ تكونُ نطفةً ، ثم تكونُ علقةً ، ثم تكون مضغةً ، ثم تكونُ عظاماً ، ثم تكون لحماً ، ثم تكون خلقاً آخرَ ، فقال عمرُ : صدقتَ ، أطالَ الله بقاءك . رواه الدارقطني في « المؤتلف والمختلف »(٣) .

وقد رخص طائفةٌ مِنَ الفقهاء للمرأة (٤) في إسقاط ما في بطنها ما لم يُنفخ فيه الرُّوحُ ، وجعلوه كالعزل (١٠) ، وهو قولٌ ضعيفٌ ؛ لأنَّ الجنين ولدٌ انعقدَ ، وربما

<sup>(</sup>١) في (ص): « على التارات السبع » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) عبارة : « رواه الدارقطني في المؤتلف والمختلف » سقطت من (ص) ، والحديث في « المؤتلف والمختلف » ٢/ ٨٧٧ .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٥) قال الحنفية : إذا أسقطت جنينها قبل مضي أربعة أشهر ، أي : قبل نفخ الروح فيه فإذا أسقطته في هذه=

تصوَّر، وفي العزل لم يُوجَدْ ولدٌ بالكُلِيَّةِ ، وإنَّما تسبَّب إلى منع انعقاده ، وقد لا يمتنع انعقادُه بالعزل إذا أراد الله خلقه ، كما قالَ النَّبيُّ المَّا سُئِلَ عن العزل : « لا عليكم أنْ لا تَعزِلُوا ، إنَّه ليسَ من نفس منفوسة إلا الله خالقُها » [ أخرجه: مالك في « الموطأ » (١٧٤٠) برواية يحيى الليثي ، والطيالسي ( ٢١٧٥ ) و ( ٢١٧٧ ) ، والحميدي ( ٢٤٦ ) ، وأحمد ٣/٢٢ و ٤٧ و ٤٩ و ٨٦ و ٧٧ و ٩٣ ، والدارمي ( ٢٢٢٩ ) ، و ( ٢٢٣٠ ) ، والبخاري ٣/١٠٩ ( ٢٢٢٩ ) و ٥/١٤٧ ) و ٥/١٤١ ( ١٢٣٨ ) و ٥/١٤١ ) و ٥/١٤١ ( ١٢٣٨ ) و ١٠٩٨ ( ١٢٣٨ ) و ١١٩٨ ) و النفارة و ١٢٩٨ ) وقد صرَّح أصحابنا بأنَّه إذا صار الولدُ علقةً (١٠ ) لم يجز للمرأة إسقاطُه ؛ لأنَّه ولدُّ انعقدُ ولداً . بخلاف النُّطفة ، فإنَّها لم تنعقد بعدُ ، وقد لا تنعقدُ ولداً .

وقد ورد في بعض روايات حديث ابن مسعود ذكرُ العظام ، وأنّه يكونُ عظماً أربعين يوماً ، فخرّج الإمام أحمد (٢) من رواية عليّ بن زيد سمعت أبا عبيدة يحدّث قال : قال عبد الله : قال رسول الله عليه : « إنّ النّطفة تكونُ في الرّحم أربعينَ يوماً على حالها لا تغيّر ، فإذا مضتِ الأربعونَ ، صارت علقةً ، ثمّ مضغةً كذلك ، ثم عظاماً كذلك ، فإذا أراد الله أنْ يسوِّي خلقه ، بعث الله إليها ملكاً » ، وذكر بقية الحديث .

ويُروى من حديث عاصم ، عن أبي وائل ، عن ابن مسعود ، عن النبَّيُ على قال : « إنَّ النطفة إذا استقرَّت في الرَّحم ، تكونُ أربعينَ ليلةً ، ثم تكونُ علقةً أربعينَ ليلةً ، ثمَّ تكون مضغة أربعين ليلة (٣) ، ثم تكونُ عظاماً أربعين ليلةً ، ثم يكسو الله العظام لحماً » [ أخرجه : أبو بكر الخلال في « السنة » ( ٨٩٢ ) ، وتمام في « فوائده » ( ٣١ ) ، وإسناده ضعيف لضعف مسلم بن ميمون ويحيى بن عيسى ] .

الفترة من عمر الجنين فلا مسؤولية عليها ، ولكن هذه الحالة مقيدة بالعذر عند المحققين منهم . وقالوا : يباح إسقاط الولد قبل أربعة أشهر ولو بلا إذن الزوج . انظر : المفصل في أحكام المرأة ٥/ ٢٠٤-٤٧ ، وقد أشار ابن رجب إلى أنَّه قولٌ ضعيف ؛ لذا فلا يجوز الأخذ به ، ولا يجوز إسقاط الجنين حتى ولو كان عمره أسبوعاً .

<sup>(</sup>۱) في (ص): «إذا كان علقة».

<sup>(</sup>٢) في « مسنده » ٣٧٤/١ ، وإسناده ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان ، ثمَّ إنَّ سند الحديث منقطع ؛ فأبو عبيدة لم يسمع من أبيه .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « ثم تكون مضغة أربعين ليلة » سقطت من (ج) .

ورواية الإمام أحمد تدلُّ على أنَّ الجنين لا يُكسى اللَّحمَ إلا بعد مئةِ وستين يوماً ، وهذه غلطٌ بلا ريبَ ، فإنَّه بعد مئة وعشرينَ يوماً يُنفخُ فيه الرُّوحُ بلا ريب كما سيأتي ذكره ، وعلي بنُ زيدٍ : هو ابنُ جُدْعان ، لا يحتجُّ به (۱) . وقد ورد في حديث حذيفة بن أسيد ما يدلُّ على خلقِ اللَّحمِ والعِظام في أوَّل الأربعين الثانية ، ففي «صحيح مسلم» [٨/٥٤ (٢٦٤٤) (٢) و ٨/٢٤ (٢٦٤٥) (٤)] عن حُذيفة بن أسيدٍ ، عنِ النَّبيِّ في قال : « إذا مرّ بالتُطفة ثنتان وأربعونَ ليلةً ، بعثَ الله إليها مَلكاً ، فصوَّرها وخلق سمعها وبصرَها وجلدَها ولحمَها وعِظامَها ، ثُمَّ قال : يا ربِّ أذكرُ أم أنثى ؟ فيقضي ربُّك ما شاءَ ، ويكتبُ الملكُ ، ثُمَّ يقولُ : يا ربِّ ، أجله ؟ فيقول ربك ما شاء ، ويكتبُ الملكُ ، ثُمَّ يقولُ : يا ربِّ ، أجله ؟ فيقول ربك ما شاء ، ويكتبُ الملكُ ، ثُمَّ يقولُ : يا ربِّ ، أجله ؟ فيقول . المَلكُ ، ثم يخرُجُ الملكُ بالصَّحيفة في يده فلا يزيد على ما أُمِرَ ولا ينقُصُ » .

وظاهر هذا الحديث يدلُّ على أنَّ تصويرَ الجنين وخلقَ سمعه وبصره وجلده ولحمه وعظامه يكون في الأربعين الثانية لحماً وعظاماً.

وقد تأوَّل بعضهم ذلك على أنَّ الملك يقسِمُ النُّطفةَ إذا صارت علقةً إلى أجزاء ، فيجعلُ بعضها للجلد ، وبعضها للحم ، وبعضها للعظام ، فيقدِّر ذلك كلَّه قبل وجوده . وهذا خلافُ ظاهر الحديث ، بل ظاهرُه أنَّه يصورها ويخلُق هذه الأجزاء كلها ، وقد يكونُ خلقُ ذلك بتصويره وتقسيمه قبل وُجودِ اللحم والعظام ، وقد يكون هذا في بعض الأجنَّةِ دُونَ بعض .

وحديث مالكِ بنِ الحويرث المتقدِّم يدلُّ على أنَّ التصويرَ يكونُ للنُّطفة أيضاً في اليوم السابع ، وقد قال الله عز وجل : ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن نُّطُفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان : ٢] وفسَّرَ طائفةٌ مِنَ السَّلَفِ أمشاجَ النُّطفةِ بالعُروقِ التي فيها (٢) . انظر : تفسير الطبري

<sup>(</sup>۱) انظر : التاريخ الكبير ٦/٦٠١-١٠٧ (٨٤٦٠) ، والجرح والتعديل ٦/ ٢٤٠ (١٠٢١) ، والمجروحين ١/٣٠٢ ، وميزان الاعتدال ٣/ ١٢٧ (٥٨٤٤) .

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « قال: من أمشاج »، وقال زيد بن أسلم: الأمشاج: العروق التي في النطفة.

( ٢٧٧٠٩ ) . قال ابن مسعود : أمشاجها : عروقها [أخرجه : الطبري في «تفسيره » ( ٢٧٧٠٨ ) ] .

وقد ذكر علماء أهل الطبِّ ما يُوافق ذلك ، وقالوا : إنَّ المنيَّ إذا وقعَ في الرحم ، حصل له زَبَديَّةٌ ورغوةٌ ستَّةَ أيَّامٍ أو سبعة ، وفي هذه الأيام تصوَّرُ النطفةُ مِنْ غير استمداد من الرحم ، ثم بعد ذلك تستمد منه ، وابتداء الخطوط والنقط بعد هذا بثلاثة أيام ، وقد يتقدَّم يوماً ويتأخَّر يوماً(١) ، ثم بعدَ ستة أيام ـ وهو الخامس عشر من وقت العلوق ـ ينفُذُ الدم إلى الجميع فيصير علقة ، ثم تتميَّز الأعضاء تميزاً ظاهراً ، ويتنحَّى بعضها عن مُماسَّة بعضٍ ، وتمتدُّ رطوبةُ النُّخاع ، ثم بعد تسعةِ أيام ينفصلُ الرأسُ عن المنكبين ، والأطراف عن الأصابع تميزاً يتبين في بعضٍ ، ويخفى في بعضٍ .

قالوا: وأقلَّ مدَّة يتصوَّر الذكر فيها ثلاثون يوماً ، والزمان المعتدل في تصوُّرِ الجنين خمسة وثلاثون يوماً .

قالوا: ولم يوجد في الأسقاط ذكرٌ تمَّ قبل ثلاثين يوماً ، ولا أنثى قبل أربعين يوماً ، ولا أنثى قبل أربعين يوماً () ، فهذا يوافق ما دلَّ عليه حديثُ حذيفة بن أسيدٍ في التخليق في الأربعين الثانية ، ومصيره لحماً فيها أيضاً .

وقد حملَ بعضُهم حديث ابن مسعود على أنَّ الجنين يغلبُ عليه في الأربعين الأولى وصفُ المنيّ ، وفي الأربعين الثالثة وصفُ العلقة ، وفي الأربعين الثالثة وصفُ المضغة ، وإن كانت خلقته قد تمَّت وتمَّ تصويرُهُ ، وليس في حديث ابن مسعود ذكرُ وقتِ تصوير الجنين .

وقد روي عن ابن مسعود نفسِه ما يدلُّ على أنَّ تصويره قد يقعُ قبل الأربعين الثالثة أيضاً ، فروى الشَّعبيُّ ، عن علقمة ، عن ابن مسعود قال : النُّطفة إذا استقرَّتْ في الرَّحم جاءها مَلَكُ فأخذها بكفه ، فقال : أي ربِّ ، مخلَّقة أم غير مخلَّقة ؟ فإن قيل :

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) من قوله: « والزمان المعتدل . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في ( ص ) : « والأنثى قبل الثلاثين يوماً » .

غير مخلّقة ، لم تكن نسمة ، وقذفتها الأرحام ، وإنْ قيل : مخلّقة ، قال : أي ربّ ، أذكرٌ أم أنثى ؟ شقيٌ أم سعيد ؟ ما الأجل ؟ وما الأثرُ ؟ وبأيّ أرضٍ تموتُ ؟ قال : فيقال للنطفة : من ربك ؟ فتقول : الله ، فيقال : من رازقك ؟ فتقول : الله ، فيقال : الله ، فيقال : من رازقك ؟ فتقول : الله ، فيقال : اذهب إلى الكتاب ، فإنك تجد فيه قصة (١) هذه النطفة ، قال : فتُخلق ، فتعيش في أجلها وتأكل رزقها ، وتطأ في أثرها ، حتَّى إذا جاء أجلُها ، ماتت ، فدفنت في ذلك ، ثم تلا الشَّعبي هذه الآية : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُم فِي رَبِّ مِن ٱلْبَعَثِ فَإِنَّا خَلَقَن كُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُم رَّمِن مُضَغَةٍ مُخلَقةٍ ﴾ [الحج من ا . فإذا بلغت مضغة ، نكست في من نُطفة وثم الرابع فكانت نسمة ، فإن كانت غير مخلقة ، قذفتها الأرحام دماً ، وإنْ كانت مخلقة نكست نسمة . خرَّجه ابن أبي حاتم وغيره [ في « تفسيره » ٨/ ٢٤٧٤ ( ١٣٧٨١ ) .

وأخرجه الطبري في « تفسيره » ( ١٨٨٤٥ ) ، وطبعة التركي ٢٦/١٦ ] .

وقد روي من وجه آخر عن ابن مسعود أنْ لا تصويرَ قبل ثمانين يوماً ، فروى السُّدِّيُّ ، عن أبي مالك ، وعن أبي صالح ، عن ابن عباس ، وعن مُرَّةَ الهمداني ، عن ابن مسعود ، وعن ناسٍ من أصحاب النَّبيِّ في قوله عز وجل : ﴿ هُو الَّذِى يُمُورُكُم في الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاتُهُ ﴾ [آل عمران: ٦] ، قال : إذا وقعت النطفة في الأرحام ، طارت في الجسد أربعين يوماً ، ثم تكونُ علقة أوبعين يوماً ، ثم تكونُ مضغة أربعين يوماً ، فإذا بلغ أنْ تُخلَّق ، بعث الله ملكاً يصوِّرها ، فيأتي المَلكُ بتراب بين أصبعيه ، فيخلطه في المضغة ، ثم يعجنه بها ، ثم يصوِّرها ، وما ثره ؟ وما فيقول أذكرٌ أو أنثى ؟ أشقيٌ أو سعيد ؟ وما رزقه ؟ وماعمره ، وما أثره ؟ وما مصائبه ؟ فيقول الله تبارك وتعالى ، ويكتب المَلك ، فإذا مات ذلك الجسدُ ، دُفِنَ ميثُ أخذ ذلك التراب ، خرَّجه ابن جرير الطبري في « تفسيره » "" ، ولكن السدي مختلف في أمره (٤٠) ، وكان الإمام أحمد ينكر عليه جمعهُ الأسانيد المتعددة للتفسير مختلف في أمره (٤٠) ، وكان الإمام أحمد ينكر عليه جمعهُ الأسانيد المتعددة للتفسير

<sup>(</sup>١) في (ص): « فستجد قصة ».

<sup>(</sup>٢) من قوله: « فيأتى الملك بتراب . . . » إلى هنا لم ترد في (ص) .

 <sup>(</sup>٣) التفسير (٥١٥٩)، وطبعة التركي ١٨٦/٥ ـ ١٨٧، وكذا أخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره»
 (٣١٥٦)، ومن تخليط محققه أنَّه عزاه لمسلم!!.

<sup>(</sup>٤) هو إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة ، وهو مختلف فيه وهو إلى القوة أقرب ، وهناك شخص=

الواحد (١) ، كما كان هو وغيرُه يُنكرون على الواقدي جمعه الأسانيدَ المتعددة للحديثِ الواحد .

وقد أخذ طوائف من الفقهاء بظاهر هذه الرواية ، وتأوَّلوا حديثَ ابنِ مسعود المرفوع عليها ، وقالوا : أقلُّ ما يتبيَّن فيه (٢) خلق الولد أحد وثمانون يوماً ؛ لأنَّه لا يكون مُضغةً إلا في الأربعين الثالثة ، ولا يتخلق قبل أنْ يكون مضغةً (٣) .

وقال أصحابُنا وأصحابُ الشافعي بناءً على هذا الأصل : إنَّه لا تنقضي العدَّةُ ، ولا تعتق أم الولد إلا بالمضغة المخلَّقة (٤) ، وأقلُّ ما يمكن أنْ يتخلق ويتصوَّر في أحد وثمانين يوماً .

آخر يقال له: السُّدِّي: هو محمد بن مروان بن عبد الله بن إسماعيل بن عبد الرحمن مولى عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب المعروف بالسدِّي الصغير ، قال عنه الإمام أحمد: أدركته وقد كبر فتركته ، وقال البخاري: سكتوا عنه ولا يكتب حديثه البتة ، وقال ابن أبي حاتم: سمعت أبي يقول: هو ذاهب الحديث ، متروك الحديث ، لا يكتب حديثه البتة ، وقال النسائي: يروى عن الكلبي ، متروك الحديث ، وقال أبو جعفر الطبري: لا يحتج بحديثه ، وقال ابن عدي: الضعف على رواياته بن .

انظر: التاريخ الكبير ٢/٣٢١ (٧٢٩) ، والضعفاء والمتروكين للبخاري (٣٤٠) ، وللنسائي (٥٣٥)، والضعفاء الكبير ١٣٦٤) ، والكامل ٥١٢/٧ ، والجرح والتعديل ٨/ ١٠٠ (٣٦٤) ، والكامل ٥١٢/٧ ، والأنساب ٣/ ٨٨ ، وميزان الاعتدال ٤/ ٣٣\_٣٣ (٨١٥٤) ، والكشف الحثيث (٧٢٨) ، وتهذيب التهذيب ٩/ ٣٧٧ ـ ٣٧٨ (٣٥٧) ، وقد ترجمت للثاني ؛ لأنَّ كثيراً من طلبة العلم يخلطون بينهما .

(۱) هذه من العلل الخفية التي لا يدركها إلا الأئمة النقاد ، قال ابن رجب في « شرح علل الترمذي » ٢/ ٨١٦ : « إنَّ الرجل إذا جمع بين حديث جماعة ، وساق الحديث سياقة واحدة فالظاهر أنَّ لفظهم لم يتفق فلا يقبل هذا الجمع إلا من حافظ متقن لحديثه ، يعرف اتفاق شيوخه واختلافهم كما كان الزهري يجمع بين شيوخ له في حديث الإفك ، وغيره .

وكان الجمع بين الشيوخ ينكر على الواقدي وغيره ممن لا يضبط هذا ، كما أنكر على ابن إسحاق وغيره . وقد أنكر شعبة أيضاً على عوف الأعرابي » .

- (٢) سقطت من (ج).
- (٣) انظر : فتح الباري ١٢/ ٥٩٥ .
- (٤) قال عمر بن الخطاب : إذا ولدت الأمة من سيدها فقد عتقت وإن كان سقطاً . انظر : المغني لابن قدامة ٢١/٤٠٥ .

وقال الحسن : إذا أسقطت أم الولد شيئاً يعلم أنَّه حمل عتقت به وصارت أم ولد . انظر : السنن = الكبرى للبيهقى ١٠/ ٣٤٨ . وقال أحمد في العلقة: هي دم لا يستبين فيها الخلقُ ، فإن كانت المضغةُ غيرَ مخلقة ، فهل تنقضي بها العدِّة ، وتصيرُ أمُّ الولد بها مستولدةً ؟ على قولين ، هما روايتان عن أحمد (۱) ، وإنْ لم يظهر فيها التخطيط ، ولكن كان خفياً لا يعرفه إلا أهل الخبرة من النِّساء ، فشهِدْن بذلك ، قُبِلَت شهادتُهنَّ ، ولا فرق بين أنْ يكونَ بعد تمام أربعة أشهر أو قبلها عند أكثر العلماء ، ونصَّ على ذلك الإمام أحمد في رواية خلق من أصحابه ، ونقل عنه ابنه صالح في الطفل في الأربعة يتبين خلقه (۱) .

قال الشعبي : إذا نُكِسَ في الخلق الرابع كان مخلقاً ، انقضت به العدة ، وعتقَتْ به الأمةُ إذا كان لأربعة أشهر (٣) ، وكذا نقل عنه حنبل : إذا أسقطت أمُّ الولد ، فإنْ كان خِلقة تامة ، عتقَت ، وانقضت به العدةُ إذا دخل في الخلق الرابع في أربعة أشهر ينفخ فيه الروح ، وهذا يخالف رواية الجماعة عنه ، وقد قال أحمد في رواية عنه : إذا تبين خلقه ، ليس فيه اختلاف أنَّها تعتق بذلك إذا كانت أمةً ، ونقل عنه جماعة أيضاً في العلقة إذا تبيّن أنَّها ولدٌ أنَّ الأمة تُعتق بها ، وهو قولُ النَّخعي ، وحكي قولاً للشافعي ، ومِنْ أصحابنا من طرَّدَ هذه الرواية عن أحمد في انقضاء العدَّة به أيضاً . وهذا كلُّه مبنيًّ على أنَّه يمكن التَّخليق في العلقة كما قد يستدلُّ على ذلك بحديث حذيفة بن أسيد المتقدِّم إلا أنْ يقال : حديث حذيفة إنَّما يدلُّ على أنَّه يتخلَّق إذا صار لحماً وعظماً ، وإنَّ

والمخلقة : هي المتنقلة عن اسم النطفة وحدها وصفتها إلى أن خلقها الله عز وجل علقة كما في القرآن فهي حينئل ولد مخلق فهي بسقوطه أو ببقائه أم ولد . انظر : المحلى ١١٨/١، وعند مالك والأوزاعي وغيرهما : المضغة إذا كانت مخلقة أو غير مخلقة تكون الأمة أم ولد ، وقال الشافعي وأبو حنيفة : إن كان قد تبين شيء من خلق بني آدم أصبع ، أو عين ، أو غير ذلك فهي أم ولد . انظر : تفسير القرطبي ١٩/١٢ .

<sup>(</sup>۱) تنقضي به العدة وتصير به أم ولد على ما نقله حنبل ، ولا تنقضي به العدة ولا تصير به أم ولد ولا يتعلق به شيء من الأحكام على ما نقل أبو طالب والأثرم . وقال الأثرم لأبي عبد الله : أم الولد إذا أسقطت لا تعتق ؟ فقال : إذا تبين فيه يد أو رجل أو شيء من خلقه فقد عتقت ، وهذا قول الحسن والشافعي ، وروى يوسف بن موسى : أن أبا عبد الله قبل له : ما تقول في الأمة إذا ألقت مضغة أو علقة ؟ قال : تعتق .

انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/٣١٢ مسألة (١٥٧) ، والمغني لابن قدامة ٢١٣/٢ مسألة (١٥٧) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « يتبين خلقه في أربعة أشهر » .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى لابن قدامة ١٢/ ٤٠٥.

ذلك قد يقع في الأربعين الثانية ، لا في حالِ كونِهِ علقةً ، وفي ذلك نظر (١) ، والله أعلم .

وما ذكره الأطباء يدلُّ على أنَّ العلقة تتخلق وتتخطَّط ، وكذلك القوابِل مِنَ النِّسوة يشهدن بذلك ، وحديث مالك بن الحويرث يشهد بالتصوير في حال<sup>(٢)</sup> كون الجنين نطفة أيضاً ، والله تعالى أعلم .

وبقي في حديث ابنِ مسعود أنَّ بعدَ مصيره مضغةً أنَّه يُبعث إليه المَلَكُ ، فيكتب الكلمات الأربعَ ، ويَنفُخ فيه الروحَ ، وذلك كلَّه بعد مئة وعشرين يوماً .

واختلفت ألفاظُ روايات هذا الحديثِ في ترتيب الكتابة والنفخ ، ففي رواية البخاري في «صحيحه »(٢) : «ويبعث إليه الملك فيؤمر بأربع كلماتٍ ، ثم ينفخ فيه الروح » ففي هذه الرواية تصريحٌ بتأخُّر نفخ الرُّوح عن الكتابة ، وفي رواية خرّجها البيهقي في كتاب « القدر »(٤) : «ثم يُبعث الملكُ ، فينفخ فيه الروحَ ، ثُمَّ يُؤْمرُ بأربع كلمات » ، وهذه الرواية تصرِّحُ بتقدم النفخ على الكتابة ، فإما أنْ يكون هذا مِنْ تصرُّف الرُّواة برواياتهم بالمعنى الذي يفهمونه ، وإمَّا أنْ يكون المرادُ ترتيب الإخبار فقط ، لا ترتيبَ ما أخبر به .

وبكل حالٍ ، فحديثُ ابن مسعود يدلُّ على تأخُّرِ نفخ الرُّوح في الجنين وكتابة الملك لأمره إلى بعد أربعة أشهر حتّى تتمَّ الأربعون الثالثة . فأمَّا نفخُ الرُّوح ، فقد روي صريحاً عن الصَّحابة أنَّه إنَّما ينفخ فيه الروح بعد أربعة أشهرٍ ، كما دلَّ عليه ظاهرُ حديث ابن مسعود . فروى زيدُ بنُ عليٍّ ، عن أبيه ، عن عليٍّ ، قال : إذا تمَّتِ النُّطفة أربعة أشهر بُعِثَ إليها مَلَكُ ، فَنَفَخَ فيها الروح في الظلمات ، فذلك قولُه تعالى : ﴿ ثُرُّ المؤمنون : ١٤ ] ، خرَّجه ابن أبي حاتم (٥) ، وهو إسناد منقطع (٢٥) .

<sup>(</sup>١) عبارة : « وفي ذلك نظر » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٣) الصحيح ٤/ ١٣٥ (٣٠٠٨) و٤/ ١٦١ (٣٣٣٢) و٩/ ١٦٥ (٧٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) وفي « السنن الكبرى » ٧/ ٤٤١ و ١٠ ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٥) كما في « تفسير ابن كثير » ١٢٩٢ ، و « الدر المنثور » ٥/ ١٢ ، والمطبوع من « تفسير ابن أبي حاتم » فيه سقط في هذا الموضع .

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري ١١/ ٥٩١، وعلي بن الحسين لم يسمع من جده علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

وخرَّج اللالكائي بإسنادِه عن ابنِ عباس ، قال : إذا وقعت النطفةُ في الرَّحمِ ، مكثت أربعة أشهر وعشراً ، ثم نفخ فيها الروح ، ثم مكثَت أربعينَ ليلةً ، ثم بُعِثَ إليها ملكٌ ، فنقفها في نُقرة القفا ، وكتب شقياً أو سعيداً (١) ، وفي إسناده نظر (٢) ، وفيه أنَّ نفخ الروح يتأخر عن الأربعة أشهر بعشرة أيام .

وبنى الإمام أحمد مذهبه المشهور عنه على ظاهر حديث ابن مسعود ، وأنَّ الطفل يُنفح فيه الرُّوح بعد الأربعة أشهر ، وأنَّه إذا سقط بعد تمام أربعة أشهر ، صُلِّيَ عليه ( $^{(7)}$ ) ؛ حيث كان قد نفخ فيه الروح ثم مات . وحكي ذلك أيضاً عن سعيد بن المسيب ( $^{(3)}$ ) وهو أحد أقوال الشافعي وإسحاق ( $^{(0)}$ ) ، ونقل غيرُ واحدٍ عن أحمد أنَّه قال : إذا بلغ أربعة أشهر وعشراً ( $^{(7)}$ ) ، ففي تلك العشر يُنفخ فيه الروح ، ويُصلَّى عليه . وقال في رواية أبي الحارث عنه : تكون النَّسمةُ نطفةً أربعين ليلةً ، وعلقةً أربعين ليلةً ، ومُضغةً أربعين ليلةً ، ثم تكونُ عظماً ولحماً ، فإذا تمَّ أربعة أشهر وعشراً ( $^{(7)}$ ) ، نفخ فيه الروح .

فظاهر هذه الرواية أنَّه لا ينفخ فيه الرُّوح إلا بعد تمام أربعةِ أشهر وعشر ، كما رُوي عن ابن عباس ، والروايات التي قبل هذه عن أحمد إنَّما تدلُّ على أنَّه يُنفخ فيه الرُّوح في مدَّة العشر بعد تمام الأربعة ، وهذا هو المعروف عنه ، وكذا قال ابن المسيب لمَّا سُئِلَ عن عِدَّةِ الوفاة حيث جعلت أربعة أشهر وعشراً : ما بال العشر ؟ قال : ينفخ فيها الروح .

<sup>(</sup>١) في « أصول الاعتقاد » (١٠٦٠) .

<sup>(</sup>۲) فيه محمد بن حميد الرازي ضعيف . انتا علمان الكارك (۸ ۲۷ (۸ ۲۷ ) مالغ منامال

انظر : التاريخ الكبير ١/ ٧١ (١٦٧) ، والضعفاء الكبير ١/ ٦١ (١٦١٢) ، والمجروحين ٢٩٦/٢ ، وتهذيب الكمال ٦/ ٢٨٥ (٥٧٥٦) ، وميزان الاعتدال ٣/ ٥٣٠ (٧٤٥٣) ، والتقريب (٥٨٣٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغني لابن قدامة ٢/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري ١١/ ٥٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر : المغني لابن قدامة ٢/ ٣٩٢ ، ورؤوس المسائل الخلافية ٢/ ٢٤٧ مسألة (٣٧٩) .

<sup>(</sup>٦) انظر : فتح الباري ١١/ ٩٩١ .

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص).

وأما أهل الطب ، فذكروا أنَّ الجنين إنْ تصوَّر في خمسة وثلاثين يوماً ، تحرَّك في سبعين يوماً ، وولد في مئتين وعشرة أيام ، وذلك سبعةُ أشهر ، وربَّما تقدَّم أياماً ، وتأخر في التصوير والولادة ، وإذا كان التصوير في خمسة وأربعين يوماً ، تحرَّك في تسعين يوماً ، وذلك تسعةُ أشهرٍ ، والله أعلم .

وأما كتابة الملك ، فحديث ابن مسعود يدلُّ على أنَّها تكونُ<sup>(۲)</sup> بعد الأربعة أشهر أيضاً على ماسبق ، وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري / / ۸۷ ( ۳۱۸ ) و / ۱۹۲۸ ( ۳۳۳ ) و / ۱۹۲۸ ( ۱۹۳۸ ) و ربً علقة ، أي ربً علقة ، أي ربً مضغة ، فإذا «وكَّلَ الله بالرَّحِمِ مَلَكاً يقول : أي ربً أذكرُ أم أنثى ؟ أشقيٌّ أم سعيد ؟ فما الرزقُ ؟ فما أراد الله أنْ يقضي خلقاً ، قالَ : يا ربِّ أذكرٌ أم أنثى ؟ أشقيٌّ أم سعيد ؟ فما الرزقُ ؟ فما الأجل ؟ فيكتب كذلك في بطن أمه » وظاهر هذا يُوافق حديث ابن مسعود ؛ لكن ليس فيه تقدير مدة ، وحديث حذيفة بن أسيد الذي تقدم يدلُّ على أنَّ الكتابة تكون في أوَّل الأربعين الثانية ، وخرجه مسلم [ في «صحيحه » ۸/ ۶۵ ( ۱۹۶۲ ) ( ۲ ) . ] أيضاً بلفظ آخر من حديث حُذيفة بن أسيد يبلُغُ به النَّبيَّ قال : « يدخلُ المَلَكُ على النطفة بعد ما تستقرُّ في الرَّحم بأربعين أو خمسة وأربعين ليلة " ، فيقول : يا ربِّ أشقيٌّ أو سعيد ؟ فيكتبان ، فيقول : يا ربِّ أشقيٌّ أو سعيد ؟ فيكتبان ، فيقول : يا ربِّ أشقيٌّ أو ورزقه ، ثُمَّ تُطوى الصحفُ ، فلا يزادُ فيه ولا ينقصُ » .

وفي رواية أخرى لمسلم [ في « صحيحه » ٨/ ٢٦ ( ٢٦٤٥ ) ( ٤ ) . ] أيضاً : « إن النطفة تَقَعُ في الرَّحِم أربعينَ ليلةً ثُمَّ يتسوَّر عليها الملكُ فيقول : يا ربِّ أذكر أم أنثى ؟ » وذكر الحديث . وفي رواية أخرى لمسلم (٤) أيضاً : « لبضع وأربعينَ ليلةً » .

وفي « مسند الإمام أحمد »(٥) من حديث جابر ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْهِ قال : « إذا استقرَّتِ

<sup>(</sup>١) من قوله: « تحرك في سبعين يوماً . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>Y) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): «يوماً».

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق نَفسُه .

 <sup>(</sup>٥) « المسند » ٣/ ٣٩٧ ، وإسناده ضعيف لضعف خصيف بن عبد الرحمن الجزري .

النطفةُ في الرَّحم أربعين يوماً ، أو أربعين ليلةً بُعِثَ إليها ملكٌ ، فيقول : يا ربِّ ، شقيٌّ أو سعيد ؟ فيعلم » .

وقد سبق ما رواه الشَّعبيُّ ، عن علقمة ، عن ابن مسعودٍ ، من قوله : وظاهره يدلُّ على أنَّ المَلَكَ يُبعثُ إليه وهو نطفة ، وقد رُوي عن ابن مسعود من وجهين آخرينَ أنَّه قالَ : ﴿ إِنَّ الله عز وجل تُعرَضُ عليهِ كلَّ يومِ (١) أعمالُ بني آدم ، فينظر فيها ثلاث ساعاتٍ ، وهو قوله : ﴿ يُمَوِرُكُمْ فِي ساعاتٍ ، ثمَّ يُؤتى بالأرحام ، فينظر فيها ثلاثَ ساعاتٍ ، وهو قوله : ﴿ يُمَورُكُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَالُهُ ﴾ [آل عمران : ٢] ، وقوله : ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَاءُ إِنَثَا ﴾ [الشورى : ٤٩] ، ويُؤتى بالأرزاق ، فينظر فيها ثلاث ساعاتٍ ، وتسبحه الملائكةُ ثلاث ساعاتٍ ، قالَ : فيذا مِنْ شأنِكم وشأنِ ربّكم ﴾ [أخرجه الطبراني في «الكبير» ( ٨٨٨٨ ) ، وأبو الشيخ في فهذا مِنْ شأنِكم وشأنِ ربّكم ﴾ [أخرجه الطبراني في «الكبير» ( ٢٨٨٨ ) ، وأبو الشيخ في العظمة » ٢/ ٧٧٨ ، وأبو نعيم في ﴿ الحلية » ١/ ١٣٧ ، وإسناده ضعيف . ] ولكن ليس (٢) في هذا توقيتُ ما يُنظر فيه مِنَ الأرحام بمدَّة .

وقد رُوي عن جماعة من الصحابة أنَّ الكتابة تكون في الأربعين الثانية ، فخرج اللالكائي (٢) بإسناده عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال : إذا مكثتِ النطفة في رحم المرأة أربعين ليلة ، جاءها مَلَكٌ ، فاختلَجَها ، ثُمَّ عرجَ بها إلى الرَّحمن عز وجل ، فيقول : اخلُق يا أحسنَ الخالقين ، فيقضي الله فيها ما يشاءُ مِنْ أمره ، ثُمَّ تدفع إلى الملك عند ذَلِك ، فيقول : يا ربّ أشقَطٌ أم تام ؟ فيبين له ، ثم يقول : يا ربّ أناقصُ الأجل أم تام الأجل ؟ فيبين له ، ويقول : يا ربّ أواحد أم توءم ؟ فيبين له ، فيقول : يا ربّ أذكر أم أنثى (٥) ؟ فيبين له ، ثم يقول : يا ربّ أشقيٌّ أم سعيد ؟ فيبين له ، ثم يقول : يا ربّ أشقيٌّ أم سعيد ؟ فيبين له ، ثم يقول : يا ربّ ، أشقيٌّ أم سعيد ؟ فيبين في أم نه يقول : يا ربّ ، أشقيٌّ أم سعيد ؟ فيبين له ، ثم يقول : يا ربّ ، أشقيٌّ أم سعيد الله ، ثم يقول : يا ربّ ، أشقيٌ أم سعيد الله ، ثم يقول : يا ربّ اقطع له رزقه ، فيقطع له رزقه مع أجله ، فيهبط بهما جميعاً . فوالذي نفسى بيده لا ينال من الدنيا إلا ما قسم له .

<sup>(</sup>١) عبارة : « كل يوم » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « وليس » بإسقاط « لكن » .

<sup>(</sup>٣) في « أصول الاعتقاد » (١٢٣٦) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة .

<sup>(</sup>٤) «يا رب» لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٥) من قوله: « فيبين له ، ويقول: يا رب أواحد . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

وخرَّج ابن أبي حاتم [ في « تفسيره » ( ١٨٩٠٢ ) .

وأخرجه: الطبري في "تفسيره" ( ٢٦٤٨٩) ، وطبعة التركي ٢/٢٣ ، والفريابي في " القدر " ( ١٢٣) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة . ] بإسناده (١) عن أبي ذر ، قال : إنَّ المني يمكثُ في الرَّحم أربعينَ ليلةً ، فيأتيه مَلَكُ النُّفوس ، فيعرج به إلى الجبَّار عز وجل ، فيقول : يا ربّ أذكرٌ أم أنثى ؟ فيقضي الله عز وجل ما هو قاضٍ ، ثم يقول : يا ربّ ، أشقيُّ أم سعيد ؟ فيكتب ما هو لاقٍ بين يديه ، ثم تلا أبو ذر من فاتحة سورة التغابن إلى قوله : ﴿ وَصَوَّرَكُمْ وَالْمَعِيرُ ﴾ [التغابن الى

وهذا كله يوافق ما في حديث حذيفة بن أسيدٍ . وقد تقدم عن ابن عباس أنَّ كتابة الملَكِ تكونُ بعدَ نفخ الروح بأربعين ليلةً وأنَّ إسناده فيه نظر .

وقد جمع بعضُهم بين هذه الأحاديث والآثار ، وبينَ حديث ابن مسعود ، فأثبت الكتابة مرَّتين ، وقد يقال مع ذلك : إنَّ إحداهما في السماء والأخرى في بطن الأم ، والأظهر \_ والله أعلم \_ أنَّها مرَّة واحدة ، ولعلَّ ذلك يختلف باختلاف الأجنَّة ، فبعضهم يُكتب له ذلك بعد الأربعين الأولى ، وبعضهم بعد الأربعين الثالثة (٢) . (٣) .

وقد يقال : إنَّ لفظة « ثُمَّ » في حديث ابن مسعود إنَّما أريد به ترتيب الإخبار ، لا ترتيب المخبر عنه في نفسه (٤) ، والله أعلم .

ومن المتأخرين من رجَّح أنَّ الكتابة تكونُ في أوَّل الأربعين الثانية ، كما دلَّ عليه حديث حذيفة بن أسيد ، وقال : إنَّما أخر ذكرها في حديث ابن مسعود إلى ما بعد ذكر المضغة ، وإنْ ذكرت بلفظ « ثم » لئلا ينقطع ذكرُ الأطوار الثلاثة التي يتقلب فيها الجنين وهي كونه : نطفة وعلقة ومضغة ، فإنَّ ذكر هذه الثلاثة على نسق واحد أعجبُ وأحسنُ ، ولذلك أخَّر المعطوف عليها ، وإنْ كان المعطوف (٥) متقدماً على بعضها في

<sup>(</sup>۱) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) في (ص): « الثانية » .

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري ١١/ ٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر : فتح الباري ١١/ ٥٩١ .

<sup>(</sup>٥) سقطت من (ص).

الترتيب (١) ، واستشهد لذلك بقوله تعالى : ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِن سُلُلَةٍ مِن مَّآءِ مِّهِينٍ ﴿ ثُمَّ سَوَّيْهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوجِهِ ﴿ السجدة : ٧-٩] ، والمراد بالإنسان : آدم عليه السلام (٢) ، ومعلومٌ أنَّ تسويته ، ونفخ الرُّوح فيه ، كان قبل (٣) جعل نسلِهِ من سُلالة من ماء مهين ، لكن لما كان المقصود ذكر قدرة الله عز وجل في مبدأ خلق آدم وخلق نسله ، عطف أحدهما على الآخر ، وأخَّر ذكرَ تسوية آدم ونفخ الرُّوح فيه ، وإنْ (٤) كان ذلك متوسطاً بين خلق آدم من طين وبين خلق نسله ، والله أعلم .

وقد ورد أنَّ هذه الكتابة تكتب بين عيني الجنين ، ففي « مسند البزار » عن ابن عمر رضي الله عنهما ، عنِ النَّبيِّ قال : « إذا خلَقَ الله النسمة ، قال مَلَكُ الأرحام : أي ربِّ أشقيٌّ أم سعيدٌ ؟ أي ربِّ أشقيٌّ أم سعيدٌ ؟ فيقضي الله إليه أمره ، ثُمَّ يقول : أي ربِّ أشقيٌّ أم سعيدٌ ؟ فيقضي الله إليه أمره ، ثُمَّ يكتب بَيْنَ عينيه ما هوَ لاقٍ حتَّى النَّكبة يُنكَبُها » .

وقد رُوي موقوفاً على ابن عمر<sup>(٦)</sup> غير مرفوع ، وحديثُ حذيفةَ بن أسيد المتقدم صريحٌ في أنَّ الملك يكتبُ ذلك في صحيفةٍ ، ولعله يكتبُ ذلك في صحيفةٍ ، ويكتب بين عيني الولد .

وقد روي أنَّه يقترِنُ بهذه الكتابة أنَّه يُخلق مع الجنين ما تضمنته من صفاته القائمة به ، فرُوي عن عائشة ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : « إنَّ الله إذا أراد أنْ يخلُق الخلق ، بعث مَلَكاً ، فدخلَ الرَّحِمَ ، فيقول : أي ربِّ ، ماذا ؟ فيقول : غلامٌ أو جاريةٌ أو ما شاء الله أنْ يخلُق في الرحم ، فيقول : أي ربِّ ، أشقيٌّ أم سعيدٌ ؟ فيقول ما شاء الله ، فيقول : يا رب ما أجلُه ؟ فيقول : كذا وكذا ، فيقول : ما خلقه ؟ ما خلائِقُه ؟

<sup>(</sup>١) « في الترتيب » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير الطبري (٢١٤٩٢) و (٢١٤٩٣) ، وتفسير البغوي ٣/ ٥٩٥ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) من قوله: « لما كان المقصود ذكر . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٥) في « كشف الأستار » (٢١٤٩) ، وسنده قويٌّ ، وأخرجه أبو يعلى (٥٧٧٥) ، وابن حبان (٦١٧٨) .

<sup>(</sup>٦) في (ص): « وقد روي عن ابن عمر » .

فيقول: كذا وكذا، فما مِنْ شيءٍ إلا وهو يُخْلَقُ معه في الرحم». خرَّجه أبو داود في كتاب « القدر » والبزار في « مسنده »(١).

وبكل حال ، فهذه الكتابةُ التي تُكتب للجنين في بطن أمّه غيرُ كتابة المقاديرِ السابقة لخلق الخلائقِ المذكورة في قوله تعالى : ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السابقة لخلق الخلائقِ المذكورة في قوله تعالى : ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي الْفَسِكُمُ إِلَا فِي حَيْنِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراًها أَ الحديد : ٢٢] ، كما في «صحيح مسلم » [«الصحيح » ٨/٥٥ (٢٦٥ )] عن عبد الله بن عمرو ، عنِ النّبيّ على ، قال : « إنّ الله قدّر مقاديرَ الخلائقِ قبل أن يَخُلُقَ السّمواتِ والأرض بخمسين ألف سنة » . وفي حديث عُبادة بنِ الصّامت ، عنِ النّبيّ على قال : « أوّل ما خَلَق الله القلم فقال له : اكتب ، فجرى بما هو كائنٌ إلى يومِ القيامةِ » [أخرجه : أحمد ٥/٢٧ ، وأبو داود (٢٠٠٠) ، والعرمذي ( ٢٠٠٥ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ٥٨ ) و( ٥٩ ) و( ١٩٤٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/٢٤٨ ، والبيهقي ٢/٢٤٨ ، وهو حديث قويٌّ ] .

وقد سبق ذكرُ ما رُوي عن ابنِ مسعودٍ رضي الله عنه : أنَّ المَلَك إذا سأل عن حالِ النُّطفة ، أُمِر أَنْ يذهبَ إلى الكتاب السابق ، ويقال له : إنَّكَ تجدُ فيه قصَّةَ هذه النُّطْفة ، وقد تكاثرت النُّصوص بذكرِ الكتابِ السابقِ ، بالسَّعادة والشقاوة ، ففي « الصحيحين » وقد تكاثرت النُّصوص بذكرِ الكتابِ السابقِ ، بالسَّعادة والشقاوة ، ففي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٦/ ٢١ ( ٤٩٤٩ ) و( ٤٩٤٩ ) و( ٤٩٤٧ ) و / ٢١٢ ( ٢١٤٧ ) و ( ٢١٤٧ ) و / ٢١٢ ( ٢١٤٧ ) و / ٢١٤٧ ) و / ٢١٤٧ ) و / ٢٦٤٧ ) و / ٢٠٤٧ ) و

وأخرجه: أحمد ١/١٨ و١٢٩ و١٣٧ و١٤٠ و١٥٧ ، وعبد بن حميد ( ٨٤ ) ، وأبو داود ( ٢٦٩٤ ) ، وابن ماجه ( ٧٨ ) ، والترمذي ( ٢١٣٦ ) و( ٣٣٤٤ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٢٦٩٨ ) و ابن ماجه ( ٧٨ ) ، والترمذي ( ٢٩٠١ ) و ( ٢٩٠١ ) و في « تفسيره » ( ٢٩٠١ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٩٠١ ) ، وابن حبان ( ٣٣٤ ) و ( ٣٣٥ ) والبغوي ( ٧٧ ) . من طرق عن علي بن أبي طالب ، به . ] عن علي بن أبي طالب ، عنِ النَّبيِّ ﷺ أنَّه قال : « ما مِنْ نفسٍ منفوسةٍ إلا وقد كتب الله (٢) مكانها من الجنَّة أو النار ، وإلا قد كتبت شقية أو سعيدة » ، فقال رجل :

<sup>(</sup>١) كشف الأستار (٢١٥١) ، وفي إسناده مقال .

<sup>(</sup>٢) زاد بعد لفظ الجلالة في (ص): « لها ».

يا رسولَ الله ، أفلا نمكُثُ على كتابنا ، وندعُ العمل ؟ فقالَ : « اعملوا ، فكلٌّ ميسَّر لما خُلِقَ له ، أمَّا أهلُ الشّعادة ، فييسرون لعمل أهل السعادة ، وأما أهلُ الشّقاوة ، فييسرون لعمل أهل الشّقاوة » ، ثم قرأ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنْقَى ﴾ [الليل : ٥] .

ففي هذا الحديث أنَّ السعادة والشقاوة قد سبقَ الكتاب بهما ، وأنَّ ذلك مُقدَّرٌ بحسب الأعمال ، وأنَّ كلاَّ ميسر لما خُلق له من الأعمال التي هي سببٌ للسعادة أو الشقاوة .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ١٥٢ ( ٢٥٩٦ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٤٨ ( ٢٦٤٩ ) ( ٩ ) .

وأخرجه: أحمد ٤٣١/٤، وأبو داود ( ٤٧٠٩)، وابن أبي عاصم في " السنة " ( ٤١٢)، وابن حبان ( ٣٣٣) من حديث عمران بن حصين، به . ] عن عمران بن حُصينٍ، قال : قال رجل : يا رسول الله ، أيُعْرَفُ أهلُ الجَنَّةِ مِنْ أهلِ النَّارِ؟ قالَ : " نَعَمْ " ، قالَ : فَلِمَ يعملُ العاملونَ؟ قال : " كُلُّ يعملُ لما خُلِقَ له ، أو لما ييسر له " .

وقد روي هذا المعنى عنِ النَّبيِّ ﷺ من وجوهٍ كثيرةٍ ، وحديث ابن مسعود فيه أنَّ السعادة والشقاوة بحسب خواتيم الأعمال .

وقد قيل : إنَّ قوله في آخر الحديث « فوالله (۱) الَّذي لا إله غيره ، إنَّ أحدَكم ليَعملُ بعملِ أهل الجنَّة » إلى آخر الحديث مُدرَجٌ من كلام ابن مسعود ، كذلك رواه سلمة بنُ كهيل ، عن زيد بنِ وهب ، عن ابن مسعودٍ من قوله [ أخرجه : أحمد ١/٤١٤ ، وانظر : فتح الباري ١١/ ٥٩٢ . ] ، وقد رُوي هذا المعنى عن النَّبيِّ عَيْدٌ من وجوهٍ متعددة أيضاً .

وفي « صحيح البخاري »(٢) عن سهل بنِ سعدٍ، عنِ النَّبِيِّ عَلَى قال : « إنَّما الأعمالُ بالخواتيم » .

وفي « صحيح ابن حبان »<sup>(٣)</sup> عن عائشة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّما الأعمالُ بالخواتيم ».

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة لم يرد في (ص).

<sup>(</sup>۲) الصحيح ٨/ ١٢٨ (٩٩٣) و٨/ ١٥٥ (٧٠٦٦) .

 <sup>(</sup>٣) الإحسان (٣٤٠) ، وإسناده ضعيف لضعف نعيم بن حماد .

وفيه أيضاً عن معاوية قال: سمعت النَّبيَّ ﷺ يقول: « إنَّما الأعمال بخواتيمها ، كالوعاء ، إذا طابَ أعلاه طاب أسفلُهُ ، وإذا خَبُثَ أعلاه خَبُثَ أسفلُه » [ الإحسان ( ٣٣٩ ) و ( ٣٩٢ ) .

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٥٩٦ ) ، وأحمد ٤/٤٤ ، وابن ماجه ( ٤١٩٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٨٦٦ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٦٠٨ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٦٢/٥ ، من حديث معاوية ، به ، وسنده جيد . ] .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/ ٤٩ ( ٢٦٥١ ) ( ١١ ) .

وأخرجه: أحمد ٢/ ٤٨٤، وابن أبي عاصم في « السنة » (٢١٨) ، وابن حبان (٢١٧٦)، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٤٦٩ ) من حديث أبي هريرة ، به. ] عن أبي هريرة ، عنِ النَّبِيِّ قال: « إنَّ الرَّجُل ليعمل الزمانَ الطويلَ بعملِ أهلِ الجنَّةِ ، ثم يُختم له عمله بعمل أهل النار ، وإنَّ الرجلَ ليعملُ الزمانَ الطويلَ بعمل أهل النار ، ثم يُختم له عمله بعملِ أهل الجنةِ » .

وخرَّج الإمام أحمد[ في « مسنده » ٣/١٢٠ .

وأخرجه: عبد بن حميد ( ٤٣٩٣) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٣٩٣) و ( ٣٩٥) و ( ٣٩٥) و ( ٣٩٥) و ( ٣٩٥) ، وأبو يعلى (٣٨٤) ، والضياء المقدسي في « المختارة » (١٩٧٩) و (١٩٨٠) و (١٩٨١) و (١٩٨١) و و وهو حديث صحيح. ] من حديث أنس ، عنِ النّبيّ عليه قال: « لا عَلَيكُمْ أَنْ لا تَعْجَبوا بأحدٍ حتى تنظروا بم يُختم له، فإنَّ العاملَ يعملُ زماناً من عمره ، أو بُرهة من دهره بعمل صالح، لو مات عليه دخل الجنة ، ثم يتحوَّلُ ، فيعملُ عملاً سيّئاً ، وإنَّ العبدَ ليعمل البُرهة من دهره بعمل ما دهره بعملٍ سيّع ، لو مات عليه دخلَ النارَ ، ثم يتحوَّل فيعملُ عملاً صالحاً (١٠) » .

وخرَّج أيضاً من حديث عائشة ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : " إنَّ الرجلَ ليعملُ بعملِ أهلِ الجنَّةِ ، وهو مكتوبٌ في الكتابِ من أهل النار ، فإذا كانَ قبل موتِه تحوَّل ، فعملَ بعمل أهل النار ، فماتَ ، فدخل النار ، وإنَّ الرجلَ ليعملُ بعملِ أهلِ النارِ ، وإنَّه لمكتوبٌ في الكتاب من أهلِ الجنَّة ، فإذا كان قَبْلَ موته تحوَّل ، فعمل بعمل أهلِ الجنَّة ، فماتَ فدخلها " [ في « مسنده » ١٠٧/٦ و ١٠٨ .

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص) .

وأخرجه: عبد بن حميد ( ١٥٠٠ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٥٢ ) ، وأبو يعلى ( ٤٦٦٨ ) ، وابن حبان ( ٣٤٦ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٢١/ ٣٥٦ ، وهو حديث صحيح . ] .

وخرَّج أحمد ، والنسائيُّ ، والترمذيُّ (١) من حديثِ عبد الله بنِ عمرِو قال : خرج علينا رسولُ الله ﷺ وفي يده كتابانِ ، فقال : « أتدرون ما هذان الكتابان ؟ » ، فقلنا : لا يا رسول الله ، إلا أنْ تُخْبِرَنا ، فقالَ للذي في يده اليمنى : « هذا كتابٌ مِنْ ربِّ العالمين ، فيهِ أسماءُ أهلِ الجنَّةِ ، وأسماء آبائهم وقبائلهم ، ثُمَّ أُجْمِل على آخرهم ، فلا يُزاد فيهم ، ولا يُنقصُ منهم أبداً » ، ثُمَّ قالَ للذي في شماله : « هذا كتابٌ من ربِّ العالمين فيهِ أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم ، أثُمَّ أجْمل على آخرهم ، فلا يُزاد فيهم ولا يُنقص منهم أبداً » ، فقالَ أصحابُه : ففيم العملُ يا رسولَ الله إنْ كانَ أمراً قد فُرغَ منه ؟ فقال : « سَدِّدُوا وقاربوا ، فإنَّ صاحب الجنة يُختم له بعمل أهل الجنة ، وإنَّ عمل أيّ عملٍ ، وإنَّ صاحب النّار يُختم له بعمل أهل النار ، وإنْ عمل أيَّ عمل " (٢) ، ثُمَّ قال رسول الله ﷺ بيديه فنبذهما ، ثم قال : ﴿ فَرَغَ رَبُّكُم مِنَ العباد : فريقٌ في الجنة ، وفريقٌ في السَّعير » [ أخرجه : أحمد ٢/١٦٧ ، والترمذي (٢١٤١ ) و(٢١٤١ ) م ، والنسائي في « الكبري » ( ١١٤٧٣ ) وفي « التفسير » ، له ( ٤٩٣ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٣٦٤٥ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٣٤٨ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٦٨/٥ ، وهذا الحديث صححه الترمذي على أن فيه مقالًا من أجل أبي قبيل حيى بن هانيء قال الحافظ ابن حجر في تعجيل المنفعة ١/ ٨٥٣ : « إنَّه كان يكثر النقل عن الكتب القديمة » ، وقال الذهبي في ميزان الاعتدال ٢/ ٦٨٤ عن هذا الحديث : « هو حديث منكر جداً » ] .

وقد روي هذا الحديثُ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ من وجوهٍ متعددة ، وخرَّجه الطبراني (٣) من حديث علي بن أبي طالب ، عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ ، وزاد فيه : « صاحبُ الجنَّةِ مختومٌ له بعمل أهلِ النارِ وإنْ عمل أيَّ عمل ، وقد يُسلك أهلِ السعادةِ طريق أهلِ الشقاء حتى يقالَ : ما أشبههم بهم ، بل هم (١) منهم ،

<sup>(</sup>١) في (ص): « وخرج الإمام أحمد والترمذي » .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « ولو عمل كِل عمل » .

 <sup>(</sup>٣) في « الأوسط » (٥٢١٩) ، وإسناده ضعيف لضعف حماد بن واقد الصفار ، انظر : مجمع الزوائد
 ٢١٦/٧ .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

وتُدركهم السعادةُ فتستنقذُهم ، وقد يسلكُ بأهلِ الشقاءِ طريق أهلِ السعادةِ حتّى يقالَ : ما أشبههم بهم بل هم منهم ويُدركهم الشقاء ، مَنْ كتبه الله سعيداً في أمِّ الكتاب لم يُخرجه مِنَ الدنيا حتى يستعملَه بعملٍ يُسعِدُه قبلَ موتِهِ ولو بفواقِ ناقة »(١) ، ثُمَّ قالَ : « الأعمالُ بخواتيمها » . وخرَّجه البزار في « مسنده » [ « المسند » (٢١٥٦ ) .

وأخرجه: اللالكائي في «أصول الاعتقاد» ( ١٠٨٨)، وإسناده ضعيف جداً ؛ لشدة ضعف عبد الله بن ميمون القداح، انظر: مجمع الزوائد ٢١٢/٧. ] بهذا المعنى أيضاً من حديث ابن عمر عن النّبيّ على .

وفي «الصحيحين » [صحيح البخاري ٤٤/٤ (٢٨٩٨) و٥/١٢) و٥/١٢) و٥/١٢) عن سهل بن سعد : أنّ (٢٠٧) ، وصحيح مسلم ٢٤/١ (١٢) (١٢) (١٢) و٨/١٤ (١١٢) ] عن سهل بن سعد : أنّ النّبيّ التقى هو والمشركون وفي أصحابه رجلٌ لا يدع شاذّةً ولا فاذّةً إلا اتبعها يَضرِبُها بسيفه ، فقالوا : ما أجزأ منا اليوم أحدٌ كما أجزأ فلانٌ ، فقال رسول الله على «هو من أهل النار » ، فقال رجلٌ من القوم : أنا صاحبُه ، فاتّبعه ، فجُرحَ الرجل جرحاً شديداً ، فاستعجل الموت ، فوضع نصل سيفه على الأرض وذُبَابَه بين ثدييه ، ثمَّ تحامل على سيفه فقتل نفسه ، فخرج الرجلُ إلى رسول الله ، فقال : أشهد أنّك رسولُ الله ، وقصَّ عليه القصة ، فقال رسول الله ، وأنّ الرجلَ ليعملُ عملَ أهلِ النار فيما يبدو البحثّة فيما يبدو للنّاس وهو مِنْ أهلِ النار ، وإنّ الرجلَ ليعملُ عملَ أهلِ النار فيما يبدو للناس ، وهو منْ أهلِ الجاري [ في «صحيحه » ١٢٨/٨ ( ١٤٩٣ ) و٨/١٥٥ ( ١٦٠٧ ) . ] في رواية له : « إنّما الأعمالُ بالخواتيم » .

وقوله: « فيما يبدو للناس » إشارةٌ إلى أنَّ باطنَ الأمر يكونُ بخلافِ ذلك ، وإنَّ خاتمة السُّوءِ تكونُ بسبب دسيسةِ باطنة للعبد لا يطلع عليها الناس ، إما من جهة عمل سيىء ونحو ذلك ، فتلك الخصلة الخفية توجب سُوءَ الخاتمة عند الموت ، وكذلك قد يعمل الرجلُ عملَ أهلِ النَّارِ وفي باطنه خصلةٌ خفيةٌ من خصال الخير ، فتغلب عليها تلكَ الخصلةُ في آخر عمره ، فتوجب له حسنَ الخاتمة .

<sup>(</sup>۱) هو ما بين الحلبتين من الراحة . « النهاية » ٣/ ٤٧٩ .

قال عبد العزيز بن أبي روَّاد : حضرت رجلاً عند الموت يُلَقَّنُ لا إله إلا الله ، فقال في آخر ما قال : فسألتُ عنه ، فإذا هو مدمنُ حمرٍ . فكان عبد العزيز يقول : اتقوا الذنوب ، فإنَّها هي التي أوقعته .

وفي الجملة : فالخواتيم ميراثُ السوابق ، وكلُّ ذلك سبق في الكتاب السابق ، ومن هنا كان يشتدُّ خوف السَّلف من سُوءِ الخواتيم ، ومنهم من كان يقلق من ذكر السوابق .

وقد قيل : إنَّ قلوب الأبرار معلقةٌ بالخواتيم ، يقولون : بماذا يختم لنا ؟ وقلوب المقرَّبين معلقة بالسوابق ، يقولون : ماذا سبق لنا .

وبكى بعضُ الصحابة عند موته ، فسئل عن ذلك ، فقال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : ﴿ إِنَّ الله تعالى قبضَ خلقَه قبضتين ، فقال : هؤلاء في الجنَّة ، وهؤلاء في النار » ، ولا أدري في أيِّ القبضتين كنت [حديث صحيح أخرجه : أحمد ١٧٦/٤ و٥/ ٨٨ من طريق سعيد الجريري ، عن أبي نضرة ، به .

وأخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » ( ٢١٤٢ ) من حديث أبي سعيد الخدري ، به .

وأخرجه : أبو يعلى ( ٣٤٢٢ ) بنحوه من حديث أنس بن مالك ، به . ] .

قال بعض السَّلف : ما أبكي العيون ما أبكاها الكتاب السابق .

وقال سفيانُ لبعض الصالحين : هل أبكاك قطُّ علمُ الله فيك ؟ فقال له ذلك الرجل : تركتني لا أفرحُ أبداً . وكان سفيان يشتدُّ قلقُه من السوابق والخواتم ، فكان يبكي ويقول : أخاف أنْ أكون في أمِّ الكتاب شقياً [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » / ٥١ . ] ، ويبكي ويقول : أخافُ أنْ أسلبَ الإيمانَ عند الموت .

وكان مالك بنُ دينار يقومُ طُولَ ليلهِ قابضاً على لحيته ، ويقول : يا ربِّ ، قد علمتَ ساكنَ الجنة من ساكن النار ، ففي أيِّ الدارين منْزلُ مالك ؟ [أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٣٨٣/٢ . ] .

قال حاتمٌ الأصمُّ: مَنْ خلا قلبُه من ذكر أربعة أخطار (١)، فهو مغترٌّ، فلا يأمن

<sup>(</sup>١) في (ص): « من ذكر الله تعالى فهو متعرض لأربعة أخطار » .

الشقاء: الأوّل: خطرُ يوم (١) الميثاق حين قال: هؤلاء في الجنة ولا أبالي، وهؤلاء في النار ولا أبالي، فلا يعلم في أيِّ الفريقين كان، والثاني: حين خلق في ظلمات ثلاث، فنودي الملك بالسعادة والشَّقاوة، ولا يدري: أمن الأشقياء هو أم منَ السعداء؟ والثالث: ذكر هول المطلع، فلا يدري أيبشر برضا الله أو بسخطه؟ والرابع: يوم يَصدُرُ الناس أشتاتاً، ولا يدري، أيّ الطريقين يُسلك به.

وقال سهل التُستريُّ : المريدُ يخافُ أَنْ يُبتلى بالمعاصي ، والعارف يخافُ أَنَّ يُبتلى بالكُفر .

ومن هنا كان الصحابة ومَنْ بعدهم مَن السَّلف الصالح يخافون على أنفسهم النفاق ويشتد قلقهم وجزَعُهم منه ، فالمؤمن يخاف على نفسه النفاق الأصغر ، ويخاف أنْ يغلب ذلك عليه عند الخاتمة ، فيخرجه إلى النفاق الأكبر ، كما تقدم أنَّ دسائس السوء الخفية تُوجِبُ سُوءَ الخاتمة ، وقد كان النَّبيُ عَلَيْ يُكثرُ أَنْ يقول في دعائه : « يا مقلب القلوب ثبتْ قلبي على دينكَ » فقيل له : يا نبيَّ الله آمنا بك وبما جئت به ، فهل تخافُ علينا ؟ فقال : « نعم ، إنَّ القُلوبَ بينَ أصبعين منْ أصابع الله عز وجل يُقلِّبها كيف يشاء » خرّجه الإمام أحمد والترمذي من حديث أنس [ أخرجه : أحمد ١١٢/٣ و٢٥٧ ، والترمذي من حديث أنس [ أخرجه : أحمد ٢١٢/١ و٢٥٧ ،

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ٦٨٣ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٣٤ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٢٥ ) ، وأبو يعلى ( ٣٦٨٧ ) و ( ٣٦٨٨ ) ، والطبراي في « تفسيره » ( ٢٢٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٧٥٩ ) ، والآجري في « الشريعة » : ٣١٧ : والحاكم ٢٦/١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١٢٢ ، والبيهقي في « شعب الإيمان ( ٧٥٧ ) ، والبغوي ( ٨٨ ) ، والضياء المقدسي في « المختارة » ( ٢٢٢٢ ) و ( ٢٢٢٢ ) و ( ٢٢٢٢ ) و ( ٢٢٢٢ ) . من حديث أنس بن مالك ، به . والروايات مطولة ومختصرة ، وقال الترمذي : « حسن » . ] .

وخرج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٦/ ٢٩٤ و٣٠٢ و٣١٥ .

وأخرجه : الطيالسي (١٦٠٨)، وعبد بن حميد (١٥٣٤)، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٢٣ )و( ٢٣٢ )، وأبو يعلى ( ٦٩١٦ ) ( ٦٩٢٠ )و( ٦٩٨٦ )، والطبري في « تفسيره » ( ٥٢٢٧ ) و( ٥٢٣٣ )، والطبراني في « الكبير » ٢٣/ ( ٧٧٧ ) و( ٧٨٥ ) و( ٨٦٥ ) وفي « الـدعـاء » ، لـه

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

(۱۲۰۷) و(۱۲۰۸) ، والآجري في « الشريعة » : ٣١٦. من حديث أم سلمة ، به . ] والترمذي الإوالترمذي » لم يرد في (ج) ، والحديث في جامعه برقم (٣٥٢٢) ، وقال : «حديث حسن » على أن في سند الحديث شهر بن حوشب ضعيف . ] من حديث أمّ سلمة : أنّ النّبيّ كان يُكثِرُ في دعائه أنْ يقول : « اللهُمّ يا (١) مقلّب القلوب ، ثبت قلبي على دينك » ، فقلت : يا رسول الله ، أو (٢) إنّ القلوب لتتقلّب ؟ قال : « نعم ، ما من خلق الله تعالى من بني يا رسول الله ، أو (٢) إنّ القلوب لتتقلّب ؟ قال : « نعم ، ما من خلق الله تعالى من بني آمم من بشر إلا أنّ قلبه بين أصبعين مِنْ (٣) أصابع الله ، فإنْ شاءَ الله عز وجل أقامه ، وإنْ شاء أزاغه ، فنسألُ الله ربّنا أنْ لا يزيغَ قلوبنا بعد إذ هدانا ، ونسألُه أنْ يهب لنا من لدُنه رحمةً إنّه هو الوهّاب ، ، قالت : قلت : يا رسول الله ، ألا تُعَلِّمني دعوةً أدعو بها لنفسي ؟ قال : « بلى ، قولي : اللهم ربّ النبيّ محمد ، اغفر لي ذنبي ، وأذهب غيظ لنفسي ؟ قال : « بلى ، قولي : اللهم ربّ النبيّ محمد ، اغفر لي ذنبي ، وأذهب غيظ قلبي ، وأجرني من مضلاتِ الفتن ما أحييتني » ، وفي هذا المعنى أحاديث كثيرة .

وخرَّج مسلم [ في « صحيحه » ٨/ ٥١ ( ٢٦٥٤ ) ( ١٧ ) .

وأخرجه: أحمد ١٦٨/٢ و ١٧٣ ، وعبد بن حميد ( ٣٤٨ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٢٢ ) و ( ٢٣١ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٧٧٣٩ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٣٢ ) ، وابن حبان ( ٢٠٢ ) ، الآجري في « الشريعة » : ٣١٦ من حديث عبد الله بن عمرو ، به . ] من حديث عبد الله بن عمرو : سمع رسول الله على يقول : « إنَّ قلوبَ بني آدمَ كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن عز وجل كقلب واحدٍ يصرِّفُه حيث يشاء » ، ثم قال رسول الله على اللهُمَّ يا (٤٠ مُصرِّفَ القلوبِ ، صرِّف قلوبنا على طاعتك » .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>۲) في (ص) : « أرى » .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « أصبعين من » سقطت من(ص) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ج).

## الحديث الخامس

عَنْ عائشةَ رَضِيَ اللهُ عَنْها قالتْ : قَال رسولُ اللهِ ﷺ : « مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنا هذا ما ليس مِنهُ فَهو ردُّ » رواهُ البُخاريُّ ومُسلمُ (١٠ ، وفي رِوايةٍ لمُسلِمٍ : « مَنْ عَمِلَ عَملًا لَيسَ عَلَيهِ أَمْرُنا فَهو رَدُّ » .

هذا الحديث خرّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣/ ٢٤١ ( ٢٦٩٧ ) ، وصحيح مسلم ٥/ ١٣٢ ( ١٧١٨ ) ( ١٨١ ) و ( ١٨ ) .

وأخرجه أحمد 7/7 و 727 و 707 و 707 و 707 و 707 و أبو داود ( 707 ) وابن ماجه ( 18 ) ، وابن عاصم في « السنة » ( 70 ) و ( 90 ) ، وأبو يعلى ( 808 ) ، وابن حبان 77 ) و ( 77 ) و الدارقطني 172 و 772 و 772 و و و 773 ، وأبو نعيم في « الحلية » 7/7 ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( 700 ) و ( 700 ) و البيهقي 119 ، والبغوي في « شرح السنة » ( 700 ) من طريق القاسم بن محمد ، عن عائشة ، به ] من حديث ( 700 ) القاسم بن محمد ، عن عمته عائشة \_ رضي الله عنها \_ ، وألفاظ الحديث مختلفة ، ومعناها متقارب ، وفي بعض ألفاظه : « مَنْ أحدث في ديننا ما ليس فيه فهو رد » .

وهذا الحديث أصلٌ عظيم من أصول الإسلام ، وهو كالميزان للأعمال  $(^{7})$  في ظاهرها كما أنّ حديث : « الأعمال بالنيّات » ميزان للأعمال في باطنِها ، فكما أنّ  $(^{3})$  كل عمل لا يُراد به وجه الله تعالى ، فليس لعامله فيه ثواب ، فكذلك كلُّ عمل لا يكون عليه أمر الله ورسوله ، فهو مردودٌ على عامله  $(^{6})$  ، وكلُّ مَنْ أحدث في الدّين ما لم يأذن به الله ورسوله ، فليس مِنَ الدين في شيء .

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>۲) في (ص) : « رواية » .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « للإسلام وللأعمال » .

<sup>(</sup>٤) من قوله: « كما أن حديث . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٥) عبارة : « على عامله » سقطت من (ص) .

وسيأتي حديثُ العرباض بن سارية ، عن النَّبيِّ عَلَيْ أَنَّه قال : « منْ يعش منكم بعدي (۱) ، فسيرى اختلافاً كثيراً ، فعليكم بسُنتي وسنَّة الخلفاء الرَّاشدين المهديِّين من بعدي (۲) ، عَضُوا عليها بالنواجِذ ، وإيَّاكُم ومُحدثاتِ الأمورِ ، فإنَّ كُلَّ محدثةٍ بدعةٌ ، وكل بدعةٍ (۳) ضلالةٌ »(٤) .

وكان على يقول في خطبته: «أصدقُ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخيرُ الهدي هدي محمد، وشرّ الأمور محدثاتها» [أخرجه: أحمد ٣/ ٣١٠ و ٣١٩ و ٣١٠ ، والدارمي (٢١٢)، ومسلم ٣/١١ (٨٦٧) (٤٤) و (٤٤) و (٤٥)، وأبو داود (٢٩٥٤)، وابن ماجه (٤٥)، وابن والنسائي ٣/ ٥٨ و ١٨٨ وفي «الكبرى»، له (١٧٨٦) و (١٨٩٢)، وأبو يعلى (٢١١١)، وابن الجارود (٢٩٧) و (٢٩٨١)، وأبو عوانة كما في «إتحاف المهرة» ٣/ ٣٢٨ و (١٩١٣) و ٣/ ٢٩٨) و أبو نعيم في «الحلية» ٣/ ٢٩٨، والبيهقي و ١١٩٨، وابن حبان (١٠)، وأبو نعيم في «الحلية» ٣/ ١٨٩، والبيهقي وسنؤخر الكلام على المحدثات إلى ذكر حديث العرباض المشار إليه، ويتكلم هاهنا على الأعمال التي ليس عليها أمر الشارع وردها.

فهذا الحديث يدلُّ بمنطوقه على أنَّ كلَّ عملِ ليس عليه أمر الشارع ، فهو مردود ، ويدلُّ بمفهومه على أنَّ كلَّ عمل عليه أمره ، فهو غير مردود ، والمراد بأمره هاهنا : دينُه وشرعُه ، كالمراد بقوله في الرواية الأخرى : « مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردُّ (٥) » .

فالمعنى إذاً<sup>(٦)</sup> : أنَّ مَنْ كان عملُه خارجاً عن الشرع ليس<sup>(٧)</sup> متقيداً بالشرع ، فهو مردود .

وقوله: « ليس عليه أمرنا » إشارةٌ إلى أنَّ أعمال العاملين كلهم ينبغي أنْ تكون تحت أحكام الشريعة ، وتكون أحكام (^) الشريعة حاكمةً عليها بأمرها ونهيها ، فمن

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) « من بعدي » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « بدعة وكل بدعة » سقطت من ( ص ) .

<sup>(</sup>٤) سيأتي عند الحديث الثامن .

<sup>(</sup>٥) « فهورد » سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٦) في (ص): « فالمراد ».

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>A) وتكون ( أحكام ) سقطت من (ص) .

كان عملُه جارياً تحت أحكام الشرع ، موافقاً لها ، فهو مقبولٌ ، ومن كان خارجاً عن ذلك ، فهو مردودٌ .

والأعمال قسمان : عبادات ، ومعاملات .

فأما العبادات ، فما كان منها خارجاً عن حكم (١) الله ورسوله بالكلية ، فهو مردود على عامله ، وعامله يدخل تحت قوله : ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتَوُّا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَالَمْ يَا أَذَنُ بِهِ الله ﴾ [ الشورى : ٢١] ، فمن تقرَّب إلى الله بعمل ، لم يجعله الله ورسولُه قربة إلى الله ، فعمله باطلٌ مردودٌ عليه ، وهو شبيهٌ بحالِ الذين كانت صلاتُهم عند البيت مُكاء وتصدية ، وهذا كمن تقرَّب إلى الله تعالى بسماع الملاهي ، أو بالرَّقص ، أو بكشف الرَّأس في غير الإحرام ، وما أشبه ذلك من المحدثات التي لم يشرع الله ورسولُه التقرُّب بها بالكلية .

وليس ما كان قربة في عبادة يكونُ قربةً في غيرها مطلقاً ، فقد رأى النّبيُ عَلَيْهِ رجلاً قائماً في الشمس ، فسأل عنه ، فقيل : إنّه نذر أنْ يقوم ولا يقعدَ ولا يستظلَّ وأنْ يصومَ ، فأمره النّبيُ عَلَيْهِ أَنْ يَقْعُدَ ويستظلَّ ، وأنْ يُتمَّ صومه [ أخرجه : البخاري ١٧٨٨ يصومَ ، فأمره النّبيُ عَلَيْهِ أنْ يَقْعُدَ ويستظلَّ ، وأنْ يُتمَّ صومه [ أخرجه : البخاري ٢٧٨١ ) ( ٢٧٠٤ ) ، وأبو داود (٣٣٠٠ ) ، وابن ماجه (٢١٣٦ ) ، وابن الجارود (٣٣٨ ) ، وابن حبان (٤٣٨٥ ) ، والدارقطني ١٦٦ ، والبيهقي ٢٠/٥٠ ، والبغوي (٢٤٤٣ ) من حديث ابن عباس ] فلم يجعل قيامه وبروزه للشمس قربةً يُوفي بنذرهما .

وقد روي أنَّ ذلك كان في يوم جمعة عند سماع خطبة النَّبيُّ وهو على المنبر ، فنذر أنْ يقومَ ولا يقعدَ ولا يستظلَّ ما دامَ النَّبيُّ عَلَيْ يخطُبُ [ أخرجه : الطحاوي في « شرح المشكل » ( ٣٩٧١ ) ( تحفة الأخيار ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١٨٧١ ) ، والخطيب في « الأسماء المبهمة » : ٢٧٤ من حديث ابن عباس ، وسنده قويٌّ ] ، إعظاماً لسماع خطبة النَّبيُّ عَلَيْ ذلك قربةً تُوفى بنذره ، مع أنَّ القيام عبادةٌ في

مواضعَ أخَر ، كالصلاةِ والأذان والدعاء (١) بعرفة ، والبروز للشمس قربةٌ للمحرِم ، فدلَّ على أنَّه ليس كلُّ ما كان قربة في موطنٍ يكون قربةً في كُلِّ المواطن (٢) ، وإنَّما يتبع في ذلك ما وردت به الشريعةُ في مواضعها .

وكذلك من تقرَّب بعبادة نُهِيَ عنها بخصوصها ، كمن صامَ يومَ العيد ، أو صلَّى في وقت النهي .

وأمّا من عمل عملاً أصلُه مشروعٌ وقربةٌ ، ثم أدخلَ فيه ما ليس بمشروع ، أو أخلّ فيه بمشروع ، فهذا مخالف أيضاً للشريعة بقدر إخلاله بما أخلّ به ، أو إدخاله ما أدخل فيه ، وهل يكونُ عملُه من أصله مردوداً عليه أم لا ؟ فهذا لا يُطلق القولُ فيه بردّ ولا قبولٍ ، بل يُنظر فيه : فإنّ كان ما أخلّ به من أجزاء العمل أو شروطه موجباً لبطلانه في الشريعة ، كمن أخلّ بالطهارة للصلاة مع القُدرة عليها " ، أو كمن أخلّ بالرُّكوع ، أو بالسجود ، أو بالطمأنينة فيهما ، فهذا عملُه مردودٌ عليه ، وعليه إعادتُه إنْ كان فرضا في أن كان ما أخلّ به لا يُوجبُ بُطلانَ العمل ، كمن أخلّ بالجماعة للصلاة المكتوبة عند من يُوجِبها ، ولا يجعلُها شرطاً ، فهذا لا يُقالُ : إنّ عمله مردودٌ من أصله ، بل هو ناقصٌ .

وإنْ كان قد زاد في العمل المشروع ما ليس بمشروع ، فزيادته مردودةٌ عليه ، بمعنى أنَّها لا تكونُ قربةً ولا يُثابُ عليها ، ولكن تارة يبطُلُ بها العمل من أصله ، فيكون مردوداً ، كمن زاد في صلاته ركعةً عمداً مثلاً ، وتارةً لا يُبطله ، ولا يردُّه من أصله ، كمن توضأ أربعاً أربعاً ، أو صام الليل مع النهار ، وواصل في صيامه ، وقد يبدَّلُ بعض ما يُؤمر به في العبادة بما هو منهيٌّ عنه ، كمن ستر عورتَه في الصَّلاة بثوب مُحرَّم ، أو توضًا للصلاة بماء مغصُوبٍ ، أو صلَّى في بُقعةِ غَصْبٍ ، فهذا قد اختلفَ

<sup>(</sup>i) في (ص): « والقيام ».

<sup>(</sup>٢) في (ص): « في غيره من المواطن ».

<sup>(</sup>٣) انظر: المحلى ٢/ ٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المحلى ١٦/٤.

<sup>(</sup>٥) سقطت من (ص).

العُلماءُ فيه: هل عملُه مردودٌ من أصله، أو أنّه غير مردود، وتبرأ به الذّمّةُ من عُهدة الواجب؟ وأكثرُ الفُقهاء على أنّه ليس بمردود من أصله، وقد حكى عبدُ الرحمن بنُ مهدي، عن قومٍ من أصحاب الكلامِ يقال لهم: الشّمريّة أصحاب أبي شمر أنّهم يقولون: إنّ من صلّى في ثوب كان في ثمنه درهمٌ حرامٌ أنّ عليه إعادة صلاته، وقال: ما سمعتُ قولًا أخبث من قولهم، نسأل الله العافية [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ما سمعتُ قولًا أخبث من قولهم، نسأل الله العافية المواحديث المطّلعين على مقالات السّلف، وقد استنكر هذا القول وجعله بدعةً، فدلً على أنّه لم يُعلم عن أحدٍ من السّلف القولُ بإعادة الصّلاة في مثل هذا.

ويشبه هذا الحج بمالٍ حرامٍ ، وقد ورد في حديثٍ أنّه مردودٌ على صاحبه [ أخرجه: البزار كما في « كشف الأستار » ( ١٠٧٩ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٥٢٢٨ ) من حديث أبي هريرة ، قال : قال رسول الله ﷺ: « من أمّ هذا البيت من الكسب الحرام شخص في غير طاعة الله ، فإذا أهل ووضع رجله في الغرز وانبعثت به راحلته وقال : لبيك اللهم لبيك ، ناداه مناد من السماء : لا لبيك ولا سعديك كسبك حرام ، وزادك حرام ، وراحلتك حرام ، فارجع مأزوراً غير مأجور ، وأبشر بما يسوءك . . . » . بلفظ البزار . وهذا الحديث في إسناده سليمان بن داود اليماني ، قال البزار عقيب الحديث : « الضعف بين على أحاديث سليمان ، ولا يتابعه عليها أحد وهو ليس بالقوي » . وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد ٣/ ٢٠٩-٢١٠ وقال : « فيه سليمان بن داود اليماني وهو ضعيف » ] ، ولكنّه حديث لا يثبت ، وقد اختلف العلماء هل يسقط به الفرض أم لا ؟

وقريب من ذلك الذَّبِحُ بآلة محرَّمة ، أو ذبحُ مَنْ لا يجوزُ له الذبحُ ، كالسارق ، فأكثرُ العلماء قالوا : إنَّه تُباح الذبيحة بذلك ، ومنهم من قال : هي محرَّمةٌ ، وكذا الخلاف في ذبح المُحْرِم للصَّيدِ ، لكن القول بالتَّحريم فيه أشهرُ وأظهرُ ؛ لأنَّه منهيُّ عنه بعينه .

ولهذا فرَّق مَنْ فرَّق مِنَ العُلماء بين أنْ يكون النَّهيُ لمعنى يختصّ بالعبادة فيبطلها ، وبين أنْ لا يكون مختصاً بها فلا يبطلها ، فالصلاة بالنجاسة ، أو بغير طهارة ، أو بغير ستارة ، أو إلى غير القبلة يُبطلها ، لاختصاص النهي بالصلاة بخلاف الصلاة في الغصب ، ويشهدُ لهذا أنَّ الصيام لا يبطله إلا ارتكابُ ما نهي عنه فيه بخصوصه ، وهو جنسُ الأكل والشرب والجماع ، بخلاف ما نهي عنه الصائم ، لا بخصوص الصيام ، كالكذب والغيبة عند الجمهور .

وكذلك الحجُّ لا يبطله إلا ما نهي عنه في الإحرام ، وهو الجماعُ ، ولا يبطله ما لا يختصُّ بالإحرام من المحرَّمات (١) ، كالقتل والسرقة وشرب الخمر .

وكذلك الاعتكافُ : إنّما يبطل بما نهي عنه فيه بخصوصه ، وهو الجماعُ ، وإنّما يبطل بالشّكر عندنا وعند الأكثرين ، لنهي السّكران عن قربان المسجد . ودخوله على أحدِ التأويلين في قوله تعالى : ﴿ لَا تَقَرّبُوا ٱلصّكَلَوٰةَ وَأَنتُر سُكَرَىٰ ﴾ [انساء : ٣٤] أنّ المرادَ مواضع الصلاة ، فصار كالحائض ، ولا يبطلُ الاعتكافُ بغيره من ارتكابه الكبائر عندنا وعند كثيرٍ من العلماء ، وقد (٢) خالف في ذلك طائفةٌ من السّلف ، منهم : عطاء والزّهري والثوري ومالك ، وحُكي عن غيرهم أيضاً .

وأمّا المعاملات كالعقود والفسوخ ونحوهما ، فما كان منها تغييراً للأوضاع الشرعية ، كجعل حدّ الرِّني عقوبةً مالية ، وما أشبه ذلك ، فإنّه مردودٌ من أصله ، لا ينتقل به الملك ؛ لأنّ هذا غيرُ معهود في أحكام (٢ الإسلام ، ويدلُّ على ذلك أنّ النّبي في قال للذي سأله : إنّ ابني كان عسيفاً على فلان ، فزنى بامرأته ، فافتديتُ منه بمئة شاة وخادم ، فقال النّبيُ في : « المئة شاة والخادم ردٌّ عليكَ ، وعلى ابنك جَلدُ مئة ، وتغريبُ عام » [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٢٣٧٩ ) برواية يحيى الليثي ، والشافعي في « مسنده » ( ١٩٧٤ ) بتحقيقي ، والبخاري ٨/ ٢١ ( ٣٦٣٣ ) و ( ١٦٣٣ ) و ٨/ ٢١٤ ( ٢٨٤٢ ) و ( ٣٨٤٢ ) و ١٨٤٢ ( ٢٨٤٢ ) و ( ٣٨٤٢ ) و ١٨٤٢ ( ٢٨٤٢ ) و ( ١٨٤٣ ) و ١٨٤٢ و وفي « الكبرى » ، له ( ١٩٧١ ) ، والطحاوي في « شرح معاني الآثار » ٣/ ١٣٥ ، والطبراني في « التمهيد » ( ١٩٧٠ ) ، والبغوي ( ١٩٥٩ ) ، والبيهقي ٨/ ٢١٢ و ٢١٣ ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٨ ٧٢٠٧ ، والبغوي ( ٢٥٧٩ ) من طرق عن أبي هريرة وزيد بن خالد ، به . ] .

وما كان منها عقداً منهياً عنه في الشرع ، إما لكون المعقود عليه ليس محلاً للعقد ، أو لفوات شرطٍ فيه ، أو لظلم يحصُلُ به للمعقود معه أو عليه ، أو لكون العقد يشغل عن ذكر الله الواجب عند تضايُق وقته ، أو غير ذلك ، فهذا العقد : هل هو مردود بالكلية ، لا ينتقل به الملك ، أم لا ؟ هذا الموضع قد اضطربَ الناس فيه اضطراباً

<sup>(</sup>۱) عبارة : « من المحرمات » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ج): « وإن ».

<sup>(</sup>٣) سقطت من **(ص)** .

كثيراً ، وذلك أنّه ورد في بعض الصور (٢) أنّه مردودٌ لا يفيد الملك ، وفي بعضها أنّه يُفيده ، فحصل الاضطرابُ فيه بسبب ذلك ، والأقرب ـ إنْ شاء الله تعالى ـ أنّه إنْ كان النهيُ عنه لحقِّ لله عز وجل ، فإنّه لا يفيدُ الملكَ بالكلية ، ونعني بكون الحق لله : أنّه لا يسقط لا يسقط برضا المتعاقدين عليه ، وإنْ كان النهيُ عنه لحقِّ آدميٍّ معيّن ، بحيث يسقط برضاه به ، فإنّه يقفُ على رضاه به ، فإنْ رضي لزم العقدُ ، واستمر الملكُ ، وإنْ لم يرض به فله الفسخُ ، فإنْ كان الذي يلحقه الضررُ لا يعتبر رضاه بالكلية ، كالزوجة والعبد في الطلاق والعتاق ، فلا عِبرة برضاه ولا بسخطه ، وإنْ كان النهيُ رفقاً بالمنهيّ خاصةً لما يلحقه من المشقة ، فخالف وارتكب المشقة ، لم يبطل بذلك عملُه .

## فأما الأوَّل ، فله صورٌ كثيرةٌ :

منها نكاحُ من يحرُمُ نكاحُه ، إمّا لعينه (٢) ، كالمحرَّمات على التَّأييد بسببِ أو نسبٍ ، أو للجمع ، أو لفواتِ شرط لا يسقُطُ بالتراضي بإسقاطه : كنكاح المعتدة والمحرمة ، والنكاح بغير وليِّ ونحو ذلك ، وقد روي أنَّ النَّبيَّ عَلَى فرَّق بيْنَ رجلٍ وامرأةٍ تزوَّجها وهي حُبْلي ، فردَّ النِّكاح لوقوعه في العدّة [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٠٧٠٤ ) والدارقطني ٣/ ٢٥٠ ، والبيهقي ٧/ ١٥٧ من طريق سعيد بن و ( ١٠٧٠٥ ) ، وأبو داود ( ٢١٣١ ) ، والدارقطني ٣/ ٢٥٠ ، والبيهقي ٧/ ١٥٧ من طريق سعيد بن المسيب ، عن رجل من الأنصار يقال له : بصرة ، قال : تزوجت امرأة بكراً ، فدخلت عليها فإذا هي حبلي ، فقال النَّبيُ عَلَى : « لها الصداق بما استحل من فرجها ، والولد عبد لك ، فإذا ولدت فاجلدها » ، وهو حديث ضعيف معلول ، بيانه في كتابنا « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه ] .

ومنها عقودُ الربا ، فلا تُفيد الملك ، ويؤمر بردِّها ، وقد أمر النَّبيُّ عَلَيْهُ من باع صاعَ تمرٍ بصاعين أَنْ يردَّه [ أخرجه : مسلم ٥/٨٤ (١٥٩٤ ) (٩٧ ) و(٩٩ ) و٥/٩٤ (١٥٩٤ ) تمرٍ بصاعين أَنْ يردَّه [ أخرجه : مسلم ٥/١٢٢ ) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٤/٨٦ ، والبيهقي ٥/ ٢٩١ من حديث أبي سعيد الخدري ، قال : أتى رسول الله على بتمر ، فقال : « ما هذا التمر من تمرنا » فقال الرجل : يا رسول الله بعنا تمرنا صاعين بصاع من هذا ، فقال رسول الله على : « هذا الربا ، فردوه ، ثم بيعوا تمرنا واشتروا لنا من هذا » بلفظ مسلم ] .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) في (ص): « أجنبية ».

ومنها بيعُ الخمرِ والميتةِ والخنزير والأصنام والكلب ، وسائر ما نهي عن بيعِه ممَّا لا يجوز التراضي (١) ببيعه .

وأما الثاني ، فله صُورٌ عديدة .

منها: إنكاحُ الوليِّ من لا يجوزُ له إنكاحُها إلا بإذنها بغير إذنها ، وقد ردَّ النَّبيُّ عَلَىٰ كاح امراة ثيِّب زوَّجها أبوها وهي كارهةٌ [ أخرجه: مالك في « الموطأ » ( ١٥٣٠ ) برواية الليثي ، والشافعي في « مسنده » ( ١١٥٠ ) بتحقيقي ، وعبد الرزاق ( ١٠٣٠٧ ) و ( ١٠٣٠ ) ، وسعيد بن منصور في « سننه » ( ١٥٥٠ ) ، و ( ١١٥٠ ) ، وابن أبي شيبة ( ١٥٩٤٨ ) ، وأحمد ٢/٨٢٦ و ٣٢٨ ، والبخاري ٢/٣٢ ( ١٨٥٨ ) و ( ١٥٩٥ ) و ٢/١٩ ( ١٩٤٥ ) و ٣٢٩ ( ١٩٤٥ ) و ( ١٩٢٥ ) ، وابن ماجه ( ١٨٧٣ ) ، والنسائي ٢/٨٥ و في « الكبرى » ، له ( ١٨٠٥ ) و ( ١٨٣٥ ) و ( ١٨٣٨ ) ، وابن الجارود ( ١٠١ ) ، والبيهقي ١١٩/١ و في « المعرفة » ، له ( ١٠٨٠ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٢/ ٢٦٩ ، والبغوي ( ٢٢٥٦ ) من حديث خنساء بنت حذام : أنَّ أباها زوجها ، وهي ثيب فكرهت ذلك فأتت النَّبيُّ هي فرد نكاحها . بلفظ الشافعي ] ، وروي عنه أنَّه خيَّر امرأة زُوِّجَت بغير إذنها [ أخرجه : أحمد ٢/٣٢١ ، وأبو يعلى ( ٢٠٢٦ ) ، وابن ماجه « شرح المعاني » ٤/ ٣٦٥ ، والدارقطني ٣/ ٢٣٤ \_ ٣٣٥ و ٢٣٥ ، وأبو يعلى ( ٢٥٢٦ ) ، والطحاوي في شرح المعاني » ٤/ ٣٦٥ ، والدارقطني ٣/ ٢٣٤ \_ ٣٥ ٢ و ٣٠٠ ، والبيهقي ٢/ ٢١٥ من حديث ابن أعباس : أنَّ جارية بكراً أتت النَّبيُّ هي ، فذكرت أنَّ أباها زوجها وهي كارهة ، فخيرها النَّبيُّ هي ، بلفظ أحمد .

وأخرجه: أبو داود ( ٢٠٩٧)، والبيهقي ١١٧/٧ من طريق أيوب السختياني، عن عكرمة، مرسلاً. ],، وفي بطلان هذا النكاح ووقوفه على الإجازة روايتان عن أحمد (٢).

وقد ذهب طائفة من العلماء إلى أنَّ من تصرَّف لغيره في ماله بغير إذنه ، لم يكن تصرُّفه باطلاً من أصله ، بل يقفُ على إجازته ، فإنْ أجازه جازَ ، وإنْ ردّه بطل ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) نقل الأثرم والميموني عنه أنَّه يملك تزويجها ، وهو اختيار الخرقي . ونقل عبد الله : إذا بلغت تسع سنين فلا يزوجها أبوها ولا غيره إلا بإذنها .

وجه الأولى : وهي الصحيحة : أنَّ من لم يفتقر نكاحها إلى نطقها مع قدرتها على النطق لم يفتقر إلى رضاها قياساً على البكر الصغيرة .

ووجه الثانية : أنَّها تملك التصرف في مالها بنفسها فلم يملك الأب إجبارها . انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ٨١ .

واستدلُّوا بحديث عُروة بن الجعد في شرائه للنَّبيُّ شَاتين ، وإنَّما كان أمرَه بشراء شاةٍ واحدةٍ ، ثم باع إحداهما ، وقبل ذلك النَّبيُّ فَ الخرجة : الشافعي في «مسنده» (١٤٥٩) و إحدةٍ ، ثم باع إحداهما ، وقبل ذلك النَّبيُّ فَ الخرجة : الشافعي في «مسنده» (١٤٦٠) و (١٤٦٠) بتحقيقي وفي «السنن المأثورة» ، له (٩٠٥) ، وعبد الرزاق (١٤٨٣١) ، والحميدي (٨٤٣) ، وابن أبي شببة (٣٦٤٢) ، وأحمد ٢٥٧٥ و٢٧٥ و٢٧٥ ، والبخاري ٢٥٢٤ (٣٦٤٢) ، وأبو داود (٤٣٨٤) و (٢٥٠١) ، وابن ماجه (٢٤٠١) ، والترمذي (١٢٥٨) ، وعبد الله بن أحمد في «زياداته» ٢٧٦/٤ ، والطبراني في «الكبير» ١٥/ (٤١٢) و (٤١٣) و (٤٢١) ، والدارقطني في «البغوي في «المعرفة» (٤٧٠٤) وفي «الدلائل» ، له ٢٠٢٠، ، والبغوي (٢١٥٨) ، والبغوي شاتين ، فباع إحداهما بدينار وأتاه بشاة ودينار ، فدعا له رسول الله في بيعه بالبركة ، فكان لو اشترى له تراباً لربح فيه . بلفظ الشافعي ] . وخصَّ ذلك الإمام أحمد في المشهور عنه بمن كان يتصرَّفُ لغيره في ماله بإذن إذا خالف الإذن .

ومنها تصرُّف المريضِ في ماله كلّه: هل يقعُ باطلاً من أصله أم يقف تصرفه في الثلثين على إجازة الورثة ؟ فيه اختلاف مشهورٌ للفقهاء ، والخلاف في مذهب أحمد وغيره (۱) ، وقد صحَّ أنَّ النَّبِيَ عَيْقُ رُفع إليه (۲) : أنَّ رجلاً أعتق ستةَ مملوكين لهُ عندَ موته ، لا مال لهُ غيرهم ، فدعا بهم ، فجزأهم ثلاثة أجزاء ، فأعتق اثنين وأرقَّ أربعةً ، وقال لهُ قولاً شديداً [ أخرجه : الشافعي في « مسنده » ( ۱۰۷۳ ) بتحقيقي ، والطيالسي ( ۵٤٥ ) ، وعبد الرزاق ( ۱۳۲۳ ) ، وسعيد بن منصور ( ۲۰۸ ) ، وابن أبي شيبة ( ۲۳۳۷ ) ، وأحمد ٤٢٦/٤ و و ۲۲۸ و و ۲۳۸ و و ۲۳۸ ) ، وأبو داود و ۱۳۹۸ و ( ۱۳۹۸ ) و أبو داود وابو داود ( ۲۳۸۸ ) و ( ۱۳۹۳ ) ، وابن ماجه ( ۱۳۲۸ ) ، والترمذي ( ۱۳۱۵ ) ، والبزار ( ۲۰۸۵ ) و البزار ( ۲۸۲۸ ) و البزار ( ۲۸۲۸ ) و البزار و ( ۲۸۲۸ ) و البزار و ۲۸۲۸ ) ، وابن الجارود ( ۲۸۶۸ ) ، وأبو عوانة كما في « الإتحاف » و ( ۱۳۹۷ ) ، وابن حبان ( ۲۲۸ ) ، والدارقطني ٤/٣٢ ، والبيهقي ١ / ۲۸٥ و ۲۸۸ من حديث عمران بن حصين ، به ] ولعلً الورثة لم يُجيزوا عتق الجميع ، والله أعلم .

ومنها بيعُ المدلس ونحوه كالمُصَرَّاة ، وبَيعِ النَّجْشِ ، وتلقي الركبان ونحو ذلك ،

<sup>(</sup>١) انظر: الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٥\_٢٦ بتحقيقي.

<sup>(</sup>٢) عبارة : « رفع إليه » سقطت من (ص) .

وفي صحَّته كُلِّه اختلافٌ مشهورٌ في مذهب الإمام أحمد ، وذهب طائفة من أهل الحديث إلى بطلانه وردِّه (١) .

والصحيح أنَّه يصحُّ ويقفُ على إجازة من حصل (٢) له ظلمٌ بذلك ، فقد صحَّ عن النَّبِيِّ عَلَيْكُ أَنَّه جعل مشتري المصرَّاة بالخيار [ أخرجه : همام بن منبه في « صحيفته » ( ٩٨ ) ، والطيالسي ( ٢٤٩٢ ) ، وعبد الرزاق ( ١٤٨٥٩ ) و( ١٤٨٦٢ ) ، والحميدي ( ١٠٢٨ ) و( ١٠٢٩ ) ، وأحمــد ٢/ ٢٤٢ و ٢٤٨ و ٢٥٩ و ٢٧٣ و ٣٨٦ و ٣٠٦ و ٤١٧ و ٤٣٠ ، والــدارمــي ( ٢٥٥٦ ) ، والبخــاري ٣/ ٩٢ ( ٢١٤٨ ) و( ٢١٥٠ ) ، و٣/ ٩٣ ( ٢١٥١ ) ، ومسلـــم ٥/٦ ( ١٥٢٤ ) ( ٣٣ ) و( ۲۲ ) و( ۲۵ ) و( ۲۲ ) و( ۲۷ ) و ۰/ ۷ ( ۱۵۲٤ ) ( ۲۸ ) ، وأبو داود ( ۳٤٤٤ ) و( ۳٤٤٥ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۳۹ ) ، والترمذي ( ۱۲۵۱ ) و( ۱۲۵۲ ) ، والنسائي ۲/۳۵۳ و۲۰۶ وفي « الكبرى » ، له ( ٦٠٨٠ ) ، وأبو يعلى ( ٦٠٤٩ ) و( ٦٢٦٧ ) ، وأبو عوانة ٤/ ٢٧٦ و٢٧٧ و ٢٧٨ ، والدارقطني ٣/ ٧٤ و٧٥ من حديث أبي هريرة قال : قال النَّبِيُّ ﷺ : « من اشترى شاة مصراة فلينقلب بها ، فليحلبها ، فإنْ رضي حلابها أمسكها ، وإلا ردها ومعها صاع من تمر » بلفظ مسلم ] ، وأنَّه جعل للركبان الخيار إذا هبطوا السوق ، [ أخرجه : أحمد ٢/ ٢٨٤ و٤٠٣ و٤٨٧ ، والدارمي ( ٢٥٦٩ ) ، ومسلم ٥/٥ ( ۱۵۱۹ ) (۱7 ) و( ۱۷ ) ، وأبو داود ( ۳٤٣٧ ) ، وابن ماجه ( ۱۲۷۸ ) ، والترمذي ( ۱۲۲۱ ) ، والنسائی ۷/۲۵۷ ، وفی « الکبری » ، له ( ۲۰۹۲ ) ، وأبو يعلی ( ۲۰۷۳ ) و( ۲۰۷۸ ) ، وابن الجارود ( ٥٧١ ) ، وأبو عوانة ٢٦٣/٤ و٢٦٤ ، والبيهقي ٣٤٨/٥ من حديث أبي هريرة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ نهى أن يتلقى الجلب ، فإنْ تلقاه إنسان فابتاعه ، فصاحب السلعة فيها بالخيار ، إذا ورد السوق . بلفظ الترمذي ] وهذا كله يدل على أنَّه غير مردود من أصله ، وقد أورد على بعض من قال بالبطلان حديث المصرَّاة ، فلم يذكر عنه جواباً (٣) .

وأما بيعُ الحاضر للبادي ، فمن صحَّحه ، جعله من هذا القبيل ، ومن أبطله ، جعل الحقَّ فيه لأهل البلد كلِّهم ، وهم غير منحصرين ، فلا يتصوَّرُ إسقاطُ حقوقهم ، فصار كحقِّ الله عز وجل .

ومنها: لو باع رقيقاً يَحْرُمُ التَّفريقُ بينهم ، وفرَّق بينهم كالأمِّ وولدها ، فهل يقع باطلاً مردوداً ، أم يقفُ على رضاهم بذلك ؟

<sup>(</sup>١) انظر : المغنى ٤/ ٣٠٠\_٣٠١ ، والمسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٣٥٦\_٣٥٦ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر : فتح الباري ٤٦٠/٤ ـ ٤٦٢ .

وقد روي أنَّ النَّبِيَ عَلَيْ أمر بردِّ هذا البيع [ أخرجه : الطيالسي (١٨٥) ، وأحمد ١٠٢١ ، وابن ماجه ( ٢٢٤٩ ) ، والترمذي ( ١٢٨٤ ) ، والدارقطني ٣/ ٦٦ ، وفي « علله » ٣/ ٥٧٥ ، والحاكم ٢/ ١٥٥ و ١٢٥ و ١٢٥ ، والبيهقي ٢/ ١٢٥ من حديث علي بن أبي طالب ، قال : وهب لي رسول الله على غلامين أخوين ، فبعت أحدهما ، فقال لي رسول الله على : « يا علي ما فعل غلامك » فأخبرته ، فقال : « حسن غريب » على أنَّ في إسناده مقالًا ، وروي كذلك بنحو هذا الحديث عن أبي أيوب الأنصاري وأبي موسى الأشعري وعبد الله بن مسعود . ] ونصَّ أحمدُ على أنَّ لا يجوزُ التفريقُ بينهم ، ولو رضوا بذلك (١) ، وذهب طائفةٌ إلى جواز التفريق بينهم برضاهم ، منهم : النخعيُّ ، وعُبيد الله بنُ الحسن العنبري ، فعلى هذا يتوجه أنْ يصحَّ ، ويقف على الرضا (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر: المغني ١٠/ ٤٥٩ ، والمسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ٣٦٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ١٠/ ٤٦٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المغني ٦/ ٢٩٨ ، والشرح الكبير ٦/ ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : الشرح الكبير ٦/ ٢٩٦ .

 <sup>(</sup>٥) نقل أبو طالب عنه : يرد في حياته وبعد موته وهو اختيار ابن بطة وأبي حفص .
 ووجهها : أنَّ الرجوع فيها إنَّما كان لأجل أنْ لا يحصل بينهم التباغض والعداوة ، وهذا المعنى =

ومنها الطلاقُ المنهي عنه ، كالطلاق في زمن الحيض ، فإنَّه قد قيل : إنَّه قد نُهِي عنه لحقِّ الزوج ، حيث كانَ يخشى عليهِ أن يَعْقُبه فيهِ النَّدمُ ، ومن نُهيَ عن شيء رفقاً به ، فلم ينته عنه ، بل فعله وتجشَّم مشقَّته ، فإنَّه لا يحكم ببطلان ما أتى به ، كمن صام في المرض أو السفر ، أو واصل في الصيام ، أو أخرج ماله كله وجلس يتكففُ النَّاسَ ، أو صلَّى قائماً مع تضرُّره بالقيام للمرض ، أو اغتسل وهو يخشى على نفسه الضَّرر ، أو التَّلفَ ولم يتيمَّم ، أو صامَ الدَّهرَ ، ولم يفطر ، أو قام اللَّيلَ ولم ينم ، وكذلك إذا جمعَ الطَّلاق الثلاثَ على القول بتحريمه .

وقيل: إنّما نهي عن طلاق الحائض، لحقّ المرأة لما فيه من الإضرار بها بتطويل العدَّة، ولو رضيت بذلك بأنْ سألته الطَّلاق بِعِوضٍ في الحيض، فهل يزولُ بذلك تحريمهُ ؟ فيه قولان مشهوران للعلماء، والمشهورُ من مذهبنا ومذهب الشَّافعيِّ أنّه يزولُ التَّحريمُ بذلك، فإنْ قيل: إنَّ التحريم فيه لحقِّ الزوج خاصة، فإذا أقدم عليه، يزولُ التَّحريمُ بذلك، فإنْ علل بأنَّه لحقِّ المرأة، لم يمنع نفوذُه ووقوعُه أيضاً، فإنَّ مقد أسقط حقَّه فسقط، وإنْ علل بأنَّه لحقِّ المرأة، لم يمنع نفوذُه ووقوعُه أيضاً، فإنَّ رضا المرأة بالطلاق غيرُ معتبر لوقوعه عندَ جميع المسلمين، لم يُخالف فيه سوى شرذِمَةٍ يسيرةٍ من الروافض ونحوهم، كما أنَّ رضا الرقيق بالعتق غير معتبر، ولو تضرَّر به، ولكن إذا تضرَّرت المرأةُ بذلك، وكان قد بقي شيءٌ من طلاقها، أمر الزوج بارتجاعها، كما أمر النَّبيُّ في ابنَ عمر بارتجاع زوجته تلافياً منه لضرها، وتلافياً منه لما وقع منه من الطلاق المحرَّم حتَّى لا تصير بينونتها منه ناشئة عن طلاق محرَّم، وليتمكَّن من طلاقها على وجه مباح، فتحصل إبانتُها على هذا الوجه. وقد روي عن أبي الزبير، عن ابن عمر: أنَّ النَّبيُّ في ردَّها عليه ولم يرها شيئاً [أخرجه: عبد الرزاق أبي الزبير، عن ابن عمر: أنَّ النَّبيُّ في ردَّها عليه ولم يرها شيئاً [أخرجه: عبد الرزاق أبي الزبير، وأبو داود ( ٢١٨٥)، وابن عبد البر في « التمهيد» ٢٥/٥٥، وانظر تخريجه موسعاً

موجود بعد الموت فيجب الرجوع فيها لوجود المعنى في ذلك.

ونقل الميموني وبكر بن محمد : أنَّه لا يرجع فيه موته وهو اختيار أبي بكر الخلال وأبي بكر عبد العزيز والخرقي .

انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٤٣٩ .

بدون هذه اللفظة في «مسند الشافعي» ( ١٢٣٨ ) \_ ( ١٢٤٤ ) بتحقيقي وانظر : فتح الباري الدون هذه اللفظة في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه . ] ، وهذا ممّا تفرّد به أبو الزبير عن أصحاب ابن عمر كلِّهم مثل : ابنه سالم ، ومولاه نافع ، وأنس ، وابن سيرين ، وطاووس ، ويونس بن جبير ، وعبد الله بن دينار ، وسعيد بن جبير ، وميمون بن مِهران وغيرهم .

وقد أنكر أئمة العلماء هذه اللفظة على أبي الزبير من المحدثين والفقهاء ، وقالوا: إنَّه تفرَّد بما خالف الثِّقات ، فلا يُقبل تفرّده ، فإنَّ في رواية الجماعة عن ابن عمر ما يدلُّ على أنَّ النَّبيَ عَلَيْ حسب عليه الطلقة من وجوه كثيرة ، وكان ابن عمر يقول لمن سأله عن الطلاق في الحيض : إنْ كنتَ طلَّقتَ واحدةً أو اثنتين (۱) ، فإنَّ رسول الله عن الطلاق في الحيض : إنْ كنتَ طلَّقتَ واحدةً أو اثنتين طلقت ثلاثاً ، فقد عصيت ربَّك ، وبانت منك امرأتك .

وفي رواية أبي الزبير زيادة أخرى لم يُتابع عليها وهي قوله: ثم تلا رسولُ الله عليها وهي قوله: ثم تلا رسولُ الله عليه النَّبَيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَّتِهِتَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١] ولم يذكر ذلك أحدٌ من الرواة عن ابن عمر ، وإنّما روى عبدُ الله بنُ دينار ، عن ابن عمر أنّه كان يتلو هذه الآية عند روايته للحديث ، وهذا هو الصحيح .

وقد كان طوائفُ من الناس يعتقدونَ أنَّ طلاقَ ابنِ عمر كان ثلاثاً ، وأنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُ الزبير أيضاً إنَّما ردَّها عليه ؛ لأنَّه لم يوقع الطَّلاق في الحيض ، وقد رُوي ذلك عن أبي الزبير أيضاً من رواية معاوية بن عمار الدُّهني عنه [ أخرجه : الدارقطني ٧/٤ ، ومن طريقه ابن الجوزي في «العلل المتناهية » ٢٨٨/٢ ، بهذا الإسناد . ] ، فلعلَّ أبا الزبير اعتقد هذا حقاً ، فروى تلك اللفظة بالمعنى الذي فهمه ، وروى ابنُ لهيعة هذا الحديث عن أبي الزبير ، فقال : عن جابر : أنَّ ابن عمر طلق امرأته وهي حائض ، فقال النَّبيُّ عَلَيْهُ الْ في ذكر جابر في هذا المرأتُه » [ أخرجه : أحمد ٣٨٦/٣ ، وعبد الله بن لهيعة ضعيف . ] وأخطأ في ذكر جابر في هذا

<sup>(</sup>١) قال مسلم في « صحيحه » (١٤٧١) (١) : « جود الليث في قوله : تطليقة واحدة » .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « بذلك يعني » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص) : « مره » .

الإسناد، وتفرَّد بقوله: « فإنَّها امرأته » وهي لا تدل على عدم وقوع الطلاق إلا على تقدير أنْ يكون ثلاثاً ، فقد اختلف في هذا الحديث على أبي الزبير، وأصحابُ ابن عمر الثقاتُ الحفاظ العارفون به الملازمون له لم يختلف عليهم فيه، وروى أيوب، عن ابن سيرين قال: مكثتُ عشرين سنة يُحدِّثني من لا أتَّهِمُ أنَّ ابنَ عمر طلَّق امرأته ثلاثاً وهي حائض، فأمره النَّبيُ عَلَيْ أَنْ يُراجِعَها، فجعلت لا أتهمهم ولا أعرف الحديث حتى لقيتُ أبا غلاب (١) يونس بن جُبير وكان ذا ثَبَتٍ، فحدَّثني أنَّه سأل ابنَ عمر فحدَّثه أنَّه طلقها واحدة . خرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ١٨١/٤ (١٤٧١) (٧) . ] .

وفي رواية : قال ابنُ سيرين : فجعلتُ لا أُعرِفُ للحديث وجهاً ولا أفهمه .

وهذا يدلُّ على أنَّه كان قد<sup>(۲)</sup> شاع بين الثِّقاتِ من غير أهلِ الفقه والعلم أنَّ طلاق ابنِ عمر كان ثلاثاً ، ولعلَّ أبا الزبير من هذا القبيل ، ولذلك كان نافع يُسأل كثيراً عن طلاق ابن عمر ، هل كان ثلاثاً أو واحدة ؟ ولما قدم نافع مكة ، أرسلوا إليه من مجلس عطاء يسألونه عن ذلك لهذه الشبهة ، واستنكارُ ابنِ سيرينِ لرواية الثلاث يَدُل على أنَّه لم يعرف قائلاً معتبراً يقول : إنَّ الطلاق المحرَّم (٣) غير واقع ، وإنَّ هذا القول لا وَجْهَ له .

قال الإمام أحمد في رواية أبي الحارث ، وسئل عمن قال : لا يقعُ الطلاقُ المحرم ؛ لأنَّه يُخالِفُ ما أمر به ، فقال : هذا قولُ سوءٍ رديء ، ثم ذكر قصة ابنِ عمر وأنَّه احتسب بطلاقه في الحيض .

وقال أبو عبيد: الوقوعُ هو الذي عليه العلماء مجمعون في جميع الأمصار: حجازهم وتهامهم، ويمنهم وشامهم، وعراقهم ومصرهم، وحكى ابنُ المنذر ذلك عن كلِّ من يُحْفَظُ قولُه من أهل العلم إلا ناساً من أهل البدع لا يُعتَدُّ بهم.

وأمًّا ما حكاه ابن حزم(١) عن ابن عمر أنَّه لا يقع الطلاق في الحيضِ مستنداً إلى

<sup>(</sup>١) تحرف في (ص) إلى : « عتاب » .

<sup>(</sup>۲) « كان قد » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) في « المحلي » ٢١٦/١١ .

ما رواه (۱) من طريق محمد بن عبد السلام الخشني الأندلسي: حدَّثنا محمَّد بن بشار ، حدثنا عبد الوهَّاب الثقفي ، عن عُبيد الله بن عمر ، عن نافع ، عن ابنِ عمر في الرجل يطلق امرأته وهي حائض ، قال : لا يُعتَدُّ بها ، وبإسناده عن خلاس نحوه [ في «المحلى » ٢٦١/١١ . وأخرجه : ابن أبي شيبة ٤/٨٥ و٥٩ . ].

فإنَّ هذا الأثرَ قد سقط من آخره لفظة وهي قال: لا يعتد بتلك الحيضة ، كذلك رواه أبو بكر بنُ أبي شيبة في كتابه (٢) عن عبد الوهَّاب الثقفي ، وكذا رواه يحيى بنُ معين ، عن عبد الوهَّاب أيضاً ، وقال: هو غريب لم يحدث به إلا عبدُ الوهَّاب ، ومرادُ ابنِ عمر أنَّ الحيضة التي طلق فيها المرأة لا تعتدُّ بها المرأة قرءاً ، وهذا هو مرادُ خِلاس وغيره .

وقد روى ذلك أيضاً عن جماعةٍ منَ السَّلَف ، منهم : زيدُ بنُ ثابت [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٠٩٦٦ ) ، وابن أبي شيبة ٤/٧٥ ] ، وسعيد بنُ المسيب [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٥٩/٤ . ] ، فوهم جماعة من المفسرين وغيرهم كما وهم ابنُ حزم فحكوا عن بعضِ من سمينا أنَّ الطلاق في الحيض لا يقع ، وهذا سببُ وهمهم ، والله أعلم .

وهذا الحديث إنّما رواه القاسم بن محمد لما سُئِلَ عن رجُلٍ له ثلاثة (٣) مساكن ، فأوصى بِثُلثِ ثلاث مساكن هل تجمع له في مسكن واحد ؟ فقال : يجمع ذَلِكَ كلهُ في مسكن واحد ، حدثتني عائشة : أنّ النّبيّ عليه قال : « مَنْ عمل عملاً ليسَ عليهِ أمرُنا فَهُو ردٌ » خرّجه مسلم [ في «صحيحه » ٥/١٣١ (١٧١٨) (١٨١) . ] . ومراده أنّ تغيير وصية الموصي إلى ما هوَ أحبُّ إلى الله وأنفعُ جائزٌ ، وقد حكي هذا عن عطاء وابن جريج ، وربما يستدلُّ بعضُ من ذهب إلى هذا بقولِهِ تعالى : ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصِ جَنَفًا وَ إِنْ مُحْ اللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ مَا مُوتِ عَلَيْهُ وَاللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ مِن مُوتِ مَنْ وَصِ جَنَفًا وَ إِنْ وَلَمْ اللهُ وَانْعُ مَن مُوتِ مَنْ وَاللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ عَلَيْهُ اللهُ وَانْعُ مَا لَهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَعُهُ وَاللهُ وَكُولُو وَلِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَ

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « محمد ».

<sup>(</sup>٢) المصنف ٤/ ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

أجزاء ، فأعتق اثنين وأرقّ أربعة » خرّجه مسلم [ في « صحيحه » ٥٧/٥ ( ١٦٦٨ ) ( ٥٦ ) . و( ٥٧ ) .

وأخرجه: الحميدي ( ٨٣٠) ، وأحمد ٢٦٢٤ و ٢٦٤ و ٤٣٩ و ٤٤٠ و ٤٤٦ ، وأبو داود ( ٣٩٥٨) و ( ٣٩٥٩) ، و ( ٣٩٠٤) ، و النسائي ١٤٤٤ و في « الكبرى » ، له ( ٤٩٧٤) ، و البيهقي ٢٨٦/١ من طرق عن عمران بن حصين ، به . ] . و ذهب فقها و الحديث إلى هذا الحديث ؛ لأنَّ تكميلَ عتق العبد مهما أمكن أولى من تشقيصه ، ولهذا شُرِعَتِ السِّرايةُ و السِّعايةُ إذا أعتق أحدُ الشريكين نصيبَه من عبد . وقال على في من عبد . وقال على في من عبد . و والله في فيمن أعتق بعض عبدٍ له : « هو عتيقٌ كُلُه ليس لله شريك » [ أخرجه : أحمد ٥/٤٧ و ٧٥ ، وأبو داود ( ٣٩٣٣) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٤٩٧٠) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٣/١٠٧ ، وقد أعله النسائي بالإرسال كما في « تحفة الأشراف » ١٨٨١ ( ١٣٤١) . ] .

وأكثرُ العلماء على خلاف قول القاسم هذا ، وإنَّ وصية الموصي لا تجمع ، ويُتبع لفظه إلا في العتق خاصة ؛ لأنَّ المعنى الذي جمع له في العتق غيرُ موجود في بقية الأموال ، فيعمل فيها بمقتضى وصية الموصي .

وذهب طائفة من الفقهاء في العتق إلى أنّه يعتق مِنْ كل عبدٍ ثلثه ، ويستسعون في الباقي (۱) ، واتباع قضاء النّبيّ على أحقُّ وأولى ، والقاسم نظر إلى أنَّ في مشاركة الموصى له للورثة في المساكن كُلِّها ضرراً عليهم ، فيدفع عنهم هذا الضرر ويجمع الوصية في مسكنٍ واحدٍ ، فإنَّ الله قد شرط في الوصية (٢) عَدَمَ المضارة بقوله تعالى : ﴿ غَيْرَ مُضَارَةٍ وَصِيتَهُ مِّنَ اللهِ في الوصية (٢) ] فمن ضارَّ في وصيته ، كان عملهُ مردوداً عليه لمخالفته ما شرط الله في الوصية (٣) .

وقد ذهب طائفة من الفقهاء إلى أنَّه لو وصَّى لهُ بثلث مساكنه كُلِّها(١٤) ، ثم تلف ثلثا

<sup>(</sup>١) انظر: معالم السنن ٢١/٤ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٣) انظر : تفسير الطبري (٦٩٨٠) و(٦٩٨١) وطبعة التركي ٦/٤٨٦/١ ، وتفسير ابن أبي حاتم
 (٣) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص) .

المساكن ، وبقي منها ثلث أنّه يُعطى كله للموصى له ، وهذا قولُ طائفة من أصحاب أبي حنيفة ، وحكي عن أبي يوسف ومحمد ، ووافقهم القاضي أبو يعلى من أصحابنا في خلافه ، وبَنوا ذلك على أنّ المساكن المشتركة تقسم بين المشتركين فيها قسمة إجبار ، كما هو قولُ مالك ، وظاهرُ كلام ابن أبي موسى من أصحابنا ، والمشهورُ عند أصحابنا أنّ المساكن المتعدِّدة لا تُقسم قسمة إجبار (۱) ، وهو قولُ أبي حنيفة والشّافعي ، وقد تأوّلَ بعضُ المالكية فتيا القاسم المذكورة في هذا الحديث على أنّ أحد الفريقين من الورثة أو الموصى لهم طلب قسمة المساكن وكانت متقاربة بحيث يضمُّ بعضها إلى بعض في القسمة ، فإنّه يُجاب إلى قسمتها على قولهم ، وهذا التأويل بعيد مخالف للظاهر ، والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في (ص): « إجباراً » بإسقاط كلمة: « قسمة » .

## الحديث السادس

عَنِ النُّعمانِ بِنِ بشيرٍ ـ رَضِي الله عنهُما ـ قال : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ : " إِنَّ الحَلالَ بَيِّنٌ وإِنَّ الحَرَامَ بَيِّنٌ ، وَبَينهُما أُمُورٌ مُشتَبهاتٌ ، لا يَعْلَمُهن كثيرٌ مِن النَّاسِ ، فَمَن اتَّقى الشُّبهاتِ استبرأ لدينِهِ وعِرضِه ، ومَنْ وَقَعَ في الشُّبُهاتِ وَقَعَ في الحَرَامِ ، كالرَّاعي يرعَى حَوْلَ الحِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرتَعَ فيه ، ألا وإنَّ لِكُلِّ مَلكٍ حِمَّى ، ألا وإنَّ حِمَى اللهِ محارِمُهُ ، ألا وإنَّ في الجَسَدِ مُضغةً إذا صَلحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كلُّه ، وإذا فسَدَت فسَدَ الجَسَدُ كُلُّه ، ألا وهِيَ القَلبُ » رواهُ البُخاريُ ومُسلمٌ [ أخرجه : البخاري ٢٠١١ ( ٢٥ ) و٣/ ٢٥ ( ٢٠٥١ ) و ( ١٠٧ ) و و و و و ١٠٧ ) و و و ١٠٧ )

وأخرجه: الحميدي ( ٩١٨ ) ، وأحمد 779 و 779 و 770 و الدارمي ( 707 ) ، وأبو داود ( 777 ) ، وابن ماجه ( 784 ) ، والترمذي ( 170 ) ، والنسائي 129 و 129 و 129 و وفي « الكبرى » ، له ( 119 ) و ( 119 ) ، وابن الجارود ( 119 ) والطحاوي في « شرح المشكل » ( 119 ) و ( 119 ) و ( 119 ) ، وابن حبان ( 119 ) ، والبيهقي 119 و 119 و و 119 و و 119 ) ، والبيهان » ، له ( 119 ) ، و( 1

هذا الحديث صحيح (١) متفق على صحته من رواية الشعبي، عن النعمان بن بشير، وفي ألفاظه بعضُ الزيادة والنقص، والمعنى واحد أو متقارب.

وقد روي عن النّبيّ عَلَيْهِ من حديث ابن عمر [أخرجه: الطبراني في «الأوسط» (٢٨٨٩).]، وعمار بن ياسر [أخرجه: إسحاق بن راهويه كما في «المطالب العالية» (١٥٢٢)، وأبو يعلى (١٦٥٣)، والطبراني في «الأوسط» (١٧٥٦).]، وجابر [أخرجه: الخطيب في «تاريخه» ٩/٧٠، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» ١١٤/١٥.]، وابن مسعود، وابن عباس [أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١٠٨٢٤).]، وحديث النعمان أصح أحاديث الباب.

<sup>(</sup>١) عبارة: « هذا الحديث صحيح » لم ترد في (ص).

فقوله ﷺ: « الحلالُ بيِّنٌ والحرامُ بيِّن وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهنَّ كثيرٌ من الناس » معناه : أنَّ الحلال المحض بيِّنٌ لا اشتباه فيه ، وكذلك الحرامُ المحضُ ، ولكن بين الأمرين أمورٌ تشتبه على كثيرٍ من الناس ، هل هي من الحلال أم من الحرام ؟ وأما الرَّاسخون في العلم ، فلا يشتبه عليهم ذلك ، ويعلمون من أيِّ القسمين هي .

فأما الحلالُ المحضُ : فمثل أكلِ الطيبات من الزروع ، والثمار ، وبهيمة الأنعام ، وشرب الأشربة الطيبة ، ولباسِ ما يحتاج إليه من القطن والكتَّان ، أو الصوف أو الشعر ، وكالنكاح ، والتسرِّي وغير ذلك إذا كان اكتسابُه بعقدٍ صحيح كالبيع ، أو بميراث ، أو هبة ، أو غنيمة .

والحرام المحض: مثل أكل الميتة ، والدم ، ولحم الخنزير ، وشرب الخمر ، ونكاح المحارم ، ولباس الحرير للرجال ، ومثل الأكساب المحرَّمة كالرِّبا ، والميسر ، وثمن ما لا يحل بيعه ، وأخذ الأموال المغصوبة بسرقة أو غصب أو تدليس (١) أو نحو ذلك .

وأما المشتبه: فمثلُ أكل بعضِ ما اختلفَ في حلّه أو تحريمِه ، إمَّا  $(^{(1)})$  من الأعيان كالخيلِ والبغالِ والحميرِ ، والضبِّ ، وشربِ  $(^{(1)})$  ما اختلف من الأنبذة التي يُسكِرُ كثيرُها ، ولبسِ ما اختلف في إباحة لبسه من جلود السباع ونحوها ، وإما من المكاسب المختلف فيها كمسائل العِينة  $(^{(1)})$  والتورّق  $(^{(0)})$  ونحو ذلك ، وبنحو هذا المعنى فسَّرَ المشتبهات أحمدُ وإسحاق وغيرهما من الأئمة  $(^{(1)})$ .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) في (ص) : « كالعينة » .

<sup>(</sup>٥) العينة تقع من رجل مضطر إلى نقد ؛ لأن الموسر يضن عليه بالقرض فيضطر إلى أن يشتري منه سلعة ثم يبيعها ؛ فإن اشتراها منه بائعها كانت عينة ، وإنْ باعها من غيره فهي التورق . انظر حاشية ابن القيم ٩/ ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٦) انظر: المغنى لابن قدامة ٤/ ٣٣٤\_٣٣٥.

وحاصلُ الأمر أنَّ الله تعالى أنزل على نبيه (١) الكتاب ، وبين فيه للأمة ما يحتاجُ إليه من حلال وحرام ، كما قال تعالى : ﴿ وَنَزَلْنَاعَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل : ٨٩] قال مجاهد وغيره : لكلِّ شيءٍ أُمِرُوا به أو نُهوا عنه [ أخرجه : الطبري في "تفسيره" (١٦٤٩٥)] ، وقال تعالى في آخر سورة النساء التي بَيْنَ الله فيها كثيراً من أحكام الأموال (٢) والأبضاع : ﴿ يُبُيِّنُ ٱللهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا وَاللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴾ [النساء : ١٧٦] وقال تعالى : ﴿ وَمَا لَكُمُ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلّا مَا اللهُ وَوَاللهُ عِلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمُ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلّا مَا اللهُ وَوَاللهُ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمُ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلَا مَا اللهُ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُمُ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ إِلَا مَا اللهُ عَلَيْهُ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقال ﷺ: « تَركتُكُم على بَيضاءَ نقية لَيلُها كنهارِها لا يَزيغُ عنها إلا هالِكُ » [ أخرجه : أحمد ١٢٦/٤ ، وابن ماجه (٤٦) ، وابن أبي عاصم في « السنة » (٤٨) و(٤٩) ، والطبراني في « الكبير » ١٨/ (٦١٩) وفي « مسند الشاميين » ، له (٢٠١٧) ، والحاكم ٩٦/١ من حديث العرباض بن سارية ، وهو حديث قويٌّ . ] .

وقال أبو ذرِّ : توفي رسولُ الله ﷺ وما طائِرٌ يُحرِّكُ جناحَيهِ في السَّماءِ إلا وقد ذَكَرَ لنا منه عِلماً [ أخرجه : وكيع في « الزهد » ( ٥٢٢ ) ، والطيالسي ( ٤٧٩ ) ، وأحمد ١٥٣/٥ و ١٦٢ ، والبزار في « مسنده » ( ٣٨٩٧ ) ، والطبراني في « تفسيره » ( ١٠٢٩٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٦٤٧ ) ، والصيداوي في « معجمه » : ١٤٢ ، والأثر قويٌّ بطرقه . ] ،

ولمَّا شكَّ النَّاسُ في موته ﷺ، قال عمُّه العباس رضي الله عنه: والله ما ماتَ رسولُ الله ﷺ حتّى تركَ السبيلَ (٣) نهجاً واضحاً ، وأحلَّ الحلالَ وحرَّم الحرامَ ، ونكَحَ

<sup>(</sup>۱) في (ص): « عبده ».

<sup>· (</sup>٢) في (ص): « بين فيها أحكام الأموال » .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « الطريق ».

وطلَّق ، وحارب وسالم ، وما كان راعي غنم يتبع بها رؤوس الجبال يَخْبِطُ عليها العضاةَ بمِخْبَطِه ، ويَمْدُرُ حوضَها بيده بأنصب ولا أدأب من رسول الله ﷺ كانَ فِيكُم [ أخرجه : ابن سعد في « طبقاته » ٢/ ٢٠٤ \_ ٢٠٥ ، والدارمي ( ٨٣ ) ، من حديث عكرمة مرسلاً . ] .

وفي الجملة فما ترك الله ورسولُه حلالًا إلا مُبيَّناً ولا حراماً إلا مبيَّناً ، لكن بعضَه كان أظهر بياناً (() من بعض ، فما ظهر بيانه ، واشتهرَ وعُلِمَ من الدِّين بالضَّرورة من ذلك () لم يبق فيه شكُّ ، ولا يُعذر أحدُّ بجهله في بلدٍ يظهر فيه الإسلام ، وما كان بيانه دونَ ذلك ، فمنه ما اشتهر بين حملة الشريعة خاصة ، فأجمع العلماء على حله أو حرمته ، وقد يخفى على بعض من ليس منهم ، ومنه ما لم يشتهر بين حملة الشريعة أيضاً ، فاختلفوا في تحليله وتحريمه وذلك لأسباب :

منها: أنَّه قد يكون النصُّ عليه خفياً لم ينقله إلا قليلٌ من الناس ، فلم يبلغ جميع (٣) حملة العلم .

ومنها: أنَّه قد ينقل فيه نصان ، أحدهما بالتحليل ، والآخر بالتحريم ، فيبلغ طائفةً أحدُ النصين دون الآخرين ، فيتمسكون بما بلغهم ، أو يبلغ النصان معاً من لم يبلغه التاريخ ، فيقف لعدم معرفته بالناسخ .

ومنها: ما ليس فيه نصِّ صريحٌ ، وإنَّما يُؤخذ من عموم أو مفهوم<sup>(٤)</sup> أو قياس ، فتختلف أفهامُ العلماء في هذا كثيراً .

ومنها: ما يكون فيه أمر، أو نهي، فيختلفُ العلماء في حمل الأمر على الوجوب أو الندب، وفي حمل النهي على التحريم أو التنزيه، وأسبابُ الاختلاف أكثرُ مما ذكرنا.

ومع هذا فلابد في الأمة من عالم (٥) يُوافق قولُه الحقُّ ، فيكون هو العالِم بهذا

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) « من ذلك » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) زاد بعدها في (ص): « أو منسوخ ».

<sup>(</sup>٥) في (ص): « فلابد من أن يكون في الأمة من عالم » .

الحكم ، وغيرُه يكون الأمر مشتبهاً عليه ولا يكون عالماً بهذا ، فإنَّ هذه الأمة لا تجتمع على ضلالة ، ولا يظهرُ أهلُ باطلها على أهلِ حقِّها ، فلا يكونُ الحقُّ مهجوراً غير معمولِ به في جميع الأمصار والأعصار ، ولهذا قال رسول الله على في المشتبهات : « لا يَعْلَمُهُنَّ كثيرٌ من النَّاس » فدل على أنَّ من الناس من يعلمها ، وإنَّما هي مشتبهة على من لم يعلمها ، وليست مشتبهة في نفس الأمر ، فهذا هو السبب المقتضي لاشتباه بعض الأشياء على كثير من العلماء .

وقد يقع (١) الاشتباه في الحلال والحرام بالنسبة إلى العلماء وغيرهم من وجه آخر ، وهو أنَّ مِن الأشياء ما يعلم سببُ حِلِّه وهو الملك المتيقن . ومنها ما يُعلم سببُ تحريمه وهو ثبوتُ ملك الغير عليه ، فالأوَّل لا تزولُ إباحته إلا بيقين زوال الملك عنه ، اللَّهم إلا في الأبضاع عند من يُوقعُ الطلاق بالشك فيه كمالكِ ، أو إذا غلب على الظن وقوعُه كإسحاق بن راهويه . والثاني : لا يزول تحريمُه إلا بيقينِ العلم بانتقال الملك فيه .

وأمّا ما لا يعلم له أصلُ ملكِ كما يجده الإنسان في بيته ولا يدري: هل هو له أو لغيره فهذا مشتبه ، ولا يحرم عليه تناوُله ؛ لأنّ الظاهر أنَّ ما في بيته ملكُه لثبوت يده عليه ، والورعُ اجتنابه ، فقد قال النّبيُّ على : « إنّي لأنقلب إلى أهلي فأجدُ التمرة ساقطة على فراشي فأرفعها لآكلها ، ثم أخشى أنْ تكون صدقةً فألقيها » خرَّجاه في «الصحيحين » [صحيح البخاري ٣/ ١٦٤ ( ٢٤٣٢ ) ، وصحيح مسلم ٣/ ١١٧ ( ١٠٧٠ ) ( ١٦٢ )

وأخرجه: عبد الرزاق (١٩٤٤) ، وأحمد ٣١٧/٢ ، وأبو عوانة كما في « إتحاف المهرة » ٢٠١٥ (٢٠١٣١) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٢/ ١٠ ، وابن حبان ( ٣٢٩٢) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١٨٧ ، والبيهقي ٧/ ٢٩ - ٣٠ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٣٧٤٣ ) من حديث أبي هريرة ، به . ] . فإنْ كان هناك من جنس المحظور ، وشكَّ هل هو منه أم لا ؟ قويت الشبهةُ . وفي حديث عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده : أنَّ النَّبيَّ ﷺ أصابه أرقٌ من الليل ، فقال له بعضُ نسائه : يا رسول الله أرقت الليلة . فقال : « إني كنتُ أصبتُ ثمرةً تحت

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « كثير ».

جنبي ، فأكلتُها وكان عندنا تمر من تمر الصدقة ، فخشيتُ أنْ تكون منه » [ أخرجه : ابن سعد في طبقاته » ٢٩٨/١ ، وأحمد ٢٩٨/١ و١٩٣ . ] .

ومن هذا أيضاً ما أصلُه الإباحة كطهارة الماء ، والثوب ، والأرض إذا لم يتيقن زوال أصله ، فيجوز استعمالُه ، وما أصله الحظر كالأبضاع ولحوم الحيوان ، فلا يحلُّ إلا بيقين حله من التذكية والعقد ، فإنْ تردَّد في شيء من ذلك لظهور سبب آخر رجع إلى الأصل فبني عليه ، فيبني فيما أصله الحرمة على التحريم ولهذا نهى النَّبيُّ عَلَيْ عن أكل الصيدِ الذي يجدُ فيه الصائد أثر سهم غير سهمه ، أو كلبٍ غير كلبِه ، أو يجده قد وقع في ماء [أخرجه: البخاري ٣/٧٠ (٢٠٥٤) و٧/١١٠ (٥٤٧٥) و٧/١١١ (٥٤٧٦) e(VY90) eV/V11 (VX30) e(XX30) e(XX30) e(XX30) eV/V11 (VX30) eV/V11)ومسلم ٦/ ٦٥ ( ١٩٢٩ ) ( ١ ) و ( ٢ ) و ( ٣ ) و ٦/ ٥٧ ( ١٩٢٩ ) ( ٤ ) و ٦/ ٨٥ ( ١٩٢٩ ) ( ٥ ) و ( ٦ ) و (٧) ، وأبو داود (٢٨٤٧) و (٢٨٤٩) و (٢٨٥٠) و (٢٨٥٤) . ] . وعلل بأنَّه لا يُدرى : هل مات من السبب المبيح له أو من غيره ، فيرجع فيما أصله الحلُّ إلى الحِلِّ ، فلا ينجسُ الماءُ والأرض والثوبُ بمجرّد ظنِّ النجاسة ، وكذلك البدنُ إذا تحقق طهارته ، وشكَّ : هل انتقضت بالحدث عند جمهور العلماء خلافاً لمالك(١) \_ رحمه الله \_ إذا لم يكن قد دخل في الصلاة . وقد صحَّ عن النَّبيِّ ﷺ : « أنَّه شُكي إليه الرجلُ يخيل إليه أنَّه يجد الشيء في الصلاة ، فقال : « لا ينصرف حتّى يسمع صوتاً أو يجد ريحاً » [ أخرجه : الشافعي في « مسنده » ( ٦٥ ) بتحقيقي ، والحميدي ( ٤١٣ ) ، وأحمد ٣٩/٤ و٤٠ ، والبخاري ١/٦٦ ( ١٣٧ ) و١/٥٥ ( ١٧٧ ) و٣/ ٧١ ( ٢٠٥٦ ) ، ومسلم ١/١٨٩ ( ٣٦١ ) ( ٩٨ ) ، وأبو داود ( ۱۷۲ ) ، وابن ماجه ( ۵۱۳ ) ، والنسائي ۱/ ۹۸ \_ ۹۹ وفي « الكبرى » ، له ( ۱۵۲ ) ، وابن خزيمة ( ٢٥ ) و( ١٠١٨ ) ، وأبو عوانة ١/ ٢٢٤ ، والبيهقي ١١٤١١ وفي « المعرفة » ، له ( ١٤٧ ) من حديث عبد الله بن زيد ، به . ] وفي بعض الروايات : « في المسجد » بدل : « الصلاة » .

وهذا يعمُّ حالَ الصلاةِ وغيرها ، فإنْ وُجدَ سبب قويٌّ يغلب معه على الظنِّ نجاسة ما أصلُه الطهارة مثل أنْ يكونَ الثوبُ(٢) يلبسه كافر لا يتحرَّز من النجاسات ، فهذا

<sup>(</sup>١) في (ص): «كمالك » بإسقاط كلمة: «خلافاً ».

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

محلّ اشتباه ، فمن العلماء من رخص فيه أخذاً بالأصل ، ومنهم من كرهه تنزيهاً ، ومنهم من حرمه إذا قوي ظن النجاسة مثل أنْ يكون الكافر ممن لا تباح ذبيحتُه أو يكون مُلاقياً لعورته كالسراويل والقميص ، وترجع هذه المسائل وشبهها إلى قاعدة تعارض الأصل والظاهر ، فإنّ الأصل الطهارة والظاهر النجاسة . وقد تعارضت الأدلّةُ في ذلك .

فالقائلون بالطهارة يستدلون بأنَّ الله أحلَّ طعام أهل الكتاب ، وطعامهم إنَّما يصنعونه بأيديهم في أوانيهم ، وقد أجاب النَّبيُّ في دعوة يهودي [ أخرجه : ابن سعد في «طبقاته » ١/ ٢١٣ ، وأحمد ٣/ ٢١ و ٢٧٠ ، والضياء المقدسي في « المختارة » ٧/ ٨٦ ( ٣٤٩٣ ) من حديث أنس بن مالك : أن يهودياً دعا النَّبيُّ في إلى خبز شعير وإهالة سنخة فأجابه ، وهو حديث صحيح . ] ، وكان هو وأصحابه يلبسون ويستعملون ما يجلب إليهم مما نسَجه الكفارُ بأيديهم (١) من الثياب والأواني ، وكانوا في المغازي يقتسمون ما وقع لهم من الأوعية والثياب ، ويستعملونها ، وصحَّ عنهم أنَّهم استعملوا الماء مِنْ مزادة مشركة والثياب ، ويستعملونها ، وصحَّ عنهم أنَّهم استعملوا الماء مِنْ مزادة مشركة والشياب ، ويستعملونها ، وصحَّ عنهم أنَّهم استعملوا الماء مِنْ مزادة مشركة والثياب ، ويستعملونها ، وابن خزيمة (١٣٠٢ ) و(١٣٠٢ ) وابن حبان (١٣٠١ ) و(١٣٠٢ ) من حمران بن حصين ، به . ] .

والقائلون بالنجاسة يستدلون بأنَّه صحَّ عن النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّه سئل عن آنية أهلِ الكتابِ الذين يأكلون الخنزير ، ويشربون الخمر ، فقال : إن لم تجدوا غيرها ، فاغسلوها بالماء ثم كلوا فيها [ أخرجه : أحمد ١٩٣٤ و١٩٥ ، والبخاري ١١١/ (١١٨ ( ١٩٧٥ ) و٧/ ١١١ ( ١٩٣٠ ) و ١٩٣٨ ) و ١٩٣٨ ) و ١٩٣٨ ) و ١٩٣٠ ) ( ١٩٣٠ ) و ١٩٣٠ ) ( ١٩٣٠ ) و ابن ماجه ( ١٩٣٠ ) و الترمذي ( ١٤٦٤ ) و ( ١٥٦٠ م ) و ( ١٧٩٧ ) ، وابن الجارود ( ١٩٦٩ ) و ابن حبان ( ١٨٥٠ ) من حديث أبي ثعلبة الخشني ، به . ] .

وقد فسَّر الإمام أحمد الشبهة بأنَّها منْزلةٌ بينَ الحلال والحرام (٢) ، يعني : الحلالَ المحض والحرام المحض ، وقال : من اتَّقاها ، فقد استبرأ لدينه ، وفسَّرها تارةً باختلاط الحلال والحرام .

<sup>(</sup>١) « بأيديهم » سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب الورع لأحمد بن حنبل: ٦٨.

ويتفرئ على هذا معاملة من في ماله حلال وحرام مختلط ، فإنْ كان أكثرُ ماله الحرامَ ، فقال أحمد : ينبغي أنْ يجتنبه إلا أنْ يكونَ شيئاً يسيراً ، أو شيئاً لا يعرف ، واختلف أصحابنا : هل هو مكروه أو محرَّم ؟ على وجهين .

وإنْ كان أكثرُ ماله الحلال ، جازت معاملته والأكلُ من ماله . وقد روى الحارث عن عليّ أنّه قال في جوائز السلطان : لا بأس بها ، ما يُعطيكم من الحلال أكثر مما يُعطيكم من الحرام (۱) . وكان النبيُّ في وأصحابه يُعاملون المشركين وأهل الكتاب مع علمهم بأنّهم لا يجتنبون الحرام كلّه [ من ذلك ما أخرجه : البخاري ٣/ ٣٧ ( ٢٠٦٨ ) و٣/ ٨٠ ( ٢٠٩٦ ) و٣/ ٢٠٨ ( ٢٠٠١ ) و ٢٠٨١ ) و ٢٠٨١ ( ٢٠١١ ) و ١١٢٥ ) و ١١٢٥ ) و ١١٢٥ ) و ١١٨٠ ) و عائشة ـ رضي الله عنها ـ : أنَّ النّبيّ في اشترى طعاماً من يهودي إلى أجل ورهنه درعاً من حديد ] .

وإنِ اشتبه الأمر فهو شبهة ، والورع تركُه . قال سفيان : لا يعجبني ذلك ، وتركه أعجب إليَّ (٢) .

وقال الزُّهريُّ ومكحول: لا بأس أنْ يؤكل منه ما لم يعرف أنَّه حرامٌ بعينه ، فإنْ لم يُعلم في ماله حرام بعينه ، ولكنه علم أنَّ فيه شبهةً ، فلا بأس بالأكل منه ، نصَّ عليه أحمد في رواية حنبل .

وذهب إسحاق بنُ راهويه إلى ما رُوي عن ابن مسعود وسلمانَ وغيرِهما مِنَ الرُّبا الرُّبا والله ما رُوي عَنِ الحسنِ وابنِ سيرين في إباحةِ الأخذ مما يقضي من الرِّبا والقمار ، نقله عنه ابنُ منصور .

وقال الإمام أحمد في المال المشتبه حلاله بحرامه : إنْ كان المالُ كثيراً ، أخرج منه قدرَ الحرام ، وتصرَّف في الباقي ، وإنْ كان المالُ قليلاً ، اجتنبه كلَّه (٣) ، وهذا لأنَّ

انظر: المغنى ٤/ ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) قال أحمد بن حنبل: سمعت سفيان بن عيينة يقول: لا يصيب عبد حقيقة الإيمان حتى يجعل بينه وبين الحرام حاجزاً من الحلال وحتى يدع الإثم وما تشابه منه. الورع لأحمد بن حنبل: ٧١ و ١٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر : المغنى ٤/ ٣٣٤ .

القليل إذا تناول منه شيئاً ، فإنَّه تَبْعُدُ معه السلامةُ من الحرام بخلاف الكثير ، ومن أصحابنا مَنْ حَمَل ذلك على الورع دُون التَّحريم ، وأباح التصرُّف في القليل والكثير بعد إخراج قدر الحرام منه ، وهو قولُ الحنفيَّة وغيرهم ، وأخذ به قومٌ مِنْ أهل الورع منه ، بشرٌ الحافي .

ورخَّص قومٌ من السَّلف في الأكل ممن يعلم في ماله حرام ما لم يعلم أنّه من الحرام بعينه ، كما تقدَّم عن مكحولٍ والزُّهريِّ . وروي مثلُه عن الفُضيل بن عياض .

وروي في ذلك آثارٌ عن السَّلف ، فصحَّ عن ابن مسعود أنَّه سُئِلَ عمَّن له جارٌ يأكلُ الرِّبا علانيةً ولا يتحرَّجُ من مالٍ خبيثٍ يأخُذُه يدعوه إلى طعامه ، قال : أجيبوهُ ، فإنَّما المَهْنأ لكم والوِزْرُ عليه [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٤٦٧٥ ) و( ١٤٦٧٦ ) . ] . وفي رواية أنَّه قال : لا أعلمُ له شيئًا إلا خبيثًا أو حراماً ، فقال : أجيبوه . وقد صحح الإمام أحمد هذا عن ابن مسعود ، ولكنَّه عارضه بما رُوي عنه أنَّه قال : الإثم حَوَازُّ القلوب (١٠) .

وروي عن سلمان مثلُ قولِ ابنِ مسعود الأول [أخرجه: عبد الرزاق ( ١٤٦٧٧ ) . ] ، وعن سعيد بن جبير ، والحسن البصري ، ومُورِّق العجلي ، وإبراهيم النَّخعي ، وابنِ سيرين وغيرهم ، والآثار بذلك موجودة في كتاب « الأدب » لحُمَيد بن زَنجويه ، وبعضها في كتاب « الجامع » للخلال ، وفي مصنفي عبد الرزاق وابن أبي شيبة وغيرهم (٢) .

ومتى علم أنَّ عينَ الشيء حرامٌ ، أُخِذَ بوجه محرم ، فإنَّه يحرم تناولُه ، وقد حَكى الإجماعَ على ذلك ابنُ عبد البرِّ وغيرُه ، وقد رُوي عن ابن سيرين في الرجل يُقضى من

<sup>(</sup>١) قول ابن مسعود هذا ، أخرجه : هناد في « الزهد » (٩٣٤) ، والطبراني في « الكبير » (٨٧٤٨) . و(٨٧٤٩) .

حواز القلوب : رواه شمر بتشديد الواو ، من حاز يحوز ، أي : يجمع القلوب ويغلب عليها ، والمشهور بتشديد الزاي .

والمشهور عند المحدّثين : جمع حازة ، وهي الأمور التي تَحُزُّ في القلوب وتَحُكُّ وتؤثر . انظر : النهاية ١/ ٤٥٩ ، تاج العروس ١٥/ ١٢٥ (حرز) .

<sup>(</sup>٢) انظر: مصنف عبد الرزاق الأحاديث (١٤٦٧٨)\_(١٤٦٨٢).

الربا ، قال : لا بأس به ، وعن الرجل يُقضى من القمار قال : لا بأس به (١) ، خرَّجه الخلال بإسناد صحيح ، ورُوي عن الحسن خلاف هذا ، وأنَّه قال : إنَّ هذه المكاسب قد فسدت ، فخذوا منها شبه المضطَر .

وعارض المروي عن ابن مسعود وسلمان ، ما روي عن أبي بكر الصدِّيق أنَّه أكل طعاماً ثم أخبر أنَّه من حرام ، فاستقاءه [ أخرجه : البخاري ٥٣/٥ ( ٣٨٤٢ ) ، والبيهقي في «شعب الإيمان » ( ٥٧٧٠ ) من حديث عائشة ـ رضي الله عنها ـ ، قالت : كان لأبي بكر غلامٌ يخرج له الخرج ، وكان أبو بكر يأكل من خراجه فجاء يوماً بشيءٍ فأكل منه أبو بكر ، فقال له الغلام : تدري ما هذا ؟ فقال أبو بكر : وماهو ؟ قال : كنت تكهنت لإنسان في الجاهلية ، وما أحسنُ الكهانة إلا أني خدعتهُ فلقيني فأعطاني بذلك ، فهذا الذي أكلت منه فأدخل أبو بكر يده ، فقاء كل شيء في بطنه . ] .

وقد يقع الاشتباه في الحكم ، لكون الفرع متردِّداً بين أصول تجتذبه ، كتحريم الرجل زوجته ، فإنَّ هذا متردِّد بين تحريم الظِّهار الذي ترفعه الكفَّارة الكبرى ، وبين تحريم الطَّلقة الواحدة بانقضاء عدتها الذي تُباح معه الزوجة بعقدٍ جديدٍ ، وبين تحريم الطَّلاق الثلاث الذي لا تُباح معه الزوجة (٢) بدون زوج وإصابة وبين تحريم الرجل عليه ما أحلَّه الله له مِنَ الطَّعام والشراب الذي لا يحرمه ، وإنَّما يُوجب الكفَّارة الصُّغرى ، أو لا يُوجب شيئاً على الاختلاف في ذلك ، فمن هاهنا كثر الاختلاف في هذه المسألة في زمن الصحابة فمن بعدهم .

وبكل حال فالأمور المشتبهة التي لا تتبين أنَّها حلال ولا حرام لكثير من الناس ، كما أخبر به النَّبيُّ ﷺ ، قد يتبيَّنُ لبعضِ النَّاسِ أنَّها حلال أو حرام ، لما عِنده مِنْ ذلك من مزيدِ علم (٣) ، وكلام النَّبيِّ عَلَيُّ يدلُّ على أنَّ هذه المشتبهات مِنَ النَّاسِ من يعلمُها ، وكثيرٌ منهم لا يعلمها ، فدخل فيمن لا يعلمها نوعان :

أحدهما : من يتوقَّف فيها ؛ لاشتباهها عليه .

والثاني : من يعتقدُها على غيرِ ما هي عليه ، ودل كلامُه على أنَّ غير هؤلاء

<sup>(</sup>١) من قوله: « وعن الرجل يقضى . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « بعقد جديد . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

يعلمها ، ومرادُه أنَّه يعلمها على ما هي عليه في نفس الأمر من تحليل أو تحريم ، وهذا من أظهر الأدلة على أنَّ المصيبَ عند الله في مسائل الحلال والحرام المشتبهة المختلف (١) فيها واحدٌ عند الله عز وجل ، وغيره ليس بعالم بها ، بمعنى أنَّه غيرُ مصيب لحكم الله فيها في نفس الأمر ، وإنْ كان يعتقدُ فيها اعتقاداً يستندُ فيه إلى شبهة يظنُّها دليلاً ، ويكون مأجوراً على اجتهاده ، ومغفوراً له خطؤه لعدم اعتماده .

وقوله على الشّبهات ، وقع في الحرام » قسّم الناس في الأمور المشتبهة إلى قسمين ، وهذا إنّما الشّبهات ، وقع في الحرام » قسّم الناس في الأمور المشتبهة إلى قسمين ، وهذا إنّما هو بالنسبة إلى من هي مشتبهة عليه ، وهو ممن لا يعلمها ، فأمّا مَنْ كان عالماً بها ، واتّبع ما دلّه علمه عليها ، فذلك قسمٌ ثالثٌ ، لم يذكره لظهور حكمه ، فإنّ هذا القسم أفضل الأقسام الثلاثة ؛ لأنّه عَلِمَ حكمَ الله في هذه الأمور المشتبهة على النّاس (٢٠) واتّبع علمَه في ذلك . وأما من لم يعلم حكم الله فيها ، فهم قسمان : أحدهما من يتقي هذه الشبهات ؛ لاشتباهها عليه ، فهذا قد استبرأ لدينه وعرضه .

ومعنى استبرأ: طلب البراءة لدينه وعرضه (٣) مِنَّ النَّقْص والشَّين ، والعرض : هو موضعُ المدح والذمِّ من الإنسان ، وما يحصل له بذكره بالجميل مدحٌ ، وبذكره بالقبيح قدحٌ ، وقد يكون ذلك تارةً في نفس الإنسان ، وتارةً في سلفه ، أو في أهله ، فمن اتقى الأمور المشتبهة واجتنبها ، فقد حَصَّنَ عِرْضَهُ مِنَ القَدح والشَّين الداخل على من لا يجتنبها ، وفي هذا دليل على أنَّ من ارتكب الشُّبهات ، فقد عرَّض نفسه للقدح فيه والطَّعن ، كما قال بعض السَّلف : من عرَّض نفسه للتُّهم ، فلا يلومنَّ من أساء به الظنَّ والخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٨/ ٤٧٩ من طريق سعيد بن المسيب من قول عمر بن الخطاب .

وأخرجه: البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨٣٤٥ ) من طريق سعيد بن المسيب من قول بعض أصحاب النبي على ، ] .

وفي رواية للترمذي (٤) في هذا الحديث : « فمن تركها استبراءً لدينه وعرضه ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « على الناس » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) عبارة: « ومعنى استبرأ: طلب البراءة لدينه وعرضه » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) في « الجامع الكبير » (١٢٠٥) .

فقد سَلِمَ » والمعنى : أنَّه يتركُها بهذا القصد ـ وهو براءةُ دينه وعرضه من النقص ـ لا لغرضِ آخر فاسدٍ من رياءٍ ونحوه .

وفيه دليلٌ على أنَّ طلب البراءة للعرض ممدوحٌ كطلب البراءة للدين ، ولهذا ورد: « أنَّ ما وقى به المرءُ عِرضَه ، فهو صدقةٌ » [ أخرجه : الدارقطني ٢٨/٣ ، والحاكم ٢/٥٠ ، ، وهو حديث ضعيف ضعفه الذهبي في التلخيص ، وأقره ابن الملقن في « مختصر استدراك الذهبي » ١/٥٥٦ . ] .

وفي رواية في « الصحيحين » [ « صحيح البخاري » ٣/ ٦٩ ( ٢٠٥١ ) ، ولم نقف عليها في « صحيح مسلم » .

وأخرجه: الحميدي ( ٩١٨ ) ، وأبو عوانة ٣٩٨ - ٣٩٩ ، والبيهقي ٢٦٤/ و٣٣٤ من حديث النعمان بن بشير ، بهذا اللفظ . ] في هذا الحديث : « فمن ترك ما يشتبه عليه مِنَ الإثم ، كان لما استبانَ أترك » يعني : أنَّ من ترك الإثم مع اشتباهه عليه ، وعدم تحققه ، فهو أولى بتركه إذا استبان له أنَّه إثمٌ ، وهذا إذا كان تركه تحرُّزاً من الإثم ، فأمًّا من يَقصِدُ التصنعَ للناسِ ، فإنَّه لا يتركُ إلا ما يظُنُّ أنَّه ممدوحٌ عندهم تركُهُ (١٠) .

القسم الثاني: من يقع في الشبهات مع كونها مشتبهة عنده ، فأمّا مَنْ أتى شيئاً مما يظنّه الناس شبهة ، لعلمه بأنّه حلال في نفس الأمر ، فلا حَرَج عليه من الله في ذلك ، لكن إذا خشي من طعن الناس عليه بذلك ، كان تركُها حينئذ استبراءً لعرضه ، فيكون حسناً ، وهذا كما قال النّبيُّ عَلَيْ لمن رآه واقفاً مع صفية : « إنّها صفيّة بنتُ حُيي » . [أخرجه : البخاري ٣/ ٦٤ ( ٢٠٣٥ ) و٣/ ٥٥ ( ٢٠٣٩ ) و٤/ ٩٩ ( ٢٠١١ ) و٤/ ١٥٠ ( ٢٢٨١ ) و٨/ ٢٠ ( ٢١٩٩ ) ، وابن ماجه ( ٢١٧١ ) ، وابن حبان ( ٢١٠١ ) . ] » . وخرج أنس إلى الجمعة ، فرأى الناس قد صلّوا ورجعوا ، وابن حبان ( ٢٠٧١ ) . ] » . وخرجه الطبراني مرفوعاً ، ولا يصحّ ، فرأى الناس ، وخرّجه الطبراني مرفوعاً ، ولا يصحّ .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في «الأوسط » (٧١٥٩) ، وذكره الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢٧/٨ ، قال : « وفيه جماعة لم أعرفهم » . وانظر : فيض القدير ٦/٣١٢ (٩٠٩٥) .

وإنْ أتى ذلك لاعتقاده أنّه حلال ، إمّا باجتهاد سائغ ، أو تقليد سائغ ، وكان مخطئاً في اعتقاده ، فحكمه حكم الذي قبله ، فإنْ كان الاجتهاد ضعيفاً ، أو التقليد غير سائغ ، وإنّما حمل عليه مجرّد اتباع الهوى ، فحكمه حكم من أتاه مع اشتباهه عليه ، والذي يأتي الشبهات مع اشتباهها عليه ، فقد أخبر عنه النّبيُّ عَلَيْ أنّه وقع في الحرام ، وهذا يفسر بمعنيين :

أحدهما: أنَّه يكونُ ارتكابُهُ للشبهة مع اعتقاده أنَّها شبهة ذريعة إلى ارتكابه الحرام الذي يعتقد أنَّه حرام بالتدريج والتسامح.

وفي رواية في «الصحيحين» [صحيح البخاري ٧٠ ( ٢٠٥١) ، ولم أقف عليه في صحيح مسلم»] لهذا الحديث: «ومن اجترأ على ما يشكُ فيه مِنَ الإثمِ ، أوْشَكَ أنْ يُواقِعَ ما استبانَ ». وفي رواية: «ومَنْ يُخالطِ الرِّيبةَ ، يوشِكُ أن يَجْسُرَ » [ أخرجه: أبو داود ( ٣٣٢٩) ، والبزار ( ٣٢٦٨) ، والنسائي ٨/٣٢٧ ، وابن حبان ( ٧٢١) ، من حديث النعمان بن بشير ، به . ] »، أي : يَقرُب أنْ يقدم على الحرام المحضِ ، والجسورُ : المقدام الذي لا يهابُ شيئاً ، ولا يُراقب أحداً ، ورواه بعضهم : «يجشُر » بالشِّين المعجمة ، أي : يرتع (١٠) ، والجَشْر : الرعي ، وجشرتُ الدابة : إذا رعيتها . وفي مراسيل أبي الممتوكل الناجي ، عنِ النَّبِيِّ ﴿ مَنْ يرعى بجنباتِ الحرامِ ، يوشكُ أنْ يخالِطُ الكبائر »(٢) .

والمعنى الثاني : أنَّ من أقدم على ما هو مشتبهٌ عنده ، لا يدري : أهو حلالٌ أو حرام ، فإنَّه لا يأمن أنْ يكون حراماً في نفس الأمر ، فيُصادِفُ الحرام وهو لا يدري أنَّه حرامٌ . وقد رُوي من حديث ابن عمر عنِ النَّبيِّ عَيَّةٍ قال : « الحلالُ بيِّنٌ والحرامُ بيِّن وبينهما (٣) مُشتبهاتٌ ، فمن اتَّقاها ، كان أنزَه لدينِه وعِرضه ، ومن وقعَ في الشُّبهاتِ أوشَكَ أنْ يقع في الحَرامِ ، كالمرتع حَولَ الحِمى ، ويُوشكُ أنْ يُواقعَ الحِمى وهو لا يشعر » خرَّجه الطبراني (٤) وغيره .

<sup>(</sup>١) عبارة : « أي : يرتع » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) وهو ضعيف لإرساله .

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص) : « أمور » .

<sup>(</sup>٤) في « الأوسط » (٢٨٨٩) .

واختلف العلماء: هل يُطيع والديه في الدُّخول في شيءٍ من الشُّبهة أم لا يُطيعهما ؟ فرُوي عن بشر بن الحارث ، قال : لا طاعة لهما في الشُّبهة ، وعن محمد بن مقاتل العبَّادانيِّ قال : يُطيعهما ، وتوقف أحمد في هذه المسألة ، وقال : يُداريهما ، وأبى أنْ يُجيبَ فيها .

وقال أحمد : لا يشبعُ الرَّجل مِنَ الشُّبهة ، ولا يشتري الثوبَ للتَّجمُّل من الشُّبهة ، وتوقف في حدِّ ما يُؤكل وما يُلبس منها ، وقال في التَّمرة يلقيها الطيرُ : لا يأكلها ، ولا يأخذها ، ولا يتعرَّضُ لها .

وقال الثوري في الرجل يجد في بيته الأفلُسَ أو الدَّراهِم: أحبُّ إليَّ أَنْ يتنزَّه عنها ، يعني: إذا لم يدرِ من أين هي. وكان بعضُ السَّلف لا يأكلُ إلا شيئاً يعلمُ من أين هو ، ويسأل عنه حتّى يقف على أصله. وقد رُوي في ذلك (١) حديثٌ مرفوعٌ ، إلا أنَّ فيه ضعفاً (٢).

وقوله ﷺ: « كالرَّاعي يرعى حولَ الحِمى يُوشِكُ أَنْ يرتَعَ فيه ، ألا وإنَّ لكلِّ ملكٍ حمى ، وإنَّ حِمى اللهِ محارمه »: هذا مَثَلٌ ضربه النَّبيُ ﷺ لمن وقع في الشُّبهات ، وأنَّه يقرُب وقوعه في الحرام المحض ، وفي بعض الروايات أنَّ النبيَّ ﷺ قال : « وسأضرب لذلك مثلاً » ، ثم ذكر هذا الكلامَ ، فجعل النَّبيُّ ﷺ مثلَ المحرمات كالحِمى الذي

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) لعله الحديث الذي أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الورع » (١١٥) ، والطبراني في « الكبير » (٢٥/ (٤٢٨)) ، والحاكم ١٠٥/ - ١٢٦ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٠٥/ ١ من حديث أم عبد الله أخت شداد بن أوس ، أنّها بعثت إلى النّبيّ على بقدح لبن عند فطره وهو صائم ، وذلك في طول النهار وشدة الحر ، فرد إليها الرّسول : « أنى لك هذا اللبن ؟ » قالت : من شاةٍ لي ؛ فرد إليها رسولها : « أنى لك هذه الشاة ؟ » قالت : اشتريتها من مالي ؛ فشرب ، فلما كان من غد ، أتت أم عبد الله النبي على ، فقالت : يا رسول الله : بعثت إليك بذلك اللبن مرثية لك من طول النهار وشدة الحرّ ، فرددت فيه إليّ الرسول! فقال النّبي على : « بذلك أمرت الرسل قبلي ، أنْ لا تأكل إلا طيباً ، ولا تعمل إلا صالحاً » بلفظ ابن أبي الدنيا .

ذكره الهيثمي في « المجمع » ٢٩١/٠ قال : « وفيه أبو بكر بن أبي مريم وهو ضعيف » ، وقال الذهبي في « تلخيص المستدرك » ١٢٦/٤ : « ابن أبي مريم واهٍ » .

تحميه الملوك ، ويمنعون غيرهم من قُربانه ، وقد جعل النَّبيُّ عَلَيْ حول مدينته (۱) اثني عشر ميلاً حمى محرَّماً لا يُقطعُ شجرُه ولا يُصادُ صيدُه [ أخرجه : أحمد ٢٧٩/٢ ، ومسلم عشر ميلاً حمى محرَّماً لا يُقطعُ شجرُه ولا يُصادُ صيدُه [ أخرجه : أحمد ٢٧٩٤ ) ، ومسلم ١١٦/٤ ( ١٣٧٢ ) من حديث أماكنَ ينبت فيها الكلأ لأجل إبل الصدقة [ أخرجه : البخاري ١٤٨/٣ ( ٢٣٧٠ ) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، أنَّ الصعب بن جثامة ، قال : إنَّ رسول الله على قال : « لا حمى إلا لله ورسوله » . وقال : بلغنا أنَّ النَّبيَ عَلَيْ حمى النقيع ، وأنَّ عمر حمى السرف والربذة .

وأخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٣١٩٣ ) من حديث ابن عمر : أنَّ عمر حمى الربذة لنعم الصدقة .

وأخرجه: ابن أبي شيبة (٣٧٦٩٠)، والبيهقي ٢/١٤٧ من حديث أبي سعيد مولى أبي أسيد الأنصاري، قال: سمع عثمان بن عفان رضي الله عنه أنَّ وفد أهل مصر قد أقبلوا فاستقبلهم فلما سمعوا به أقبلوا نحوه، قال: وكره أنْ يقدموا عليه بالمدينة فأتوه فقالوا له: ادع المصحف وافتح السابعة وكانوا يسمون سورة يونس السابعة فقرأها حتى أتى على هذه الآية: ﴿ قُلُ أَرَء يَّتُم مَّا أَنزَلَ اللهُ لَكُمْ مِن رِزْقِ فَحَملتُم مِنَّهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلَ ءَاللَهُ أَذِكَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ يَفْتَرُون ﴾، وقالوا له: قف . أرأيت ما حميت من الحمى ، آلله أذن لك أم على الله تفترون ؟ فقال: امضه ، نزلت في كذا وكذا ، فأما الحمى ، فإنَّ عمر حمى الحمى قبلي لإبل الصدقة ، فلما وليت زادت إبل الصدقة ، فزدت في الحمى لما زاد في الصدقة . بلفظ البيهقي ] .

والله عز وجل حمى هذه المحرّمات ، ومنع عباده من قربانها وسمّاها حدوده ، فقال : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ ۚ كَذَلِكَ يُبَيّبُ اللّهُ ءَايَتِهِ لِلنّاسِ لَعَلّهُ مَ يَتَقُوبَ ﴾ فقال : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوا البقرة : ١٨٧ ] ، وهذا فيه بيان أنّه حدّ لهم ما أحلّ لهم وما حرّم عليهم ، فلا يقربوا الحرام ، ولا يتعدّوا الحلال ، ولذلك قال في آية أخرى : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَعْمَ حُول الحمى ، أو يَنعَدُ حُدُودُ اللّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٩ ] ، وجعل من يرعى حول الحمى ، أو قريباً منه جديراً بأنْ يدخُلَ الحِمى ويرتع فيه ، فكذلك من تعدّى الحلال ، ووقع في الشبهات ، فإنّه قد قارب الحرام غاية المقاربة ، فما أخلقه بأنْ يُخالِطَ الحرام المحصّ ، ويقع فيه ، وفي هذا إشارة إلى أنّه نبغي التباعد عن المحرّماتِ ، وأنْ يجعل الإنسان بينه وبينها حاجزاً .

<sup>(</sup>١) عبارة : « حول مدينته » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) « إلى أنّه » سقطت من (ص) .

وقد خرّج الترمذي<sup>(۱)</sup> وابن ماجه [ في « سننه » ( ٤٢١٥ ) .

وأخرجه: عبد بن حميد (٤٨٤) ، والطبراني في « الكبير » ١٧/ (٤٤٦) ، والحاكم ٣١٩/٤ من حديث عطية السعدي ] مِنْ حديثِ عبد الله بن يزيد ، عن النَّبيِّ على الله و لا يبلغُ العبدُ أنْ يكونَ من المتَّقين حتَّى يَدَع ما لا بأسَ به حذراً مما به بأسُّ " .

وقال أبو الدرداء: تمامُ التقوى أنْ يتقي الله العبدُ ، حتّى يتقيَه مِنْ مثقال ذرَّة ، وحتّى يترك بعض ما يرى أنَّه حلال ، خشية أنْ يكون حراماً ، حجاباً بينه وبين الحرام [ أخرجه: نعيم بن حماد في « زياداته » على كتاب « الزهد » لابن المبارك ( ٧٩ ) ، وابن أبي الدنيا في « التقوى » كما في « فتح الباري » ١٩٨١] .

وقال الحسنُ : ما زالتِ التقوى بالمتقين حتى تركوا كثيراً من الحلال مخافة الحرام .

وقال الثوري: إنما سُموا المتقين؛ لأنَّهم اتَّقَوْا ما لا يُتَّقى (١٠). وروي عن ابن عمر قال: إنِّي لأحبُّ أنْ أدعَ بيني وبين الحرام سترةً من الحلال لا أخرقها.

وقال ميمون بن مهران : لا يسلم للرجل الحلال حتى يجعل بينه وبين الحرام حاجزاً من الحلال [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٤/٤٨] .

وقال سفيان بن عيينة: لا يصيب عبدٌ حقيقة الإيمان حتى يجعل بينه وبينَ الحرام حاجزاً من الحلال (٤٠٠)، وحتى يدع الإثم وما تشابه منه [أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء» ٧/ ٢٨٨].

ويستدلُّ بهذا الحديث مَنْ يذهب إلى سدِّ الذرائع إلى المحرَّمات وتحريم الوسائل إليها ، ويَدُلُّ على ذلك أيضاً من قواعدِ الشَّريعة تحريمُ قليلِ ما يُسكر كثيره [ لقوله ﷺ : « ما أسكر كثيره فقليله حرام » .

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكيبر » (٢٤٥١) ، وقال : « حسن غريب » على أنَّ في إسناده عبد الله بن يزيد الدمشقى وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٢) عبارة: «حذراً مما به بأس » سقطت من (ص).

لم أقف على قول الثوري ؛ ولكن وجدته من كلام ابن عيينة . انظر : حلية الأولياء ٧/ ٢٨٤ .

<sup>(</sup>٤) من قوله: « وقال سفيان بن عيينة . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

أخرجه: أحمد ٣٤٣/٣، واللفظ له، وأبو داود ( ٣٦٨١)، وابن ماجه ( ٣٣٩٣)، والترمذي ( ١٨٦٥)، والطحاوي في « شرح المعاني » ٢١٧/٤، وابن حبان ( ٥٣٨٢)، والبيهقي ٨/ ٢٩٦ من حديث جابر بن عبد الله، به، قال الترمذي: « حسن غريب » .

وله شواهد عن عمرو بن شعیب ، عن أبیه ، عن جده عند أحمد ۱۹۷/ و۱۷۱ ، وابن ماجه ( ۳۳۹٤ ) .

وعن ابن عمر عند أحمد ٢/ ٩١ ، وابن ماجه ( ٣٣٩٢) ، والبيهقي ٢٩٦/ ١ ، وتحريمُ الخلوة بالأجنبية ، وتحريمُ الصّلاة بعد الصُّبح وبعدَ العصرِ سدّاً لذريعة الصلاة عند طُلوع الشَّمس وعندَ غروبها (١) ، ومنعُ الصَّائم من المباشرة إذا كانت تحرِّكُ شهوتَه ، ومنع كثيرٍ من العلماء مباشرة الحائضِ فيما بين سرّتها ورُكبتها إلا مِنْ وراء حائلٍ ، كما كان النَّبيُّ عَلَيْ يأمر امرأته إذا كانت حائضاً أَنْ تَتَزر ، فيباشِرُها مِنْ فوق الإزار [ عن عائشة ، قالت : كان رسول الله على المحافظ الذا حاضت تأتزر ، ثم يباشرها .

أخرجه: الطيالسي ( ١٣٧٥ ) ، وأحمد ٦/ ١٣٤ ، واللفظ له ، والبخاري ٨٢/١ ( ٣٠٠ ) ، ومسلم ١٦٦/١ ( ٣٠٠ ) ، وابن الجارود ومسلم ١٦٦/١ ( ٣١٣ ) ، وأبو داود ( ٢٦٨ ) ، وابن ماجه ( ٦٣٥ ) و ( ٣١٧ ) . وابن الجارود ( ١٠٦ ) ، وابن حبان ( ١٣٦٤ ) ، و( ١٣٦٧ ) ، والبيهقي ١/ ٣١٠ ، والبغوي ( ٣١٧ ) ] .

ومن أمثلة ذلك وهو شبيه (٢) بالمثل الذي ضربه النَّبيُّ ﷺ : من سيَّب دابَّته ترعى بقُرْب زرع غيرِه ، فإنَّه ضامن لما أفسدته من الزرع ، ولو كان ذلك نهاراً (٣) ، هذا هو الصحيح ؛ لأنَّه مُفَرِّطٌ بإرسالها في هذه الحال .

<sup>(</sup>۱) ذهب أبو حنيفة وأصحابه إلى أنَّ الصلاة لا تجوز في هذه الأوقات بإطلاق لا فريضة مقضية ولا سنة ولا نافلة إلا عصر يومه ، قالوا : فإنَّه جوّز أنْ يقضيه عند غروب الشمس إذا نسيه ، انظر : بداية المجتهد ١/ ١٩١ ، والمفصّل ١/ ٣٣٨ .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وهو شبيه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) عن حرام بن سعد ، قال : إنَّ ناقة البراء بن عازب دخلت حائطاً لقوم فأفسدت فيه فقضى رسول الله على أهل الأموال حفظها بالنهار ، وما أفسدت المواشي بالليل فهو ضامن على أهلها . أخرجه : الشافعي في « مسنده » (١٦٩١) بتحقيقي ، واللفظ له ، وأحمد ٥/ ٤٣٦ ٤٣٥ ، وابن

ماجه (٢٣٣٢) ، والبيهقي ٨/ ٣٤١ ، والبغوي (٢١٦٩) . جاء في كتاب ابن سحنون أنَّ الحديث إنَّما جاء في أمثال المدينة التي لها حيطان محدقة ، وأما البلاد التي هي زروع متصلة غير محظرة وبساتين كذلك فيضمن أرباب الغنم ما أفسدت من ليل أو نهار . انظر : المحرر الوجيز لابن عطية : ١٢٨٩ .

وكذا الخلاف لو أرسل كلبَ الصَّيدِ قريباً من الحرم ، فدخل الحرمَ فصاد فيه ، ففي ضمانه روايتان عن أحمد (١) ، وقيل : يضمنه بكلِّ حال (٢) .

وقوله ﷺ: « ألا وإنَّ في الجسد مضغة ، إذا صَلَحَتْ ، صَلَحَ الجسدُ كلَّه ، وإذا فسدت فسد الجسدُ كلَّه ، ألا وهي القلب » ، فيه إشارةٌ إلى أنَّ صلاحَ حركاتِ العبدِ بجوارحه ، واجتنابه للمحرَّمات واتَّقاءه للشُّبهات بحسب صلاح حركةِ قلبِه .

فإنْ كان قلبُه سليماً ، ليس فيه إلا محبة الله ومحبة ما يُحبه الله ، وخشية الله وخشية الله وخشية الوقوع فيما يكرهه ، صلحت حركاتُ الجوارح كلّها ، ونشأ عن ذلك اجتناب المحرّمات كلها ، وتوقي الشبهات حذراً مِنَ الوقوعِ في المحرّمات .

وإنْ كان القلبُ فاسداً ، قدِ استولى عليه اتّباعُ هواه ، وطلب ما يحبُّه ، ولو كرهه الله ، فسدت حركاتُ الجوارح كلها ، وانبعثت إلى كلِّ المعاصي والمشتبهات بحسب اتّباع هوى القلب .

ولهذا يقال: القلبُ مَلِكُ الأعضاء، وبقيَّةُ الأعضاءِ جنودُه، وهم مع هذا (٣) جنودٌ طائعون له، منبعثون في طاعته، وتنفيذ أوامره، لا يخالفونه في شيءٍ من ذلك، فإنْ كان الملكُ صالحاً كانت هذه الجنود صالحةً، وإنْ كان فاسداً كانت جنودُه بهذه المثابَةِ فاسدةً، ولا ينفع عند الله إلا القلبُ السليم [ ورد في هذا حديث عن أبي هريرة موقوف.

أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٣٧٥ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٩ ) .

وانظر: نوادر الأصول للحكيم الترمذي ١٩٢/٢ ـ ١٩٣ و١٥٠/٣، وفيض القدير للمناوي (٦١٩١). ]، كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَنَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨ ـ ٨٩]، وكان النَّبيُّ ﷺ يقول في دعائه: «اللهم إني (٤) أسألُكَ قلباً

<sup>(</sup>١) انظر : الهداية للكلوذاني ١/ ٢٢٩ بتحقيقي ، والمغنى لابن قدامة ٣/ ٣٥٤\_٣٥٥ .

 <sup>(</sup>۲) وبه قال الثوري والشافعي وأبو ثور وابن المنذر وأصحاب الرأي ، وانظر : المغني لابن قدامة
 ۳۵۵\_۳۵۶ .

<sup>(</sup>٣) عبارة « جنوده وهم مع هذا » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) عبارة : « اللهم إني » لم ترد في (ج) .

سليماً » [ أخرجه : أحمد ١٢٣/٤ و١٢٥ ، والترمذي ( ٣٤٠٧ ) ، والنسائي ٣/٥٥ وفي « الكبرى » ، له ( ١٠٦٤٨ ) ، وابن حبان ( ١٩٧٤ ) ، والطبراني في « الكبير »( ١٠٦٤٨ ) ، و( ٧١٧٥ ) ، والحاكم ١٠٦٤٨ من حديث شداد بن أوس ، به . وإسناده ضعيف . ] ، فالقلب السليم : هو السالم من الآفات والمكروهات كلِّها ، وهو القلبُ الذي ليس فيه سوى محبة الله وما يحبُّه الله ، وخشية الله ، وخشية ما يُباعد منه .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ ٣/ ١٩٨ ، وإسناده ضعيف لضعف علي بن مسعدة .

وأخرجه القضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٨٧ ) عن أنس . وله شاهد عن الحسن ، عن بعض أصحاب النبي على عند البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨ ) . ] عن أنس ، عن النّبيِّ على ، قال : « لا يستقيمُ إيمانُ عبدٍ حتى يستقيمَ قلبُه » .

والمراد باستقامة إيمانه: استقامةُ أعمال جوارحه ، فإنَّ أعمالَ الجوارح لا تستقيمُ الا باستقامة القلب ، ومعنى استقامة القلب : أنْ يكونَ ممتلئاً مِنْ محبَّةِ اللهِ (١٠) ، ومحبَّة طاعته ، وكراهة معصيته .

<sup>(</sup>١) في (ص): « ممتلئاً من خشية الله » .

<sup>( )</sup>  في ( ) : « فإن مراد الله في العباد القلوب » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

فعلم بذلك أنَّه لا صلاحَ للعالَم العلوي والسُّفليّ (۱) معاً حتى تكونَ حركاتُ أهلها كلُها لله (۲) ، وحركاتُ الجسدِ تابعةً لحركةِ القلب وإرادته ، فإنْ كانت حركته وإرادتُه لله وحده ، فقد صَلَحَ وصَلَحَتْ حركاتُ الجسدِ كلِّه (۳) ، وإنْ كانت حركةُ القلب وإراداته لغيرِ الله تعالى فسدَ ، وفسدت حركاتُ الجسد بحسب فسادِ (3) حركة القلب .

وروى الليثُ ، عن مجاهدٍ في قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِـ شَيْعًا ﴾ [ النساء : ٣٦ ] و [ الأنعام : ١٥١ ] قال : لا تحبُّوا غيري .

وفي "صحيح الحاكم " عن عائشة ، عن النّبيّ على قال : "الشّركُ أخفى من دبيب الذرّ على الصفا في الليلة الظّلماء ، وأدناهُ أنْ تُحِبَّ على شيءٍ من الجور ، وأنْ تُبغض على شيءٍ من العدل ، وهل الدّينُ إلا الحبُّ والبغض ؟ قال الله عز وجل : تُبغض على شيء من العدل ، وهل الدّينُ إلا الحبُّ والبغض ؟ قال الله عز وجل : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجُبُونَ الله فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران : ٣١] " [أخرجه : الحاكم ٢٩١/٢، وابن الجوزي في "العلل المتناهية " ٢٩٣٨ ( ١٣٧٨ ) وهو حديث ضعيف ضعفه الدارقطني وابن الجوزي والذهبي . ] فهذا يدلُّ على أنَّ محبة ما يكرهه الله ، وبغض ما يُحبه متابعةٌ للهوى ، والموالاة على ذلك والمعاداة عليه من الشرك الخفيّ ، ويدل على ذلك قوله : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ الله قَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﴾ فجعل الله علامة الصدق في محبته اتباع رسولِهِ ، فدلَّ على أنَّ المحبة لا تتمُّ بدون الطاعة والموافقة .

قال الحسن : قال أصحابُ النّبيِّ ﷺ : يا رسول الله ، إنّا نُحِبُّ ربنا حباً شديداً . فأحبَّ الله أنْ يجعل لحبه عَلَماً [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » (٥٣٨٥)، وطبعة التركي ٥/ ٣٢٥، وانظر : تفسير ابن أبي حاتم (٣٤٠٢) . ] ، فأنزل الله هذه الآية : ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَيْعُونِي يُحْيِبُكُمُ اللهُ ﴿ . ومن هنا قال الحسن : اعلم أنّك لن تُحِبَّ الله حتى تُحِبَّ طاعته .

وسئل ذو النون : متى أحِبُّ ربي ؟ قالَ : إذا كان ما يُبغضه عندك أمرَّ من الصبر

<sup>(1)</sup> في (ص): « والعالم السفلي ».

<sup>(</sup>٢) في (ص): « لله وحده لا شريك له ».

<sup>(</sup>٣) من قوله : « وإن كانت حركته . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٥) في (ص): « النمل ».

[ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/٣٦٣ و٣٩٢ . ] . وقال بشر بن السَّرِي : ليس من أعلام الحبِّ أَنْ تُحبَّ ما يُبغضُه حبِيبك [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٠/٨ . ] . وقال أبو يعقوب النهرجوري : كلُّ من ادَّعى محبة الله عز وجل ، ولم يُوافق الله في أمره ونهيه (١) ، فدعواه باطل . وقال رُويم : المحبة الموافقة في كلِّ الأحوال ، وقال يحيى بنُ معاذ : ليس بصادقٍ من ادَّعى محبة الله ولم يحفظ حدوده ، وعن بعض السَّلف قال : قرأتُ في بعض الكتب السالفة : من أحبَّ الله لم يكن عنده شيء آثر من رضاه ، ومن أحبَّ الدنيا لم يكن عنده شيء آثر من هوى نفسه .

وفي «السنن » عن النّبيّ على قال : « مَنْ أعطى لله ، ومنع لله ، وأحب لله ، وأبغض لله ، فقد استكمل الإيمان » [تقدم تخريجه] ومعنى هذا أنّ حركات القلب والجوارح إذا كانت كلّها لله فقد كَمُلَ إيمانُ العبد بذلك ظاهراً وباطناً ، ويلزمُ من صلاح حركات القلب صلاح حركات الجوارح ، فإذا كان القلب صالحاً ليس فيه إلا إرادة الله وإرادة ما يريده لم تنبعثِ الجوارحُ إلا فيما يُريده الله ، فسارعت إلى ما فيه رضاه ، وكفّت عما يكرهه ، وعما يخشى أنْ يكونَ مما يكرهه (٢) وإنْ لم يتيقن ذلك .

قال الحسن : ما نظرتُ ببصري ، ولا نطقتُ بلساني ، ولا بطشتُ بيدي ، ولا نهضتُ على قدمي حتّى أنظر على طاعةٍ أو على معصية ، فإنْ كانت طاعةٌ تقدمت ، وإنْ كانت معصية تأخّرت .

وقال محمد بن الفضل البَلخي : ما خطوتُ منذ أربعين سنة خطوةً لغير الله عز وجل . وقيل لداود الطائي : لو تنحيتَ من الظلِّ إلى الشمس ، فقال : هذه خُطا لا أدري كيف تكتب<sup>(٣)</sup> .

فهؤلاء القوم لما صلحت قلوبُهم ، فلم يبق فيها إرادةٌ لغير الله عز وجل ، صلحت جوارحُهم ، فلم تتحرّك إلا لله عز وجل ، وبما فيه رضاه ، والله تعالى أعلم .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ج).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وعما يخشى أن يكون مما يكرهه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: صفة الصفوة لابن الجوزي ٣/ ٦٩.

الحديث السابع

## الحديث السابع

عَنْ تَميمِ الدَّارِيِّ رضي الله عنه : أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال : « الدِّينُ النَّصيحَةُ ثلاثاً » ، قُلْنا : لِمَنْ يا رَسُولَ اللهِ ؟ قالَ : « للهِ ولِكتابِهِ ولِرَسولِهِ ولأئمَّةِ المُسلِمينَ وعامَّتِهم » رَواهُ مُسلمٌ.

هذا الحديث خرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ۰/ ۵۳ ( ۵۵ ) ( ۹۵ ) و ( ۹۲ ) و ۰/ ۵۶ ( ۵۵ ) .

وأخرجه: الحميدي ( ١٩٣٨)، وأحمد ١٠٢/٤، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢٤٨/٦ ( ٢٩٩٠)، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ١٠٩٨) و ( ١٠٩٠) و ( ٢٩٩٠)، وعبد الله بن أحمد في « زياداته » ١٠٢/٤، والنسائي ٧/ ١٥٦ و وفي « الكبرى »، له ( ٧٨٢٠) و ( ٧٨٢١) و ( ٧٨٥٣)، وابن حبان ( ٤٥٧٤) و ( ٤٥٧٥) ، والبيهقي ١٦٣/٨ وفي « شعب الإيمان »، له ( ٧٤٠٠) و ( ٧٤٠١)، والبغوي ( ٤٥١٣) من حديث تميم الداري، به . ] من رواية سُهيل بن أبي صالح ، عن عطاء بنِ يزيد الليثي ، عن تميم (١ الدَّاري، وقد روي عن سهيل وغيره، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة ، عن النَّبي ﷺ [ أخرجه: أحمد ٢/ ٢٩٧، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٩٧١) و ( ١٠٩٣) و ( ١٠٩٤)، والنسائي ٧/١٥١ وفي « الكبرى »، له ( ٧٨٢٧) و ( ٩٨٢١) و ( ١٠٩٢)، وابن حجر في « تغليق التعليق » ٢/٥٥ من حديث أبي هريرة ، به . ] ، وخرَّجه الترمذي (٢) من هذا الوجه ، فمن العلماء مَنْ صححه من الطريقين جميعاً ، ومنهم من قال : إنَّ الصحيح حديثُ تميم ، والإسناد الآخر وهم (٢) .

وقد رُوي هذا الحديثُ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ من حديث ابنِ عمر ، وثوبان ، وابنِ عباسٍ ، وغيرهم [ أخرجه : الدارمي ( ۲۷۷۷ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ۲۲ ) ، وابن حجر في « تغليق التعليق » ۲/ ۲۰ من حديث ابن عمر ، به .

<sup>(</sup>۱) «عن تميم » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>۲) في « جامعه » (۱۹۲٦) .

 <sup>(</sup>٣) قال البخاري في « التاريخ الأوسط » ٢/ ٣٥ : « مدار الحديث كله على تميم ولم يصح عن أحد غير
 تميم » . وانظر : فتح الباري ١/ ١٨٢ .

وأخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» ١١/٢ (١٥٢٢)، وابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٩٥)، والروياني في «مسند الصحابة» (٦٥٧)، والطبراني في «الأوسط» (١٢٠٦) من حديث ثوبان، به.

وأخرجه : أحمد ١/ ٣٥١ ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ٦١ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ١١١٩٨ ) ، وابن حجر في « تغليق التعليق » ٢/ ٥٩ من حديث ابن عباس ، به . ] .

وقد ذكرنا في أوَّل الكتاب عن أبي داود : أنَّ هذا الحديث أحدُ الأحاديث التي يدور عليها الفقه (١) .

وقال الحافظ أبو نُعيم: هذا حديثٌ له شأن ، ذكر محمدُ بنُ أسلم الطوسي أنَّه أحدُ أرباع الدين (٢٠) .

وخرَّج الطبرانيُّ [ في « الأوسط » ( ٧٤٧٣ ) وفي « الصغير » ، له ( ٨٩٠ ) .

وأخرجه: أبو نعيم في « أخبار أصبهان » ٢٥٢/٢ من حديث حديفة بن اليمان ، به ، وإسناده ضعيف ، انظر : مجمع الزوائد ١/ ٨٧ . ] من حديث حُذيفة بن اليمان ، عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قال : « مَنْ لا يَهْتَمُ بأمرِ المُسلمين فليس منهم ، ومَنْ لَمْ يُمْسِ ويُصْبِحْ ناصِحاً لله ولرسوله ولكتابه ولإمامِه ولعامَّة المسلمين فليس منهم » .

وخُرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ٥/ ٢٥٤ .

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في « الزهد » (٢٠٤) ، والطبراني في « الكبير » (٧٨٣٧) و أخرجه : عبد الله بن المجلية » ٨/ ١٧٥ ، والبغوي في « شرح السنة » (٣٥١٥) من حديث أبي أمامة ، به ، وإسناده ضعيف جداً لضعف عبيد الله بن زَحْر ، ولشدة ضعف علي بن يزيد الألهاني. ] من حديث أبي أمامة ، عنِ النَّبِيِّ عَيِيْ ، قال : « قال الله عز وجل : أحبُّ ما تعبَّدني به عبدي النصحُ لي » .

وقد ورد في أحاديث كثيرة النصح للمسلمين عموماً ، وفي بعضها : النصح لولاة أمورهم ، وفي بعضها : نصح ولاة الأمور لرعاياهم .

<sup>(</sup>۱) في (ص): « الدين ».

<sup>(</sup>٢) انظر: صيانة صحيح مسلم لابن الصلاح ٢٢١/١.

وفي « صحيح مسلم » [ ٧/٣(٢١٦٢)(٥)].

وأخرجه أحمد ٢/ ٣٢١ و ٣٧٢ و ٤١٢ ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٩٢٥) و (٩٩١) ، والترمذي (٢٧٣٧)، والنسائي ٤/ ٥٣ وفي « الكبرى » ، له (٢٠٦٥) ، وأبو يعلى (٢٥٠٤)، وابن حبان (٢٤٢)، والبيهقي ٥/ ٣٤٧ و ١٠٨/١٠ وفي « شعب الإيمان » (٩١٦٧)، والبغوي (١٤٠٥)] من حديث أبي هريرة ، به عن أبي هريرة ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : « حقُّ المؤمن على المؤمن ستّ » فذكر منها : « وإذا استنصحك فانصَحْ له » . ورُوي هذا الحديث من وجوه أخر عنِ النَّبيِّ عَلَيْ [ أخرجه : أحمد ١٩٨١، والدارمي ( ٢٦٣٣) ، والبزار ( ٨٥٠) من حديث علي ، به . وأخرجه : أحمد ٢٨/٢ من حديث ابن عمر ، به . ] .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١٨/٣ .

وأخرجه: الطيالسي (١٣١٢)، وعبد بن حميد (٤٣٨)، والطحاوي في «شرح المعاني» ١١/٤، والطبراني في «الكبير» ٢٢/( ٨٨٨) ـ ( ٨٩٢) عن حكيم بن أبي يزيد، عن أبيه، به، وإسناد الحديث فيه اضطراب من قبل عطاء بن السائب؛ لكن المتن له ما يعضده. ] عن حكيم بن أبي يزيد، عن أبيه، عنِ النَّبِيِّ عَيَّ ، قال: «إذا استَنْصَحَ أَحَدُكُم أخاه، فليَنْصَح له».

وأما الثاني : وهو النصحُ لولاة الأمور ، ونصحهم لرعاياهم ، ففي «صحيح مسلم » عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ الله يرضى لكم ثلاثاً : يَرْضَى

<sup>(</sup>١) من قوله: « وفي بعضها: النصح لولاة . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

لَكُم (١) أَنْ تَعَبُدُوه ولا تُشْرِكُوا به شيئاً ، وأَنْ تَعَتَصِمُوا بَحِبَلِ اللهِ جَمِيعاً ولا تَفرَّقُوا ، وأَنْ تُعَاصِحُوا مَنْ وَلاه الله أمركم » [ صحيح مسلم ٥/ ١٢٠ ( ١٧١٥ ) ( ١٠ ) .

أخرجه : أحمد ٢/٣٢٧ و٣٦٠ و٣٦٧ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٤٤٢ ) ، وابن حبان ( ٣٣٨٨ ) ، من حديث أبي هريرة ، به ] .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ٤/ ٨٠ .

وأخرجه: ابن حبان في « المجروحين » 1/٤-٥ ، والطبراني في « الكبير » ( ١٥٤١ ) ، والحاكم ١٨٧/ من حديث جبير بن مطعم ، به . وهو حديث قويٌ ] وغيره عن جُبير بنِ مطعم : أنَّ النَّبيَّ قال في خطبته بالخَيْفِ مِنْ منى : « ثلاثٌ لا يَغِلُّ عليهنَّ قلبُ امرئ مسلم : إخلاصُ العمل لله ، ومناصحةُ ولاةِ الأمر ، ولزومُ جماعة المسلمين » . وقد روى هذه الخطبة عن النَّبيِّ عَيْنِ جماعةٌ منهم أبو سعيد الخدري [ أخرجه البزار كما في « كشف الأستار » ( ١٤١ ) من حديث أبي سعيد الخدري ، به ] .

وقد رُوي حديثُ أبي سعيد بلفظ آخر خرَّجه الدَّارقطني في « الأفراد »(٢) بإسناد جيد ، ولفظه : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « ثلاثٌ لا يَغِلُّ عليهن قلبُ امرئ مسلم : النصيحةُ لله ولرسوله ولكتابه ولعامة المسلمين » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩/ ٨٠ ( ٧١٥٠ ) ، وصحيح مسلم ١/ ٨٧ ( ١٤٢ ) ( ٢٢٩ ) . ( ٢٢٩ ) و٢٨ ( ٢٢٩ )

وأخرجه : أحمد ٢٧/٥ ، وأبو عوانة ٣٨٦/٤ ، وابن قانع في « معجم الصحابة » ٧٩/٣ من حديث معقل بن يسار ، به ] عن معقل بن يسار ، عن النّبيِّ عَلَيْ قال : « مامن عبدٍ يسترعيه الله رعيةً ثُمَّ لم يُحِطْها بنصيحةٍ إلا لم يَدْخُلِ الجنة » .

وقد ذكر الله في كتابه عن الأنبياء عليهم السَّلامُ أنَّهم نصحوا لأممهم كما أخبر بذلك (٣) عن نوحٍ ، وعن صالح ، وقال تعالى (٤) : ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَ اَوَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا

<sup>(</sup>۱) عبارة : « يرضى لكم » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) لم أجده في أطراف الغرائب والأفراد .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) « تعالى » لم ترد في (ج) .

عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَحِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَّمُ إِذَا نَصَحُواْ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٩١] يعني: أنَّ من تخلف عن الجهادِ لعذر، فلا حرج عليه بشرط أنْ يكونَ ناصحاً لله ورسوله في تخلُّفِهِ، فإنَّ المنافقين كانوا يُظهرون الأعذارَ كاذبين، ويتخلَّفون عن الجهاد من غير نصح لله ورسوله.

وقد أخبر النَّبيُّ عَلَيْ أَنَّ الدينَ (١) النصيحة ، فهذا يدلُّ على أنَّ النصيحة تَشْمَلُ خصالَ الإسلام والإيمانِ والإحسانِ التي ذكرت في حديث جبريل ، وسمَّى ذلك كُلَّه (٢) ديناً ، فإنَّ النُّصح لله يقتضي القيام بأداء واجباته على أكمل وجوهِها ، وهو مَقام الإحسان ، فلا يكملُ النُّصحُ لله بدون ذلك ، ولا يتأتى ذلك بدون كمال المحبة الواجبة والمستحبة ، ويستلزم ذلك الاجتهاد في التقرَّب إليه بنوافل الطاعات على هذا الوجه وترك المحرَّمات والمكروهات على هذا الوجه أيضاً .

وفي مراسيل الحسن ، عنِ النَّبِيِّ قَال : « أرأيتُم لو كان لأحدكم عبدانِ ، فكان أحدهما يُطيعُه إذا أمره ، ويؤدي إليه إذا ائتمنه ، وينصح له إذا غابَ عنه ، وكان الآخر يَعصيه إذا أمره ، ويخونُه إذا ائتمنه ، ويغِشُه إذا غاب عنه كانا سواء ؟ » قالوا : لا ، قال : « فكذاكم أنتم عند الله عز وجل » [ أخرجه : البيهقي في كتاب « الزهد الكبير » ٢/ ٢٨٥ ، وإسناده ضعيف لإرساله . ] خرَّجه ابنُ أبي الدنيا .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٤/ ١٣٧ .

وأخرجه: الحميدي ( ٨٨٣) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٦٢٢ ) عن أبي الأحوص ، عن أبيه ، عن النّبيِّ أبيه ، به ، وهو حديث صحيح . ] معناه من حديث أبي الأحوص ، عن أبيه ، عن النّبيِّ

وقال الفضيلُ بنُ عياض : الحبُّ أفضلُ من الخوف ، ألا ترى إذا كان لك عبدان أحدهما يُحبك ، والآخر يخافك ، فالذي يُحبّك منهما ينصحُك (٣) شاهداً كنت أو غائباً

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص): « عندالله » .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) عبارة : « منهما ينصحك » سقطت من (ص) .

لَحِبه إِيَّاك ، والذي يخافك عسى أنْ ينصحَك إذا شَهِدْتَ لما يخاف ، ويغشك إذا غبتَ ولا ينصحُك (١) .

قال عبدُ العزيز بن رفيع: قال الحواريون لعيسى عليه السلام: ما الخالصُ من العمل؟ قال: ما لا تُحِبُّ أَنْ يَحْمَدَك الناسُ عليه. قالوا: فما النصحُ لله؟ قال: أَنْ تَبِحْمَدَك الناسُ عليه والله أمران: أحدهما لله، والآخرُ تبدأ بحق الله تعالى قبل حق الناس، وإنْ عَرَض لكَ أمران: أحدهما لله، والآخرُ للدنيا بدأت بحق الله تعالى [أخرجه: أحمد في «الزهد» (٣٠٨)، وابن أبي حاتم في «النفسير» (١٠٢٠٧) عن أبي ثمامة الصائدي، به.

وانظر: نوادر الأصول للحكيم الترمذي ٢٧/٢ . ] .

قال الخطابيُّ: النصيحةُ كلمةٌ يُعبر بها عن جملة هي إرادةُ الخيرِ للمنصوح له ، قال: وأصلُ النصح في اللغة الخُلوص ، يقال: نصحتُ العسل: إذا خلصتَه من الشمع .

فمعنى النصيحة لله سبحانه: صحة الاعتقاد في وحدانيته، وإخلاص النية في عبادته، والنصيحة لكتابه: الإيمان به، والعمل بما فيه، والنصيحة لرسوله: التصديق بنبوته، وبذل الطاعة له فيما أمَر به، ونهى عنه، والنصيحة لعامة المسلمين: إرشادهم إلى مصالحهم، انتهى (٢).

وقد حكى الإمامُ أبو عبد الله محمد بن نصر المروزي في كتاب « تعظيم قدر الصَّلاة »( $^{(7)}$  عن بعض أهلِ العلم أنَّه فسَّر هذا الحديث بما لا مزيدَ على حسنه ، ونحن نحكيه هاهنا بلفظه . قال محمد بن نصر : قال بعض أهل العلم : جماعُ تفسير النصيحة هو عنايةُ القلب للمنصوح له مَنْ كان ، وهي على وجهين : أحدهما فرض ، والآخر نافلة ، فالنصيحةُ المفترضة لله : هي شدة العناية من الناصح باتباع محبة الله في أداء ما افترض ، ومجانبة ما حرَّم .

<sup>(</sup>١) انظر: التخويف من النار للمصنف: ١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: حاشية السندي ١٥٨/١.

<sup>(</sup>۳) « تعظيم قدر الصلاة » ۲/ ۱۹۱\_۱۹۶.

وأما النصيحة التي هي نافلة ، فهي إيثار مَحبته على محبة نفسه ، وذلك أنْ يَعْرض أمران ، أحدهما لنفسه ، والآخرُ لربه ، فيبدأ بما كان لربه ، ويؤخر ما كان لنفسه ، فهذه جملة تفسير النصيحة لله ، الفرض منه والنافلة ، ولذلك تفسير ، وسنذكر بعضه ليفهم (۱) بالتفسير من لا يفهم الجملة .

فالفرضُ منها مجانبةُ نهيه ، وإقامةُ فرضه بجميع جوارحه ما كان مطيقاً له ، فإنْ عَجَزَ عن الإقامة بفرضه لآفة حَلَّتْ به من مرض ، أو حبس ، أو غير ذلك ، عزل على أداء ما افترض عليه متى زالت عنه العلةُ المانعةُ له ، قال الله عز وجل : ﴿ لَيْسَ عَلَى الشَّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلاَ عَلَى اللَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا الشَّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلاَ عَلَى اللَّذِينَ لا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ع

وقد ترفع الأعمالُ كُلُها عن العبد في بعض الحالات ، ولا يُرفع عن النصح لله ، فلو كان من المرض بحالٍ لا يُمكنه عملٌ بشيء من جوارحه بلسانٍ ولا غيره ، غير أنَّ عقلَه ثابتٌ ، لم يسقط عنه النصحُ لله بقلبه (٢) وهو أنْ يندمَ على ذنوبه ، وينويَ إنْ صحَّ أَنْ يقومَ بما افترض الله عليه ، ويجتنبَ ما نهاه عنه ، وإلا كان غير ناصح لله بقلبه .

وكذلك النصحُ لله ولرسوله ﷺ فيما أوجبه على الناس عن أمرِ ربه ، ومن النصح الواجب لله أنْ لا يرضى بمعصية العاصي ، ويُحِبَّ طاعةَ من أطاعَ الله ورسولَه .

وأما النصيحةُ التي هي نافلةٌ لا فرض (٣): فبذل المجهود بإيثار الله تعالى على كُلِّ محبوب بالقلب وسائرِ الجوارح حتى لا يكونَ في الناصح فضل عن غيره ، لأنَّ الناصحَ إذا اجتهد لم يؤثر نفسه عليه ، وقام بكُلِّ ما كان في القيام به سرورُه ومحبتُه ، فكذلك الناصحُ لربه ، ومن تنفَّل لله بدون الاجتهاد ، فهو ناصح على قدر عمله ، غير مستحق للنصح بكماله .

<sup>(</sup>١) في (ص): « وكذلك فصل تفسيره بعضهم ليفهم ».

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « وكذا النصح لرسوله فيما أوجبه على الناس » .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « لا فرض » سقطت من (ص) .

وأما النصيحة لكتاب الله ، فشدة حبه وتعظيم قدره ، إذ هو كلام الخالق ، وشدة الرغبة في فهمه ، وشدة العناية (١) لتدبره والوقوف عند تلاوته ؛ لطلب معاني ما أحب مولاه أنْ يفهمه عنه ، ويقوم به له بعد ما يفهمه ، وكذلك الناصح من العباد يفهم وَصِيَّة من ينصحه ، وإنْ ورد عليه كتابٌ منه ، عُني بفهمه ليقوم عليه بما كتب به فيه إليه ، فكذلك الناصح لكتاب ربه ، يعني بفهمه ؛ ليقوم لله بما أمر به كما يحب ويرضى ، ثم فكذلك الناصح لكتاب ربه ، يعني بفهمه ؛ ليقوم لله بما أمر به كما يحب ويرضى ، ثم ينشرُ ما فهم في العباد ويُديم دراسته بالمحبة له ، والتخلق بأخلاقه ، والتأدُّب بآدابه .

وأما النصيحة للرسول على حياته: فبذل المجهود في طاعته ونصرته ومعاونته، وبذل المال إذا أراده والمسارعة إلى محبته. وأما بعد وفاته: فالعناية بطلب سنته، والبحث عن أخلاقه وآدابه، وتعظيم أمره، ولزوم القيام به، وشدَّة الغضب، والإعراض عمَّن تديَّن بخلاف سنته، والغضب على من ضيعها لأثرة دنيا، وإنْ كان متديناً بها، وحبّ مَنْ كان منه بسبيل من قرابة، أو صِهرٍ، أو هِجرةٍ، أو نُصرةٍ، أو صحبة ساعة من ليلٍ أو نهارٍ على الإسلام والتشبه في زيِّه ولباسه.

وأما النصيحةُ (٢) لأئمة المسلمين : فحبُّ صلاحِهم ورشدهِم وعدلهم ، وحبُّ المتماع الأمة عليهم ، وكراهةُ افتراقِ الأمة عليهم ، والتدينُ بطاعتهم في طاعة الله عز وجل ، والبغضُ لمن رأى الخروجَ عليهم ، وحبُّ (٣) إعزازهم في طاعة الله عز وجل .

وأما النصيحةُ للمسلمين: فأنْ يُحِبَّ لهم ما يُحِبُّ لنفسه ، ويكره لهم ما يكره لنفسه ، ويُشفِقَ عليهم ، ويرحمَ صغيرهم ، ويُوتَّر كبيرَهم ، ويَحْزَنَ لحزنهم ، ويفرحَ لفرحهم ، وإنْ كان في ذلك فواتُ ربح لفرحهم ، وإنْ كان في ذلك فواتُ ربح ما يبيعُ من تجارته ، وكذلك جميعُ ما يضرُّهم عامة ، ويحب صلاحَهم وألفتَهم ودوامَ النعم عليهم ، ونصرَهم على عدوهم ، ودفعَ كل أذى ومكروه عنهم .

<sup>(</sup>١) عبارة: « فهمه وشدة العناية » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) زاد بعدها في (ص): « لكتابه » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

وقال أبو عمرو بن الصلاح (١٠): النصيحة كلمة جامعة تتضمَّنُ قيامَ الناصح للمنصوح له بوجوهِ الخير إرادةً وفعلاً .

فالنصيحةُ لله تعالى: توحيدُه ووصفُه بصفاتِ الكمال والجلال ، وتنزيهُه عما يُضادُّها ويخالِفُها ، وتجنبُ معاصيه ، والقيامُ بطاعته ومحابه بوصفِ الإخلاصِ ، والحبُّ فيه والبغض فيه ، وجهاد منْ كفر به تعالى وما ضاهى ذلك ، والدعاءُ إلى ذلك ، والحثُّ عليه .

والنصيحةُ لكتابه: الإيمانُ به وتعظيمُه وتنزيهُه، وتلاوتُه (٢) حَقَّ تلاوته ، والوقوفُ مع أوامره ونواهيه ، وتفهُّم علومه وأمثاله ، وتدبرُ آياته ، والدعاءُ إليه ، وذبُّ تحريف الغالين (٣) وطعنِ الملحدين عنه .

والنصيحةُ لِرسوله قريب من ذلك (٤): الإيمان به وبما جاء به وتوقيرُه وتبجيلهُ ، والتمسك بطاعته ، وإحياءُ سنته واستثارة علومه ونشرُها ومعاداةُ من عاداه وعاداها ، وموالاةُ من والاه ووالاها ، والتخلقُ بأخلاقه ، والتأدبُ بآدابه ومحبة آله وصحابته ونحو ذلك .

والنصيحة لأئمة المسلمين : معاونتُهم على الحق ، وطاعتُهم فيه ، وتذكيرهم به ، وتنبيههم في رفق ولطف ، ومجانبة الوثوب عليهم ، والدعاء لهم بالتوفيق وحث الأغيار على ذلك .

والنصيحةُ لعامة المسلمين : إرشادُهم إلى مصالحهم ، وتعليمهم أمور دينهم ودنياهم ، وستر عوراتهم ، وسدُّ خلاتهم ، ونصرتهم على أعدائهم ، والذبّ عنهم ،

<sup>(</sup>۱) « صيانة صحيح مسلم » : ۲۲۲\_۲۲۳ .

<sup>(</sup>۲) عبارة : «حق تلاوته » سقطت من (ص) .

 <sup>(</sup>٣) الذب : يذب ذباً : دفع ومنع . تاج العروس ٢/ ١٩ ٤ (ذيب) .
 والتحريف : هو تغيير الكلمة عن معناها . العين : ١٨٣ (حرف) .

والغالين : من غلا : غلا الرجل في الأمر غُلواً : جاوز الحد : مجمل اللغة ٣/ ٦٨٣ (غلو) . ومراد المصنف راجعه في كتاب (شرح التبصرة والتذكرة) ١/ ٣٣٢\_٣٣٤ مع تعليقي عليه .

<sup>(</sup>٤) عبارة : « قريب من ذلك » سقطت من (ص) .

ومجانبة الغش والحسد لهم ، وأنْ يحبَّ لهم ما يحب لنفسه ويكره لهم ما يكره لنفسه ، وما شابه ذلك ، انتهى ما ذكره (١٠) .

ومن أنواع نصحهم بدفع الأذى والمكروه عنهم: إيثارُ فقيرِهم وتعليمُ جاهلهم ، وردُّ من زاغ منهم عن الحق في قول أو عمل بالتلطف في ردِّهم إلى الحق ، والرفقُ بهم في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر محبة لإزالة فسادهم ولو بحصول ضررٍ له في دنياه ، كما قال بعضُ السَّلف : وددتُ أنَّ هذا الخلق أطاعوا الله وأنَّ لحمي قُرِضَ بالمقاريض (٢) ، وكان عمرُ بن عبد العزيز يقول : يا ليتني عملتُ فيكم بكتابِ الله وعملتُ منها خروج وعملتُ منها عملتُ فيكم بسنة ، وقع مني عضوٌ حتى يكون آخر شيءٍ منها خروج نفسى .

ومن أنواع النصح لله تعالى وكتابه ورسوله \_ وهو مما يختص به العلماء \_ ردُّ الأهواء المضلة بالكتاب والسنة ، وبيانُ دلالتهما على ما يُخالف الأهواء كلها، وكذلك ردُّ الأقوال الضعيفة من زلات العلماء ، وبيانُ دلالة الكتاب والسنة على ردِّها ، ومن ذلك بيان ما صحَّ من حديث النَّبيِّ عَيْ ، وما لم يصح منه بتبين حالِ رواته ومَنْ تُقْبَلُ رواياته منهم ومن لا تُقبل ، وبيان غلط مَنْ غلط من ثقاتهم الذين تقبل روايتهم .

ومن أعظم أنواع النصح أنْ يَنْصَحَ لمن استشاره في أمره ، كما قال على استَنْصَحَ أحدُكُم أخاه ، فليَنْصَحْ له » [سبق تخريجه وهو في «مسند الإمام أحمد» استَنْصَحَ أحدُكُم أخاه ، فليَنْصَحْ له » [سبق تخريجه وهو في «مسند الإمام أحمد» ١٨/٣ . ] ، وفي بعض الأحاديث : « إنَّ من حقِّ المسلم على المسلم أنْ ينصحَ له إذا غابَ » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٢١ ، والترمذي ( ٢٧٣٧ ) ، والنسائي ٤/٣٥ وفي « الكبرى » ، له ( ٢٠٦٥ ) ، والبيهقي في «شعب الإيمان » ( ٨٧٥٣ ) ، من حديث أبي هريرة ، به ، وقال الترمذي : «حديث صحيح » . ] ومعنى ذلك : أنه إذا ذكر في غيبة بالسوء أنْ ينصره ، ويرد عنه ، وإذا رأى من يريد أذاه في غيبه ، كفه عن ذلك ، فإنَّ النصح في الغيب يدلُّ على صدق النصح ، فإنَّه قد يظهر النصحَ في حضوره تملقاً ، ويغشه في غيبه .

<sup>(</sup>١) أي : ابن الصلاح .

<sup>(</sup>٢) هذا قول زهير بن نعيم البابي . انظر : صفة الصفوة لابن الجوزي ٧/٤ ، وتهذيب الكمال للمزي ٢/٤ ، وتهذيب التهذيب لابن حجر ٣/٢٣ .

وقال الحسن: إنَّك لن تَبْلُغ حقَّ نصيحتك لأخيك حتى تأمره بما تَعْجَزُ عنه. قال الحسن: وقال بعضُ أصحاب النَّبيِّ عليه : والذي نفسي بيده إنْ شئتم لأقسمنَّ لكم بالله إنَّ أحبَّ عباد الله إلى الله الذين يُحببون الله إلى عباده ويُحببون عباد الله إلى الله ، ويسعون في الأرض بالنصيحة [أخرجه: ابن أبي الدنيا في «الأولياء» ٢٠/١ عن رجل من أصحاب محمد عليه ، به ].

وقال فرقد السَّبَخيُّ : قرأتُ في بعض الكتب : المحبُّ لله عز وجل أميرٌ مُؤَمَّرٌ على الأمراء ، زمرتُه أوَّلُ الزمر يومَ القيامة ، ومجلسُه أقربُ المجالس فيما هناك والمحبة منتهى القربة والاجتهاد ، ولن يسأمَ المحبون من طول اجتهادهم لله عز وجل ، يحبُّونه ويُحِبُّونَ ذكره ، ويُحبِّبونه إلى خلقه ، يمشون بَيْنَ عباده بالنصائح ، ويخافون عليهم من أعمالهم يومَ تبدو الفضائح ، أولئك أولياءُ الله وأحبَّاؤه وأهلُ (١) صفوته ، أولئك الذين لا راحة لهم دونَ لقائه .

وقال ابنُ عُلَيَّةَ في قول أبي بكر المزني : ما فاق أبو بكر رضي الله عنه أصحاب رسول الله على بصوم ولا صلاة ، ولكن بشيء كان في قلبه ، قال : الذي كان في قلبه الحبُّ لله عز وجل ، والنصيحة في خلقه .

وقال الفضيلُ بن عياض : ما أدركَ عندنا مَنْ أدرك بكثرة الصلاة والصيام ، وإنما أدرك عندنا بسخاء الأنفس ، وسلامة الصدور ، والنصح للأمة [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٠٣/٨ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٨٩١ ) . ] .

وسئل ابنُ المباركَ : أيُّ الأعمال أفضلُ ؟ قال : النصحُ لله .

وقال معمر : كان يقال : أنصحُ الناسِ لك مَنْ خاف الله فيك .

وكان السَّلفُ إذا أرادوا نصيحة أحدٍ، وعظوه سراً حتى قال بعضهم: مَنْ وعظ أخاه فيما بينه وبينَه فهي نصيحة ، ومن وعظه على رؤوس الناس فإنَّما وبخه [ قال الشافعي : من وعظ أخاه سراً فقد نصحه وزانه ، ومن وعظه علانية فقد فضحه وخانه . أخرجه : أبو نعيم في «الحلية » ١٤٠/٩] .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

وقال الفضيل: المؤمن يَسْتُرُ ويَنْصَحُ ، والفاجرُ يهتك ويُعيِّرُ .

وقال عبد العزيز بن أبي رواد : كان مَنْ كان قبلكم إذا رأى الرجلُ من أخيه شيئاً يأمره في رفق ، فيؤجر في أمره ونهيه ، وإنَّ أحد هؤلاء يخرق بصاحبه فيستغضب أخاه ويهتك ستره .

وسئل ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ عن أمر السلطان بالمعروف ، ونهيه عن المنكر ، فقال : إنْ كنت فاعلاً ولا بدَّ ، ففيما بينك وبينه [ أخرجه : سعيد بن منصور في «سننه » ( ٨٤٦ ) ، والبيهقي في «شعب الإيمان » ( ٧٥٩٢ ) . ] .

وقال الإمام أحمد رحمه الله: ليس على المسلم نصح الذمي، وعليه نصح المسلم. وقال النّبيُ على : « والنصح لكل مسلم، وأنْ ينصح لجماعة المسلمين وعامتهم »(١).

\* \* \*

## الحديث الثامن

عَنِ ابن عُمَرَ - رضيَ الله تعالَى عَنْهُما - : أنَّ رَسُولَ اللهِ عَنَّهُ قَالَ : ﴿ أُمِرتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا الله ، وأنَّ مُحَمَّداً رسولُ الله ، ويُقيموا الصَّلاة ، ويُؤْتُوا الزَّكاة ، فإذا فَعَلوا ذلك ، عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءهُم وأموالَهُم ، إلا بِحَقِّ الإسلام ، وحِسَابُهُم على الله تَعَالى ﴾ رَوَاهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ .

هذا الحديث خرّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٢/١ ( ٢٥ ) ، وصحيح مسلم ١٢/١ ( ٢٥ ) . وصحيح مسلم ١٢/١ ( ٢٢ ) ( ٣٦ ) .

وأخرجه: ابن حبان ( ١٧٥ ) و ( ٢١٩ ) ، والدارقطني 1/777 ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٤ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٥ ) ، والبيهقي 7/79 و77 و77 ، والبغوي في « شرح السنة » ( 77 ) من حديث عبد الله بن عمر ، به . ] من رواية واقد بن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر ، عن أبيه ، عن جده عبد الله بن عمر .

وقوله : « إلا بحقِّ الإسلام » هذه اللفظة تفرَّد بها البخاري [ في « صحيحه » ١٢/١ ( ٢٥ ) . ] دون مسلم .

وقد روى معنى هذا الحديث عنِ النَّبيِّ ﷺ من وجوهٍ متعددةٍ ففي « صحيح البخاري » [ صحيح البخاري ١٠٨/١ ( ٣٩٢ ) .

وأخرجه: أحمد ١٩٩/ و٢٢٤ و٢٢٥ ، وأبو داود (٢٦٤١) و(٢٦٤٢) ، والترمذي (٢٦٠٨) ، والنسرمذي (٢٦٠٨) ، والنسائي ٧/ ٧٥ و٧٦ و٨/ ١٠٩ وفي « الكبرى » ، له (٣٤١٤) و( ٣٤١٥) ، وابن حبان ( ٢٦٠٨) من حديث أنس بن مالك ، به . ] عن أنس ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : « أُمِرتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حتَّى يَشهَدُوا أَنْ لا إله إلا الله ، وأَنَّ مُحمَّداً عبدُه ورسولُهُ ، فإذا شَهِدُوا أَنْ لا إله إلا الله ، وصَلَوا صَلاتَنا ، واستَقْبلُوا قِبلَتنا ، وأكلُوا ذَبِيحتنا ، فقَدْ حَرُمَتْ علينا دِماؤُهم وأموالُهم إلا بحقِّها » .

وخرَّجَ الإِمامُ أحمد [ في « مسنده » ٥/ ٢٤٦ .

وأخرجه: عبد بن حميد (١١٣)، وابن ماجه (٧٢)، والبزار (٢٦٦٩)، و(٢٦٧٠)، و(٢٦٧٠)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٧)، وإسناده ضعيف لضعف شهر بن حوشب. ] من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال: « إنَّما أُمِرْتُ أَنْ أَقاتلَ الناسَ حتى يُقيموا الصلاة، ويُؤْتُوا الزكاة، ويَشهَدوا أَنْ لا إله إلا الله وحده لا شريكَ (١) له، وأنَّ محمداً عبده ورسوله، فإذا فَعَلوا ذلك، فقد اعتصَمُوا (٢) وعَصَمُوا دماءهم وأموالهم إلا بحقِّها، وحِسائِهُم على الله عز وجل ».

وخرَّجه ابن ماجه مختصراً [ في « سننه » ( ٧٢ ) . ] .

وخرَّجه مسلم[ في « صحيحه » ١/٣٩ ( ٢١ ) ( ٣٥ ) .

<sup>(</sup>١) عبارة : « وحده لا شريك له » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) « فقد اعتصموا » لم ترد في (ص) .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ۱۰۰۲۱) و ( ۱۹۲۵۱) ، وأحمد ۳۰۰/۳ ، وابن ماجه ( ۳۹۲۸) ، والترمذي ( ۳۳۲۱) ، والنسائي ۷۹/۷ وفي « الكبرى » ، له ( ۳٤۲٥) و ( ۱۱۲۰۲) وأبو يعلى ( ۲۲۸۲) من حديث جابر بن عبد الله ، به . ] أيضاً من حديث جابر رضي الله عنه ، عنِ النّبيّ بلفظ حديث أبي هريرة الأوّل وزاد في آخره : ثم قرأ : ﴿ فَذَكِرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّما أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّما لَأَتَ مُذَكِرٌ إِنَّما أَنتَ مُذَكِرٌ إِنَّما لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُصَيِّطِرٍ ﴾ [ الغاشية : ۲۱ ـ ۲۲] .

وخرّج أيضاً [صحيح مسلم ٣٩/١ (٣٧) (٣٧) و٢٠/١ (٣٢) (٣٨). ] من حديث أبي مالك الأشجعي ، عن أبيه قال : سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقولُ : « مَنْ قالَ : لا إله إلا الله وكَفَرَ بما يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ حُرِّمَ مالُه ودَمُه وحسابه على الله عز وجل » .

وقد رُوي عن سفيان بن عُيينة أنَّه قال : كان هذا في أوَّلَ<sup>(۱)</sup> الإسلام قَبْلَ فرض الصلاة والصيام والزكاة والهجرة ، وهذا ضعيف جداً ، وفي صحته عن سفيان نَظَر ، فإنَّ رواة هذه الأحاديث إنما صحبوا النَّبيَّ ﷺ بالمدينة ، وبعضُهُم تأخَّر إسلامُه .

ثم قوله: « عَصَمُوا منِّي دماءهُم وأموالَهُم » يدلُّ على أنَّه كان عند هذا القول مأموراً بالقتال ، وبقتل من أبى الإسلام ، وهذا كُلُّه بعد هجرته إلى المدينة ، ومن المعلوم بالضرورة أنَّ النَّبيَّ ﷺ كان يقبل مِنْ كل مَنْ جاءه يريدُ الدخولَ في الإسلامِ الشهادتين فقط ، ويَعْصِمُ دَمَه بذلك، ويجعله مسلماً ، فقد أنكر على أسامة بن زيد قتلَه لمن قال: لا إله إلا الله، لما رفع عليه السيف، واشتدَّ نكيرُه عليه [أخرجه: أحمد ٥/ ٢٠٠ و ٢٠٠٧، والبخاري ٥/ ١٨٨ ( ٢٠٩ ) ( ١٥٨ ) و ١٨٨ ( ١٥٩ ) ، ومسلم ١/٧٥ ( ٥٩ ) ( ١٥٨ ) و١/٨٨ ( ١٥٩ ) ، وأبو داود (٢٦٤٣) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١٥٥ ) و ( ١٥٥ ) من حديث أسامة بن زيد ، به. ].

ولم يكن النَّبيُّ ﷺ يشترطُ على مَنْ جاءه يريدُ الإسلامَ أنَّ يلتزمَ الصلاة والزكاة ، بل قد روي أنَّه قبل من قوم الإسلام ، واشترطوا أنْ لا يزكوا ، ففي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٣٤١ /٣ .

وأخرجه: أبو داود (٣٠٢٥)، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٣٠٦/٥، وهو حديث صحيح. ] عن جابر قال: اشترطت ثقيفٌ على رسولِ الله ﷺ أَنْ لا صدقةَ عليها ولا جهادَ، وأنَّ رسولَ الله ﷺ أَنْ لا صدقةَ عليها ولا جهادَ، وأنَّ رسولَ الله ﷺ قال: « سَيَصَّدَّقُون ويُجاهدون » .

<sup>(</sup>۱) في (ص): «بدو».

وفيه أيضاً عن نصر بن عاصم الليثي ، عن رجل منهم : أنَّه أتى النَّبيّ عَيْلَة ، فأسلم على أنْ لا يُصلي إلا صلاتين ، فقبل منه [ أخرجه : أحمد ٥/٥٥ ، وإسناده كلهم ثقات غير هذا المبهم الذي حدّث نصر بن عاصم . وانظر : المغني ١٠/٥٢٠ ] .

وأُخذ الإمام أحمد بهذه الأحاديث ، وقال : يصحُّ الإسلامُ على الشرط الفاسد ، ثم يُلزم بشرائع الإسلام كُلها ، واستدلَّ أيضاً بأنَّ حكيم بنَ حِزام قال : بايعتُ النَّبيَّ عَلَى أن لا أُخِرَّ إلا قائماً [ أخرجه : أحمد ٢٠٢/٣ ، والنسائي ٢٠٥/٢ وفي « الكبرى » ، له ( ٢٧٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٣١٠٦ ) ، وإسناده ضعيف لانقطاعه .

قوله : بايعت رسول الله ﷺ على أن لا أخر إلا قائماً : من الخرور : وهو السقوط ، يقال : خَرَّ يَخِرُّ بالكسر ، وخَرَّ يخُر بالضم : إذا سقط من عُلو .

انظر: النهاية في غريب الحديث ١/٣٧٠]. قال أحمد: معناه أنْ يسجد من غير ركوع (١).

وخرَّج محمد بنُ نصر المروزيُّ (٢) بإسنادٍ ضعيف جداً عن أنس قال : لم يكن النَّيُّ يقبل مَنْ أجابه إلى الإسلام إلا بإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وكانتا فريضتين على مَنْ أقرَّ بمحمَّدٍ عَلَيْ وبالإسلام ، وذلك قولُ الله عز وجل : ﴿ فَإِذْ لَرْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمُ مَنْ أقرَّ بمحمَّدٍ عَلَيْ وبالإسلام ، وذلك قولُ الله عز وجل : ﴿ فَإِذْ لَرْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمُ مَنْ أقرَّ بمحمَّدٍ عَلَيْ وبالإسلام ، وذلك قولُ الله على ترك الصَّلاةِ والزكاة وهذا حقٌّ ، فإنّه عَلَيْ مَن أمر معاذاً لما بعثه إلى اليمن أنْ يدعُوهُم أوَّلًا إلى الشهادتين ، وقال : ﴿ إنْ هُم أطاعوا لذلك ، فأعلمهم بالصلاة ، ثم بالزكاة ﴾ [ أخرجه : الشافعي في ﴿ مسنده ﴾ ( ١٦٢٢ ) بتحقيقي ، والدارمي ( ١٦١٤ ) ، و( ١٦٢١ ) و ( ١٦٣١ ) ، والبخاري ١٠٠٧ ( ١٣٩٧ ) ، ومسلم المراك ( ١٣٩٥ ) ، ومسلم المراك ( ١٣٥٧ ) ، ومسلم أمر ( ٣٠ ) من حديث ابن عباس ، به ] ومرادُه أنَّ من صار مسلماً بدخوله في الإسلام أمر ( ٣٠) ذلك بإقام الصلاة ، ثم بإيتاء الزكاة ، وكان من سأله عن الإسلام يذكر له مع ذلك بإقام الصلاة ، ثم بإيتاء الزكاة ، وكان من سأله عن الإسلام يذكر له مع

<sup>(</sup>١) انظر: المغني ١٠/ ٦٢٥.

<sup>(</sup>٢) في « تعظيم قدر الصلاة » (١٢) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

الشهادتين بقية أركان (١) الإسلام، كما قال لجبريل عليه السلام لما سأله عن الإسلام (٢)، وكما قال للأعرابيِّ الذي جاءه ثائر الرأس يسأل عن الإسلام [أخرجه: البخاري ١٨٨١ (٤٦) و7/7 (١٨٩١) و7/7 (٢٦٧٨) و7/7 (١٨١١) (٤٦)، ومسلم 1/7 (١١) (٨) و1/7 (١١) (٨) من حديث طلحة بن عبيد الله . ] .

وبهذا الذي قرَّرناه يظهر الجمع بين ألفاظ<sup>(٣)</sup> أحاديث هذا الباب ، ويتبين أنَّ كُلَّها حتُّ ، فإنَّ كلمتي الشهادتين بمجردهما تَعْصِمُ من أتى بهما ، ويصير بذلك مسلماً ، فإذا دخل في الإسلام ، فإنْ أقام الصلاة ، وآتى الزكاة ، وقام بشرائع الإسلام ، فله ما للمسلمين ، وعليه ما عليهم ، وإنْ أخلَّ بشيء من هذه الأركان ، فإنْ كانوا جماعةً لهم مَنعَةٌ قُوتِلوا .

وقد ظنَّ بعضُهم أنَّ معنى الحديث : أنَّ الكافرَ يُقاتل حتى يأتي بالشهادتين ، ويقيمَ الصلاة ، ويؤتيَ الزكاة ، وجعلوا ذلك حَجةً على خطاب الكفار بالفروع ، وفي هذا نظر ، وسيرة النَّبيِّ عَلَيُ في قتال الكفار تَدُلُّ على خلاف هذا ، وفي « صحيح مسلم » [الصحيح ٧/ ١٢١ ( ٢٤٠٥ ) ( ٣٢ ) و ٣٤ ) .

وأحرجه: الطيالسي ( ٢٤٤١) ، وأحمد ٢/ ٣٨٤ ، والنسائي في « الكبرى » ( ٢٥٤٨) . و ( ٢٥٤٨) و ( ٢٥٤٨) . ] عن أبي هريرة رضي الله عنه: أنَّ النَّبيَّ عَلَيْ دعا علياً يومَ خيبر ، فأعطاه الراية وقال: « امش ولا تَلتَفِتْ حتّى يفتَحَ الله عليكَ » فسار عليُّ شيئاً ، ثم وقف ، فصرخ: يا رسولَ الله على ماذا أُقاتِلُ الناس ؟ فقال: « قاتلهم على أنْ يشهدوا أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسول الله ، فإذا فَعلُوا ذلك ، فقدْ عَصَموا منكَ دِماءهُم وأموالَهم إلا بحقها ، وحِسابُهُم على الله عز وجل » فجعل مجرَّد الإجابة إلى الشهادتين عاصمة للنفوس والأموال إلا بحقها ، ومِنْ حقها الامتناعُ من الصلاة والزكاة بعدَ الدخول في الإسلام كما فهمه الصحابة رضي الله عنهم (٤) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٥٩ ، وفتح الباري ١٠٤/١.

ومما يدلُّ على قتال الجماعة الممتنعين من إقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة من القرآن قولُه تعالى : ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلُهُمْ ﴾ [التوبة : ٥] وقولُه تعالى : ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلرَّكُوةَ فَإِخُونَكُمْ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة : ١١] وقولُه تعالى : ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّى لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة : ١٩٣] مع قوله تعالى : ﴿ وَمَآ أُمُ وَا إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآةَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة : ٥] .

وثبت أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كان إذا غزا قوماً لم يُغِرْ عليهم حتى (١) يُصبحَ فإنْ سمع أذاناً وإلا أغارَ عليهم ، مع احتمال أنْ يكونوا قد دخلُوا في الإسلام [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ١٣٤٥ ) برواية يحيى الليثي ، والطيالسي ( ٢١٢٧ ) ، وأحمد ١٩٩٨ و ٢٠٦ و ٢٠٦٠ و ٢٣٢٥ ) و (١٣٤٥ ) و البخاري ١/١٥٨ ( ٢١٠٠ ) و ٤/٨٥ ( ٢٩٤٣ ) و (٢٩٤٥ ) ، وأبو داود ( ٢٥٩٦ ) و (٢٦٣٨ ) ، وابن والبخاري ( ١٥٥٠ ) ، والنسائي في « الكبرى « ( ١٨٥٤ ) ، وأبو يعلى ( ٢٩٠٨ ) و ( ٢٩٠٨ ) ، وابن والترمذي ( ٢٥٠٥ ) ، والبيهقي ١٩٩٩ و ١٠٨ و ١٠٨ ، والبغوي ( ٢٠٠٢ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] . وكان يُوصي سراياه : « إنْ سمعتُم مؤذناً أو رأيتم مسجداً ، فلا تقتلوا أحداً » [ أخرجه : الحميدي ( ١٨٠٨ ) ، وسعيد بن منصور ( ١٣٨٥ ) ، وأحمد ٣/٨٤٤ ، وأبو داود ( ١٣٣٠ ) ، والترمذي ( ١٥٤٩ ) ، والبزار ( ١٧٣١ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٧/ ( ٢٦٤ ) ، والبيهقي ١٩٨٩ ، والبغوي ( ٢٧٠٣ ) من حديث عصام المزني ، وإسناده ضعيف لجهالة ابن عصام . ] .

وقد بعث عُيينة بنَ حصنٍ إلى قوم من بني العنبر ، فأغار عليهم ولم يسمع أذاناً ، ثم ادَّعوا أنَّهم قد أسلموا قبل ذلك .

وبعث ﷺ إلى أهل عُمان كتاباً فيه: « مِنْ محمد النّبيِّ إلى أهل عُمان، سلامٌ أما بعدُ: فأقِرُّوا بشهادةِ أَنْ لا إله إلا الله ، وأني رَسولُ الله ، وأدُّوا الزكاة ، وخُطوا المساجد ، وإلا غَزَوْتُكم » خرَّجه البزار والطبراني وغيرهما [أخرجه: البزار (٨٨٠)، والطبراني في «الأوسط» ( ٦٨٤) من حديث أبي شداد ، به وإسناده ضعيف ، انظر: مجمع الزوائد ٣ / ٦٤ . ] .

<sup>(</sup>١) في (ص): «إذا غزالم يغرحتى ».

فهذا كله يدلُّ على أنَّه كان يعتبر حالَ الداخلين في الإسلام ، فإنْ أقاموا الصلاة ، وآتوا الزكاة وإلا لم يمتنع عن قِتالهم ، وفي هذا وقع تناظرُ أبي بكر وعمر رضي الله عنهما (١) كما في « الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ١٣١/ (١٣٩٩) و٤/٥٥ (١٩٤٢) و٢٩٤١) و ١٩٨٩ (١٩٤١) و ١٩٨٩ (٢٢) (٢٣) و ١٩٨٩ - ٢٩٨٩ (٢٢) (٣٣) و ٢٩٨٩ - ٣٩ (٢١) (٣٣) و ٢٩٨٩ - ٣٩ (٢١) (٣٣) و (٣٢) و ٢٨٠ - ٣٩ (٢١) (٣٣) و (٣٤) و (٣١) و ورعن الله عنه قال : لمَّا توفي رسول الله واستخلف أبو بكر الصديق بعده (٢١) ، وكَفَرَ مَنْ كَفَر مِنَ العرب ، قال عمر لأبي بكر : كيف تُقاتلُ الناسَ وقد قال رسولُ الله ﷺ : « أُمرتُ أَنْ أقاتِلَ الناسَ حتى يقولوا : لا إله إلا الله ، فقد عَصَم منِّي ماله ونفسَه إلا بحقه وحسابُه على الله عز وجل » فقال أبو بكر : والله لأقاتلَنَّ من فرَّق بين الصَّلاة والزكاة فإنَّ الزكاة حقُّ المال ، والله لو منعوني عقالًا كانوا يؤدُّونه إلى رسول الله ﷺ لقاتلتُهم على منعه ، فقال عمر : فوالله ما هو إلا أَنْ رأيتُ أَنَّ الله قد شرح صدر أبي بكر للقتال فعرفتُ أبَّه الحق .

فأبو بكر رضي الله عنه أخذ قتالهم من قوله: « إلا بحقه » فدلَّ على أنَّ قتال من أتى بالشهادتين بحقه جائز ، ومن حقه أداء حقِّ المالِ الواجب ، وعمر رضي الله عنه ظنَّ أنَّ مجرَّد الإتيان بالشهادتين يَعصِمُ الدمَ في الدنيا تمسكاً بعموم أوَّل الحديث كما ظنَّ طائفة من الناس أنَّ من أتى بالشهادتين امتنع من دخول النار في الآخرة تمسكاً (٣) بعموم ألفاظ وردت ، وليس الأمر على ذلك ، ثم إنَّ عمر رجع إلى موافقة أبي بكر رضي الله عنه (٤) .

وقد خرَّج النسائي قصةَ تناظر أبي بكر وعمر بزيادة : وهي أنَّ أبا بكر قال لعمر : إنَّما قال رسولُ الله ﷺ : « أمرت أنْ أُقاتِلَ النَّاس حتّى يَشهدُوا أنْ لا إله إلا الله ، وأنِّي رسولُ الله ، ويُقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة » [ أخرجه : النسائي في « المجتبى » ١٤/٥-١٥

<sup>(</sup>١) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) قوله: «أول الحديث كما ظن . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/٥٣.

عن أبي هريرة ، به . ] وخرجه ابنُ خزيمة في « صحيحه » (١) ، ولكن هذه الرواية أخطأ فيها عمران القطان إسناداً ومتناً ، قاله أئمة الحفاظ ، منهم : علي بن المديني وأبو زرعة وأبو حاتم والترمذي والنسائي ، ولم يكن هذا الحديث عن النبيِّ على بهذا اللفظ عند أبي بكر ولا عمر ، وإنَّما قال أبو بكر : والله لأقاتلنَّ من فرَّق بين الصلاة والزكاة ، فإنَّ الزكاة حقُّ المال ، وهذا أخذه \_ والله أعلمُ \_ من قوله في الحديث (٢) « إلا بحقها » . وفي رواية : « إلا بحق الإسلام ) فجعل من حق الإسلام إقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، كما أنَّ من حقه أنْ لا يرتكب الحدود ، وجعل كل ذلك مما استثنى بقوله : « إلا بحقها » (٣) .

وقوله: لأقاتلنَّ مَنْ فرّق بين الصلاة والزكاة ، فإنَّ الزكاة حقُّ المال ، يدلّ على أنَّ من ترك الزكاة التي هي حقُّ البدن ، فكذلك من ترك الزكاة التي هي حقُّ المال .

وفي هذا إشارة إلى أنَّ قتال تارك الصلاة أمر مجمع عليه ؛ لأنَّه جعله أصلاً مقيساً عليه ، وليس هو مذكوراً في الحديث الذي احتج به عمر (٤) وإنَّما أخذ من قوله : « إلا بحقها » فكذلك الزكاة ؛ لأنَّها من حقها ، وكلّ ذلك من حقوق الإسلام (٥) .

ويُستدلُّ أيضاً على القتال على ترك الصلاة بما في « صحيح مسلم » [ الصحيح ٢٣/٦ ( ١٨٥٤ ) ( ٦٤ ) وعقب ٦/ ٢٤ ( ١٨٥٨ ) ( ٦٤ ) .

وأخرجه: ابن أبي شيبة ( ٣٧٢٩٦) ، وأحمد ٢/ ٢٩٥ و ٣٠٠ و ٣٠٠ و ٣٢١ و و ١٩٠٠ و أبو داود ( ٤٧٦٠) و أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٢٦٠) ، وأبو يعلى ( ٢٩٨٠) ، وأبو عوانة ٤/ ٤٧١ و ٤٧١ و و ٤٧١١ و و ٤٧٦١ و ١٩٨٠ و ١٩٨٠ و الطبراني في « الكبير » ٣٢/ ( ٧٦٠ ) و ( ٧٦١ ) و ( ٧٦١ ) ، والبيهقي ٣/ ٣٦٧ و ١٥٨/٥ ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٤/ ٢٣٤ ، والبغوي ( ٢٤٥٩ ) . ] عن أمِّ سلمةَ ، عنِ النَّبيِّ عَيِي قال : « يُستَعْمَل عليكُم أمراء ، فتعرِفون وتُنكرون ، فمن أنكرَ فقد بَرِئ ، ومن كَرِهَ فقد سَلِم ، ولكن من رَضِي وتَابَع » فقالوا : يا رسول الله ألا نُقاتِلُهم ؟ قال : « لا ما صلَّوا » .

<sup>(</sup>١) مختصر المختصر (٢٢٤٧) من حديث أنس بن مالك ، به ، وانظر تعليقي هناك .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « في الحديث » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر : السنن للبيهقي ٨/ ١٧٧ ، وشرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٥٣ ، وفتح الباري ١٠٤/١ .

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/٥٣.

وحكمُ من ترك شيئاً من (١) أركانِ الإسلام أنْ يُقاتلوا عليها كما يقاتلون على تركِ الصلاة والزكاة .

وروى ابنُ شهاب ، عن حنظلة بن علي بن الأسقع : أنَّ أبا بكر الصِّدِّيق بعث خالدَ بن الوليد ، وأمره أنْ يقاتل الناسَ على خمسٍ ، فَمَنْ تركُ واحدةً من الخمس ، فقاتله عليها كما تُقاتل على الخمس : شهادة أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسول الله ، وإقام الصلاةِ ، وإيتاء الزكاةِ وصوم رمضان (٢) .

وقال سعيد بن جبير : قال عمرُ بن الخطاب : لو أنَّ الناس تركوا الحجَّ لقاتلناهم عليه ، كما نُقاتِلُهم على الصلاة والزكاة . فهذا الكلامُ في قتال الطائفة الممتنعة عن شيء من هذه الواجبات .

وأما قتلُ الواحد الممتنع عنها ، فأكثرُ العلماء على أنَّه يُقتَلُ الممتنع من الصلاة ، وهو قولُ مالك والشافعي وأحمد وأبي عُبيد ، وغيرهم (٣) ، ويدلُّ على ذلك ما في «الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ٢٠٧/ (٢٥١١) ) ، ومسلم ١١٠/ (١٠٦٤) (١٠٦٤) ] عن أبي سعيد الخدريّ : أنَّ خالد بن الوليد استأذن النَّبِيَّ عَيْدٍ في قتل رجل ، فقال :

<sup>(</sup>١) في (ج): « سائر ».

<sup>(</sup>٢) انظر : تعظيم قدر الصلاة (٩٧٥) .

<sup>(</sup>٣) قال الإمام ابن رشد القرطبي: « وأما الواجب على من تركها عمداً وأمر بها فأبى أنْ يصليها إلا جحوداً لفرضها ، فإنَّ قوماً ما قالوا: يقتل ، وقوماً قالوا: يُعزر ويحبس ، والذين قالوا يقتل منهم من أوجب قتله كفراً ، وهو مذهب أحمد وإسحاق وابن المبارك وأبو إسحاق بن شاقلا والحسن البصري والنخعي وأيوب السختياني والشعبي والأوزاعي ومحمد بن الحسن وابن حزم وحماد بن زيد وابن حامد ، ومنهم من أوجبه حَداً وهو مالك والشافعي وأبو حنيفة وأصحابه . وأهل الظاهر ممن رأى حبسه وتعزيره حتى يُصلي . والسبب في هذا الاختلاف اختلاف الآثار » .

انظر: بداية المجتهد ١/ ١١٧ ، والأم ٢/ ٥٦٣ ، والحاوي الكبير ٢/ ٥٢٥ ، والإشراف على نكت مسائل الخلاف ١/ ٣٥٢ ، والمحلى ٢/ ١٥٥ \_ ١٥٦ ، والانتصار في المسائل الكبار ٢/ ٢٠٣ \_ مسائل الخلاف ٢/ ٢٩٧ ، والذخيرة في فروع المالكية ٢/ ٣٠٥ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ١/ ٤٤٧ ، ومنتهى الإرادات ١/ ٢٥ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ١/ ١١١ \_ الخرقي ١/ ٤٤٧ ، وفقه الإسلامي وأدلته ١/ ٦٥٨ ، وفقه العبادات للعلامة محمد بن صالح العثيمين : ٥٨ ووقه ١١٠ . ١١٠ .

« لا ، لعله أَنْ يكونَ يُصلي » ، فقال خالد : وكم مِنْ مُصَلِّ يقول بلسانه ما ليس في قلبه ، فقال رسولُ الله ﷺ : « إنِّي لم أومر أَنْ أَنَقِّبَ عن قلوب الناسِ ولا أشُقَّ بُطونَهُم »(١) .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٥/ ٤٣٢ و٤٣٣ .

وأخرجه: أبو داود ( ٤٩٢٨) ، والبيهقي ٣٦٧/٣ و ١٩٦/ ، وابن عبد البر في « التمهيد » 10٠/١٠ و ١٦٢ و ١٦٣ و ١٦٩ و ١٦٩ ، وهو حديث صحيح ] عن عُبيد الله بن عدي بن الخيار: أنَّ رجلاً من الأنصار حدَّثه أنَّه أتى النَّبيَّ عَلَيْ فاستأذنه في قتل رجلٍ من المنافقين ، فقال النَّبيُّ عَلَيْ : « أليس يَشهَدُ أنْ لا إله إلا الله ؟ » قال : بلى ، ولا شهادة له ، قال : « أليس يُصلي ؟ » قال : بلى ، ولا صلاة له ، قال : « أولئك الذين نهاني الله عن قتلهم » .

وأما قتلُ الممتنع عن أداءِ الزكاة ، ففيه قولان لمن قال : يقتل الممتنع من فعل الصلاة :

أحدهما : يقتل أيضاً ، وهو المشهورُ عن أحمد ، ويستدلُّ له بحديث ابن عمر هذا $\binom{(7)}{}$  .

والثاني : لا يقتل ، وهو قولُ مالك ، والشافعي ، وأحمد في رواية (٣) .

وأما الصوم فقال مالك وأحمد في رواية عنه: يُقتل بتركه (٤) ، وقال الشافعي وأحمد في رواية: لا يقتلُ بذلك ، ويستدلُّ له بحديث ابن عمر وغيره مما في معناه ، فإنَّه ليس في شيء منها ذكرُ الصوم ، ولهذا قال أحمد في رواية أبي طالب: الصوم لم يجيء فيه شيء (٥) .

<sup>(</sup>١) في (ص): « قلوبهم ».

<sup>(</sup>٢) انظر: الحاوي الكبير ٢/ ٥٢٦ ، والانتصار في المسائل الكبار ٢/ ٦١٣ ، والمغنى ٢/ ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الانتصار في المسائل الكبار ٢/ ٦١٣\_ ٦١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: الانتصار في المسائل الكبار 1/7/7.

<sup>(</sup>٥) انظر: الانتصار في المسائل الكبار ٢/ ٦١٣.

قلتُ : قد روي عن ابن عباس مرفوعاً وموقوفاً : أنَّ من ترك الشهادتين أو الصلاة أو الصيام ، فهو كافر حلال الدم (١) بخلاف الزكاة والحجِّ [ أخرجه : اللالكائي في «أصول الاعتقاد » (١٥٧٦) ، وأبو يعلى ( ٢٣٤٩) . ] . وقد سبق ذكرُه في شرح (٢) حديث : « بني الإسلام على خمس (7).

وأما الحج ، فعن أحمد في القتل بتركه روايتان ، وحمل بعضُ أصحابنا رواية قتله على من أخَّره عازماً على تركه بالكلية ، أو أخَّره وغلب على ظنه الموت في عامه ، فأما إنْ أخَّره معتقداً أنَّه على التراخي كما يقولُهُ كثيرٌ من العلماء ، فلا قَتلَ بذلك (٤)

وقوله ﷺ: « إلا بحقِّها » وفي رواية : « إلا بحقِّ الإسلام » قد سبق أنَّ أبا بكر أدخل في هذا الحقِّ فعلَ الصلاة والزكاة ، وأنَّ من العلماء من أدخل فيه فعلَ الصيامِ والحج أيضاً .

ومن حقها ارتكابُ ما يُبيح دمَ المسلم من المحرمات ، وقد ورد تفسيرُ حقها بذلك ، خرَّجه الطبراني وابنُ جرير الطبري من حديث أنس ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ الناس حتّى يقولوا : لا إله إلا الله ، فإذا قالوها ، عَصَمُوا منِّي دماءهُم وأموالهم إلا بحقها ، وحِسَابُهم على الله عز وجل » قيل : وما حَقُها ؟ قال : « زنى بعد إحصانِ ، وكفرُ بعد إيمانِ ، وقتلُ نفسٍ ، فيُقتل بها » [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » إحصانِ ، وقال : « لم يرو هذا اللفظ الذي في آخر الحديث عن حُميد إلا أبو خالد الأحمر ، تفرد به عمرو بن هاشم » .

قلت : عمرو بن هاشم صدوق يخطىء كما في « التقريب » ( ١٢٧ ٥ ) . ] . » ولعلَّ آخِرَه من قولِ أنس ، وقد قيل : إنَّ الصوابَ وقفُ الحديث كله عليه .

ويشهدُ لهذا ما في « الصحيحين » [صحيح البخاري ٦/٩ ( ٦٨٧٨ ) ، وصحيح مسلم ٥/١٠ ( ١٦٧٨ ) ) . وصحيح مسلم ١٠٦/٥ ( ٢٥ ) و ( ٢٦ ) .

<sup>(</sup>۱) في (ص): « المال والدم ».

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر: الحديث الثالث.

 <sup>(</sup>٤) انظر: الانتصار في المسائل الكبار ٢/٦١٣\_٦١٤، والمغني ٢/ ٢٩٨.

وأخرجه: الطيالسي ( ٢٨٩) ، وعبد الرزاق ( ١٨٧٠٤) ، والحميدي ( ١١٩) ، وأحمد ٢٨٧١ و ٤٢٤ و ٤٤٤ و ٤١٤ ، والدارمي ( ٢٠٠٣) و ( ٢٤٥١) ، وأبو داود ( ٢٥٥١) ، وابن ماجه ( ٢٥٣٤) ، والترمذي ( ١٤٠٢) ، والنسائي ٧/٩٠ و ١٣/٨ ، وابن الجارود ( ٢٨٣١) ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٤) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ١٨٠٤) ، والشاشي ( ٣٧٥) و ( ٣٧٣) و ( ٣٧٧) و ( ٣٧٧) و ( ٣٧٧) ، وابن حبان ( ٤٤٠٧) و ( ٤٤٠٨) ) و ( ٢٧٩٥) ، والدارقطني ٣/٨٦ ( ٢٠٧١) ( و ٣٧٨) ، وابن حبان ( ٤٤٠١) و ( ١٩٧٨) و ( ٢٩٧١) و ( ٢٠٧١) و ( ٣٧٧) ، وابن حبان ( ١٨٤٤) ، وابيهقي ١٩/٩ و ١٩٤ و ٢٠٢ و ٢١٣ و وفي « شعب الإيمان » ، له ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، والبيهقي ١٩/٩ و ١٩٤ و ٢٠٢ و ٢١٣ و وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٣٧١) من حديث عبد الله بن مسعود ، به . ] عن ابن مسعود ، عنِ النّبيّ ﷺ قال : « لا يَحِلُّ دمُ امرئٍ مُسلم يَشْهَدُ أَنْ لا إله إلا الله ، وأني رسولُ الله إلا بإحدى ثلاثٍ : الثيّبِ الزّاني ، والنفسِ بالنفسِ ، والتّاركِ لدينه المفارق للجماعة » ، وسيأتي الكلامُ على هذا الحديث مستوفى عندَ ذكره في موضعه من هذا الكتاب إنْ شاء الله تعالى (١٠) .

وقوله ﷺ: « وحسابُهُم على الله عز وجل » يعني : أنَّ الشهادتين مع إقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة تَعصِمُ دمَ صاحبها وماله في الدنيا إلا أنْ يأتيَ ما يُبيحُ دَمَهُ ، وأما في الآخرة ، فحسابُه على الله عز وجل ، فإنْ كان صادقاً ، أدخله الله بذلك الجنة ، وإنْ كان كان كاذباً فإنَّه من جملة المنافقين في الدَّرْك الأسفل من النار .

وقد تقدَّم أنَّ في بعض الروايات في «صحيح مسلم» ثم تلا: ﴿ فَذَكِّرُ إِنَّمَا أَنتَ مُدَكِّرٌ إِنَّ إِلَيْمَا أَنتَ مُدَكِّرٌ إِنَّ لِسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطٍ إِنَّ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَر إِنَّ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكُر أِنَّ إِنَّ إِلَيْنَا اللَّهُ مُدَكِّرٌ إِنَّ إِلَيْنَا اللَّهِمُ أَنْ فَيُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وفي « مسند البزار » (٣) عن عياض الأنصاري ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ لا إله إلا الله كلمةٌ على الله ِكريمـةٌ ، لها عندَ الله ِمكانٌ ، وهي كلمةٌ من قالها صادقاً ، أدخله

<sup>(</sup>١) سيأتي عند الحديث الرابع عشر.

 <sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري ۲۰۷/۱۰ ، وتفسير البغوي ۲٤٦/٥ ، والمحرر الوجيز ١٥/٤٢٠ ، وتفسير ابن الجوزي ٩/ ٢٠٠١ ، وتفسير القرطبي ٢٠/٣٠ ـ ٣٨ ، والبحر المحيط ٨/ ٤٥٩ ، والدر المنثور ٦/ ٧٧٠ .

<sup>(</sup>٣) كشف الأستار (٤) .

الله بها الجنةَ ، ومن قالها كاذباً حقنت مالَه ودمَه ، ولَقِيَ الله غداً فحاسبه(١) » .

وقد استدلَّ بهذا من يرى قبول توبة الزنديق ، وهو المنافق إذا أظهر العود إلى الإسلام ، ولم ير قتله بمجرَّدِ ظهورِ نفاقه ، كما كان النَّبيُّ عَلَيْ يُعامِلُ المنافقين ، ويُجريهم على أحكام المسلمين في الظاهر مع علمه بنفاق بعضهم في الباطن ، وهذا قولُ الشافعي وأحمد في رواية عنه ، وحكاه الخطابيُّ عن أكثر العلماء ، والله أعلم (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في (ص) : « وفي غداً فحاسبه » .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/٥٦.

## الحديث التاسع

عَنْ أَبِي هُرَيرة رضي الله عنه قال : سَمِعتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يقولُ : « مَا نَهيتُكُمْ عَنْهُ ، فَاجْتَنبُوهُ ، ومَا أَمْرَتُكُمْ بِه ، فَائتُوا مِنهُ مَا استطعتُم ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُم كَثْرَةُ مُسَائِلِهِم وَاخْتَلافُهم على أنبيائِهم » . رواهُ البخاريُّ ومُسلمٌ [ أخرجه : البخاري ١١٦/٩ مسائِلِهم واختلافُهم على أنبيائِهم » . رواهُ البخاريُّ ومُسلمٌ [ أخرجه : البخاري ١١٦/٩ ( ٧٢٨٨ ) ، ومسلم ١٠٢/٤ ( ١٣٣٧ ) ( ٤١٢ ) و٧/ ٩١ ( ١٣٣٧ ) ( ١٣٠١ ) و( ١٣١ ) .

وأخرجه: معمر في « جامعه » ( ۲۰۳۷۲ ) ، والحميدي ( ۱۱۲۵ ) ، وأحمد ٢/٧٤٢ و ٢٥٨ و ٢٤٨ و ٢٥٨ و ١١٨ و ابن ماجه ( ١ ) و ( ٢ ) ، والترمذي ( ٢٦٧٩ ) ، والنسائي ٥/ ١١٠ - ١١١ ، وابن خزيمة ( ٢٥٠٨ ) ، وابن حبان ( ١٨ ) و ( ١٩ ) و ( ٢١ ) ، والبيهقي ٤/ ٣٢٦ و٧/ ٣٠٣ ، والبغوي ( ٩٩ ) من حديث أبي هريرة ، به . ] .

هذا الحديثُ بهذا اللفظ (۱) خرَّجه مسلم وَحْدَهُ من رواية الزهري ، عن سعيد بن المسيب وأبي سلمة ، كلاهما عن أبي هُريرة [ في «صحيحه » ۱۹ ( ۱۳۳۷ ) (۱۳۰). ] ، وخرَّجاه من رواية أبي الزناد ، عن الأعرج ، عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « دَعُوني ما تركتُكم ، إنَّما أهلَكَ مَنْ كَانَ قَبلَكُم سؤالُهم واختلافُهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتُكم عن شيءٍ فاجتَنبُوه ، وإذا أمرتُكم بأمرٍ فائتُوا منه ما استطعتم » [ صحيح البخاري نهيتُكم عن شيءٍ فاجتَنبُوه ، وإذا أمرتُكم بأمرٍ فائتُوا منه ما استطعتم » [ صحيح البخاري ۱۱۲۸ ( ۱۳۳۷ ) ، وصحيح مسلم من طريقين آخرين (۲۳ عن أبي هريرة بمعناه [ في «صحيحه » ۱۰۲ ( ۱۳۳۷ ) ( ۱۳۳۷ ) و ۱۲۲ ) و ۱۳۳۷ ) . ] .

وفي رواية له ذكرُ سبب هذا الحديث من رواية محمد بن زياد ، عن أبي هريرة قال : خطبنا رسولُ الله عليه فقال : « يا أيُها النَّاس قد فرض الله عليكم الحجَّ فحجُّوا » فقال رجل : أكُلَّ عام يا رسول الله ؟ فسكت حتَّى قالها ثلاثاً ، فقال رسولُ الله ﷺ :

<sup>(</sup>١) عبارة: « بهذا اللفظ » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) زاد بعدها في (ص) : « عن الزهري » .

« لو قلتُ : نعم ، لوجبت ، ولما استطعتُم » ثمَّ قال : « ذَرُونِي مَا تَرَكَّتُكُم ، فإنّما أَهْلِكَ مَنْ كَانَ قبلَكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا أمرتُكُم بشيءٍ ، فائتوا منه ما استطعتُم ، وإذا نهيتُكم عن شيءٍ ، فدعوه (١) » [أخرجه : مسلم ١٠٢/٤ (١٣٣٧) ( ٤١٢) .

وأخرجه : أحمد ٢/٨٠٥ ، والْنسائي ٥/ ١١٠ ، والطبري في « تفسيره » ( ٩٩٨٠ ) ، وابن حبان ( ٣٧٠٤ ) ، والدارقطني ٢/ ٢٤٧ ( ٢٩٧٩ ) ، ( طبعة دار الكتب العلمية ) من حديث أبي هريرة ، يه . ] .

وخرَّجه الدَّارقطني من وجه آخر مختصراً (۲) ، وقال فيه : فنزل قولُه تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَشْكُواْ عَنْ أَشْمِيآ إِن تُبَدَّلُكُمْ تَسُؤُكُمْ ۗ ﴿ المائدة : ١٠١ ] .

وقد رُوي من غير وجهٍ أنَّ هذه الآية نزلت لمَّا سألوا النَّبيَّ ﷺ عن الحجِّ ، وقالوا : أفي كلِّ عام ؟ (٣) .

وفي « الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ٣٤/١ (٩٣ ) و ١٤٣ (٥٤٠ ) و ٢٨٢ ( ٢٦١ ) و ٢٢٢ ( ٢٢١ ) و ٩٤ ( ٢٦٢ ) و ٩٤ ( ١٢٨ ) ( ١٨٨ ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) و ١٨٨ ) ( ١٨٨ ) و ١٨٨ ) ( ١٣٠ ) و ٢٣٥٩ ) ( ١٣٠ ) . ] عن أنس قال : خطبنا رسولُ الله ﷺ ، فقال رجل : من أبي ؟ فقال : « فلان » ، فنزلت هذه الآية : ﴿ لَا تَسْكَلُواْ عَنْ أَشْكِاءَ ﴾ [ المائدة : ١٠١ ] .

وفيهما أيضاً عن قتادة ، عن أنس قال : سألوا<sup>(٤)</sup> رسول الله ﷺ حتى أَحْفُوهُ في المسألة ، فغضب ، فصَعدَ المنبر ، فقال : « لا تسألوني اليومَ عن شيء إلا بيَّنتُه » ، فقام رَجل كان إذا لاحى الرجالَ دُعِيَ إلى غير أبيه ، فقال : يا رسول الله من أبي ؟ قال : « أبوك حُذافة » ، ثم أنشأ (٥) عمرُ ، فقال : رضينا بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ،

<sup>(</sup>۱) في (ص): « فاجتنبوه ».

<sup>(</sup>٢) « السنن » ٢/ ٢٤٧ (٢٦٨٠) (طبعة دار الكتب العلمية) من حديث أبي هريرة ، به .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير ابن أبي حاتم ١٢١٧/٤ (٦٨٧٥) ، وتفسير القرطبي ٢/ ٣٣١ ، وأسباب النزول للواحدي : ٣٣٤ بتحقيقي ، وتفسير البغوي ٢/ ٩٢ ، وبحر العلوم ٣/ ١٥٨ ، وتفسير ابن الجوزي ٢/ ٤٣٤ ، والبحر المحيط ٤/ ٣٥ ، والمر المنثور ٢/ ٤٣٤ .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «يا».

<sup>(</sup>٥) في (ص) : « جثا » .

وبمحمَّد رسولًا ، نعوذ بالله من الفتن ، وكان قتادة يذكر عند هذا الحديث هذه الآية [ أخرجه : البخاري ١٦٨/ ٩٤ ( ٢٣٥٩ ) و١١٨ ( ٢٢٩٤ ) ، ومسلم ٧/ ٩٤ ( ٢٣٥٩ ) ( ١٣٧٠ ) . ( ١٣٧٠ ) .

وأخرجه: الطبري في « تفسيره » ( ۹۹۷۲ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ۱۲۱۸/٤ ( ٦٨٧٨ ) من حديث أنس بن مالك ، به ] ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسْتَكُواْ عَنْ ٱشْـيَآهَ ﴾ [ المائدة : ١٠١ ] .

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٦/ ١٨ ( ٤٦٢٢ ) .

وأخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ٩٩٧١) ، والبغوي في «تفسيره» ٢ / ٩٢ ، وابن الجوزي في «تفسيره» ٢ / ٤٣٤ ، من حديث عبد الله بن عباس ، به . ] عن ابن عباس قال : كان قومٌ يسألون رسولَ الله ﷺ استهزاءً ، فيقولُ الرجلُ : من أبي ؟ ويقولُ الرجلُ تَضِلُّ ناقته : أين ناقتي ؟ فأنزل الله هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ ﴾ .

وخرّج ابن جرير الطبري في « تفسيره »(۱) من حديث أبي هريرة ، قال : خرج رسول الله على المنبر ، فقام إليه رجلٌ ، وسول الله على المنبر ، فقام إليه رجلٌ ، فقال : أبوك فقال : أبن أنا ؟ فقال : « في النار » ، فقام إليه آخر (۲) فقال : من أبي ؟ قال : « أبوك حُذافة » ، فقام عمر فقال : رضينا بالله رباً ، وبالإسلام ديناً ، وبمحمد نبياً ، وبالقرآن إماماً ، إنا يا رسول الله حديثو عهد بجاهلية وشركٍ ، والله أعلم مَن آباؤنا ، قال : فسكن غضبُه ، ونزلت هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ فَسكن غضبُه ، ونزلت هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ فَسكن غضبُه ، ونزلت هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ فَسكن غضبُه ، ونزلت هذه الآية : ﴿ يَكَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَسْتَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ فَا المائدة : ١٠١ ] .

وروى أيضاً [ أي الطبري ، وهو في « تفسيره » ( ٩٩٨٢ ) ، وفي طبعة التركي ٩/ ٢٠\_٢١ .

وأخرجه: ابن أبي حاتم ( ٦٨٨١ ) و( ٦٨٨٤ ) ، وإسناده ضعيف جداً ] من طريق العَوْفي عن ابن عباس في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَسَّعَلُواْ عَنْ أَشْمِيَآهَ إِن تُبَدَّ لَكُمُّ تَسُؤُكُمُ ۗ ۖ قال:

<sup>(</sup>١) التفسير (٩٩٧٧) ، وطبعة التركي ٩/٧١ .

وأخرجه: الطحاوي في « شرح مشكل الآثار » (١٤٧٥) ، وقال ابن كثير في « تفسيره » : ٦٦٠ : « إسناده جيد » ، وانظر : الدر المنثور ٢/ ٥٩٢ .

<sup>(</sup>۲) في (ص) : « رجل » .

إنَّ رسول الله عَلَيْ أَذَن في الناس ، فقال : « يا قوم كُتِبَ عليكُم الحجُّ » ، فقال رجل ، فقال : يا رسول الله ، أفي كلِّ عام ؟ فأغضِبَ رسولُ الله عَلَيْ غضباً شديداً ، فقال : « والذي نفسي بيده ، لو قلت : نعم ، لوجَبَت ، ولو وجبت ما استطعتم ، وإذا لكفرتُم ، فاتركُونِي ما أمرتُكم ، فإذا أمرتُكم بشيء ، فافعلوا منه ما استطعتم (١) ، وإذا نهيتُكم عن شيء ، فانتهوا عنه » ، فأنزل الله : ﴿ يَكَايُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَسَعُلُوا عَنْ أَشَياءَ إِن نَهِ المائدة ، فأصبحوا بها تُدَكُمُ تَسُؤُكُم ﴾ ، نهاهم أنْ يسألوا مثلَ الذي سألتِ النَّصارى في المائدة ، فأصبحوا بها كافرين ، فنهى الله تعالى عن ذلك ، وقال : لا تسألوا عن أشياء إنْ نزل القرآن فيها بتغليظ ساءكم (٢) ، ولكن انتظروا ، فإذا نزل القرآنُ ، فإنكم لا تسألون عن شيء إلا وجدتُم تبيانه .

فدلَّت هذه الأحاديثُ على النهي عن السُّؤال عمَّا لا يُحتاج إليه مما يسوءُ السائلَ جوابُه مثل سؤال السائل ، هل هو في النار أو في الجنة ، وهل أبوه من ينتسب إليه أو غيره ، وعلى النهي عن السؤال على وجه التعنت والعبث والاستهزاء (٣) ، كما كان يفعلُه كثيرٌ من المنافقين وغيرهم .

وقريبٌ من ذلك سؤالُ الآيات واقتراحُها على وجه التعنتِ ، كما كان يسأله المشركون وأهل الكتاب ، وقد قال عكرمة وغيرُه : إنَّ الآية نزلت في ذلك (٤٠) .

ويقرب من ذلك السؤالُ عما أخفاه الله عن عباده ، ولم يُطلعهم عليه ، كالسؤال عن وقتِ الساعة ، وعن الروح .

ودلَّت أيضاً على نهي المسلمين عن السؤال عن كثيرٍ من الحلال والحرام مما يُخشى أنْ يكون السؤال سبباً لنزول التشديد فيه ، كالسُّؤال عَنِ الحجِّ : هل يجب كُلَّ عام أم لا (٥٠٠ ؟ وفي « الصحيح » [ صحيح البخاري ١١٧/٩ ( ٧٢٨٩ ) .

<sup>(</sup>۱) « منه ما استطعتم » سقطت من (ح) .

<sup>(</sup>٢) من قوله : « وقال لا تسألوا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « على التعنت والاستهزاء » .

<sup>(</sup>٤) ذكره : ابن الجوزي في « تفسيره » ٢/ ٤٣٥ ، وأبو حيان في « تفسيره » ٤/ ٣٥ ، والسيوطي في « الدر المنثور » ٢/ ٩٥٤ .

<sup>(</sup>o) «أم لا » سقطت من (ص).

وأخرجه: الحميدي (٦٧)، وأحمد ١٧٦/١ و١٧٩ ومسلم ٩٢/٧ (٢٣٥٨) (١٣٢) وأخرجه: الحميدي (٦٣)، وأبو داود (٤٦١٠)، وابن حبان (١١٠) من حديث سعد، به. ] عن سعدٍ، عنِ النّبيِّ عَلَيْهُ أَنّه قال: « إِنَّ أعظمَ المسلمين في المسلمين جرماً مَنْ سأل عن شيءٍ لم يحرَّم، فحُرِّمَ من أجل مسألته ».

ولما سُئِلَ النَّبِيُّ عَنِي اللِّعان كره المسائل وعابها حتى ابتُلي السائلُ عنه قبلَ وقوعه بذلك في أهله [ أخرجه : أحمد ٢/٢١ و ١٩ و ٤٢ ، والدارمي ( ٢٢٣٧ ) ، ومسلم ٢٠٦/٤ ( ١٤٩٣ ) ( ١٤٩٣ ) ( ولا المنائي ٢/ ١٧٥ وفي « التفسير » ، له ( ٣٧٧ ) و ( ٣٧٧ ) ، وابن الجارود ( ٢٧٧ ) ، وأبو يعلى ( ٢٥٦ ) و ( ٢٧٧٥ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ١٩٥٤ ) ، وابن حبان ( ٢٨٦ ) و ( ٢٨٨٤ ) ، والبيهقي ٧/ ٤٠٤ ـ ٤٠٥ من حديث عبد الله بن عمر ، به ] ، وكان النبي عن قيل وقال ، وكثرة السؤال ، وإضاعة المال [ أخرجه : البخاري ٢/ ١٥٣ ) ( ١٤٧٧ ) .

ونصه : قال رسول الله ﷺ : « إنَّ الله كره لكم ثلاثاً : قيل وقال ، وإضاعة المال ، وكثرة السؤال » من حديث المغيرة بن شُعبة ، به ] .

ولم يكن النَّبِيُّ عَلَى يُرخِّصُ في المسائل إلا للأعرابِ ونحوهم من الوُفود القادمين عليه ، يتألَّفهم بذلك ، فأمَّا المهاجرون والأنصار المقيمون بالمدينة الذين رَسَخَ الإيمانُ في قلوبهم ، فنُهُوا عَنِ المسألة ، كما في « صحيح مسلم » [الصحيح ٨/٧ (٢٥٥٣) (١٥) . ] عن النَّوَّاس بن سمعان ، قال : أقمتُ مع رسول الله على بالمدينة سنة ما يمنعني من الهجرة إلا المسألة ، كان أحدُنا إذا هاجر لم يسأل النَّبيَ عَلَى .

وفيه أيضاً عن أنس ، قال : نُهينا أنْ نسألَ رسولَ الله ﷺ عن شيءٍ ، فكان يُعجِبُنا أنْ يجيءَ الرجلُ من أهل البادية العاقل ، فيسأله ونحنُ نَسْمَعُ [ صحيح مسلم ٢/٣٢ ( ١٢ ) .

وأخرجه: أحمد ١٤٣/٣ و١٦٨ و١٩٣ ، وعبد بن حميد (١٢٨٥) ، والدارمي (٢٥٦)، والبخاري ١٤٨١ (٢٦٠) ، والبنائي والبخاري ١٤٤١ (٢٦٠) ، وأبو داود (٤٨٦) ، وابن ماجه (١٤٠٢) ، والترمذي (٢١٩) ، والنسائي ١٢٢-١٢١ ، وابن خزيمة (٢٥٥) ، وأبو عوانة ٢/١-٣ ، وابن حبان (١٥٤) و(١٥٥) ، وابن منده في « الإيمان » (١٢٩) و (١٣٠) ، والحاكم في « معرفة علوم الحديث » (٥) ، والبيهقي ٢٥٥٪ ، والبغوي (٣) و (٤) و (٥) من حديث أنس بن مالك ، به ] .

وفي « المسند » [ مسند أحمد ٢٦٦/٥ .

وأخرجه: الدارمي (٢٤٠)، وابن ماجه (٢٢٨)، والطبراني في « الكبير » (٧٨٦٧) و الحرجه: الدارمي (٢٤٠)، وابن ماجه (٢٢٨)، والطبراني في « الكبير » (٧٨٧٠)، و (٧٩٠٦)، والخطيب في « تاريخ بغداد » ٢١٢/٢، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ٢٨/١، وإسناده ضعيف لضعف يزيد بن علي الألهاني ] عن أبي أمامة قال : كان الله قد أنزل : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُوَّكُمْ ﴾ [ المائدة : ١٠١ ] قال : فكنًا قد كرهنا كثيراً مِنْ مسألته ، واتّقينا ذلك حين أنزل الله على نبيه على نبيه على نبيه في ، قال : فأتينا أعرابياً ، فرشوناه بُرداً ، ثمّ قلنا له : سل النّبيّ بَيْنَ وذكر حديثاً .

وفي « مسند أبي يعلى »<sup>(١)</sup> عن البراء بنِ عازب ، قال<sup>(٢)</sup> : إنْ كان لتأتي عليَّ السنةُ أريداًنْ أسألَ رسولَ الله ﷺ عن شيءٍ ، فأتهيب منه ، وإنْ كنَّا لنتمنَّى الأعرابَ .

وفي « مسند البزار »<sup>(٣)</sup> عن ابن عباس قال : ما رأيت قوماً خيراً من أصحابِ محمَّدٍ وَفِي « مسند البزار »<sup>(٣)</sup> عن ابن عباس قال : ما رأيت قوماً خيراً من أصحابِ محمَّدٍ ما سألوه إلا عن اثنتي عشرة مسألةً ، كلُّها في القرآن : ﴿ فَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة : ٢١٧] ، ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [البقرة : ٢١٧] ، ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَدِيث .

وقد كان أصحابُ النَّبِيِّ ﷺ أحياناً يسألونه عن حكم حوادثَ قبلَ وقوعها ، لكن للعمل بها عند وقوعها ، كما قالوا له : إنَّا لاقو العدوِّ غداً ، وليس معنا مُدىً ، أفنذبح بالقصَبِ ؟ [ أخرجه : البخاري ٣/ ١٨١ ( ٢٤٨٨ ) و٣/ ١٨٥ ( ٢٥٠٧ ) و٤/ ٩١ ( ٣٠٧٥) و٧/ ١١٧ ( ٤٥٩٨ ) و٧/ ٤٥٩ ) و٧/ ١١٩ ( ٣٠٥٠ ) و ٩ / ١٩٩ ( ٣٠٥٠ ) و مسلم ١٨٧ ( ١٩٥٨ ) و ( ٤٥٥١ ) ، ومسلم ٦/ ٨٧ ( ١٩٦٨ ) و ( ٢٠١ ) و ( ٢١ ) و ( ٢٢ ) و ( ٢٢ ) و ( ٢١ ) و ( ٢١٠١ ) ، والسرائي ١٩١/ و ٢٢١ و ( ٢١٧٨ ) ، والنسائي ١٩١/ و ٢٢١ و و ٢٢ )

<sup>(</sup>۱) في « مسنده الكبير » كما في « المطالب العالية » (۳۹۲۱) ، وأخرجه الروياني في « مسنده » (۳۰۸) ، وإسناده جيد .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « وفي مسند البزار عن ابن عباس ، قال » .

 <sup>(</sup>٣) بعد تتبع مسند البزار لم تجده قد خرّج هذا الحديث ، كما أن الهيثمي لم يخرجه في « مجمع الزوائد »
 ولا في « كشف الأستار » . وأخرجه الدارمي (١٢٥) ، والطبراني في « الكبير » (١٢٢٨٨) ،
 وعندهما ثلاثة عشرة مسألة .

ونسبه الهيثمي في « المجمع » ١/ ١٥٨ \_ ١٥٩ للطبراني عن ابن عباس ، به] .

و٢٢٦ و٢٢٨ ، والطبراني في « الكبير » ( ٤٣٨٥ ) من حديث رافع بن خديج ، به ] وسألوه عنِ الأمراءِ الَّذين أخبر عنهم بعدَه ، وعن طاعتهم وقتالهم ، وسأله حذيفةُ عن الفتنِ ، وما يصنع فيها [ أخرجه : البخاري ٢٤٢/٤ (٣٦٠٦ ) و٩/ ٦٥ (٧٠٨٤ ) ، ومسلم ٢/ ٢٠ ( ١٨٢٧ ) ( ٥١ ) ، وابن ماجه ( ٣٩٧٩ ) ] .

فهذا الحديث ، وهو قولُه ﷺ : « ذَرُوني ما تركتُكم ، فإنَّما هلك مَنْ كان قبلَكُم بكثرة سُؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، يدلُّ على كراهة المسائل وذمِّها ، ولكن بعض الناس يزعمُ أنَّ ذلك كان مختصاً بزمن النَّبيِّ ﷺ لما يخشى حينئذ من تحريم ما لم يُحرم ، أو إيجاب ما يشقُّ القيام به ، وهذا قد أمن بعد وفاته ﷺ .

ولكن ليس هذا وحده هو سبب كراهة المسائل ، بل له سببٌ آخر ، وهو الذي أشار إليه ابنُ عباس في كلامه الذي ذكرنا بقوله : ولكن (١) انتظرُوا ، فإذا نزل القرآن ، فإنَّكم لا تسألونَ عن شيءِ إلا وجدتم تبيانه .

ومعنى هذا: أنَّ جميعَ ما يَحتاجُ إليه المسلمون في دينهم لابدًّ أنْ يُبينه الله في كتابه العزيز ، ويبلِّغ ذلك رسوله عنه ، فلا حاجة بعد هذا لأحدٍ في السؤال ، فإنَّ الله تعالى العزيز ، ويبلِّغ ذلك رسوله عنه ، فلا حاجة بعد هذا لأحدٍ في السؤال ، فإنَّ الله تعالى أعلمُ بمصالح عباده منهم ، فما كان فيه هدايتُهم ونفعُهُم ، فإن الله لابدَّ أنْ يبيِّنه لهمُ ابتداءً من غير سؤال ، كما قال : ﴿ يُبَيِّنُ الله لَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦] ، وحينئذ فلا حاجة إلى السُّؤال عن شيء ، ولاسيما قبلَ وقوعه والحاجة إليه ، وإنَّما الحاجة المهمة إلى فهم ما أخبرَ الله به ورسولُه ، ثمَّ اتباعُ ذلك والعملُ به ، وقد كان النَّبيُ عَلَيْ المسائل ، فيُحيل على القرآن ، كما سأله عمرُ عنِ الكلالَةِ ، فقالَ : « يَكفيك يُسأل عنِ المسائل ، فيُحيل على القرآن ، كما سأله عمرُ عنِ الكلالَةِ ، فقالَ : « يَكفيك أَيتُهُ الصيف » [ أخرجه : الطيالسي (١١) ، وأحمد ١/١٥ و٢٦ و٢٧ و٤٨ ، ومسلم ٢/٨١ من حديث عمر بن الخطاب ، به .

والمقصود بآية الصيف: الآية التي نزلت في الصيف، وهي قوله تعالى: ﴿يَسَـّتَفَتُّونَكَ قُلِ اللّهُ يُقْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةَ﴾ [النساء: ١٧٦]. شرح النووي لصحيح مسلم ٢٩٦٣].

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

وأشار على في هذا الحديث إلى أنَّ في الاشتغال بامتثالِ أمرِه ، واجتنابِ نهيه شغلاً عن المسائل ، فقال : « إذا نهيتُكم عن شيءٍ ، فاجتنبوه ، وإذا أمرتُكم بأمرٍ ، فائتوا منه ما استطعتم » فالذي يتعيَّنُ على المسلم الاعتناءُ به والاهتمامُ أنْ يبحثَ عمَّا جاءَ عن الله ورسوله (۱) ، ثم يجتهدُ في فهم ذلك ، والوقوف على معانيه ، ثم يشتغل بالتصديق بذلك إنْ كان من الأمور العلمية ، وإنْ كان من الأمور العملية ، بذل وسْعَهُ في الاجتهاد في فعل ما يستطيعه من الأوامر ، واجتناب ما يُنهى عنه ، وتكون همتُهُ مصروفةً بالكلية إلى ذلك ؛ لا إلى غيره . وهكذا كان حالُ (۲) أصحاب النّبيّ على والتابعين لهم بإحسانِ في طلب العلم النافع مِنَ الكتاب والسنة .

فأما إنْ كانت همةُ السامع مصروفةً عند سماعِ الأمر والنهي إلى فرض أمورٍ قد تقع، وقد لا تقع ، فإنَّ هذا مما يدخل في النَّهي ، ويثبِّطُ عنِ الجد في متابعة الأمر . وقد سأل رجلٌ ابنَ عمر عن استلام الحجر ، فقال له: رأيتُ النَّبِيَ ﷺ يستلمه ويقبِّلُه ، فقال له الرجل : أرأيتَ إنْ غُلِبْتُ عليه ؟ أرأيت إنْ زُوحِمْتُ ؟ فقال لهُ ابن عمر : اجعل الرجل : أرأيتَ إنْ غُلِبْتُ عليه ؟ أرأيت إنْ زُوحِمْتُ ؟ فقال لهُ ابن عمر : اجعل الرابي الله الله النَّبيَ عَلَيْهُ يستلمُه ويقبِّلُه . خرَّجه الترمذي [ في « جامعه » (٨٦١).

وأخرجه : الطيالسي ( ١٨٦٤ ) ، وأحمد ٢/١٥٢ ، والبخاري ١٨٦/٢ ( ١٦١١ ) ، والنسائي ٥/ ٢٣١ ، والبيهقي ٥/ ٧٤ من حديث عبد الله بن عمر ، به . ] .

ومرادُ ابن عمر أنَّه لا يكن لك همُّ إلا في الاقتداء بالنَّبيِّ عَلَيْهِ ، ولا حاجةَ إلى فرضِ العجزِ عنْ ذلك أو تعشُره قبلَ وقوعه ؛ فإنَّه قد يفتُرُ العزمُ على التَّصميم على المتابعة ، فإنَّ التَّفقُّهَ في الدِّين ، والسُّؤالَ عن العِلم إنَّما يُحمَدُ إذا كان للعمل ، لا للمراء والجدال .

وقد روي عن عليِّ رضي الله عنه أنَّه ذكر فتناً تكونُ في آخر الزَّمان ، فقال له عمر : متَى ذلك يا عليُّ ؟ قال : إذا تُفُقِّه لغير الدين ، وتُعُلِّم لغير العمل ، والتمست الدنيا بعمل (٣) الآخرة [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٧٤٣ ) من رواية عبد الرزاق عنه . ] .

<sup>(</sup>۱) في (ص): «عما جاء به الرسول».

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ج) : « بغير » .

وعن ابن مسعود أنّه قال: كيف بكم إذا لَبِستكم فتنةٌ يربو فيها الصغيرُ ، ويَهْرَمُ فيها الكبيرُ ، وتُتَخذُ سُنةً ، فإنْ غيرت يوماً قيل: هذا منكر؟ قالوا: ومتى ذَلِكَ؟ قال: إذا قلّت أمناؤكم ، وكثرت أمراؤُكم ، وقلّت فقهاؤُكم ، وكثر قُرَّاؤُكم ، وتُفُقّه لغير الدين ، والتُمسَتِ الدنيا بعمل الآخرة ، خرَّجهما عبد الرزاق في «كتابه [أخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠٧٤٢) من رواية عبد الرزاق ، والدارمي ١/ ٢٤ (طبعة دار الفكر) ، والحاكم ١٤/٤ ، وأبو نعيم في «الحلية».].

ولهذا المعنى كان كثيرٌ من الصحابة والتابعين يكرهون السؤال عن الحوادث قبلَ وقوعها ، ولا يُجيبون عن ذلك ، قال عمرو بن مُرة : خرج عمرُ على الناس ، فقال : أحرِّجُ عليكم أنْ تسألونا عما لم يكن ، فإنَّ لنا فيما كان شغلاً (١) .

وعن ابن عمر ، قال : لا تسألوا عما لم يكن ، فإني سمعتُ عمر لعنَ السَّائل عمَّا لم يكن ، ناني سمعتُ عمر لعنَ السَّائل عمَّا لم يكن (٢) .

وكان زيدُ بنُ ثابتٍ إذا سُئِلَ عن الشَّيءِ يقول: كان هذا؟ فإنْ قالوا: لا ، قال: دعوه حتّى يكون (٣) .

وقال مسروقٌ: سألت أبيَّ بن كعبٍ عن شيءٍ ، فقال: أكان بعدُ ؟ فقلت: لا ، فقال: أجِمَّنا \_ يعني: أرحنا حتَّى يكونَ \_ فإذا كان اجتهدنا لك رأينا<sup>(٤)</sup>.

وقال الشَّعبيُّ : سئل عمارٌ عن مسألة فقال : هل كان هذا بعدُ ؟ قالوا : لا ، قال : فدعونا حتَّى يكون ، فإذا كان تَجَشَّمْنَاهُ لكم (٥٠ .

<sup>(</sup>۱) ذكره : ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ١٤١/٢ ، وابن حجر في « فتح الباري » ٣٢٧/١٣ ، وابن القيم في « إعلام الموقعين » ٢/١٧ .

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد البر في « جَامع بيان العلم وفضله » ١٣٩/٢ و١٤٣ ، وابن حجر في « فتح الباري » « ٢/ ٣٢٧ ، وابن القيم في « إعلام الموقعين » ١/ ٧٥ .

 <sup>(</sup>٣) ذكره: الآجري في «أخلاق العلماء»: ١٨٣، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله »
 ٢/ ١٤٢ \_ ١٤٣ ، وابن حجر في « فتح الباري » ٣٢٧/١٣ .

<sup>(</sup>٤) ذكره: ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ٢/ ١٤٢.

<sup>(</sup>٥) ذكره : إسحاق بن راهويه كما في « المطالب العالية » (٣٣٢٨) ، وابن حجر في « فتح الباري » 77/10 .

وعن الصَّلْتِ بنِ راشدٍ ، قال : سألت طاووساً عن شيء ، فانتهرني وقال : أكان هذا ؟ قلت : نعم ، قال : آلله ؟ قلت : آلله ، قال : إنَّ أصحابنا أخبرونا عن معاذ بن جبل أنَّه قال : أيُّها النَّاسُ ، لا تعجلوا بالبلاء قَبْلَ نزوله (١) ، فيذهب بكم هاهنا وهاهنا ، فإنَّكم إنْ لم تعجَلوا بالبلاء قَبْلَ نزوله ، لم ينفكَّ المسلمون أنْ يكونَ فيهم مَنْ إذا سُئِلَ سُدِّدَ ، أو قال وُفِّقَ (٢) .

وقد خرَّجه أبو داود في كتاب « المراسيل » [ المراسيل : ٢٢٤ .

وأخرجه : إسحاق بن راهويه كما في « المطالب العالية » (٣٣٢٩) ، والطبراني في « الكبير » ٢٠ (٣٥٣).

وذكره: ابن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» ١٤٢/٢ ، وابن حجر في « فتح الباري » ٣٢٧/١٣ ، وهو ضعيف لانقطاعه ؛ فإنَّ طاووساً لم يسمع من معاذ ، ومعنى الإرسال هنا هو المعنى العام الذي يراد به كل انقطاع . ] مرفوعاً من طريق ابن عجلان ، عن طاووس ، عن معاذ قال : قال رسول الله ﷺ : « لا تعجَلوا بالبلية قبل نزولها ، فإنَّكم إنْ لم تفعلوا لم ينفك المسلمون أنْ يكون منهم من إذا قال سُدِّدَ أو وفق ، وأنَّكم إنْ عجلْتُم ، تشتَّتُ بكمُ السُّبُلَ هاهنا وهاهنا » . ومعنى إرساله (٣) أنَّ طاووساً لم يسمع من معاذ .

وخرَّجه أيضاً من رواية يحيى بن أبي كثير ، عن أبي سلمة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، بمعناه (٤) مرسلاً (٥) .

وروى الحجاج بن منهال : حدَّثنا جرير بن حازم ، سمعتُ الزبير بنَ سعيدِ : أنَّ رجلاً من بني هشام قال : سمعتُ أشياخنا يحدِّثون أنَّ رسولَ الله ﷺ قالَ : « لا يزالُ في أمتي من إذا سئلَ سدِّد وأرشدَ حتَّى يسألوا عما لا ينْزل تبينهُ ، فإذا فعلوا ذَلِكَ ذُهِبَ بهم هاهنا وهاهنا (٢) » .

<sup>(</sup>١) من قوله: « فيذهب بكم هاهنا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) ذكره: الآجري في « أخلاق العلماء »: ١٨٣\_١٨٣.

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٥) ذكره: ابن حجر في « فتح الباري » ٣٢٧/١٣ .

<sup>(</sup>٦) ذكره : ابن حجر في « فتح الباري » ٢١/ ٣٢٧ ، وهو ضعيف لضعف الزبير بن سعد ، ولجهالة من فوقه .

وقد روى الصنابحيُّ ، عنْ معاوية ، عن النَّبيِّ ﷺ : « أَنَّهُ نهى عنِ الأغلوطات » خرَّجهُ الإمامُ أحمد رحمه الله [ في « مسنده » ٥/ ٤٣٥ .

وأخرجه: أبو داود (٣٦٥٦)، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٨٩٢) و( ٩١٣) وفي « مسند الشاميين »، له ( ٢١٠٨)، والآجري في « أخلاق العلماء »: ١٨٥، وإسناده ضعيف لجهالة عبد الله بن سعد . ] .

وفسرهُ الأوزاعيُّ وقالَ : هي شدادُ المسائلِ [ أخرجه : سعيد بن منصور في « سننه » ( ١١٧٩ ) ، وأحمد ٥/ ٤٣٥ ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٨٩٢ ) ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ٢/ ١٣٩ .

وذكره ابن القيم في « إعلام الموقعين » ٧٦/١ ، وابن حجر في « فتح الباري » ٣٢٣/١٣ . ] . وقال عيسى بنُ يونسَ : هي ما لا يحتاجُ إليهِ منْ كيف وكيف (١) .

ويروى من حديث ثوبانَ ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قالَ : « سيكونُ أقوامٌ من أمتي يُغلِّطونَ فقهاءهم بعضلِ المسائلِ ، أولئكَ شرارُ أمتي » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١٤٣١ ) ، والآجري في « أخلاق العلماء » : ١٨٥ ، وإسناده ضعيف جداً ؛ فإنَّ يزيد بن ربيعة متروك ، وانظر : مجمع الزوائد ١/ ١٥٥ . ] .

وقالَ الحسنُ : شرارُ عبادِ اللهِ الذينَ يتبعونَ شرارَ المسائل يَغمُّون بها عبادَ اللهِ (٢٠) .

وقالَ الأوزاعيُّ : إنَّ الله إذا أرادَ أنْ يحرُمَ عبدَهُ بركةَ العلم ألقى على لسانه المغاليط ، فلقدْ رأيتهم أقلَّ النَّاسِ علماً (٣) .

وقالَ ابنُ وهب : عنْ مالكِ : أدركتُ هذه البلدة وإنَّهم ليكرهون الإكثارَ الذي فيه النَّاس اليومَ : يريدُ المسائلَ (٤) .

<sup>(</sup>١) ذكره: الآجري في « أخلاق العلماء »: ١٨٥ ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ٢/ ١١ .

<sup>(</sup>٢) ذكره : الآجري في « أخلاق العلماء » : ١٨٥ ، وابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ٢/ ١٤٥ .

<sup>(</sup>٣) ذكره: ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ٢/ ١٤٥ ، وابن حجر في فتح الباري ٣٢٣/١٣ .

 <sup>(</sup>٤) ذكره : ابن عبد البر في « جامع بيان العلم وفضله » ١٤٣/٢ ، وابن حجر في « فتح الباري »
 ٣٢٣/١٣ نحوه .

وقالَ أيضاً : سمعتُ مالكاً وهو يعيبُ كثرةَ الكلامِ وكثرةَ الفتيا ، ثُمَّ قال : يتكلمُ كأنَّهُ جملٌ مغتلمٌ ، يقولُ : هوَ كذا هوَ كذا يهدرُ في كلامِه .

وقال: سمعتُ مالكاً يكره (١) الجوابَ في كثرة المسائل (٢)، وقال: قال الله عز وجل: ﴿ وَيَشَـَّلُونَكَ عَنِ الرُّوحُ مِنْ أَمَّـرِ رَبِّى﴾ [الإسراء: ٨٥] فلم يأته في ذلك جواب.

وكان مالكٌ يكره المجادلة عن السُّنن أيضاً (٣). قال الهيثم بن جميل: قلت لمالك: يا أبا عبد الله ، الرجلُ يكونُ عالماً بالسُّنن يُجادل عنها ؟ قال: لا ، ولكن يخبر بالسُّنَةِ ، فإنْ قُبِلَ منه ، وإلا سكت .

قال إسحاق بن عيسى : كان مالك يقول : المراء والجدال في العلم يَذهبُ بنور العلم من قلب الرجل .

وقال ابن وهب: سمعت مالكاً يقول<sup>(٤)</sup>: المراء في العلم يُقسِّي القلوب، ويورِّث الضغن.

وكان أبو شريح الإسكندراني يوماً في مجلسه ، فكثُرَتِ المسائلُ ، فقال : قد دَرِنَتْ قلوبُكم منذُ اليوم ، فقوموا إلى أبي حُميدٍ خالد بن حميد اصقُلوا قلوبكم ، وتعلَّموا هذه الرغائب ، فإنَّها تُجدِّدُ العبادة ، وتُورث الزهادة ، وتجرُّ الصداقة ، وأقِلُّوا المسائل إلا ما نزل ، فإنَّها تقسي القلوب ، وتورث العداوة .

وقال الميمونيُّ : سمعتُ أبا عبد الله \_ يعني : أحمد \_ يُسأل عن مسألة ، فقال : وقعَت هذه المسألة ؟ بُليتم بها بعدُ ؟

وقد انقسم الناسُ في هذا الباب أقساماً:

فمن أتباع أهل الحديث منْ سدَّ بابَ المسائل حتَّى قلَّ فقهه وعلمُه بحدود ما أنزل الله على رسوله ، وصار حامِل فقه غير فقيه (٥)

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر : جامع بيان العلم وفضله ٢/ ١٤١ و١٤٥ ، وإعلام الموقعين ١/ ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر: سير أعلام النبلاء ٨/ ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) في (ص) : « وقال مالك » بدل : « وقال ابن وهب : سمعت مالكاً يقول » .

<sup>(</sup>٥) انظر: المنهج الفقهي العام لعلماء الحنابلة: ١٨.

ومن فقهاء أهل الرأي من توسّع في توليدِ المسائل قبلَ وقوعها ، ما يقع في العادة منها وما لا يقع ، واشتغلُوا بتكلُّف الجواب عنْ ذلك (١) ، وكثرة الخصومات فيه ، والجدال عليه حتَّى يتولدَ مِنْ ذلك افتراقُ القلوب ، ويستقرَّ فيها بسببه الأهواءُ والشحناءُ والعداوةُ والبغضاءُ ، ويقترن ذلك كثيراً بنية المغالبة ، وطلب العلوِّ والمباهاة ، وصرف وجوه الناس ، وهذا ممَّا ذمه العلماءُ الربانيون ، ودلَّتِ السُّنَّةُ على قبحه وتحريمه .

وأما فقهاء أهل الحديث العامِلُون به ، فإنَّ معظمَ همَّهُم البحث عن معاني كتاب الله عز وجل ، وما يُفسِّرُهُ من السنن الصحيحة ، وكلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، وعن سُنَّة رسول الله على ، ومعرفة صحيحها وسقيمها ، ثم التفقه فيها وتفهمها ، والوقوف على معانيها ، ثم معرفة كلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان في أنواع العلوم من التفسير والحديث ، ومسائل الحلال والحرام ، وأصول السُّنة والزهد والرقائق وغير ذلك ، وهذا هو طريقة الإمام أحمد ومَنْ وافقه من علماء الحديث الرَّبّانيين ، ولا وفي معرفة هذا شغلٌ شاغلٌ عن التَّشاغُل بما أحدث من الرأي ممَّا لا يُنتفع به ، ولا يقع ، وإنَّما يُورثُ التجادلُ فيه الخصوماتِ والجدالَ وكثرة القيل والقال . وكان الإمام أحمد كثيراً إذا سُئِلَ عن شيء من المسائل المولدات التي لا تقع يقول : دعونا منْ هذه المسائل المحدثة [ انظر : المنهج الفقهي العام لعلماء الحنابلة : ١٨ - ١٩ . ] .

وما أحسن ما قاله يونسُ بنُ سليمان السَّقَطيُّ : نظرتُ في الأمرِ ، فإذا هو الحديث والرأي ، فوجدتُ في الحديث ذكرَ الرب عز وجل وربوبيته وإجلاله وعظمته ، وذكرَ العرش وصفة الجنة والنار ، وذكرَ النبيين والمرسلين ، والحلال والحرام ، والحثَّ على صلة الأرحام (٢) ، وجماع الخير فيه ، ونظرت في الرأي ، فإذا فيه المكرُ ، والغدرُ ، والحيلُ ، وقطيعة الأرحام ، وجماع الشَّرِّ فيه .

 <sup>(</sup>١) انظر : المنهج الفقهي العام لعلماء الحنابلة : ١٨ ، ومناهج الاجتهاد في الإسلام في الأحكام الفقهية والعقائدية : ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « على فعل الخير ».

وقال أحمد بن شبويه : من أراد علمَ القبرِ فعليه بالآثار ، ومن أراد علم الخُبْزِ ، فعليه بالرأي (١) .

ومن سلك طريقة طلب العلم على ما ذكرناه ، تمكَّن من فهم جواب الحوادث الواقعة غالباً ؛ لأنَّ أصولها تُوجد في تلك الأصول المشار إليها ، ولابدَّ أنْ يكون سلوكُ هذا الطريق خلف أئمة أهل الدين المجمَع على هدايتهم ودرايتهم كالشافعي وأحمد وإسحاق وأبي عُبيد ومن سلك مسلكهم ، فإنْ مَنِ ادعى سلوكَ هذا الطريق على غير طريقهم وقع في مفاوز ومهالك ، وأخذ بما لا يجوز الأخذُ به ، وترك ما يجب العملُ به (٢) .

ومِلاكُ الأمرِ كلِّه أَنْ يقصِدَ بذلك وجه الله ، والتقرُّبَ إليه بمعرفة ما أنزل على رسوله ، وسلوكِ طَريقه ، والعمل بذلك ، ودعاء الخلق إليه ، ومَنْ كان كذلك ، وفقه الله وسدَّده ، وألهمه رشده ، وعلَّمه ما لم يكن يعلم ، وكان من العلماء الممدوحين في الكتاب في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلْمَتُوُّ ﴾ [فاطر: ٢٨] ، ومن الراسخين في العلم ، وقد خرَّج ابنُ أبي حاتم في «تفسيره» من حديث أبي الدرداء : أنَّ رسول الله على من سُرَّت يمينُه ، وصدق السانُه ، واستقامَ قلبُه ، ومن عفَّ بطنُه وفرجُه ، فذلك مِنَ الرَّاسخين في العلم » التفسير ٢٨ ٥٩٥ ( ٣٢٠٥ ) .

وأخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ٥٢١٢ ) ، وطبعة التركي ٢٢٣/٥ والطبراني ( ٧٦٥٨ ) ، وهذا حديث باطل وعلته عبد الله بن يزيد بن آدم ، قال الإمام أحمد: «أحاديثه موضوعة». لسان الميزان ٥/٠٤ . ] .

وقال نافع بن يزيد : يقال : الرَّاسخون في العلم : المتواضعون لله ، والمتذلَّلون لله في مرضاته لا يتعاطون من فوقهم ، ولا يحقرون من دونهم<sup>(٣)</sup> .

ويشهد لهذا قول النَّبيِّ ﷺ : « أتاكم (٤) أهلُ اليمن ، هُمْ أبرُّ قلوباً ، وأرقُّ أفئدةً ،

<sup>(</sup>١) ذكره: الإمام الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ١١/٧ \_ ٨ ، وفي « تذكرة الحفاظ » ٢/ ٤٦٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : إعلام الموقعين ١/ ٧٥\_٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ذكره: ابن كثير في « تفسيره » : ٣٥٢ (طبعة دار ابن حزم) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

الإيمان يمانٍ ، والفقه يمانٍ ، والحكمة يُمُأنينةٌ » [ أخرجه: الحميدي (١٠٤٩) ، وأحمد ٢/٥٣٢ و٤٧٤ و٤٧٠ و٥٠١ ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) ( ٢٥ ) و ٢٥ ) ، والبغوي ( ٢٠٠١ ) من حديث و ٤٠١ ( ٢٥ ) ( ٢٠ ) و وهذا إشارة منه إلى أبي موسى الأشعري ، ومن كان على طريقه من عُلماء أهلِ اليمن ، ثمَّ إلى مثل أبي مسلم الخولاني ، وأويس القَرَنيِّ ، وطاووس ، ووهب بن منبه ، وغيرهم من عُلماء أهل اليمن ، وكلُّ هؤلاء منَ العلماء الربانيين الخائفين لله ، فكلهم علماء بالله يخشونه ويخافونه ، وبعضُهم أوسعُ علماً بأحكام الله وشرائع دينه من بعض ، ولم يكن تميُّزهم عن الناس بكثرة قيلٍ وقالٍ ، ولا بحثٍ ولا جدالٍ .

وكذلك معاذُ بنُ جبل رضي الله عنه أعلم الناس بالحلال والحرام (١) ، وهو الذي يحشر يومَ القيامة أمام العلماء برتوة [أخرجه: أحمد ١٨/١ ، وأبو نعيم في «الحلية» ٢٢٨/١ .

وذكزه الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٢٤٦/١ ، وفي « تذكرة الحفاظ » ١٩/١ .

والرتوة : الدرجة والمنزلة .

انظر: النهاية ٢/ ١٩٥ ، ولسان العرب ١٣٤/٥ ، وتاج العروس ٢٤/٥ ، ومختار الصحاح: ٢٣٣ ، وجاءت هذه اللفظة في بعض كتب الحديث: «قذفه » وفي بعضها: «نبذه » . ] ، ولم يكن علمه بتوسعة المسائل وتكثيرها ، بل قد سبق عنه كراهة الكلام فيما لا يقع ، وإنما كان عالماً بالله وعالماً بأصول دينه . وقد قيل للإمام أحمد: مَنْ نسألُ بعدَك؟ قال: عبد الوهّاب الورّاق ، قيل له : إنّه ليس له اتّساعٌ في العلم ، قال : إنّه رجل صالح مثله يُوفّقُ لإصابة الحق .

وسئل عن معروف الكرخي ، فقال : كان معه أصلُ العلم : خشية العلم . وهذا يرجعُ إلى قولِ بعض السَّلف : كفى بخشية الله علماً ، وكفى بالاغترار بالله جهلاً . وهذا بابٌ واسع يطول استقصاؤه .

<sup>(</sup>١) انظر : حلية الأولياء ٢٢٨/١ ، وسير أعلام النبلاء ٢٤٦/١ ، وتذكرة الحفاظ ١٩/١ .

ولنرجع إلى شرح حديث أبي هريرة رضي الله عنه فنقول: مَنْ لم يشتغل بكثرة المسائل التي لا يوجدُ مثلُها في كتاب ، ولا سنة ، بل اشتغل بفهم كلام الله ورسوله ، وقصدُه بذلك امتثالُ الأوامر ، واجتنابُ النواهي ، فهو ممَّنِ امتثلَ أمرَ رسول الله على رسوله ، هذا الحديث ، وعَمِلَ بمقتضاه ، ومن لم يكن اهتمامُه بفهم ما أنزل الله على رسوله ، واشتغل بكثرة توليدِ المسائل قد تقع وقد لا تقع ، وتكلَّفَ أجوبتها بمجرَّد الرأي ، خُشِيَ عليه أنْ يكونَ مخالفاً لهذا الحديث ، مرتكباً لنهيه ، تاركاً لأمره .

واعلم أنَّ كثرةَ وقوع الحوادث التي لا أصل لها في الكتاب والسنة إنَّما هو مِنْ ترك الاشتغال بامتثالِ أوامر الله ورسوله ، واجتنابِ نواهي الله ورسوله ، فلو أنَّ من أرادَ أنْ يعمل عملاً سأل عمَّا شرع الله في ذلك العمل فامتثله ، وعما نهى عنه فاجتنبه ، وقعت الحوادثُ مقيدةً بالكتاب والسنة .

وإنَّما يعمل العاملُ بمقتضى رأيه وهواه ، فتقع الحوادثُ عامَّتُها مخالفةً لما شرعه الله وربما عسر ردُّها إلى الأحكام المذكورة في الكتاب والسنة ؛ لبعدها عنها .

وفي الجملة: فمن امتثل ما أمر به النّبيُّ في هذا الحديث ، وانتهى عما نهى عنه ، وكان مشتغلاً بذلك عن غيره ، حَصَل له النجاةُ في الدنيا والآخرة ، ومَنْ خالف ذلك ، واشتغلَ بخواطرِه وما يستحسنه ، وقع فيما حذّر منه النّبيُ عليه من حال أهل الكتاب الذين هلكوا كثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم ، وعدم انقيادهم وطاعتهم لرسلهم .

وقوله ﷺ: « إذا نهيتُكم عن شيءٍ، فاجتنبوه وإذا أمرتُكم بأمرٍ فائتوا منه ما استطعتم » قال بعضُ العلماء : هذا يؤخذ منه أنَّ النَّهيَ أشدُّ من الأمر ؛ لأنَّ النَّهي لم يُرخَّصْ في ارتكاب شيء منه ، والأمر قُيِّدَ بحسب الاستطاعة (١) ، ورُوي هذا عن الإمام أحمد .

ويشبه هذا قولُ بعضهم : أعمال البِرِّ يعملُها البرُّ والفاجرُ ، وأمَّا المعاصي ، فلا يتركها إلا صِدِّيق (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد في أصول الفقه ١/ ٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) ذكره : أبو نعيم في « الحلية » ١١/١٠ من قول سهل التستري .

ورُوي عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ عَلَيْ قال له : « اتَّق المحارم ، تَكُن أعبد الناس » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣١٠ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٥٢ ) ، وابن ماجه ( ٢٢١٧ ) والترمذي ( ٢٣٠٥ ) ، وأبو يعلى ( ٥٨٦٥ ) و ( ٢٢٤٠ ) ، والخرائطي في « مكارم الأخلاق » : ٤٢ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٠/ ٣٦٥ ، والبيهقي في « الزهد » ( ٨١٨ ) ، وقال الترمذي : « غريب » أي ضعيف ، وبعضهم قواه بالشواهد ، وتصدير المصنف له بصيغة التمريض يريد تضعيفه ، والله أعلم . ] .

وقالت عائشة رضي الله عنها: من سرَّه أنْ يسبق الدائب المجتهدَ ، فليكفَّ عن الذنوب ، وروي عنها مرفوعاً [ أخرجه: أبو يعلى (٤٩٥٠ ) مرفوعاً ، وإسناده ضعيف لضعف يوسف بن ميمون . ] .

وقال الحسن : ما عُبِّدَ العابدون بشيءٍ أفضلَ من ترك ما نهاهم الله عنه .

والظاهر أنَّ ما ورد من تفضيل ترك المحرَّمات على فعل الطاعات ، إنَّما أريد به على نوافل الطَّاعات ، وإلا فجنسُ الأعمال الواجبات أفضلُ مِنْ جنسِ ترك المحرَّمات ؛ لأنَّ الأعمال مقصودة لذاتها ، والمحارم المطلوبُ عدمها ، ولذلك لا تحتاج إلى نية بخلاف الأعمالِ ، وكذلك كان جنسُ ترك الأعمال قد يكون كفراً كتركِ التوحيد ، وكتركِ أركان الإسلام أو بعضها على ما سبق ، بخلاف ارتكاب (١) المنهيات فإنَّه لا يقتضي الكفر بنفسه ، ويشهد لذلك قولُ ابنِ عمر : لردُّ دانقٍ من حرام أفضلُ مِنْ مئة ألف تُنْفَقُ في سبيل الله .

وعن بعض السَّلفِ قال : تركُ دانق مما يكره الله أحبُّ إليَّ من خمسمئة حجة .

وقال ميمون بن مهران : ذكرُ الله ِ باللسان حسن ، وأفضلُ منه أنْ يذكر اللهَ العبدُ عندَ المعصية فيمسكَ عنها (٢) .

وقال ابنُ المبارك : لأنْ أردَّ درهماً من شبهة أحبُّ إليَّ من أنْ أتصدَّق بمئة ألفٍ ومئة ألف ، حتّى بلغ ستمئة ألف .

وقال عمر بنُ عبد العزيز : ليست التقوى قيامَ الليل ، وصِيام النهار ، والتخليطَ

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) ذكره : أبو نعيم في « الحلية » ٨٧ /٤ .

فيما بَيْنَ ذلك ، ولكن التقوى أداءُ ما افترض الله ، وترك ما حرَّم الله ، فإنْ كان مع ذلك عملٌ ، فهو خير إلى خير ، أو كما قال(١) .

وقال أيضاً: وددتُ أني لا أصلي غيرَ الصَّلوات الخمس سوى الوتر ، وأنْ أؤدِّي الرَّكاة ، ولا أتصدَّق بعدها بدرهم ، وأنْ أصومَ رمضان ولا أصوم بعده يوماً أبداً ، وأنْ أحجَّ حجة الإسلام ثم لا أحجَّ بعدها أبداً ، ثم أعمد إلى فضل قوتي ، فأجعله فيما حرَّم الله عليَّ ، فأمسك عنه .

وحاصل كلامهم يدلُّ على أنَّ اجتناب المحرمات \_ وإنْ قلَّتْ \_ فهي أفضلُ من الإكثار من نوافل الطاعات فإنَّ ذلك فرضٌ ، وهذا نفلٌ .

وقالت طائفة من المتأخرين: إنَّما قال عَلَيْ : « إذا نهيتُكم عن شيءٍ فاجتنبوه ، وإذا أمرتكم بأمر فائتوا منه ما استطعتم » ؛ لأنَّ امتثالَ الأمر لا يحصلُ إلا بعمل ، والعملُ يتوقَّفُ وجودُه على شروط وأسباب ، وبعضها قد لا يُستطاع ، فلذلك قيَّده بالاستطاعة ، كما قيد الله الأمر بالتقوى بالاستطاعة ، قال تعالى : ﴿ فَأَنْقُوا اللهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [النغاب : ١٦] . وقال في الحجّ : ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران : ١٧] .

وأما النهيُ : فالمطلوب عدمُه ، وذلك هو الأصل ، فالمقصود استمرار العدم (۲) الأصلي ، وذلك ممكن ، وليس فيه ما لا يُستطاع ، وهذا أيضاً فيه نظر ، فإنَّ الداعي إلى فعل المعاصي قد يكون قوياً ، لا صبر معه للعبد على الامتناع مع فعل المعصية مع القدرة عليها ، فيحتاج الكفُّ عنها حينئذٍ إلى مجاهدةٍ شديدةٍ ، ربما كانت أشقَّ على النفوس من مجرَّدِ مجاهدة النفس على فعل الطاعة ، ولهذا يُوجدُ كثيراً من يجتهد فيفعل الطاعات ، ولا يقوى على ترك المحرمات (۳) .

<sup>(</sup>۱) ذكره: ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ۱۵۳/٤۸ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر: قواطع الأدلة ١/١٣٨ ـ ١٣٩ ، والمستصفى ٢/ ٢٥ ـ ٢٦ ، والمحصول ٣٠٣\_٣٠٤ ، ٥ والإبهاج في شرح المنهاج ٢/ ٧١ ، والبحر المحيط ٢/١٥٣ .

وقد سئل عمرُ عن قوم يشتهون المعصية ولا يعملون بها ، فقال : أولئكَ قومٌ المتحنَ الله قلوبهم للتقوى ، لهم مغفرةٌ وأجرٌ عظيم .

وقال يزيد بن ميسرة : يقولُ الله في بعض الكتب : أيُّها الشابُّ التارك شهوتَه ، المتبذل شبابه من أجلي ، أنت عندي كبعض ملائكتي (١) .

وقال: ما أشهد الشهوة في الجسد، إنَّها مثلُ حريق النار، وكيف ينجو منها الحصوريون ؟ (٢).

والتحقيق في هذا أنَّ الله لا يكلِّفُ العبادَ مِنَ الأعمال ما لا طاقة لهم به ، وقد أسقط عنهم كثيراً من الأعمال بمجرَّد المشقة رخصةً عليهم ، ورحمةً لهم ، وأمَّا المناهي ، فلم يَعْذِرْ أحداً بارتكابها بقوَّةِ الدَّاعي والشَّهوات ، بل كلَّفهم تركها على كلِّ حال ، وأنَّ ما أباح أنْ يُتناول مِنَ المطاعم المحرَّمة عند الضرورة ما تبقى معه الحياة ، لا لأجل التلذذ والشهوة ، ومن هنا يعلم صحة ما قاله الإمام أحمد : إنَّ النهي أشدُّ من الأمر . وقد روي عن النَّبيِّ عَنِي من حديث ثوبان وغيره أنَّه قال : « استقيموا ولن تحصُوا » [ وأخرجه : الطيالسي ( ٩٩٦ ) ، وأحمد ٥/ ٢٧٨ و ٢٨٨ ، والدارمي ( ٢٦١ ) ، وابن ماجه ( ٢٧٧ ) ، وابن حبان ( ١٠٣٧ ) ، والطبراني في « الصغير » ١/٨ ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلة » ( ١٧٠ ) ، والبيهقي ١/ ٤٥٧ ، والخطيب في « تاريخه » ١/ ٢٨٣ ، وهو حديث صحيح . ] .

يعني : لن تقدروا على الاستقامة كلها .

وروى الحكم بن حزن الكُلَفي ، قال : وفدت إلى رسول الله على ، فشهدتُ معه الجمعة ، فقام رسولُ الله على متوكئاً على عصاً أو قوسٍ ، فحمِدَ الله ، وأثنى عليه بكلمات خفيفات طيبات مباركات ، ثُمَّ قال : « أَيُّها النَّاسُ إنَّكم لن تُطيقوا ، أو لن تَفْعَلوا كُلَّ ما أَمَرْتُكم به ، ولكن سَدِّدُوا وأبشِرُوا » خرَّجه الإمام أحمد وأبو داود [ مسند أحمد ٢١٢/٤ ، وسنن أبي داود ( ١٠٩٦ ) .

وأخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٥/٦١٥ ، وأبو يعلى ( ٦٨٢٦ ) ، وابن خزيمة ( ١٤٥٢ ) ،

<sup>(</sup>١) ذكره: أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٢٣٧ .

<sup>(</sup>۲) ذكره: أبو نعيم في « الحلية » / ۲٤١ .

والطبراني في « الكبير » ( ٣١٦٥ ) ، والبيهقي في « السنن » ٣٠٦/٣ ، وفي « دلائل النبوة » ، له ٥/ ٣٥٤ ، وابن الأثير في « أسد الغابة » ٢/ ٣٤ ، وهو حديث حسن . ] .

وفي قوله ﷺ : « إذا أمرتُكم بأمرٍ فائتُوا منه ما استطعتم » دليلٌ على أنَّ من عَجَزَ عن فعل المأمور به كلِّه ، وقدرَ على بعضه ، فإنَّه يأتي بما أمكنه منه ، وهذا مطرد في مسائل :

منها: الطهارة ، فإذا قدر على بعضها ، وعجز عن الباقي: إما لعدم الماء ، أو لمرض في بعض أعضائه دون بعض ، فإنّه يأتي منْ ذلك بما قدر عليه ، ويتيمم للباقي ، وسواء في ذلك الوضوء والغسل على المشهور(١١) .

ومنها: الصلاة، فمن عَجَزَ عن فعل الفريضة قائماً صلَّى قاعداً، فإن عجز صلَّى مضطجعاً (١١١٧) مضطجعاً (١١١٧)

وأخرجه: أحمد ٢٦/٤، وأبو داود (٩٥٢)، وابن ماجه (١٢٢٣)، والترمذي (٣٧٢)، وانرمذي (٣٧٢)، وانرمذي (٣٧٢)، وابن خزيمة (٩٧٩) و(٩٢١) و(١٤١١) (طبعة دار البنخوية)، والبيهقي ٢/٣٥، والبغوي (٩٨٣). ] عن عِمْران بن حصين : أنَّ النَّبيَّ قال : «صلِّ قائماً، فإنْ لم تستطع فقاعداً، فإنْ لم تستطع فعلى جنب »، ولو عجز عن ذلك كلِّه، أوماً بطرفه، وصلى بنيته، ولم تسقُط عنه الصّلاةُ على المشهور (٣).

ومنها: زكاة الفطر، فإذا قَدَرَ على إخراج بعضِ صاع، لزمه ذلك على الصحيح (٤)، فأمَّا من قدر على صيامِ بعض النهار دُونَ تكملته، فلا يلزمه ذلك بغير

<sup>(</sup>۱) انظر : الأم ۲/۲۹ ـ ۹۷ ، والإشراف على نكت مسائل الخلاف ١٦٢١ . ١٦٣ ، واللباب ١/٣٠ ـ ٣١ ، والمحلى ٢/ ٧٥ ، والهداية للكلوذاني ١/ ٧١ بتحقيقنا ، وبداية المجتهد ١/ ٨٦ ـ ٨٧ ، والمغنى ١/ ٢٦٧ ، ومنتهى الإرادات ١/ ٣٣ .

<sup>(</sup>۲) انظر: المغني ۱/ ۸۱۳ \_ ۸۱۵ .

<sup>(</sup>٣) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ١٩٢/١ ، والهداية للكلوذاني ١/١٢٤ بتحقيقنا ، والمغني ١/١٢٤ ، ومنتهى الإرادات ١/١٢٠ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢٠٧/١ ، والمغني ٢/ ٦٥٢ ، قال الإمام الكلوذاني ـ رحمه
 الله ـ : زكاة الفطر واجبة على كل مسلم فضل عن قوته وقوت عياله يوم العيد وليلته صاع ، وإن فضل=

خلاف ؛ لأنَّ صيامَ بعض اليوم ليس بقُربةٍ في نفسه (١) ، وكذا لو قدر على عتق بعض رقبة في الكفارة لم يلزمه ؛ لأنَّ تبعيض العتق غير محبوب للشارع بل يُؤْمَرُ بتكميله بكلِّ طريق (٢) .

وأما من فاته الوقوفُ بعرفة في الحج ، فهل يأتي بما بقي منه من المبيت بمزدلفة ، ورمي الجمار أم لا ؟ بل يقتصر على الطواف والسعي ، ويتحلل بعمرة على روايتين عن أحمد ، أشهرهما : أنَّه يقتصر على الطواف والسعي ؛ لأنَّ المبيتَ والرميَ من لواحق الوقوف بعرفة وتوابعه ، وإنَّما أمر الله تعالى بذكره عند المشعر الحرام ، وبذكره في الأيام المعدودات لمن أفاض من عرفات ، فلا يؤمر به من لا يقف بعرفة كما لا يؤمر به المعتمر (٣) .

\* \* \*

بعض صاع فهل يلزمه إخراجه ؟ على روايتين . انظر : الهداية للكلوذاني ١/ ١٧٥ بتحقيقنا . جاء في الشرح الكبير على المغني : إحداهما : لا يلزمه ، وهو اختيار ابن عقيل ؛ لأنها طُهرة فلا تجب على من يعجز عن بعضها كالكفارة . والثانية : يلزمه ؛ لأنها طهرة فوجب منها ما قدر عليه . انظر : الشرح الكبير على المغنى ١/ ٦٤٩ .

<sup>(</sup>۱) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٣٤٦/١ ، والهداية للكلوذاني ٢٠٤/١ ـ ٢٠٥ بتحقيقنا ، ومنتهى الإرادات ٢٧٢١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الهداية للكلوذاني ١/ ١٩٢ ـ ١٩٣ بتحقيقنا.

<sup>(</sup>٣) انظر: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٢٩٥ ـ ٢٩٦ ، والهداية للكلوذاني ١/ ٢٤٧ . بتحقيقنا ، والمغني ٣/ ٥٦ ، ومنتهى الإرادات ١/ ٢٨٨ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٢/ ٥٤٣ ـ ٥٤٤ .

## الحديث العاشر

عَنْ أَبِي هُرَيرة رضي الله عنه قال : قال رسولُ الله ﷺ : ﴿ إِنَّ الله طَيِّبٌ لا يَقْبَلُ إِلا طَيِّبًا ، وإِنَّ الله تعالى أَمرَ المُؤْمنينَ بِما أَمرَ بِهِ المُرسَلين ، فقال : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ [ المؤمنون : ٥١] ، وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٧٢] ، ثمَّ ذكرَ الرَّجُلَ يُطيلُ السَّفرَ : أَشْعَثَ أَغْبَرَ ، يمُدُّ يدَيهِ إلى السَّماء : يا رَب يا رب ، ومَطْعَمُهُ حَرامٌ ، ومَشْربُهُ حَرَامٌ (١) ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ ، ومَشْربُهُ حَرَامٌ (١) ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ ، ومَشْربُهُ حَرَامٌ (١٠) ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ ، ومَشْربُهُ حَرَامٌ (١٠) ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ ، ومَشْربُهُ حَرَامٌ (١٠) ، ومَلْبَسُهُ حرامٌ ،

هذا الحديث خرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ٨٥/٣ (١٠١٥) ( ٦٥ ) . ] من رواية فضيل بن مرزوق ، عن عديٍّ بن ثابت ، عن أبي حازم ، عن أبي هريرة ، وخرّجه الترمذي [ في « الجامع الكبير » ( ٢٩٨٩ ) .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ۸۸۳۹ ) ، وعلي بن الجعد ( ۲۰۹۲ ) ، وأحمد ۳۲۸ ، والدارمي ( ۲۷۲۰ ) ، والبخاري في « رفع البدين » ( ۹۱ ) ، وابن عدي في « الكامل » ۲۶۱۱ ، والبيهقي ۳۲۸ ) ، والبيهقي ۳۲۸ ، والبيهقي ۳۲۸ ) ، من طرق عن أبي هريرة ، به . ] ، وقال : حسن غريب ، وفضيل بن مرزوق (۲) ثقة وسط خرَّج له مسلم دون البخاري .

وقوله ﷺ : « إِنَّ الله تعالى طيب » هذا قد جاء أيضاً من حديث سعد بن أبي وقاص ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إن الله طيِّبُ يحبُّ الطَّيِّبَ ، نظيفٌ يحبُّ النظافة ، جواد يحبُّ الجود » . خرَّجه الترمذي [ في « الجامع الكبير » ( ٢٧٩٩ ) .

وأخرجه: الفسوي في « المعرفة والتاريخ » ٣/ ٤٠٨ ، والبزار ( ١١١٤ ) ، وأبو يعلى ( ٧٩١ ) ، وأبو يعلى ( ٧٩١ ) ، وابن حبان في « المجروحين » ٢٧٩/١ ، وابن عدي في « الكامل » ٣/ ٤١٤ من طرق عن سعد بن

<sup>(</sup>۱) عبارة : « ومشربه حرام » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « عن عدي بن ثابت . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

أبي وقاص ، به . ] ، وفي إسناده مقال (1) ، والطيب هنا : معناه الطاهر (1) .

والمعنى: أنَّه تعالى مقدَّسٌ منزَّه عن النقائص والعيوب كلها، وهذا كما في قوله: ﴿ وَٱلطَّيِبَتُ لِلطَّيِبِينَ وَٱلطَّيِبَوْنَ لِلطَّيِبَاتِ ۚ أُوْلَيَهِكَ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ [النور: ٢٦]، والمراد: المنزهون من أدناس الفواحش وأوضَارها (٣).

وقوله: «لا يقبل إلا طيباً» قد ورد معناه في حديث الصدقة ، ولفظُه: «لا يتصدَّق أحدٌ بصدقة من كسب طيب ولا يقبل الله إلا طيباً . . . » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٦٤٨ ) ، وأحمد ٢/ ١٨٨ ، والبخاري ٢/ ١٣٤ ( ١٤١٠ ) ، ومسلم ٣/ ٨٥ ( ١٠١٤ ) ) وابن ماجه ( ١٨٤٢ ) ، والترمذي ( ٦٦٦ ) ، والبغوي ( ٦٣٢ ) من طرق عن أبي هريرة ، به . ] ، والمراد أنَّه تعالى لا يقبل مِن الصدقات إلا ما كان طيباً حلالاً .

وقد قيل : إنَّ المراد في هذا الحديث الذي نتكلم فيه الآن بقوله : « لا يقبلُ الله إلا طيباً » أعمُّ من ذلك ، وهو أنَّه لا يقبل من الأعمال إلا ما كان طيباً طاهراً من المفسدات كلِّها ، كالرياء والعُجب ، ولا من الأموال إلا ما كان طيباً حلالًا ، فإنَّ الطيب تُوصَفُ به الأعمالُ والأقوالُ والاعتقاداتُ ، فكلُّ هذه تنقسم إلى طيبٍ وخبيثٍ .

وقد قيل : إنَّه يدخل في قوله تعالى : ﴿ قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبُكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ ﴾ [المائدة : ١٠٠] هذا كلُّه (٤) .

وقد قسَّم الله تعالى الكلام إلى طيب وخبيث ، فقال : ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ [براهيم : ٢٦] ، ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ [براهيم : ٢٦] ، وقال تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكَلِمُ الطَيِّبُ ﴾ [فاطر : ١٠] ، ووصف الرسول ﷺ بأنَّه يحلُّ الطيبات ويحرِّمُ الخبائث .

<sup>(</sup>۱) في سنده : «خالد بن إلياس » ، قال النسائي في « الضعفاء والمتروكون » (۱۷۲) : « مدني متروك الحديث » . وقال ابن حبان في « المجروحين » ١/ ٢٧٩ : « يروي الموضوعات عن الثقات حتى يسبق إلى القلب أنَّه الواضع لها » .

<sup>(</sup>۲) انظر: لسان العرب ۸/ ۲۳۵.

<sup>(</sup>٣) في (ص): « ظاهرها وباطنها » . والأوضار : جمع وضر وهو وسخ الدسم واللبن . انظر : لسان العرب ١٥/ ٣٢٥ .

<sup>(</sup>٤) عبارة : « هذا كله » سقطت من (ص) .

وقد قيل : إنّه يدخل في ذلك الأعمالُ والأقوالُ والاعتقاداتُ أيضاً ، ووصف الله تعالى المؤمنين بالطيب بقوله تعالى : ﴿ الّذِينَ النّوَقَاهُمُ الْمُلَتَمِكَةُ طَيّبِينَ ﴾ [النحل : ٣٢] وإنّ الملائكة تقولُ عند الموت : اخرُجي أيتها النفس الطّيّبة التي كانت في الجسد الطيّب ، وإنّ الملائكة تسلّمُ عليهم عند دُخول الجنة ، ويقولون لهم : طبتم فادخلوها خالدين (١) ، وقد ورد في الحديث أنّ المؤمن إذا زار أخاً له في الله تقول له الملائكة : ﴿ طِبْتَ ، وطابَ ممشاك ، وتبوّأتَ من الجنة منْزلًا » [أخرجه : ابن المبارك في «مسنده» (٣) ، وفي «الزهد» ، له (٧٠٨) ، وأحمد ٢٢٦/٢ و٤٣٤ و٥٥٤ ، وعبد بن حميد (١٤٥١) ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٧٥٥) ، وابن ماجه (٣٤٢) ، والترمذي (٢٠٠٨) ، وابن حبان (٢٩٦١) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٠٢٦) وفي « الآداب » ، له (٢١٩) ، والبغوي (٢٩٢١) ، والبغوي في « شعب الإيمان عيسى بن سنان ، عن عثمان بن أبي سودة ، عن أبي هريرة ، به ، وإسناده ضعيف لضعف أبي سنان عيسى بن سنان ، عن عثمان بن أبي سودة ، عن أبي هريرة ، به ، وإسناده ضعيف لضعف أبي سنان عيسى بن سنان . ] .

فالمؤمن كله طيِّبٌ قلبُه ولسانُه وجسدُه بما سكن في قلبه من الإيمان ، وظهر على لسانه من الذكر ، وعلى جوارحه من الأعمال الصالحة التي هي ثمرة الإيمان ، وداخلة في اسمه ، فهذه الطيبات (٢) كلُها يقبلها الله عز وجل .

ومن أعظم ما يحصل به طيبةُ الأعمال للمؤمن طيبُ مطعمه ، وأنْ يكون من حلال ، فبذلك يزكو عملُه .

وفي هذا الحديث إشارةٌ إلى أنَّه لا يقبل العملُ ولا يزكو إلا بأكل الحلال ، وإنَّ أكل الحرام يفسد العمل ، ويمنع قبولَه ، فإنَّه قال بعد تقريره : « إنَّ الله لا يقبلُ إلا طيباً » إنَّ الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين ، فقال : ﴿ يَتَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطّيِّبَاتِ وَاعْمَلُواْ صَلِحًا ﴾ [المؤمنون : ٥١] ، وقال : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِبَنتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ﴾ [البقرة : ١٧٢].

والمراد بهذا أنَّ الرسل وأممهم مأمورون بالأكل من الطيبات التي هي الحلال ، وبالعمل الصالح ، فما دام الأكل حلالًا ، فالعملُ صالح مقبولٌ ، فإذا كان الأكلُ غير حلالًا ، فكيف يكون العمل مقبولًا ؟

<sup>(</sup>١) عبارة : « فادخلوها خالدين » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « التي هي الإيمان والعمل الصالح ».

وما ذكره بعد ذَلِكَ من الدعاء ، وأنّه كيف يتقبل مع الحرام ، فهوَ مثالٌ لاستبعاد قَبُولِ الأعمال مع التغذية بالحرام . وقد خرَّج الطبراني بإسناد فيه نظر عن ابن عباس (۱) ، قالَ : تُليَتْ هذه الآية عند رسول الله على : ﴿ يَكَالَيُهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الْأَرْضِ عباس (۱) ، قالَ : يا رسول الله ، ادع الله كَلَا طَيِّبَا ﴾ [البقرة : ١٦٨] ، فقام سعدُ بنُ أبي وقاص ، فقال : يا رسول الله ، ادع الله أنْ يجعلني مستجابَ الدعوة ، فقال النَّبيُ على : « يا سعد (۲) ، أطِبْ مطعمك تكن مستجاب الدَّعوة ، والذي نفس محمد بيده إنَّ العبد ليقذف اللَّقمة الحرام في جوفه ما يتقبل الله منه عمل أربعين يوماً ، وأيُّما عبدٍ نبت لحمُه من سُحْتٍ فالنارُ أولى به » .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ في المسند ١٩٨/ .

وأخرجه: عبد بن حميد ( ١٤٨)، وابن حبان في « المجروحين » ٢/ ٤٠ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦١١٤)، والخطيب في « تاريخه » ٢١/١٥ وإسناده ضعيف جداً، فهو مسلسل بالعلل، وقال الحافظ العراقي: « سنده ضعيف جداً » فيض القدير ٢/ ٨٤ . ] بإسناد فيه نظر أيضاً عن ابن عمر قال: « من اشترى ثوباً بعشرة دراهم في ثمنه درهم حرام ، لم يقبل الله له صلاة ما كان عليه » ، ثم أدخل أصبعيه في أذنيه فقال: صُمَّتا إنْ لم أكن سمعته من رسول الله وغيره ويُروى من حديث علي في رضي الله عنه مرفوعاً معناه أيضاً ، خرَّجه البزار وغيره بإسناد ضعيف جداً [ في « مسنده » ( ٨١٩ ) ، وإسناده ضعيف جداً ، فيه النضر بن منصور ، قال البخاري: « منكر الحديث » . وعقبة بن علقمة أبو الجنوب ، قال أبو حاتم : « ضعيف الحديث » . الخرح والتعديل ٢٩٢/١ ) ، ومجمع الزوائد ٢٩٢/١٠ . ] .

وخرَّج الطبراني بإسنادٍ فيه ضعفٌ من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إذا خرج الرجلُ حاجاً بنفقةٍ طيبةٍ ، ووضع رجله في الغَرْزِ<sup>(٣)</sup> ، فنادى : لبَّيْكَ اللهمَّ لبَّيكَ ، ناداه منادٍ من السَّماء : لبَّيْكَ وسَعْدَيك زادُك حلالٌ ، وراحلتك حلالٌ (٤) ،

<sup>(</sup>١) في « المعجم الأوسط » (٦٤٩٥) .

وعزاه الهيثمي في « المجمع » ١٠/ ٢٩٤ إلى « المعجم الصغير » والصواب « المعجم الأوسط » ، وقال : « وفيه من لم أعرفهم » .

<sup>(</sup>٢) «يا سعد » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): « في المزدلفة ».

<sup>(</sup>٤) عبارة : « وراحلتك حلال » سقطت من (ص) .

وحجك مبرورٌ غير مأزورٍ ، وإذا خرج الرجلُ بالنفقة الخبيثة ، فوضع رجله في الغَرْزِ ، فنادى : لبَيْكَ اللهمَّ لبَيْك ، ناداه منادٍ من السَّماء : لا لبَيْكَ ولا سَعْديك ، زادُك حرام ، ونفقتُك حرام ، وحجُّكَ غيرُ مبرورٍ » [ في « المعجم الأوسط » ( ٥٢٢٨ ) ، وإسناده ضعيف جداً ، سليمان بن داود اليمامي ، قال أبو حاتم : «هو ضعيف الحديث ، منكر الحديث ، ما أعلم له حديثاً صحيحاً » . انظر : الجرح والتعديل ١٠٨/٤ ( ٤٨٧ ) . ] . ويُروى من حديث عمر نحوه بإسناد ضعيف أيضاً [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٣/٥٨٥ ، وفي إسناده أبو الغصن الدجين بن ثابت ، قال النسائي في « الضعفاء والمتروكون » ( ١٧٩ ) : « ليس بثقة » . ] .

وروى أبو يحيى القتات (۱) ، عن مجاهد ، عن ابن عباس ، قال : لا يقبل الله صلاة امرئ في جوفه حرام .

وقد اختلفَ العلماءُ في حجّ من حجّ بمالٍ حرام ، ومن صلّى في ثوب حرام ، هل يسقط عنه فرضُ الصلاة والحج بذلك ، وفيه عن الإمام أحمد روايتان ، وهذه الأحاديث المذكورة تدلُّ على أنَّه لا يتقبل العملُ مع مباشرة الحرام ، لكن القبول قد يُراد به الرضا بالعمل ، ومدحُ فاعله ، والثناءُ عليه بين الملائكة والمباهاةُ به ، وقد يُراد به حصولُ الثواب والأجر عليه ، وقد يراد به سقوط الفرض به من الذمة ، فإنْ كان المراد هاهنا القبول بالمعنى الأوَّل أو الثاني لم يمنع ذلك من سقوط الفرض به من الذمة ، ولا المرأة التي زوجها عليها ساخطٌ ، ولا من أتى كاهناً ، ولا من شرب الخمر أربعين يوماً ، والمراد \_ والله أعلم \_ نفي القبول بالمعنى الأوَّل أو المراد \_ والله أعلم \_ نفي القبول من ألمناقين في الأوَّل أو الثاني ، وهو المراد \_ والله أعلم \_ من قوله عز وجل : ﴿ إِنَّما يَتَقَبَّلُ اللهُ مِن المُناقِينَ ﴾ [المائدة : ٢٧] . ولهذا كانت هذه الآية يشتدُّ منها خوفُ السَّلف على نفوسهم ، فخافوا أنْ لا يكونوا من المتَّقين الذين يُتقبل منهم .

وسُئل أحمد عن معنى « المتقين » فيها ، فقال : يتقي الأشياء ، فلا يقع فيما لا يَجِالُ له .

<sup>(</sup>۱) وهوضعيف.

<sup>(</sup>٢) من قوله: « فإن كان المراد هاهنا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

وقال أبو عبد الله النّباجي (١) الزاهد رحمه الله: خمسُ خصال بها تمامُ العمل: الإيمان بمعرفة الله عز وجل (٢) ، ومعرفةُ الحقِّ ، وإخلاصُ العمل للهِ ، والعمل على السُّنّةِ ، وأكلُ الحلالِ ، فإن فُقدَتْ واحدةٌ ، لم يرتفع العملُ ، وذلك أنّك إذا عرفت الله عز وجل ، ولم تَعرف الحقَّ ، لم تنتفع ، وإذا عرفتَ الحقَّ ، ولم تَعْرِف الله ، لم تنتفع ، وإنْ عرفت الله ، وعرفت الحقَّ ، ولم تُخْلِصِ العمل ، لم تنتفع ، وإنْ عرفت الله ، وعرفت الحقَّ ، وأخلصت العمل ، ولم يكن على السُّنة ، لم تنتفع ، وإنْ تمّتِ الأربع ، ولم يكن الأكلُ من حلال لم تنتفع [ أخرجه: أبونعيم في «الحلية » تمّتِ الأربع ، ولم يكن الأكلُ من حلال لم تنتفع [ أخرجه: أبونعيم في «الحلية »

وقال وُهيب بن الورد<sup>(٤)</sup> : لو قمتَ مقام هذه السارية لم ينفعك شيء حتى تنظر ما يدخل بطنك حلال أو حرام [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١٥٤ . ] .

وأما الصدقة بالمال الحرام ، فغيرُ مقبولةٍ كما في « صحيح مسلم » [ الصحيح / ١٤٠ ( ٢٢٤ ) .

وأخرجه: الطيالسي ( ١٨٧٤ ) ، وأحمد ٢/١٩ و ٢٠ و٣٩ و ٥١ و٧٥ و٧٧ وابن ماجه ( ٢٧٢ ) ، والترمذي ( ١ ) ، وابن الجارود ( ٦٥ ) ، وابن خزيمة ( ٨ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٣٢٩٩ ) ، وابن حبان ( ٣٣٦٦ ) ، والبيهقي ١٩١/٤ من طرق عن ابن عمر ، به . ] عن ابن عمر ، عن النّبيّ عني النّبيّ عني الله صلاةً بغير طهورٍ ، ولا صدقةً من غلولٍ » .

وفي « الصحيحين » عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ قال (٥): « ما تصدّق أحدٌ بصدقة من كسب طيب ـ ولا يقبل الله إلا الطّيّبَ ـ إلا أخذها الرحمن بيمينه »

<sup>(</sup>١) وهو: سعيد بن بريد الزاهد. انظر: الجرح والتعديل ٨/٤ (٢٦).

<sup>(</sup>٢) في (ص): « الإيمان بالله عز وجل » .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « لم تنتفع ، وإذا عرفت . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٤) وهو ابن أبي الورد القرشي ، أبو عثمان ، ويقال : أبو أُمية المكي ، مولى بني مخزوم ، أخو عبد الجبار بن الورد ، واسمه عبد الوهاب ، ووهيب لقب غلب عليه . انظر : تهذيب الكمال ٧/ ٥٠٥ (٧٣٦٦) .

<sup>(</sup>٥) من قوله: « لا يقبل الله صلاة . . » إلى هنا سقط من (ص) .

[أخرجه: الحميدي ( ١١٥٤) ، وأحمد ٢/ ٥٣٨ ، والدارمي ( ١٦٨٢) ، والبخاري ١٥٤٨ ( ٢٣٠٤) ، والبخاري ١٥٤٨ ( ٢٣٠٤) ، ومسلم ٣/ ٨٥ ( ١٠١٤) ( ٦٤ ) والنسائي ٥/ ٥٥ وفي « الكبرى » ، له ( ٢٣٠٤) ، و( ٧٧٣٠) و( ٧٧٣٥) و ( ٧٧٣٠) و ( ٧٧٣٠) ، وابن خزيمة ( ٢٤٢٥) ، وابن خزيمة ( ٢٤٢٠) ، وابن حبان ( ٢٣١٦) و ( ٣٣١٩) ، والبغوي ( ١٦٣١) من طرق عن أبي هريرة ، به . ] ، وذكر الحديث .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ في « مسنده » ١/ ٣٨٧ .

وأخرجه: البزار (٢٠٢٦)، والشاشي ( ٨٧٧)، والحاكم ٢/٤٤٧، وأبو نعيم في « الحلية » ٤/ ١٦٥ و١٦٦، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٠٧) و( ٥٥٢٤)، والبغوي ( ٢٠٣٠) من طرق عن عبد الله بن مسعود، به، وإسناده ضعيف ورفعه منكر، الصواب فيه الوقف وعلته الصباح بن محمد، ضعيف، وقد خولف.

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ١٦٣٤ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٩٩٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٤/ ١٦٥ عن عبد الله بن مسعود ، موقوفاً . ] عن ابن مسعود ، عن النَّبِيِّ عَلَى قال : « لا يكتسب عبدٌ مالاً من حرام ، فيُنفِقَ منه ، فيبارك له فيه ، ولا يتصدَّقُ به ، فيتقبلَ منه ، ولا يتركه خلف ظهره إلا كان زادَه إلى النار ، إنَّ الله لا يمحو السيِّئ بالسيِّئ ، ولكن يمحو السَّيئ بالحسن ، إنَّ الخبيث لا يمحو الخبيث » .

ويُروى من حديث دراج ، عن ابن حُجيرة ، عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ قال : « من كسب مالاً حراماً ، فتصدق به ، لم يكن له فيه أجرٌ ، وكان إصرُه عليه » . خرَّجه ابنُ حبان في « صحيحه » [ الصحيح ( ٣٢١٦ ) و ( ٣٣٦٧ ) .

وأخرجه أيضاً: ابن الجارود (٣٣٦)، والحاكم ٥٤٨/١، والبيهقي ٨٤/٤ من طرق عن أبي هريرة، به . ]، ورواه بعضهم موقوفاً على أبي هريرة .

ومن مراسيل القاسم بن مُخَيْمِرَة ، قال : قال رسول الله ﷺ : « من أصاب مالًا مِنْ مأثم ، فوصَلَ به رحمه ، أو تصدّق به ، أو أنفقه في سبيل الله ، جمع الله ذلك جميعاً ، ثم قذف به في نار جهنم » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » (٦٢٥ ) ، وأبو داود في « المراسيل » ( ١٣١ ) . ] .

ورُوي عن أبي الدرداء ، ويزيد بن مَيْسَرَة أنَّهما جعلا مثلَ من أصاب مالاً من غير حلِّه ، فتصدَّق به مثلَ من أخذ مال يتيم ، وكسَا بهِ أرملةً [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ٧٣٧ ) . ] .

وسُئِلَ ابنُ عباس عمَّن كان على عمل ، فكان يَظلِمُ ويأخُذُ الحرام ، ثم تاب ، فهو يحجُّ ويعتِق ويتصدَّق منه ، فقال : إنَّ الخبيث لا يُكفِّرُ الخبيث ، وكذا قال ابن مسعود : إنَّ الخبيث لا يُكفِّر الخبيث ، ولكن الطَّيِّب يُكفِّرُ الخبيث [ أخرجه : البزار ( ١٩٧٧ ) ، والطبراني في « المعجم الأوسط » ( ٧٧٢٨ ) من طرق عن عبد الله بن مسعود مرفوعاً ، وهو ضعيف . ] ، وقال الحسنُ : أيها المتصدِّق على المسكين يرحمُه ، ارحم من قد ظَلَمْتَ .

## واعلم أنَّ الصدقة بالمال الحرام تقع على وجهين:

أحدهما: أنْ يتصدَّقَ به الخائنُ أو الغاصبُ ونحوهما عن نفسه ، فهذا هو المراد من هذه الأحاديث أنه لا يُتقبَّلُ منه ، بمعنى : أنَّه لا يُؤجَرُ عليه ، بل يأثمُ بتصرفه في مال غيره بغير إذنه ، ولا يحصلُ للمالك بذلك أجرٌ ؛ لعدم قصده ونيته ، كذا قاله جماعةٌ من العلماء ، منهم : ابنُ عقيل من أصحابنا ، وفي كتاب عبد الرزاق من رواية زيد بن الأخنس الخزاعي : أنَّه سأل سعيد بنَ المسيب قال : وجدت لقطةٌ ، أفأتصدق بها ؟ قالَ : لا تُؤجر أنت ولا صاحبُها [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٨٦٢٢ ) . ] .

ولعلَّ مرادَه إذا تصدَّقَ بها قبلَ تعريفها الواجب ، ولو أخذ السلطانُ ، أو بعضُ نوابه من بيت المال ما لا يستحقه ، فتصدق منه أو أعتق ، أو بنى به مسجداً أو غيره مما ينتفع به الناسُ ، فالمنقولُ عن ابنِ عمر أنَّه كالغاصبِ إذا تصدق بما غصبه ، كذلك قالَ لعبد الله بن عامر أميرِ البصرة ، وكان الناس قد اجتمعُوا عنده في حال موته وهم يُثنون عليه ببرِّه وإحسانه ، وابن عمر ساكتُ ، فطلب منه أنْ يتكلَّم ، فروى له حديث : « لا يقبلُ الله صدقة من غُلولِ » [ تقدم تخريجه . ] ، ثم قال له (۱) : وكنت على البصرة .

وقال أسدُ بنُ موسى في «كتاب الورع»: حدثنا الفضيلُ بن عياض، عن منصور، عن تميم بن سلمة قال: قال ابنُ عامر (٢) لعبد الله بن عمر: أرأيتَ هذا

<sup>(</sup>۱) « قال له » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) تحرف في (ص) إلى : « ابن عباس » .

العقاب التي نُسَهِّلها ، والعيون التي نُفجِّرُها ، ألنا فيها أجرٌ ؟ فقال ابن عمر : أما علمتَ أنَّ خبيثاً لا يُكَفِّرُ خبيثاً قط ؟ [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١٠٦٣ ) . ] .

حدَّثنا عبدُ الرحمن بنُ زياد ، عن أبي مليح ، عن ميمون بن مِهران قال : قال ابنُ عمر لابنِ عامر وقد سأله عن العتق : مَثَلُكَ مثلُ رجلٍ سرق إبلَ حاجٍّ ، ثم جاهد بها (١) في سبيل الله ، فانظر هل يقبل منه ؟

وقد كان طائفة من أهل التشديد في الورع (٢) ، كطاووس ووهيب بن الورد (٣) يَتَوَقَّوْنَ الانتفاع بما أحدثه مثلُ هؤلاء الملوك ، وأما الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ فإنَّه رخَّصَ فيما فعلوه من المنافع العامة ، كالمساجد والقناطر والمصانع ، فإنَّ هذه ينفق عليها من مال الفيء ، اللهم إلا أنْ يتيقَّن أنَّهم فعلوا شيئاً من ذلك بمال حرام كالمُكوس والغصوب ونحوها ، فحينئذ يتوقَّى الانتفاع بما عمل بالمال الحرام ، ولعلَّ ابنَ عمر إنَّما أنكر عليهم أخذَهُم لأموال بيت المال لأنفسهم ، ودعواهم أنَّ ما فعلوه منها بعد ذلك ، فهو صدقة منهم ، فإنَّ هذا شبيهُ بالغصوب ، وعلى مثل هذا يُحمل إنكار من أنكر من العلماء على الملوك بنيان المساجد .

قال أبو الفرج بنُ الجوزي: رأيتُ بعض المتقدمين سُئلَ عمن كسب حلالاً وحراماً من السلاطين والأمراء، ثم بنى الأربطة والمساجد: هل له ثواب؟ فأفتى بما يُوجِبُ طيب قلب المنفق، وأنَّ لهُ في إيقاف ما لا يملكه نوع سمسرة؛ لأنَّه لا يعرف أعيان المغصوبين، فيرد عليهم، قالَ: فقلتُ واعجباً من متصدِّرين للفتوى لا يعرفونَ أصولَ الشريعة، ينبغي أنْ ينظر في حال هذا المنفق أوَّلاً ، فإنْ كانَ سلطاناً ، فما يخرج من بيت المال، قد عرفت وجوهُ مصارِفه، فكيف يمنع مستحقيه، ويشغله بما لا يفيد من بناء مدرسة أو رباط؟ وإنْ كان مِن الأمراء ونوَّاب السلاطين، فيجب أنْ يردَّ ما يجب ردُّه إلى بيت المال، وإنْ كان حراماً أو غصباً ، فكلُّ تصرف فيه حرام،

<sup>(</sup>۱) في (ص): « فتصدق بها » .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « في الورع » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « ووهب بن منبه ».

والواجب ردُّه على من أخذ منه أو ورثته ، فإن لم يعرف ردَّ إلى بيت المال(١) يصرف في المصالح أو في الصدقة ، ولم يحظ آخذه بغير الإثم . انتهى .

وإنّما كلامُه في السلاطين الذين عهدهم في وقته الذين يمنعون المستحقين من الفيء حقوقهم ، ويتصرّفون فيه لأنفسهم تصرف المُلاكِ ببناء ما ينسبونه إليهم من مدارس وأربطة ونحوها مما قد لا يحتاج إليه ، ويخص به قوماً دون قوم ، فأما لو فرض إمامٌ عادل يعطي الناس حقوقهم من الفيء ، ثم يبني لهم منه ما يحتاجون إليه من مسجد ، أو مدرسة ، أو مارستان ، ونحو ذلك كان ذلك جائزاً ، ولو كان بعضُ من يأخذ المال لنفسه من بيت المال بني بما أخذه بناء محتاجاً إليه في حال ، يجوز البناء فيه من بيتِ المال ، لكنّه نسبه إلى نفسه ، فقد يتخرّجُ على الخلاف في الغاصب إذا ردّ المال إلى المغصوب منه على وجه الصدقة والهبة هل يبرأ بذلك أم لا ؟ وهذا كلّه إذا بني على قدر الحاجة من غير سرف ولا زخرفة .

وقد أمر عمرُ بنُ عبد العزيز بترميم مسجد البصرة من مال بيت المال ، ونهاهم أنْ يتجاوزوا ما تصدَّع منه ، وقال : إني لم أجد للبنيان في مال الله حقاً ، ورُوي عنه أنَّه قال : لا حاجة للمسلمين فيما أضرَّ ببيت مالهم .

واعلم أنَّ من العلماء من جعل تصرُّفَ الغاصب ونحوه في مال غيره موقوفاً على إجازة مالكه ، فإنْ أجاز تصرُّفه فيه جاز ، وقد حكى بعضُ أصحابنا روايةً عن أحمد أنَّ من أخرج زكاته من مالٍ مغصوبٍ ، ثم أجازه لهُ المالك ، جاز وسقطت عنه الزكاة ، وكذلك خرَّج ابن أبي موسى روايةً عن أحمد : أنَّه إذا أعتق عبد غيره عن نفسه ملتزماً ضمانه في ماله ، ثم أجازه المالك جاز ، ونفذ عتقه ، وهو خلافُ نصِّ أحمد ، وحكي عن الحنفية أنَّه لو غصب شاة ، فذبحها لمتعته وقرانه ، ثم أجازه المالك أجزأت عنه .

الوجه الثاني من تصرفات الغاصب في المال المغصوب: أنْ يتصدَّق به عن صاحبه إذا عجز عن ردِّه إليه أو إلى ورثته ، فهذا جائزٌ (٢) عند أكثر العلماء ، منهم :

<sup>(</sup>١) من قوله: « وإن كان حراماً أو غصباً . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

مالكٌ ، وأبو حنيفة ، وأحمد وغيرهم . قال ابنُ عبد البر : ذهب الزُّهري ومالك والثوري ، والأوزاعي ، والليث إلى أنَّ الغالَّ إذا تفرَّق أهلُ العسكر ولم يَصِلْ إليهم أنَّه يدفع إلى الإمام خمسه ، ويتصدق بالباقي ، روي ذلك عن عُبادة بن الصامت ومعاوية ، والحسن البصري ، وهو يشبه مذهب ابن مسعود وابن عباس ؛ لأنَّهما كانا يريان أنْ يتصدَّق بالمال الذي لا يعرف صاحبه ، قال : وقد أجمعوا في اللقطة على جواز الصدقة بها بعد التعريف وانقطاع صاحبها ، وجعلوه إذا جاء مخيراً بين الأجر والضمان ، وكذلك الغصوب . انتهى (١) .

وروي عن مالك بن دينار ، قال : سألتُ عطاء بن أبي رباح عمن عنده مالٌ حرام ، ولا يعرف أربابه ، ويزيدُ الخروج منه ؟ قال : يتصدق به ولا أقول : إنَّ ذلك يُجزئ عنه . قال مالك : كان هذا القول من عطاء أحبَّ إليَّ من وزنه ذهباً .

وقال سفيان فيمن اشترى من قوم شيئاً مغصوباً : يردُّه إليهم ، فإنْ لم يقدر عليهم ، تصدَّق به كلِّه ، ولا يأخذ رأس ماله ، وكذا قال فيمن باع شيئاً ممن تكره معاملته لشبهة ماله ، قال : يتصدَّقُ بالثمن ، وخالفه ابنُ المبارك ، وقال : يتصدق بالرِّبح خاصَّةً ، وقال أحمد : يتصدَّق بالربح .

وكذا قال فيمن ورث مالاً من أبيه ، وكان أبوه يبيعُ ممَّن تكره معاملته : أنَّه يتصدَّق منه بمقدار الرِّبح ، ويأخذ الباقي (٢) . وقد رُوي عن طائفةٍ من الصَّحابة نحو ذلك : منهم عمرُ بنُ الخطاب ، وعبدُ الله بنُ يزيد الأنصاري .

والمشهور عن الشافعي رحمه الله في الأموال الحرام: أنَّها تُحفظ ، ولا يُتصدَّقُ بها حتى يظهر مستحقُّها .

وكان الفضيلُ بنُ عياض يرى : أنَّ من عنده مالٌ حرامٌ لا يعرف أربابه ، أنَّه يُتلفه ، ويُلقيه في البحر ، ولا يتصدَّق به ، وقال : لا يتقرَّب إلى الله إلا بالطيب .

وَالصحيح الصدقةُ به ؛ لأنَّ إتلاف المال وإضاعته منهيٌّ عنه ، وإرصاده أبداً

<sup>(</sup>١) التمهيد ١/ ٢٩٥ . (طبعة دار إحياء التراث العربي) .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « وقال أحمد: يتصدق بالربح . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

تعريض له للإتلاف ، واستيلاء الظلمة عليه ، والصدقة به ليست عن مكتسبه حتى يكون تقرُّباً منه بالخبيث ، وإنَّما هي صدقةٌ عن مالكه ، ليكون نفعُه له في الآخرة حيث يتعذَّرُ عليه الانتفاعُ به في الدنيا .

وقوله: «ثم ذكر الرجل يُطيلُ السفرَ أشعثَ أغبرَ ، يمدُّ يديه إلى السَّماء: يا رب ، يا رب ، ومطعمُه حرام ، ومشربه حرامٌ ، وملبسه حرام ، وغُذِي بالحرام ، فأنَّى يُستجاب لذلك ؟! »(١) .

هذا الكلام أشار فيه ﷺ إلى آداب الدعاء ، وإلى الأسباب التي تقتضي إجابته ، وإلى ما يمنع من إجابته ، فذكر من الأسباب التي تقتضي إجابة الدعاء أربعة :

أحدهما: إطالةُ السفر ، والسفر بمجرَّده يقتضي إجابة الدعاء ، كما في حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَيُ : « ثلاثُ دعواتٍ مستجابات لاشك فيهن : دعوةُ المظلوم ، ودعوةُ المسافر ، ودعوةُ الولد لولده » [ أخرجه : أبو داود ( ١٥٣١ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٦٢ ) ، والترمذي ( ١٩٠٥ ) و ( ١٩٠٥ ) . وأخرجه : الطيالسي ( ٢٥١٧ ) ، وأحمد ٢/ ٢٥٨ و ٣٤٨ و ٣٤٨ و ٤٧٨ و و٤٨٨ و ٤٨٨ و و١٨٨ و ٤٨٨ و و١٨٨ و والمعقلي في « الضعفاء » ( ٢٧ ) ، وابن حبان ( ٢٦٩ ) ، والطبراني في « المعجم الأوسط » ( ٢٤ ) ، والبغوي ( ١٣٩٤ ) ، قال الترمذي : « هذا حديث حسن » ، على أنَّ في إسناده مقالًا ، ولعله قال ذلك لما للحديث من شواهد .

وأخرجه: أحمد ٤/١٥٤ من طريق عقبة بن عامر الجهني ، به . ] ، خرَّجه أبو داود وابن ماجه والترمذي ، وعنده: « دعوة الوالد على ولده » .

وروي مثله عن ابن مسعود من قوله .

ومتى طال السفر ، كان أقربَ إلى إجابةِ الدُّعاء ؛ لأنَّه مَظِنَّةُ حصول انكسار النفس بطول الغُربة عن الأوطان ، وتحمُّل المشاق ، والانكسارُ من أعظم أسباب إجابة الدعاء .

والثاني : حصولُ التبذُّل في اللِّباس والهيئة بالشعث والاغبرار ، وهو ـ أيضاً ـ من المقتضيات لإجابة الدُّعاء ، كما في الحديث المشهور عن النَّبيِّ ﷺ : « ربَّ أشعث

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه .

أغبرَ ذي طمرين ، مدفوع بالأبواب ، لو أقسم على الله لأبرَّه » [ أخرجه : عبد بن حميد ( ١٢٣٦ ) ، والطبراني في « المعجم الأوسط » ( ٨٦٥٠ ) بهذا اللفظ من حديث أنس بن مالك ، به .

وأخرجه: مسلم ٢٦٣١ ( ٢٦٢١ ) ( ١٣٨ ) و ١٥٨ ( ٢٨٥٤ ) ( ٤٨ ) من حديث أبي هريرة ، به ، ولم يذكر : « ذي طمرين » ] . ولما خرج النَّبيُّ اللاستسقاء ، خرج متبذًلا متواضعاً متضرِّعاً [ أخرجه : أحمد ٢٣٠٠١ و٢٣٠ و ٣٥٥ ، وأبو داود ( ١١٦٥ ) ، وابن ماجه ( ١٢٦٦ ) ، والترمذي ( ٥٥٨ ) و( ٥٥٨ ) ، والنسائي ١٥٦٨ و ١٦٣ وفي « الكبرى » ، له ( ١٨٠٧ ) و ( ١٨٠٨ ) و ( ١٨٠١ ) و ( ١٨٠١ ) و ( ١٨١١ ) و ( ١٨١١ ) و ( ١٨١١ ) ، وابن حبان ( ١٨٠٢ ) ، والطبراني في « المعجم الكبير » ( ١٠٨١٨ ) ، و ( ١٠٨١ ) ، و الحاكم ٢٣٦١ ، والبيهقي ٣٧٧٣ ، و الطبراني في « المعجم الكبير » ( ١٠٨١٨ ) ، و كان مُطَرِّفُ بنُ عبد الله قد حُبِسَ له ابنُ أخ ، فلبس وقال الترمذي : « حسن صحيح » . ] ، وكان مُطَرِّفُ بنُ عبد الله قد حُبِسَ له ابنُ أخ ، فلبس خُلْقان ثيابه ، و أخذ عكازاً بيده ، فقيل له : ما هذا ؟ قالَ : أستكين لربي ، لعلّه أنْ يشفّعني في ابن أخي [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢١٩٨١ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » يشفّعني في ابن أخي [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢١٨٨٢ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق »

الثالث: مدُّ يديه إلى السَّماء ، وهو من آداب الدُّعاء التي يُرجى بسببها إجابته ، وفي حديث سلمانَ عن النَّبيِّ ﷺ : « إنَّ الله تعالى حييٌّ كريمٌ ، يستحيي إذا رفع الرجلُ إليه يديه أنْ يردَّهما صِفراً خائبتين » ، خرَّجه الإمام أحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجه . وروي نحوه من حديث أنس وجابر وغيرهما [ أخرجه : أحمد ٥/ ٤٣٨ ، وأبو داود ( ١٤٨٨ ) ، والترمذي ( ٣٥٥٦ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٦٥ ) .

وأخرجه: ابن حبان ( ٨٧٦) و ( ٨٨٠) ، والطبراني في « المعجم الكبير » ( ٦١٤٨) وفي « الدعاء » ، له ( ٢٠٢) ، وابن عدي ٢/ ٥٦٢ ، والحاكم ٢/ ٤٩٧ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١١١٠) ، والبيهقي ٢/ ٢١١ ، والخطيب في « تاريخه » ٨/ ٣١٧ ، والبغوي ( ١٣٨٥ ) ، من طرق عن سلمان الفارسي ، به ، وقال الترمذي : « حسن غريب » . وأخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١٣٦١ ) ، وهناد في « الزهد » ( ١٣٦١ ) من طرق عن سلمان الفارسي ، موقوفاً .

وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ١٩٦٤٨ ) ، وعبد الرزاق ( ٣٢٥٠ ) ، والحاكم ١/ ٤٩٧ ـ ٤٩٨ ، والبغوي ( ١٣٨٦ ) من حديث أنس بن مالك ، به .

وأخرجه : أبو يعلى ( ١٨٦٧ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به .

وأخرجه : ابن عدي ٢/ ٤٣١ من حديث ابن عمر ، به . ] .

وكان النَّبيُّ ﷺ يرفع يديه في الاستسقاء حتى يُرى بياضُ إبطيه (١) ، ورَفَع يديه يومَ بدرٍ يستنصرُ على المشركين حتى (٢) سقط رداؤه عن منكبيه (٣) .

وقد روي عن النَّبيِّ ﷺ في صفة رفع يديه في الدُّعاء (١) أنواعٌ متعددة ، فمنها أنَّه كان يُشير بأصبعه السَّبَّابةِ فقط (٥) ، وروي عنه أنَّه كان يفعل ذلك على المنبر (٦) ، وفعله لما ركب راحلته [ هو جزء من حديث طويل لجابر بن عبد الله في حجة الوداع .

- (٢) سقطت من (ص).
- ٣) عن عمر بن الخطاب ، قال: نظر نبي الله هي إلى المشركين وهم ألف وأصحابه ثلاثمئة وبضعة عشر رجلاً ، فاستقبل نبي الله في القبلة ، ثم مد يديه وجعل يهتف بربه : « اللهم أنجز لي ما وعدتني ، اللهم إنك إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض » فما زال يهتف بربه ، ماداً يديه ، مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه ، فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه فألقاه على منكبيه ، ثم التزمه من ورائه ، فقال : يا نبي الله كفاك مناشدتك ربك ، إنه سينجز لك ما وعدك ، فأنزل الله : ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمُ إِلَّفٍ مِنَ الْمَلَتِ كَهِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الأنفال : ٩] .
- أخرجه: أحمد ١/ ٣٠ و٣٢ ، وعبد بن حميد (٣١) ومسلم ٥/ ١٥٦ (١٧٦٣) (٥٥) ، وأبو داود (٢٦٩٠) ، والترمذي (٣٠٨) واللفظ له ، والبزار (١٩٦) وابن حبان (٤٧٩٣) ، وأبو نعيم في « الدلائل » (٤٠٨) ، والبيهقي ٦/ ٣٠١ ، وفي « الدلائل » ، له ٣/ ٥١-٥٢ من طرق عن عمر بن الخطاب ، به .
  - (٤) في (ص): « إلى السماء ».
- من سعد ، قال : مرَّ عليَّ رسول الله وأنا أدعو بأصابعي فقال : « أحد أحد » وأشار بالسَّبابة .
   أخرجه : أبو داود (١٤٩٩) ، والنسائي ٣/ ٣٨ وفي « الكبرى » ، له (١١٩٦) ، والحاكم ١/ ٥٣٦ من طرق عن سعد بن أبي وقاص ، به . وعن أبي هريرة أنه ، قال : إنَّ رجلاً كان يدعو بأصبعيه فقال رسول الله .
   د « أحد أحد » .
- أخرجه: أحمد ٢/ ٤٢٠ و ٥٢٠ ، والترمذي (٣٥٥٧) ، والنسائي ٣٨/٣ وفي « الكبرى » ، له (١١٩٥) ، وابن حبان (٨٨٤) ، والحاكم ١/ ٥٣٦ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (١١٣٤) ، وفي « الدعوات الكبير » ، له (٢٦٥) من طرق عن أبي هريرة ، به .
- (٦) عن عمارة بن رويبة ، قال : لقد رأيت رسول الله على وهو على المنبر ما يزيد على هذه يعني : السبابة التي تلي الإبهام .

<sup>(</sup>١) عن أنس بن مالك : أنَّه قال : لم يكن رسول الله ﷺ يرفع يديه في شيءٍ من الدعاء إلا في الاستسقاء ، فإنه كان يرفعُ يديه حتى يرى بياض إبطيه .

أخرجه: أحمد ٣/ ١٨١ و ٢٨٢، والدارمي (١٥٤٣)، والبخاري ٢/ ٣٩ (١٠٣١) و٤/ ٢٣١ (٣٥٦٥)، وفي « رفع اليدين » ، له (٨٤)، ومسلم ٣/ ٢٤ (٩٨٥) (٥) و(٧) وأبو داود (١١٧٠)، وابن ماجه (١١٨٠)، والنسائي ٣/ ١٥٨ وفي « الكبرى » ، له (١٨١٧) و(١٨١٩)، وابن خزيمة (١٤١١) و(١٧٩١)، والبيهقي ٣/ ٣٥٧، والبغوي (٢١٦٣) و(١١٦٤) من طرق عن أنس بن مالك ، به .

أخرجه: أحمد ٣٢٠/٣، وعبد بن حميد ( ١١٣٥ ) ، والدارمي ( ١٨٥٧ ) ، ومسلم ٢٨٣٣٤ ( ١٢١٨ ) . ( ١٢١٨ ) و ( ١٤٨ ) . وابن ( ١٤٨ ) ، وابن الجارود ( ٤٦٥ ) و ( ٤٦٩ ) ، وابن ( ١٤٧ ) و ( ١٤٧ ) و ( ٢٥٧٠ ) و ( ٢٧٥٧ ) و ( ٢٨٠٢ ) ، و ( ٢٨٠٢ ) ، و ( ٢٨٠٢ ) . و ( ٢٨٠٢ ) . و ( ٢٨٠٢ ) . و ( ٢٨٠٣ ) . و ( ٢٨٠٢ ) . و ( ٢٨٠٣ ) . و ابن حبان ( ٢٩٤٤ ) ، و البيهقي ٦ ـ ٩ و في « الدلائل » ، له ٥/٣٣٤ \_ ٢٨٨ . ] .

وذهب جماعة من العلماء إلى أنَّ دعاء القنوت في الصلاة يُشير فيه بإصبعه ، منهم: الأوزاعي ، وسعيدُ بن عبد العزيز ، وإسحاق بن راهويه . وقال ابن عباس وغيره: هذا هو الإخلاص في الدعاء [ أخرجه: عبد الرزاق ( ٣٢٤٤ ) ، والبيهقي ١٣٣/٢ من طرق عن ابن عباس ، به . ] ، وعن ابن سيرين: إذا أثنيت على الله ، فأشرْ بإصبع واحدة .

ومنها: أنَّه ﷺ رفع يديه وجعل ظُهورهما إلى جهةِ القبلة وهو مستقبلها ، وجعل بطونَهما ممَّا يلي وجهَه [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ٢٥٩٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٦٦٢٥ ) من طرق عن السائب بن خلاد ، به .

وأخرجه: أحمد ٥٦/٤ من حديث خلاد بن السائب ، به . ] . وقد رُويت هذه الصِّفةُ عنِ النَّبيِّ عَلَيْهِ في دعاء الاستسقاء على هذه الصَّفة ، منهم: الجوزجاني .

أخرجه: أحمد ٤/ ١٣٥ و ١٣٦ و ٢٦١ ، والدارمي (١٥٦٨) و(١٥٦٩) ، ومسلم ١٣/٣ (٨٧٤) (٥١٥) ، وأبو داود (١٠٠٤) ، والترمذي (٥١٥) ، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٨٨١) ، وابن خزيمة (١٧٩٣) و(١٧٩٤) ، وابن حبان (٨٨٢) ، والبيهقي ٣/ ٢١٠ ، والبغوي (١٠٧٩) من طرق عن عمارة بن رويبة ، به .

وعن سهل بن سعد ، قال : ما رأيت رسول الله شاهراً يديه قط يدعو على منبره ولا على غيره . ولكن رأيته ، يقول هكذا : وأشار بإصبعه السبابة يحركها .

أخرجه: أحمد ٣٣٧/٥، وأبو داود (١١٠٥)، وابن خزيمة (١٤٥٠)، وابن حبان (٨٨٣)، والطبراني في « الكبير » (٦٠٢٣)، والحاكم ١/ ٥٣٥ ـ ٥٣٦، والبيهقي ٢/ ٢١٠ من طرق عن سهل بن سعد ، به .

<sup>(</sup>١) عن عمير مولى آبي اللحم: أنَّه رأى رسول الله ﷺ يستسقي عند أحجار الزَّيت قريباً من الزوراء قائماً ، يدعو يستسقي رافعاً كفيه ، لا يجاوز بهما رأسه مقبل بباطن كفيه إلى وجهه .

أخرجه : أحمد ٥/ ٢٢٣ ، وأبو داود (١١٦٨) ، والترمذي (٥٥٧) ، وابن حبان (٨٧٨) ، والحاكم / ٥٥٠ .

وقال بعض السَّلف : الرفع على هذا الوجه تضرُّعٌ .

ومنها عكسُ ذلك ، وقد رُوي عَنِ النَّبِيِّ في الاستسقاء أيضاً ، ورُوي عن جماعة من السَّلف أنَّهم كانوا يدعون كذلك ، وقال بعضهم : الرفع على هذا الوجه استجارةٌ بالله عز وجل واستعاذة به ، منهم : ابنُ عمر ، وابنُ عباس ، وأبو هريرة ، ورُوي عن النَّبِيِّ عَنِي أَنَّه كان إذا استسقى رفعَ يديه ، وإذا استعاذ رفع يديه على هذا الوجه (٢) .

ومنها: رفع يديه ، جعل كفَّيه إلى السَّماء وظهورهما إلى الأرض. وقد ورد الأمرُ بذلك في سُؤال الله عز وجل في غير حديث (٣) ، وعن ابن عمر ، وأبي هريرة ، وابن سيرين أنَّ هذا هو الدُّعاء والسُّؤال لله عز وجل .

ومنها: عكسُ ذلك ، وهو قلب كفيه وجعل ظهورهما إلى السماء وبطونهما مما يلي الأرض ، وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٢٤ ( ٨٦٩) ( ٦ ) ، وأخرجه أيضاً: عبد بن حميد ( ١٣٣٨ ) ، والبيهقي ٣/ ٣٥٧ من طرق عن أنس بن مالك ، به . ] عن أنس : أنَّ النَّبِيَّ استسقى فأشار بظهر كفَّيه إلى السَّماء . وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣/ ١٥٣ و ٢٤١ ، وأخرجه : البيهقي ٣/ ٣٥٧ من طرق عن أنس بن مالك ، به . ] - رحمه الله - ولفظه : « فبسط يديه ، وجعل ظاهرهما مما يلي السماء » . وخرَّجه أبو داود [ في «سننه» (١١٧١)، وأخرجه : عبد بن حميد ( ١٢٩٣ ) ، وابن خزيمة ( ١٤١٢ ) ، والبيهقي ٣/ ٣٥٧ من طرق عن أنس بن مالك ، به . ] ، ولفظه : استسقى هكذا ، يعني : مدّ يديه ، وجعل بطونَهما مما يلي الأرض .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣/ ١٣ و١٤ و ٥٥ و ٩٦ .

وأخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٤٠٧ ) ، وإسناده ضعيف لضعف بشر بن حرب . ] من حديث

<sup>(</sup>١) عبارة : « استسقى رفع يديه وإذا » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٢) أن رسول الله ﷺ كان إذا دعا جعل باطن كفيه إلى وجهه .

أخرجه : أحمد ٤/٥٦ من حديث خلاد بن السائب ، به .

<sup>(</sup>٣) أنَّ رسول الله ﷺ ، قال ً: « إذا سألتم الله عز وجل فاسألوه ببطون أكفكم ولا تسألوه بظهورها » أخرجه : أبو داود (١٤٨٦) من حديث مالك بن يسار ، به .

أبي سعيد الخدري ، قال : كان النَّبيُّ عَلَيْهِ واقفاً بعرفة يدعو هكذا ورفع يديه حيال ثُنْدوته (۱) ، وجعل بُطون كفَّيه مما يلي الأرض . وهكذا وصف حماد بن سلمة رفع النَّبيِّ عَلَيْهِ يديه بعرفة . ورُوي عن ابن سيرين : أنَّ هذا هو الاستجارة . وقال الحميدي : هذا هو الابتهال .

والرابع: الإلحاح على الله بتكرير ذكر (٢) ربوبيته ، وهو مِنْ أعظم ما يُطلب به إجابةُ الدعاء ، وخرَّج البزارُ (٣) من حديث عائشة مرفوعاً: « إذا قال العبدُ: يا ربِّ أربعاً ، قال الله : لَبَيْكَ عَبدي ، سل تُعْطَه » .

وخرَّج الطبراني [ في « المعجم الأوسط » ( ٥٩٨١ ) .

وأخرجه البخاري في « تاريخه الكبير » ٢/ ٤٥٧ ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ٦٦٥ ) ، وهو حديث ضعيف لضعف عامر بن خارجة ، وقال البخاري : « في إسناده نظر » ، وقال أبو حاتم كما في « الجرح والتعديل » ٣/ ١٨٨ : « إسناده منكر » ] وغيره من حديث سعد بن خارجة : أنَّ قوماً شكوا إلى النَّبِيِّ عَيِيَ قُحُوط المطر ، فقال : « اجثُوا على الرُّكَب ، وقولوا : يا ربِّ يا ربِّ (٤٠) » ورفع السَّبَابة إلى السَّماء ، فسُقُوا حتى أحبُّوا أنْ يُكشَفَ عنهم .

وفي «المسند» وغيره عن الفضل بن عباس عباس تالنّبيّ على قال: «الصلاة مثنى مثنى ، وتَشَهُّدُ في كلِّ ركعتين ، وتضرُّعٌ ، وتخشعٌ ، وتمسكنٌ ، وتُقنعُ يَديك \_ يقول: ترفعهما إلى ربّك مستقبلاً بهما وجهَك \_ وتقول: يا ربِّ يا ربِّ ، فمن لم يفعل ذلك فهي خداجٌ » [ أخرجه: أحمد ٢١١/١ و٤/١٦٧ ، والترمذي (٣٨٥) ، والنسائي في «الكبرى» (٦١٥) و (١٤٤٠) ، وأبو يعلى (٢٧٣٨) ، وابن خزيمة (١٢١٣) ، والطحاوي في «شرح المشكل» (١٠٩٤) و (١٠٩٥) و (١٠٩٠) ، والطبراني في «الكبير» ١٨٨ (٧٥٧) ، وفي

<sup>(</sup>١) ثندوته: الثندوتان للرجل كالثديين للمرأة . انظر: النهاية ١ ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في « زوائده » كما في « كشف الأستار » (٣١٤٥) ، وإسناده ضعيف لضعف الحكم بن سعيد الأموى .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «يارب» فقط.

<sup>(</sup>٥) تحرف في (ص) إلى : « الفضيل بن عياض » .

« الأوسط » ، له ( ٤٨٢٧ ) ، والبيهقي ٢/ ٤٨٧ ، والبغوي ( ٧٤٠ ) ، وهو حديث ضعيف مداره على عبد الله بن نافع وهو مجهول . ] .

وقال يزيد الرَّقاشي عن أنس : ما مِنْ عبدٍ يقول : يا ربِّ يا ربِّ يا ربِّ ، إلا قال له ربُّه : « لبيك لبيك » .

وروي عن أبي الدرداء وابن عباس أنَّهما كان يقولان : اسم الله الأكبر ربِّ ربِّ [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٣٦٥ ) ، والحاكم ١/٥٠٥ عن أبي الدرداء ، وابن عباس ، به ] .

وعن عطاءِ قال : ما قال عبدٌ يا ربِّ يا ربِّ يا ربِّ الاث مرات ، إلا نظر الله إليه ، فذكر ذلك للحسن ، فقال : أما تقرؤون القرآن ؟ ثم تلا قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللهَ قِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا يَذَكُرُونَ اللهَ قِيكَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (إِنَّ رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدُ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ الْصَلِيلَا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (إِنَّ رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدُ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ الْصَلِيلَ وَلَا تُغْزِينًا يَوْمَ اللَّهُ لِللهِ يَعْنَا مُنَادِيا لِيَعْلِمِ اللهُ وَلَا تُعْزِينًا مِنَوا عَرَيْكُمْ فَعَامَنَا كُوبَا عَنْ السَيْعَاتِينَا وَتُوفَنَا مَعَ الْأَبْرَارِ آنِ رَبَّنَا وَءَانِنَا مَا وَعَدَتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُحْزِينَا يَوْمَ اللّهِ يَعْنَا مُنَادِيا لِهُ عَلَى اللّهُ مُن اللّهُ مُن مُنَا لَا يَعْرَفُوا بِرَيْكُمْ فَعَامَنَا أَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تُعْزِينًا يَوْمَ اللّهِ يَكُم وَكُولُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَعْزِينَا مِا وَعَدَقَنَا عَلَى اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَكُولُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلِيلًا فَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

ومن تأمَّل الأدعية المذكورة في القرآن وجدها غالباً تفتتح باسم الرَّبِّ، كقوله تعالى : ﴿ رَبَّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة : تعالى : ﴿ رَبَّنَا لَا تُتُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا رَبَّنَا وَلَا تَخْمِلُ عَلَيْمَنَ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمَنَا لَا تُتُواخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا رَبَّنَا وَلَا تَخْمِلُ عَلَيْمَنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمَ وَقُولُه : ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِخُ اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَتَعَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

وسئل مالك وسفيان عمَّن يقول في الدعاء : يا سيدي ، فقالا : يقول يا ربِّ . زاد مالك ، كما قالت الأنبياء في دعائهم .

وأما ما يمنع إجابة الدعاء ، فقد أشار ﷺ إلى أنَّه التوسُّع في الحرام أكلاً وشرباً

<sup>(</sup>۱) «يا رب» لم ترد في (ج).

ولبساً وتغذيةً ، وقد سبق حديثُ ابن عباس في هذا المعنى أيضاً ، وأنَّ النَّبيَّ عَلَيْهِ قال السعد : « أطِبْ مطعمَكَ ، تكُنْ مُستجاب الدعوة »(١) فأكل الحلال وشربه ولبسه والتغذي به سبب موجبٌ لإجابة الدعاء .

ورَوى عكرمةُ بن عمار : حدثنا الأصفر ، قال : قيل لسعد بن أبي وقاص : تُستجابُ دعوتُك من بين أصحاب رسول الله عليه ؟ فقال : ما رفعتُ إلى فمي لقمةً إلا وأنا عالمٌ من أين مجيئُها ، ومن أين خرجت .

وعن وهب بن مُنبِّه قال: من سرَّه أنْ يستجيب الله دعوته ، فليُطِب طُعمته ، وعن سهل بن عبد الله قال: من أكل الحلال أربعين يوماً (٢) أجيبَت دعوتُه ، وعن يوسف بن أسباط قال: بلغنا أنَّ دعاءَ العبد يحبس عن السموات بسوءِ المطعم .

وقوله على وجه التّعجُّب والاستبعاد ، وليس صريحاً في استحالة الاستجابة ، ومنعها وقع على وجه التّعجُّب والاستبعاد ، وليس صريحاً في استحالة الاستجابة ، ومنعها بالكلية ، فيُؤْخَذُ من هذا أنَّ التوسُّع في الحرام والتغذي به من جملة موانع الإجابة ، وقد يُوجد ما يمنعُ هذا المانع من منعه ، وقد يكونُ ارتكابُ المحرمات الفعلية مانعاً من الإجابة أيضاً ، وكذلك ترك الواجبات كما في الحديث : أنَّ ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يمنع استجابة دعاء (٣) الأخيار (٤) ، وفعل الطاعات يكون موجباً

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٢) في (ج): «صباحاً».

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٤) عن النبي ﷺ أنه قال : «يا أيها الناس ، إنَّ الله عز وجل ، يقول : مروا بالمعروف ، وانهوا عن المنكر من قبل أن تدعوني فلا أجيبكم ، وتسألوني فلا أعطيكم ، وتستنصروني ، فلا أنصركم » . أخرجه : إسحاق بن راهويه (٨٦٤) ، وأحمد ١٥٩/، وابن ماجه (٤٠٠٤) ، والبزار كما في « كشف الأستار » (٣٣٠٤) و(٣٣٠٥) و(٣٣٠٦) ، وابن حبان (٢٩٠) ، والطبراني في « المعجم الأوسط » (٦٦٦٥) من طرق عن عائشة ، به ، وإسناده ضعيف .

وأخرجه : أحمد ٧٨٨/٥ و٣٩١ ، والترمذي (٢١٦٩) ، والبيهقي ٧٣/١٠ ، وفي «شعب الإيمان » ، له (٧٥٥٨) ، والبغوي (٤١٥٤) من طرق عن حذيفة بن اليمان ، بنحوه ، وقال الترمذي : «حديث حسن » .

وأخرجه : أحمد ٥/ ٣٩٠ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ٢٧٩ من طرق عن حذيفة ، موقوفاً .

لاستجابة الدعاء . ولهذا لمَّا توسَّل الذين دخلوا الغارَ ، وانطبقت عليهمُ الصخرةُ بأعمالهم الصالحة التي أخلصوا فيها لله تعالى ودَعُوا الله بها ، أجيبت دعوتهم .

وقال وهب بن مُنبِّه: مَثَلُ الذي يدعو بغير عمل ، كمثل الذي يرمي بغير وَتَر [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٢٢ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥٣/٤ . ] . وعنه قال : العملُ الصالحُ يبلغ الدعاء ، ثم تلا قوله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكِلْمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُكُمُ ﴾ [ فاطر : ١٠ ] .

وعن عمر قال: بالورع عما حرَّم الله يقبلُ الله (١) الدعاء والتسبيحَ.

وعن أبي ذر رضي الله عنه قال: يكفي مع البرِّ من الدعاء مثلُ ما يكفي الطعامُ من الملح [ في ( ص ) : « من الدعاء ما يكفي من الملح » .

والأثر أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٣١٩ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ٧٨٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ١٦٤ . ] .

وقال محمد بن واسع: يكفي من الدعاء (٢) مع الورع اليسيرُ [ أخرجه: ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٨٩/٥٩. ] ، وقيل لسفيان: لو دعوتَ الله ؟ قالَ: إنَّ ترك الذنوب هوَ الدعاء .

وقال الليث (٣): رأى موسى عليه السلام رجلاً رافعاً يديه وهو يسأل الله مجتهداً ، فقال موسى : أي ربِّ عبدُك دعاك (٤) حتَّى رحمتَه ، وأنت أرحمُ الراحمين ، فما صنعتَ في حاجته ؟ فقال : يا موسى لو رفع يديه حتّى يَنقَطِعَ ما نظرتُ في حاجته حتى ينظر في حقِّى .

وخرَّج الطبراني (٥) بإسنادٍ ضعيفٍ عن ابن عباس مرفوعاً معناه .

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة لم يرد في (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة: « من الدعاء » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٣) عبارة : « وقال الليث » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٥) في « المعجم الأوسط » (٥٤٠) ، وفي إسناده : « سلام الطويل » ، قال النسائي في « الضعفاء والمتروكون » = والمتروكون » (۲۳۷) : « متروك الحديث » ، وقال الدارقطني في « الضعفاء والمتروكون » =

وقال مالك بنُ دينار : أصاب بني إسرائيل بلاءٌ ، فخرجوا مخرجاً ، فأوحى الله تعالى إلى نبيّه أنْ أخبرهم أنّكم تخرُجون إلى الصَّعيد بأبدانٍ نجسة ، وترفعون إليَّ أكُفّاً قد سفكتُم بها الدماء وملأتم بها بيوتكم من الحرام ، الآن اشتدَّ غضبي عليكم ، ولن تزدادوا مني إلا بعداً .

وقال بعض السَّلف : لا تستبطئ الإجابة ، وقد سددتَ طرقها بالمعاصي ، وأخذ هذا المعنى بعض الشعراء فقال :

نحن نَدْعُو الإله في كُلِّ كَربِ ثُمَّ نَساهُ عِندَ كَشفِ الكُروبِ كَيْفَ نَرجُو إجابةً لـدُعاءً قَدْ سَدَدْنا طرِيقَها بالذُّنوب

\* \* \*

## الحديث الحادي عشر

عنِ الحَسَنِ بن علي سِبْطِ رَسُولِ الله ﷺ ورَيحَانَتِهِ ﷺ قال : حَفِظْتُ مِنْ رسولِ الله ﷺ : ﴿ دَعْ مَا يريبُكَ إلى ما لا يَرِيبُكَ ﴾ . رواه النسائي [ المجتبى ٢٧٧/٨] والترمذيُّ [ الجامع الكبير (٢٥١٨ ) ] ، وقال : حَسَنٌ صحيحٌ .

هذا الحديث خرّجه الإمام أحمد ، والترمذي ، والنسائي ، وابنُ حبان في «صحيحه » والحاكم [ أخرجه : أحمد ٢٠٠١ ، والترمذي (٢٥١٨ ) ، والنسائي (٢٢٧ ) ، والحاكم ( ٢٢٢ ) ] من حديث بُريد بن أبي مريم ، عن أبي الحوراء ، وابن حبان ( ٢٢٢ ) ، والحاكم ( ٢/٣١ ) ] من حديث بُريد بن أبي مريم ، عن أبي الحوراء نن الحسن بن عليّ ، وصححه الترمذي ، وأبو الحوراء (١) السّعدي ، قال الأكثرون : اسمه ربيعةُ بن شيبان ، ووثقه النسائي وابن حبان ، وتوقف أحمد في أنَّ أبا الحوراء (٢) اسمه ربيعةُ بن شيبان ، ومال إلى التفرقة بينهما ، وقال الجوزجاني : أبو الحوراء مجهول لا يعرف (٣) .

وهذا الحديثُ قطعة من حديثِ طويلٍ فيه ذكر قنوت الوتر (٤) ، وعند الترمذي وغيره زيادة في هذا الحديث وهي : « فإنَّ الصِّدق طُمأنينة ، وإنَّ الكذبَ ريبةٌ » ولفظ ابن حبان : « فإنَّ الخير طمأنينةٌ ، وإنَّ الشر ريبةٌ » .

وقد خرّجه الإمامُ أحمد [ في «مسنده » ١٥٣/٣ . وفي إسناده : أبو عبد الله الأسدي مجهول . وأخرجه : أحمد ١١١/٣ ، والبزار كما في «كشف الأستار » (٢٩٩٢٠) من طرق عن أنس بن مالك ، موقوفاً ] بإسنادٍ فيه جهالة عن أنس ، عن النّبيِّ عَلَيْهِ قال : « دَعْ ما يريبُك إلى ما لا يَريبُك » وخرّجه من وجهٍ آخر أجود منه موقوفاً على أنس (٥) .

<sup>(</sup>١) من قوله: « عن الحسن بن على . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : ﴿ أَبِا الحوراء ﴾ سقطت من ( ص ) .

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذيب الكمال ٢/ ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٥) من قوله: «عن النبي ﷺ . . . » إلى هنا لم يرد في (ص).

وخرّجه الطبراني [ في « الصغير » ( ٢٧٦ ) . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣٥٢/٦ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٦٤٥ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٢/ ٢٢٠ و٣/ ٣٨٦ من طرق عن ابن عمر ، به ، وإسناده ضعيف جداً ؛ لشدة ضعف عبد الله بن أبي رومان ] من رواية مالك ، عن نافع ، عن ابن عمر مرفوعاً ، قال الدارقطني : وإنَّما يُروى هذا من قول ابنِ عمر ، وعن عمر (1) ، ويُروى عن مالك من قوله [ وكذا قال الخطيب في « تاريخه » ٣/ ٦٧٣ طبعة دار الغرب ] . انتهى .

ويروى بإسناد ضعيف ، عن عثمان بن عطاء الخراساني ـ وهو ضعيف ـ عن أبيه ، عن الحسن ، عن أبي هريرة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ : أنَّه قال لرجل : « دَعْ مَا يريبُكَ إلى ما لا يَريبُكَ » ، قال : وكيف لي بالعلم بذلك ؟ قال : « إذا أردتَ أمراً ، فضع يَدَكَ على صدرِكَ ، فإنَّ القلبَ يضطرب للحرام ، ويسكن للحلال ، وإنَّ المسلم الورعَ يدع الصغيرةَ مخافة الكبيرة » . وقد رُوي عن عطاء الخراساني مرسلاً (٢) .

وخرّج الطبراني [ في « الكبير » ( ١٩٣/٢٢ ) وأخرجه : أبو يعلى ( ٧٤٩١ ) ، وإسناده ضعيف جداً ] نحوه بإسناد ضعيف عن واثلة بن الأسقع ، عن النّبيّ ﷺ ، وزاد فيه : قيل له : فمن الورعُ ؟ قال : « الذي يقف عند الشبهة » .

وقد روي هذا الكلام موقوفاً على جماعة من الصحابة: منهم عُمَرُ ، وابنُ عمرَ ، وأبو الدرداء ، وعن ابن مسعود ، قال : ما تريدُ إلى ما يريبُكَ وحولَك أربعةُ آلاف لا تريبُكَ ؟! [أخرجه : عبد الرزاق ( ۸۷۹۱ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ۱۰۲۷ ) ، والبزار ( ۸۷۹۱ ) من طرق عن ابن عمر ، موقوفاً ] .

وقال عمر (٣): دَعُوا الرِّبا والرِّيبة ، يعني : ما ارتبتم فيه ، وإنْ لم تتحققوا أنَّه رِباً. ومعنى هذا الحديث يرجع إلى الوقوف عند الشبهات واتقائها ، فإنَّ الحلال

<sup>(</sup>١) «عن عمر »لم ترد في (ص).

 <sup>(</sup>۲) وهذه الرواية لم أقف عليها ، وفيها ثلاث علل : ضعف عثمان ، وعدم سماع الحسن من أبي هريرة ، وإعلاله بالإرسال .

<sup>(</sup>٣) لم ترد في (ص).

المحض لا يَحْصُلُ لمؤمن في قلبه منه ريب \_ والريب : بمعنى القلق والاضطراب \_ بل تسكن إليه النفسُ ، ويطمئن به القلبُ ، وأما المشتبهات فيَحْصُل بها للقلوب القلقُ (١) والاضطرابُ الموجب للشك .

وقال أبو عبد الرحمن العمري الزاهد : إذا كان العبدُ ورعاً ، ترك ما يريبه إلى ما لا يريبُه .

وقال الفضيلُ: يزعم الناسُ أنَّ الورعَ شديدٌ، وما ورد عليَّ أمران إلا أخذتُ بأشدِّهما، فدع ما يريبُك إلى ما لا يريبُك [أخرجه: ابن عساكر في «تاريخ دمشق» ٢٩٧/٥١].

وقال حسّانُ بن أبي سنان : ما شيء أهون من الورع ، إذا رابك شيء فدعه . وهذا إنَّما يسهل على مثل حسّان \_ رحمه الله \_ .

قال ابن المبارك: كتب غلامٌ لحسّانَ بن أبي سنان إليه من الأهواز: إنَّ قَصَبَ السكر أصابته آفةٌ ، فاشتر السكر فيما قِبَلَكَ ، فاشتراه من رجل ، فلم يأتِ عليه إلا قليلٌ فإذا فيما اشتراه ربحَ ثلاثين ألفاً ، قال : فأتى صاحبَ السُّكرِ ، فقال : يا هذا إنَّ غلامي كان قد كتب إليَّ ، فلم أُعْلِمكَ ، فأقِلْني فيما اشتريتُ منك ، فقال له الآخر : قد أعلمتني الآنِ ، وقد طَيَّبْتُه لك ، قال : فرجع فلم يحتمل قَلْبُهُ ، فأتاه ، فقال : يا هذا إني لم آتِ هذا الأمر من قبل وجهه ، فأحبُ أنْ تستردَّ هذا البَيع ، قال : فما زال به حتى ردَّ عليه .

وكان يونُس بنُ عبيد إذا طُلِبَ المتاعُ ونَفَقَ ، وأرسل يشتريه يقول لمن يشتري له : أَعْلِمْ من تشتري منه أنَّ المتاعَ قد طُلِبَ .

وقال هشامُ بنُ حسّان : ترك محمدُ بن سيرين أربعين ألفاً فيما لا ترون به اليومَ بأساً . [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١٦٥/٥٦ ] .

وكان الحجاج بنُ دينار قد بعث طعاماً إلى البصرة مع رجلٍ وأمره أنْ يبيعه يَوْمَ يدخل بسعر يومه ، فأتاه كتابه : أني قدمت البصرة ، فوجدتُ الطعام مبغَّضاً فحبستُه ،

<sup>(</sup>١) من قوله: « بل تسكن إليه النفس . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

فزاد الطعامُ ، فازددتُ (۱) فيه كذا وكذا ، فكتب إليه الحجاج : إنَّك قد خُنتنا ، وعملتَ بخلافِ ما أمرناك به ، فإذا أتاك كتابي ، فتصدَّق بجميع ثمن ذَلِكَ الطعام على فقراء البصرة ، فليتني أسلم إذا فعلتَ ذلك .

وتنزَّه يزيدُ بنُ زُريع عن خمسمئة ألف من ميراث أبيه ، فلم يأخذه ، وكان أبوه يلي الأعمال للسلاطين ، وكان يزيدُ يعملُ الخُوص ، ويتقوَّت منه إلى أنْ مات \_رحمه الله \_ .

وكان المِسْوَرُ بنُ مَخْرَمَةَ قد احتكر طعاماً كثيراً ، فرأى سحاباً في الخريف فكرهه ، فقال : ألا أراني قد كرهت ما يَنفعُ المسلمين ؟ فآلى أنْ لا يربحَ فيه شيئاً ، فأخبر بذلك عمر بن الخطاب ، فقال له عمر : جزاك الله خيراً [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » 1٢٣/٦١ . ] .

وفي هذا أنَّ المحتكر ينبغي له التنزُّه عن ربح ما احتكره احتكاراً منهياً عنه . وقد نصَّ الإمامُ أحمد رحمه الله على التنزُّه عن ربح ما لم يدخل في ضمانه لِدُخوله في ربح ما لم يدخل في ضمانه لِدُخوله في ربح ما لم يضمن ، وقد نهى عنه النَّبيُ ﷺ ، فقال أحمد في رواية عنه فيمن أجَّر ما استأجره بربح : إنَّه يتصدَّق بالربح ، وقال في رواية عنه في ربح مال المضاربة إذا خالف فيه المضارب : إنَّه يتصدق به ، وقال في رواية عنه فيما إذا اشترى ثمرة قبل بدو (٣) صلاحها بشرط القطع ، ثم تركها حتى بدا صلاحها : إنَّه يتصدَّق بالزيادة ، وحمله طائفة من أصحابنا على الاستحباب ؛ لأنَّ الصدقة بالشبهات مستحب .

وروي عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ : أنَّها سُئِلَتْ عن أكل الصيد للمحرم ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) قال رسول الله ﷺ : « لا يحلّ سلفٌ وبيعٌ ، ولا شرطان في بيعٍ ، ولا ربح ما لم يضمن ، ولا بيع ما ليس عندك » .

أخرجه: أحمد ٢/ ١٧٤ و ١٧٨ و ٢٠٠٥ ، والدارمي (٢٥٦٣) ، وأبو داود (٣٥٠٤) ، وابن ماجه (٢١٨٨) ، والترمذي (١٢٠٤) ، والنسائي ٧/ ٢٨٨ و ٢٩٥ وفي « الكبرى » ، له (١٢٠٤) و (٢٢٢٦) و (٢٢٢٦) ، والبيهةي ٥/ ٣٤٠ من طرق عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، به ، وقال الترمذي : «حسن صحيح » .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ج).

فقالت : إنَّما هي أيامٌ قلائل فما رابك فدعه [أخرجه: عبد الرزاق ( ٨٣٢٦) . ] ، يعني : ما اشتبه عليك ، هل هو حلال أو حرام ، فاتركه ، فإنَّ الناسَ اختلفوا في إباحة أكل الصيد للمحرم إذا لم يَصِدْه هُوَ .

وقد يستدلُّ بهذا على أنَّ الخروج من اختلاف العلماء أفضلُ (۱) ؛ لأنَّه أبعدُ عن الشبهة ، ولكن المحققون من العلماء من أصحابنا وغيرهم على أنَّ هذا ليس هو على إطلاقه ، فإنَّ من مسائل الاختلاف ما ثبت فيه عن النَّبِيِّ فَيُ رخصة ليس لها معارض ، فاتباعُ تلك الرخصة أولى من اجتنابها ، وإنْ لم تكن تلك الرخصة بلغت بعضَ العلماء ، فامتنع منها لذلك ، وهذا كمن تيَقَّن الطهارة ، وشكَّ في الحدث ، فإنَّه صححَّ عن النَّبِيِّ فَيُ أنَّه قال : « لا يَنْصَرِف حتَّى يسمع صوتاً أو يَجِد (۱۲ ريحاً » واخرجه : الحميدي (۱۲۱ ) ، وأحمد ٤/٠٤ ، والبخاري ٢/١٤ ( ١٣٧ ) و١/٥٥ ( ١٧٧ ) و٣/١٧ ( ٢٠٥٦ ) ، وابن ماجه ( ١٥٧ ) ، والنسائي الماء ، وابن ماجه ( ١٨٥ ) ، وابن خزيمة ( ٢٥ ) ، والبيهقي ١/١٥٤ و ١٢١١ ) ، وابن الجارود في « المنتقى » (٣ ) ، وابن خزيمة ( ٢٥ ) ، والبيهقي ١/١٨٤ و ١٩٢١ ) ، وابن الجارود في « المنتقى » (٣ ) ، وابن خزيمة ( ٢٥ ) .

وأخرجه: أحمد ٢/ ١٤٠ و ٤١٤ و ٤٣٥ و ٤٧١ ، والدارمي ( ٧٢٧) ، ومسلم ١٩٠/١ ( ٣٦٢) ( ٩٩) ، وأبو داود ( ١٧٧) ، وابن ماجه ( ٥١٥) ، والترمذي ( ٧٤) و( ٥٧) ، وابن خزيمة ( ٢٤) و ( ٧٥) ، والبيهقي ١٩٠/١ و ١٦١ و ٢٥٤ من طرق عن أبي هريرة ، به . ] ولا سيما إنْ كان شكُّه في الصلاة ، فإنَّه لا يجوز له قطعُها لصحة النهي عنه ، وإنْ كان بعض العلماء يوجب ذلك .

وإنْ كان للرخصة معارض ، إما من سنة أخرى ، أو من عمل الأمَّةِ بخلافها ، فالأولى تركُ العمل بها ، وكذا لو كان قد عمل بها شذوذٌ من الناس ، واشتهر في الأمة العمل بخلافها في أمصار المسلمين من عهد الصحابة ، فإنَّ الأخذ (٣) بما عليه عمل المسلمين هو المتعيَّنُ ، فإنَّ هذه الأمة قد أجارها الله أنْ يظهر أهلُ باطلها على أهل حَقِّها ، فما ظهر العملُ به في القرون الثلاثة المفضلة ، فهو الحقُّ ، وما عداه فهو باطل .

<sup>(</sup>١) وهذا إذا لم يترجح أحد الدليلين ، وأما إذا ترجح أحد الدليلين فيؤخذ بالراجح ويترك المرجوح .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) في (ص): «كان العمل».

وهاهنا أمر ينبغي التفطنُ له وهو أنَّ التدقيقَ في التوقف عن (۱) الشبهات إنَّما يَصْلُحُ لمن استقامت أحواله كلها ، وتشابهت أعمالُه في التقوى والورع ، فأما مَنْ يقع في انتهاك المحرَّمات الظاهرة ، ثم يريد أنْ يتورَّعَ عن شيء من دقائق الشُّبَهِ ، فإنَّه لا يحتمل له ذلك ، بل يُنكر عليه ، كما قال ابنُ عمر لمن سأله عن دم البعوض من أهل العراق : يسألونني عن دم البعوض وقد قتلُوا الحسين ، وسمعتُ النَّبيَ عَنْ يقول : «هُمَا رَيحَانَتاي من الدُّنيا » [ أخرجه : الطيالسي ( ١٩٢٧ ) ، وأحمد ٢/ ٨٥ و٩٣ و ١١٤ و١٥٣ ، والبخاري ٥/ ٣٣ ( ٣٧٥٣ ) وه/ ٨ ( ١٩٩٥ ) وفي « الأدب المفرد » ، له ( ٨٥ ) ، والترمذي والطبراني في « الخصائص » ( ١٤٥ ) ، وأبو يعلى ( ١٩٣٥ ) ، وابن حبان ( ١٩٦٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٨٨٤ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٧٠ ـ ٧١ و٧/ ١٦٥ ، والبغوي ( ٣٩٣٥ ) من طرق عن ابن عمر ، به . ] .

وسأل رجلٌ بشرَ بنَ الحارث عن رجلٍ له زوجةٌ وأُمُّه تأمره بطلاقها ، فقال : إنْ كان بَرَّ أمه في كُلِّ شيءٍ ، ولم يبق من برِّها إلا طلاقُ زوجته فليفعلْ ، وإنْ كان يَبَرُّها بطلاق زوجته ، ثم يقوم بعد ذلك إلى أُمِّه ، فيضربها ، فلا يفعل .

وسئل الإمامُ أحمد رحمه الله عن رجل يشتري بقلاً ، ويشترط الخُوصة ، يعني : التي تربط بها جُرْزَةُ (٢) البقل ، فقال أحمد : أيش هذه المسائل ؟! قيل له : إنَّه إبراهيمَ بن أبي نعيم ، فنعم هذا يُشبه ذاك .

وإنَّما أنكر هذه المسائل ممن لا يشبه حاله ، وأما أهل التدقيق في الورع فيشبه حالهم هذا ، وقد كان الإمام أحمد نفسه يستعمل في نفسه هذا الورع ، فإنَّه أمر من يشتري له سمناً ، فجاء به على ورقة ، فأمر بردِّ الورقة إلى البائع .

وكان الإمام أحمد لا يستمدُّ من محابر أصحابه ، وإنَّما يُخرج معه محبرَةً يستمدُّ منها ، واستأذنه رجل أنْ يُكتب من محبرته ، فقال له : اكتب فهذا ورع مظلم ، واستأذن رجل آخر في ذلك فتبَّسم ، وقال : لم يبلغ ورعي ولا ورعك هذا ، وهذا قاله على وجه التواضع وإلا فهو كان في نفسه يستعمل هذا الورع ، وكان يُنكِرُه على من لم

<sup>(</sup>۱) عبارة : « التوقف عن » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) في (ص): «عوزة».

يَصِلْ (١) إلى هذا المقام ، بل يتسامحُ في المكروهات الظاهرة ، ويقدم على الشبهات من غير توقف .

وقوله على : « فإنَّ الخيرَ طُمأنينة وإنَّ الشرَّ ريبة »(٢) يعني : أنَّ الخيرَ تطمئنُّ به القلوبُ ، والشرَّ ترتابُ به ، ولا تطمئنُّ إليه ، وفي هذا إشارة إلى الرجوع إلى القلوب عند الاشتباه ، وسيأتي مزيدٌ لهذا الكلام على حديث النَّواس بن سمعان إنْ شاء الله تعالى (٣) .

وخرَّج ابنُ جرير بإسناده عن قتادة ، عن بشير بن كعب : أنَّه قرأ هذه الآية : ﴿ فَامَشُواْ فِي مَنَاكِبُهَا ﴾ [الملك : ١٥] ثم قال لجاريته : إنْ دَرَيْتِ ما مناكِبُها ، فأنت حُرَّةُ لوجه الله ، قالت : مناكبُها : جبالُها ، فكأنَّما سُفِعَ في وجهه ، ورغب في جاريته ، فسألهم ، فمنهم من أمره ، ومنهم من نهاه ، فسأل أبا الدرداء ، فقال : الخيرُ طمأنينة والشر ريبة ، فذر ما يريبك إلى ما لا يريبك [أخرجه : الطبري في «تفسيره» (٢٦٧٣٩) و ١٢٨ ) .

وقوله في الرواية الأخرى: « إنَّ الصدق طمأنينةٌ ، وإنَّ الكذبَ ريبةٌ » يشير إلى أنَّه لا ينبغي الاعتمادُ على قول كلِّ قائلِ كما قال في حديث وابصة: « وإنْ أفتاك الناسُ وأفتوكَ » [ أخرجه: الطبراني في « الكبير » ٢٢/ (٤٠٣). ] وإنَّما يُعْتَمدُ على قولِ مَنْ يقول الصدق ، وعلامة الصدق أنَّه تطمئن به القلوبُ ، وعلامة الكذب أنَّه تحصل به الريبةُ ، فلا تسكن القلوبُ إليه ، بل تَنفِرُ منه .

ومن هنا كان العقلاء في عهد النّبيّ على إذا سمعوا كلامَه وما يدعو إليه ، عرفوا أنّه صادق ، وأنّه جاء بالحق ، وإذا سمعوا كلامَ مسيلمة ، عرفوا أنّه كاذب ، وأنّه جاء بالباطل ، وقد رُوي أنَّ عمرو بن العاص سمعه قبلَ إسلامه يدَّعي أنّه أنْزِلَ عليه : يا وَبْرُ يا وَبْرُ ، لَكِ أذنان وصَدْر ، وإنّك لتعلم يا عمرو ، فقال : والله إني لأعلم أنّك يَكْذَبُ .

<sup>(</sup>١) في (ص): « على من يقبل ».

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) سيأتي تخريجه عند الحديث السابع والعشرين .

وقال بعضُ المتقدمين: صوَّرْ ما شئتَ في قلبك، وتفكر فيه، ثم قِسه إلى ضدِّه، فإنَّك إذا ميَّرْتَ بينهما، عرفتَ الحقَّ من الباطل، والصدقَ من الكذب، قال : كأنَّك تَصَوَّرُ محمداً عَيُّ ، ثم تتفكر فيما أتى (١) به من القرآن فتقرأ : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَنْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ [ البقرة : البقرة : محمد عَيُ ، فتجده مسيلمة ، فتتفكر فيما جاء به فتقرأ :

ألا يَا رَبَّة المَخْدَع قَدْ هُيئ لَكِ المَضْجَعْ

يعني قوله لِسجاح حين تزوَّج بها ، قال : فترى هذا \_ يعني : القرآن \_ رصيناً عَثَاً ، يلوطُ بالقلب ، ويَحْسُنُ في السمع ، وترى ذا \_ يعني : قول مسيلمة \_ بارداً غثَّاً فاحشاً ، فتعلم أنَّ محمداً حقاً أُتيَ بوحي ، وأنَّ مسيلمة كذَّاب أُتيَ بباطل .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في (ص) : « جاء » .

## الحديث الثاني عشر

عَنْ أَبِي هُريرة رضي الله عنه ، عن النَّبِيِّ ﷺ قال : ﴿ مِنْ حُسْنِ إِسْلامِ الْمَرَءِ تَرْكُهُ مَا لا يَعْنِيهِ ﴾ حديثٌ حَسَنٌ ، رَوَاهُ التّرمذيُّ وغيرُهُ .

هذا الحديث خرَّجه الترمذي (١<sup>)</sup> ، وابن ماجه [ في « سننه » ( ٣٩٧٦ ) .

وأخرجه: ابن حبان (٢٢٩)، والطبراني في «الأوسط» (٣٦١)، وابن عدي في «الكامل» ٥/٤٥٤-٥٥٥، والقضاعي في « مسند الشهاب» (١٩٢)، والبغوي (٢٣٦٤) من حديث أبي هريرة، به . ] من رواية الأوزاعي، عن قُرَّة بنِ عبد الرحمن، عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه، وقال الترمذي: غريب (٢)، وقد حسّنه الشيخ المصنف رحمه الله ؛ لأنَّ رجال إسناده ثقات، وقرة بن عبد الرحمن بن حيويل (٣) وثقه قوم وضعفه آخرون (٤)، وقال ابنُ عبد البرّ (٥): هذا الحديثُ محفوظ عن الزهري بهذا الإسناد من رواية الثقات، وهذا موافق لتحسين الشيخ له، وأما أكثر الأئمة، فقالوا: ليس هو محفوظاً بهذا الإسناد وإنَّما هو محفوظ عن الزهري، عن عليّ بن حسين، عن النبيّ عن مرسلاً [أخرجه: مالك في «الموطأ» (٢٦٢٨) برواية الليثي، والبخاري في «التاريخ الكبير» ١٨٨/٤، والترمذي (٢٣١٨)، والرامهرمزي في «المحدّث الفاصل» (٩٠)، وأبو نعيم في

<sup>(</sup>۱) في « الجامع الكبير » (٢٣١٧) .

<sup>(</sup>٢) ذكره في « الجامع الكبير » عقب حديث (٢٣١٧) ، وانظر : تحفة الأشراف ١٠/ ٤٣٢ (١٥٣٤) .

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر في « التقريب » (٥٥٤١) : « بمهملة مفتوحة ثم تحتانية ، وزن جبريل » .

<sup>(</sup>٤) من الذين وثقوه : الأوزاعي ، قال عنه : « ما أحد أعلم بالزهري من قرة بن عبد الرحمن بن حيويل » . انظر : الجرح والتعديل ٧/ ١٧٧ (٢٢٩٥) .

ومن الذين ضعفوه: الإمام أحمد بن حنبل ، قال عنه: « منكر الحديث جداً » ، وقال يحيى بن معين : « ضعيف الحديث » ، وقال أبو حاتم: « للمي يرويها مناكير » ، وقال أبو حاتم: « ليس بقوي » . انظر: الجرح والتعديل ٧/ ١٧٧ (٢٢٩٥) .

<sup>(</sup>٥) كلام ابن عبد البر هذا لم أجده في « التمهيد » .

"الحلية " / 1897 ، والقضاعي في " مسند الشهاب " ( 197 ) ، والبغوي ( 177 ) ، من طرق عن الزهري ، عن علي بن الحسين ، مرسلاً . ] ، كذلك رواه الثقات عن الزهري ، منهم : مالك في " الموطأ " ( ) ، ويونس ، ومعمر ، وإبراهيم بن سعد إلا أنّه قال : " من إيمان المرء تركه ما لا يعنيه " [ عن يونس ، أخرجه : معمر في " جامعه " ( ٢٠٦١٧ ) ، والقضاعي في " مسند الشهاب " ( ١٩٣ ) ، وأما إبراهيم بن سعد فلم أقف له على رواية ، والله أعلم . ] وممن قال : إنّه لا يصح إلا عن عليّ بن حسين مرسلاً الإمام أحمد ، ويحيى بن معين ، والبخاري ، والدارقطني ( ) ، وقد خلط الضعفاء في إسناده عن الزهري تخليطاً فاحشاً ، والصحيح فيه المرسل ، ورواه عبد الله ( ) بن عمر ( ) العمري ، عن الزهري ، عن الزهري ، عن عليّ بن حسين ، عن أبيه ، عن النّبيّ عن أبيه ، عن النّبيّ أن وصله وجعله من مسند الحسين بن عليّ ، وخرّجه الإمام أحمد في " مسنده " من هذا الوجه ( ) ، والعمري ليس بالحافظ ( ) .

وخرَّجه أيضاً من وجه آخر عن الحسين ، عن النَّبيِّ ﷺ ، وضعفه البخّاري في « تاريخه » من هذا الوجه أيضاً ، وقال : لا يصحُّ إلا عن عليِّ بن حسين مرسلاً ( ^ ) ، وقد روي عن النَّبيِّ ﷺ من وجوه أخر وكُلُّها ضعيفة .

وهذا الحديث أصلٌ عظيم من أصول الأدب ، وقد حكى الإمامُ أبو عمرو بن

الموطأ (٢٦٢٨) برواية الليثي .

<sup>(</sup>٢) لم أجد كلام الإمام أحمد ، ويحيى بن معين . وكلام البخاري في « التاريخ الكبير » ١٨٨/٤ ، وكلام الدارقطني في « العلل » ٣/١٠٨ (٣١٠) .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « ورواه عبد الرحمن وعبد الله » .

<sup>(</sup>٤) تحرف في (ج) إلى : « عمرو » والصواب ما أثبته . انظر : الجرح والتعديل ٥/ ١٣١ (٤٩٩) .

<sup>(</sup>٥) في « مسنده » ١/١ ، وسبق تخريجه موسعاً .

<sup>(</sup>٦) قال أحمد بن حنبل: «صالح لا بأس به ، قد روي عنه ، ولكن ليس مثل عبيد الله » ، وقال يحيى بن معين: «صويلح » . انظر: الجرح والتعديل ٥/ ١٣١ (٤٩٩) ، وقال الذهبي : «صدوق في حفظه شيء » ، وقال ابن المديني : «عبد الله ضعيف » ، وقال ابن حبان : «كان ممن غلب عليه الصلاح والعبادة ، حتى غفل عن حفظ الأخبار ، وجودة الحفظ للآثار ، فلما فحش خطؤه : استحق الترك » . انظر : ميزان الاعتدال ٢/ ٤٤٥ (٤٤٧٢) .

<sup>(</sup>٧) من قوله: « وجعله من مسند الحسين . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٨) انظر : التاريخ الكبير ٤/ ١٨٨ .

الصلاح ، عن أبي محمد بن أبي زيد إمام المالكية في زمانه أنَّه قال : جماعُ آداب (١) الخير وأزمته تتفرَّعُ من أربعة أحاديث : قول النَّبيِّ ﷺ : « مَنْ كَانَ يُؤمنُ بالله واليوم الآخر فليَقُلُ خيراً أو ليَصْمُتْ »(٢) ، وقوله ﷺ : « مِنْ حُسْنِ إسلامِ المَرءِ تركُهُ ما لا يَعْنِيهِ »(٣) ، وقوله للذي اختصر له في الوصية : « لا تَغْضَبْ (٤) » ، وقوله ﷺ : « المَوْمِنُ يُحبُّ لأخيه ما يُحبُّ لنفسه »(٥) .

ومعنى هذا الحديث: أنَّ مِنْ حسن إسلامه تَركَ ما لا يعنيه من قولٍ وفعلٍ ، واقتصر على ما يعنيه من الأقوال والأفعال ، ومعنى يعنيه: أنْ تتعلق عنايتُه به ، ويكونُ من مقصده ومطلوبه ، والعنايةُ : شدَّةُ الاهتمام بالشيء ، يقال : عناه يعنيه : إذا اهتمَّ به وطلبه ، وليس المُراد أنَّه يترك ما لا عناية له به ولا إرادة بحكم الهوى وطلب النفس ، بل بحكم الشرع والإسلام ، ولهذا جعله من حسن الإسلام ، فإذا حسن إسلامُ المرء ، ترك ما لا يعنيه في الإسلام من الأقوال والأفعال ، فإنَّ الإسلام يقتضي فعل الواجبات كما سبق ذكره في شرح حديث جبريل عليه السلام .

وإنَّ الإسلام الكاملَ الممدوحَ يدخل فيه تركُ المحرمات ، كما قال عَنْ : « المسلم مَنْ سَلِمَ المسلمون من لسانه ويده » [ أخرجه: أحمد ٢/ ٣٧٩ ، والترمذي (٢٦٢٧)، والنسائي ٨/ ١٠٤ ـ ، وابن حبان ( ١٨٠ ) ، والحاكم ١٠/١ من طرق عن أبي هريرة ، به .

وأخرجه : البخاري ٩/١ ( ١٠ ) ، ومسلم ٤٧/١ ( ٤٠ ) ( ٦٤ ) ، وأبو داود ( ٢٤٨١ ) ، وابن حبان ( ١٩٦ ) من طرق عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، به .

وأخرجه: الطيالسي ( ۱۷۷۷ ) ، وأحمد ٣/ ٣٧٢ ، ومسلم ٤٨/١ (٤١ ) (٦٥ ) ، وابن حبان (١٩٧ ) من طرق عن جابر بن عبد الله ، به . ] ، وإذا حسُنَ الإسلامُ اقتضى ترك ما لا يعني كله من المحرمات والمشتبهات والمكروهات ، وفضول المباحات التي لا يحتاج

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجه عند الحديث الخامس عشر.

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٤) سيأتي تخريجه عند الحديث السادس عشر.

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريجه عند الحديث الثالث عشر.

إليها ، فإنَّ هذا كله لا يعني المسلم إذا كمل إسلامُه ، وبلغ إلى درجة الإحسان ، وهو أنْ يَعْبُدَ الله تعالى كأنَّه يراه ، فإنْ لم يكن يراه ، فإنَّ الله يراه ، فمن عبد الله على استحضار قربه ومشاهدته بقلبه ، أو على استحضار قرب الله منه واطلاعه عليه ، فقد حسن إسلامه ، ولزم من ذلك أنْ يترك كل ما لا يعنيه في الإسلام ، ويشتغل بما يعنيه فيه ، فإنَّه يتولَّدُ من هذين المقامين الاستحياءُ من الله وترك كلِّ ما يُستحيي منه ، كما وصَّى عَلَيْ رجلاً أن يستحيي من الله كما يستحيي من رجل من صالحي عشيرته لا يُفارقه .

وفي « المسند » والترمذي عن ابن مسعود مرفوعاً : « الاستحياء من الله تعالى أنْ تَحْفَظَ الرَّأْسَ وما حَوَى ، وتَحفَظَ البَطنَ وما وَعَى ، ولْتَذْكُرِ الموتَ والبِلى (١) ، فمن فَعَل ذلك ، فقد استحيًا من الله حقَّ الحياء » [ أخرجه : أحمد // ٣٨٧ ، والترمذي ( ٢٤٥٨ ) ، وأخرجه : ابن أبي شيبة ( // ٣٤٣٠ ) ، وأبو يعلى ( // ٥٠٤٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( // ١٠٢٩ ) ، والحاكم // ٣٢٣ ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » // ٢٠٩/٤ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( // ٧٧٧ ) و ( // ١٠٥٦ ) ، وإسناده ضعيف لضعف الصباح بن محمد ، وقد تفرد به مرفوعاً ، والحديث معلول بالوقف . ] .

قال بعضهم: استحي من الله على قدر قربه منك ، وخَفِ الله على قدر قدرته عليك .

وقال بعضُ العارفين : إذا تكلمتَ فاذْكُر سَمعَ الله ِلك ، وإذا سكتَ فاذكر نظره إليك (٢) .

وقد وقعتِ الإشارةُ في القرآن العظيم إلى هذا المعنى في مواضع كثيرة (٣): كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوِسُ بِهِ عَفْسُهُمْ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ إِنَ اللَّهَ اللَّهُ عَنِ ٱلْمَلَقَى الْمَلَقَ اللَّهِ عَنِ ٱللَّهَ اللَّهِ عَنِ ٱللَّهَ اللَّهُ عَنِ ٱللَّهَ اللَّهُ عَنِ ٱللَّهُ عَن عَمَلُ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق : ١٦ - ١٨]، وقوله تعالى : ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ شُهُودًا إِذْ

<sup>(</sup>١) في (ج): « ولتذكر الموت والبلي » .

 <sup>(</sup>۲) روي هذا القول عن أحمد بن منيع ، وروي عن الربيع بن خثيم ، وروي عن حاتم الأصم . انظر :
 سير أعلام النبلاء ١١/ ٤٨٥ ، وصفة الصفوة ٣/ ٦٨ و٤/ ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) « کثیرة » سقطت من (ج) .

تُفِيضُونَ فِيدٍّ وَمَا يَعْـزُبُ عَن رَّيِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِى ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرَ الِّا فِى كِئنَبٍ شُبِينٍ ﴾ [ يونس : ٦١ ] ، وقال تعالى : ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَحْوَلهُمْ بَكَن وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُـبُونَ ﴾ [ الزحرف : ٨٠ ] .

وأكثر ما يُراد بترك ما لا يعني حفظ اللسان من لغو الكلام كما أشير إلى ذلك في الآيات الأولى التي هي في سورة (ق).

وفي « المسند » من حديث الحسين ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ من حُسْنِ إسلام المَرءِ قِلَّةَ الكَلام فيما لا يَعنيه »(١) .

وخرَّج الخرائطي (٢) من حديث ابن مسعود قال : أتى النَّبيَّ ﷺ رجل ، فقال : يا رسول الله إني مطاعٌ في قومي فما آمرهم ؟ قال له : « مُرْهُم بإفشاء السَّلام ، وقِلَّةِ الكلام إلا فيما يعنيهم » .

وفي "صحيح ابن حبان "(") عن أبي ذرِّ ، عن النَّبيِّ قال : "كان في صحف إبراهيم عليه الصَّلاةُ والسلام : وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً على عقله أنْ تكونَ له ساعات : ساعةٌ يُناجي فيها ربَّه ، وساعةٌ يُحاسِبُ فيها نَفسه ، وساعةٌ يتفكَّرُ فيها في صُنع الله ، وساعةٌ يخلو فيها لحاجته من المطعم والمشرب ، وعلى العاقل أنْ لا يكون ظاعناً إلا لثلاث : تزوُّدٍ لمعاد ، أو مَرَمَّةٍ لمعاش ، أو لذَّةٍ في غير محرَّم ، وعلى العاقل أنْ يكونَ بصيراً بزمانه ، مقبلاً على شأنه ، حافظاً للسانه ، ومَنْ حَسَبَ كلامَه من عمله قلَّ كلامُه إلا فيما يعنيه ".

وقال عمر بنُ عبد العزيز \_ رَحِمه الله \_ : من عدَّ كلامه من عمله ، قلَّ كلامُه إلا فيما يعنيه [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١١٧/٤٨ . ] . وهو كما قال ؛ فإنَّ كثيراً من الناس لا يعدُّ كلامَه من عمله ، فيُجازف فيه ، ولا يتحرَّى ، وقد خَفِيَ هذا على معاذ بن جبل حتى سأل عنه النَّبيَّ عَلَيْ فقال : أنؤاخذ بما نتكلَّمُ به ؟ قال : « ثَكِلَتكَ معاذ بن جبل حتى سأل عنه النَّبيَّ عَلَيْ فقال : أنؤاخذ بما نتكلَّمُ به ؟ قال : « ثَكِلَتكَ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه

<sup>(</sup>٢) في « مكارم الأخلاق » (١٩٦) ، وإسناده ضعيف جداً ؛ فإنَّ السري بن إسماعيل الكوفي متروك .

<sup>(</sup>٣) في « الإحسان » (٣٦١) ، وإسناده ضعيف جداً ؛ فإنَّ في سنده إبراهيم بن هشام متروك .

أمُّك يا معاذ ، وهل يكبُّ الناسَ على مناخرهم في النار إلا حصائدُ ألسنتهم "(١).

وقد نفى الله الخير عن كثيرٍ مما يتناجى به الناسُ بينهم ، فقال : ﴿ ﴿ لَا خَيْرَ فِي صَالِهِ مِنْ اللهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ النَّاسِ اللهِ اللهُ اللهُ

وخرَّج الترمذي (<sup>(۲)</sup> ، وابن ماجه [ في « سننه » ( ٣٩٧٤ ) .

وأخرجه: عبد بن حميد ( ١٥٥٤) ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢٥٨/١ \_ ٢٥٨ ( ٨٣٧) ، وأبو يعلى ( ٢٥٨) و ( ٧١٣٤) ، والطبراني في « الكبير » ٢٦/ ( ٤٨٤) ، وابن السني في « عمل اليوم والليلة » ( ٥ ) ، والحاكم ٢/ ٥١٢ \_ ٥١٣ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٠٥ ) ، وإسناده ضعيف لجهالة أم صالح . ] من حديث أمِّ حبيبة ، عن النَّبِيِّ قَال : « كلُّ (٣) كلام ابن آدم عليه لا له إلا الأمرَ بالمعروفِ ، والنهيَ عن المنكر ، وذكر الله عز وجل » .

وقد تعجب قومٌ من هذا الحديث عندَ سفيان الثوري ، فقال سفيان : وما تعجُّبُكم من هذا ، أليسَ قد قال الله تعالى : ﴿ ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجُوَلِهُمْ إِلَا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوَّ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ كَالنَاسِ ﴾ [ النساء : ١١٤ ] أليس قد قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَالَةِكَةُ صَفًا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحَمَٰنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [ النبأ : ٣٨ ] .

وخرَّج الترمذي من حديث أنسٍ قالَ : تُوفِّيَ رجُلٌ من أصحابه \_ يعني : النَّبِيَّ ﷺ \_ فقالَ رجل : أبشرْ بالجَنَّةِ ، فقالَ رسولُ الله ﷺ : « أو لا تدري ، فلعلَّه تكلَّم بما لا يُغنيه » [ في « الجامع الكبير » ( ٢٣١٦ ) .

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في «الصمت» (١٠٩)، وأبو يعلى (٤٠١٧)، وأبو نعيم في «الحلية » ٥/٥٥ ـ ٥٦، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٠٨٣٥) و(١٠٨٣٦)، والذهبي في «سير أعلام النبلاء» ٢٤٠/٦ من طرق عن الأعمش، عن أنس بن مالك، به، وقال الترمذي: «غريب» أي : ضعيف، وذلك لانقطاعه فإنَّ الأعمش لم يسمع من أنس. ]. وقد روي معنى هذا الحديث من وجوهٍ متعددةٍ عن النبيِّ عَيْنُ ، وفي بعضها: أنَّه قتل شهيداً [ أخرجه: ابن عدي في

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه عند الحديث التاسع والعشرين.

<sup>(</sup>۲) في « الجامع الكبير » (۲٤١٢) .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

« الكامل » ٧/ ٨٦ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥٠١٠ ) من طرق عن أبي هريرة ، مرفوعاً ، وإسناده ضعيف لضعف عصام بن طليق . ] .

وخرَّج أبو القاسم البغوي في « معجمه » من حديث شهاب بن مالك ، وكان وَفَلَا على النَّبِيِّ عَلَيْهِ : أنَّه سمَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وقالت له امرأة : يا رسولَ الله ألا تسلمُ علينا ؟ فقالَ : « إنَّكِ من قَبيلٍ يُقلِّلن الكثيرَ ، وتمنع ما لا يُغنيها ، وسؤالها عما لا يعنيها » [ أخرجه : ابن قانع في « معجم الصحابة » ١/ ٣٥٠ ، وإسناده ضعيف . ] .

وخرَّج العقيلي من حديث أبي هريرة مرفوعاً : « أكثرُ الناسِ ذنوباً أكثَرُهُم كلاماً فيما لا يعنيه » [ في « الضعفاء الكبير » ٣/ ٤٢٤ .

وأخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٤٦٥٩ ) ، وابن الجوزي في « العلل المتناهية » ٢/ ٧٠٥ من طرق عن أبي هريرة ، به . وإسناده ضعيف لضعف عصام بن طليق . ] .

قال عمرُو بن قيس الملائي: مرَّ رجلٌ بلقمان والناسُ عندَه ، فقال له: ألستَ عبدَ بني فلان (١) ؟ قال: بلى ، قال: الذي كنت ترعى عندَ جبلِ كذا وكذا ؟ قال: بلى ، قال: فما بلغ بك ما أرى ؟ قال: صِدْقُ الحديثِ وطولُ السُّكوت عما لا يعنيني (٢) .

وقال وهبُ بنُ مُنبِّهِ: كانَ في بني إسرائيل رجلان بلغت بهما عبادتهما أنْ مشيا على الماء ، فبينما هما يمشيان في البحر إذ هما برجل يمشي في الهواء ، فقالا لهُ: يا عبدَ الله بأيِّ شيء أدركت هذه المنزلة ؟ قال : بيسيرٍ من الدُّنيا : فَطَمْتُ نفسي عن الشهوات ، وكففتُ لساني عما لا يعنيني ، ورغبتُ فيما دعاني إليه ، ولزمت الصمتَ ، فإنْ أقسمتُ على الله ، أبرَّ قسمي ، وإنْ سألته أعطاني .

دخلوا على بعض الصحابة في مرضه ووجهه يتهلَّلُ ، فسألوه عن سبب<sup>(٣)</sup> تهلل وجهه ، فقال : ما مِنْ عمل أوثقَ عندي من خَصلتين : كنت لا أتكلم فيما لا يعنيني ، وكان قلبي سليماً للمسلمين .

وقال مُورِّق العجلي : أمرٌ أنا في طلبه منذ كذا وكذا سنة لم أقدِرْ عليه ولستُ بتاركٍ

سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير ٣/ ٤٤٤ ، وشعب الإيمان ٤/ ٢٣٠ ، والتمهيد ٩/ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

طلبه أبداً ، قالوا : وما هو ؟ قالَ : الكفُّ عما لا يعنيني ، رواه ابن أبي الدنيا [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/ ٢٣٥ ، وابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ١٤٠ . ] .

وروى أسدُ بن موسى ، حدثنا أبو معشر (١) ، عن محمد بن كعب قالَ : قالَ رسولُ الله ﷺ : ﴿ أَوَّلَ مِن يَدخُلُ عليكم رَجُلٌ مِن أهل الجنة ﴾ فدخل عبدُ الله بنُ سلام ، فقامَ إليه ناسٌ ، فأخبروه ، وقالوا له : أخبرنا بأوثق عَمَلِكَ في نَفسِكَ ، قال : إنَّ عملي لضعيف ، أوثقُ ما أرجو به سلامةُ الصدر ، وتركي ما لا يعنيني .

وروى أبو عبيدة ، عن الحسن قال : مِنْ علامة إعراض الله تعالى عن العبد أنْ يجعل شغله فيما لا يعنيه . وقال سهل بنُ عبد الله التُستري : من تكلم فيما لا يعنيه حُرِم الصدق [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١٦٩/١٠ . ] ، وقال معروف : كلام العبد فيما لا يعنيه (٢) خذلان من الله عز وجل [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٨ ٣٦١ . ] .

وهذا الحديث يدلُّ على أنَّ تركَ ما لا يعني المرء من حسن إسلامه ، فإذا ترك ما لا يعنيه ، وفعل ما يعنيه كله ، فقد كَمُلَ حُسْنُ إسلامه ، وقد جاءت الأحاديث بفضل من حسن إسلامُه وأنَّه تضاعف حسناته ، وتُكفر سيئاته ، والظاهر أنَّ كثرة المضاعفة تكون بحسب حسن الإسلام ، ففي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١٨١ ( ١٢٩ ) .

وأخرجه: أحمد ٣١٧/٢، والبخاري ١٧/١ (٤٢)، وابن حبان (٢٢٨)، وابن منده في «الإيمان» (٣٧٣)، وابن حزم في «المحلى» ٩٩/١، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٣٧٣)، وابن حزم في «المحلى» ٩٩/١، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٤٦)، والبغوي (٤١٤٨). ]. عن أبي هريرة، عن النّبيّ علي قال: «إذا أحْسَنَ أَحَدُكُم إسلامَهُ، فكُلُّ حَسَنةٍ يَعْمَلُها تُكتَبُ بِعَشرِ أَمْثَالِها إلى سبعِمئة ضعفٍ، وكلُّ سَيِّئةٍ يعملها تكتَبُ بمثلِها حتَّى يَلقى الله عز وجل » فالمضاعفةُ للحسنة بعشر أمثالها لابدَّ منه، والزيادةُ على ذلك تكونُ بحسب إحسان الإسلام، وإخلاصِ النية والحاجة إلى ذلك

<sup>(</sup>۱) وهوضعیف

<sup>(</sup>٢) من قوله : « وقال سهل بن عبد الله . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

العمل وفضله ، كالنفقة في الجهاد ، وفي الحج ، وفي الأقارب ، وفي اليتامى والمساكين ، وأوقات الحاجة إلى النفقة ، ويشهد لذلك ما رُوي عن عطية ، عن ابن عمر قال : نزلت : ﴿ مَن جَاءَ بِالْخَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِها ﴾ [الأنعام: ١٦٠] في الأعراب ، قيل له : فما للمهاجرين (١٦٠ عظيمًا ﴾ [النساء: ٤٠] أن تلك حَسَنَة يُضَعِفُها وَيُوْتِ مِن لَدُنُهُ أَجًرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٠] (١٠٠).

وخرَّج النسائي [ في « المجتبى » ٨/ ١٠٥ ـ ١٠٦ .

وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٤ ) ، وإسناده لا بأس به .

وعلقه البخاري ١٧/١ (٤١) مختصراً بصيغة الجزم .] من حديث أبي سعيد ، عن النّبيّ قال : « إذا أسلم العبدُ فحسُنَ إسلامُهُ ، كَتبَ الله له كُلَّ حَسنةِ كان أزلَفَها ، ومُحِيتْ عنه كُلُّ سيئة كان أزلَفَها "" ، ثم كان بَعْدَ ذلك القِصَاصُ ، الحسَنةُ بِعَشْر أمثالِها إلى سَبعمئةِ ضِعفٍ ، والسَّيِّئةُ بمثِلها إلا أنْ يتجاوَزَ الله " ، وفي رواية أخرى : « وقيلَ له : استأنفِ العمل " .

والمراد بالحسنات والسيئات التي كان أزلفها: ما سبق منه قبل الإسلام ، وهذا يدلُّ على أنَّه يُثاب بحسناته في الكفر إذا أسلم وتُمحى عنه سيئاته إذا أسلم ، لكن بشرط أنْ يَحْسُنَ إسلامُه ، ويتقي تلك السيئات في حال إسلامه ، وقد نص على ذلك الإمام أحمد ، ويدلُّ على ذلك ما في « الصحيحين » [صحيح البخاري ١٧/٩ ( ١٩٢١ ) ، وصحيح مسلم ١/٧٧ ( ١٢٠ ) ) و ( ١٩١ ) و ( ١٩١ ) . وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ١٩٦٨ ) ، والحميدي ( ١٠٨ ) وأحمد ١/٩٧٩ و ٤٠٩ و ٤٣١ و ٤٦٢ ، وابن ماجه ( ٤٢٤٢ ) ، وأبو يعلى والحميدي ( ١٠٨ ) وابن حبان ( ٣٩٦ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٧/١٢٥ ، والبيهقي ١٢٥/ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٣٦ ) . ] عن ابن مسعود قال : قلنا : يا رسول الله ،

 <sup>(</sup>١) في (ص): « فما بال المهاجرين والأنصار » ، وزيادة : « والأنصار » غير صحيحة لعدم ورودها في مصادر التخريج .

<sup>(</sup>٢) أخرجه : سعيد بن منصور (٦٣٦) طبعة الحميد ، والطبري في « تفسيره » (٧٥٤٢) ، وطبعة التركي ٧/ ٣٦ ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ٣/ ٩٥٥ (٥٣٣٨) .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « ومحيت عنه كل . . . » إلى هنا لم ترد في (ص) .

أنؤاخذ بما عملنا في الجاهلية ؟ قال : « أمَّا مَنْ أحسنَ منكم في الإسلام فلا يُؤَاخذُ بِها ، ومن أساءَ أخِذَ بعمله في الجاهلية والإسلام » .

وفي « صحيح مسلم » عن عمرو بن العاص قال للنَّبيِّ عَلَيْهِ لما أسلم : أريدُ أَنْ أَشْتَرطَ ، قال : « أما عَلمتَ أَنَّ الإسلامَ يَعْفَرَ لي ، قال : « أما عَلمتَ أَنَّ الإسلامَ يَهدِمُ ما كان قبله ؟ » [ في «صحيحه » ٧٨/١ (١٢١) (١٢٩) .

وأخرجه أيضاً: ابن خزيمة ( ٢٥١٥)، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٧٠)، والبيهقي ٩٨/٩ . ] . وخرَّجه الإمام أحمد ولفظه : « إنَّ الإسلام يَجُبُّ ما كان قبله من الذنوب » [ في « مسنده » ١٩٨/٤ و٢٠٤ و٢٠٠ .

وأخرجه أيضاً: البخاري في « التاريخ الكبير » ٢٩٩/٢ ( ٢٥٨٧ ) ، والبيهقي ١٢٣/٩ ، وفي « دلائل النبوة » ، له ٣٤٣/٤ و٣٤٦ ـ ٣٤٨ . ] وهذا محمولٌ على الإسلام الكامل الحسن جمعاً بينه وبين حديث ابن مسعود الذي قبله .

وفي « صحيح مسلم » [ في « صحيحه » ٧٨/١ ـ ٧٩ ( ١٢٣ ) ( ١٩٤ ) و( ١٩٥ ) و(١٩٦) .

وأخرجه أيضاً: معمر في «جامعه» (١٩٦٨ )، والحميدي (١٥٥٥)، وأحمد ٢٠٢٠ ) والبخاري ١٤١/ (١٤٣٦) و٣/ ١٥٧ ( ٢٥٣٨ ) و٣/ ١٩٣١ ( ٢٥٣٨ ) و الأدب والبخاري ١٤١/ (١٤٣١ ) و٣/ ١٢٧ ( ٢٢٢٠ ) و٣/ ١٩٣١ ( ٢٥٣٨ ) و ( ٢٠٨٩ ) و ابن حبان ( ٢٠٩ )، المفرد »، له ( ٧٠ )، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني » ( ١٩٥٩ ) و ( ٢٠٨٨ ) و ( ٣٠٨٨ ) و ( ٣٠٨٨ ) و ( ٣٠٨٨ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و الطبراني في «الكبير » ( ١٩٠٤ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و ( ٣٠٨١ ) و الطبراني في «الكبير » والبيهقي ١٩٣١ و ( ٣٠١٠ ) و البغوي ( ٢٧ ) . ] أيضاً عن حكيم بن والحاكم ٣/ ٤٨٤ ، والبيهقي ١٩٣١ و ( ١٩٠١ ) أموراً كنت أصنعها في الجاهلية من صدقة أو حزام قال : قلتُ : يا رسول الله أرأيت ( ١٩٠١ ) أموراً كنت أصنعها في الجاهلية من المنقن من عنوي رواية له : قال : فقلتُ : والله لا أدعُ شيئاً صنعتُه في الجاهلية إلا صنعتُ في الإسلام مثله ، وهذا يدلّ على أنَّ حسنات الكافر إذا أسلم يُثابُ عليها كما دلَّ عليه حديث أبي سعيد المتقدِّم .

وقد قيل : إنَّ سيئاته في الشرك تبدَّل حسنات ، ويُثابُ عليها أخذاً من قوله

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا مِٱلْحَقِّ وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا مِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

فمنهم مَنْ قال : هو في الدنيا بمعنى أنَّ الله يُبَدِّلُ من أسلم وتاب إليه بَدَلَ ما كان عليه من الكفر والمعاصي : الإيمان والأعمال الصالحة ، وحكى هذا القول إبراهيم الحربي في « غريب الحديث » عن أكثر المفسرين ، وسمى منهم : ابنَ عباس ، وعطاء ، وقتادة ، والسُّدي ، وعكرمة ، قلت : وهو المشهورُ عن الحسن .

قال : وقال الحسن وأبو مالك وغيرهما : هي في أهل الشرك خاصة ليس هي في أهل الإسلام . قلت : إنَّما يصحُ هذا القول على أنَّ يكونَ التبديلُ في الآخرة كما سيأتي ، وأما إنْ قيل : إنَّه في الدنيا ، فالكافرُ إذا أسلم والمسلمُ إذا تاب في ذلك سواء ، بل المسلم إذا تاب ، فهو أحسنُ حالًا من الكافر إذا أسلم .

قال : وقال آخرون : التبديلُ في الآخرة : جعلت لهم مكان كلِّ سيئةٍ حسنة ، منهم : عمرو بن ميمون ، ومكحول ، وابن المسيب ، وعلي بن الحسين قال : وأنكره أبو العالية ، ومجاهد ، وخالد سبلان (۱) ، وفيه مواضع إنكار ، ثم ذكر ما حاصلهُ أنّه يلزمُ من ذلك أنْ يكونَ مَنْ كثرت سيئاته أحسنَ حالًا ممن قلّت سيئاته (۲) حيث يُعطى مكان كلِّ سيئة حسنة ، ثم قال : ولو قال قائل : إنّما ذكر الله أنْ يُبدل السيئات حسنات ولم يذكر العدد كيف تبدل ، فيجوز أنّ معنى تبدل : أنّ من عمل سيئةً واحدةً وتاب منها تبدل مئة ألف حسنة ، ومنْ عمل ألف سيئة أنْ تبدّل ألف حسنة ، فيكون حينئذ من قلت سيئاتُه أحسن حالًا .

قلت : هذا القول \_ وهو التبديل في الآخرة \_ قد أنكره أبو العالية ، وتلا قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُعْضَدًّ ومَا عَمِلَتْ مِن شُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ

<sup>(</sup>۱) في (ص): « خالد بن معدان ».

<sup>(</sup>٢) عبارة: «أحسن حالاً ممن قلت » سقطت من (ص).

أَمَذَا بَعِيدُ أَ﴾ [آل عمران: ٢٠] وردَّه بعضهم بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَرُ الزلزلة: ٨] ، وقوله تعالى: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلُنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرةً إِلَّا أَحْصَنها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ يَوْيَكُ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩] ولكن قد أجيب عن هذا بأنَّ التائبَ يوقف على سيئاته ، ثم تبدّل حسنات ، قال أبو عثمان النَّهدي [أخرجه: ابن أبي حاتم كما في "تفسير ابن كثير ": ١٩١٤ ، والخطيب في "تاريخه " ١٩١١ ، وطبعة دار الغرب ٢٥١/١٢ . ] : إنَّ المؤمن يُؤتى كتابه في ستر من الله عز وجل ، فيقرأ سيئاته ، فإذا قرأ تغيَّر لها لونُه حتى يمرَّ بحسناته ، فيقرؤها فيرجع إليه لونه ، ثم ينظر فإذا سيئاتُه قد بُدِّلت حسّناتٍ ، فعند ذلك يقول : ﴿ هَآوُمُ أَوْرُهُوا كِنَابِيهُ ﴾ [الحاقة: ١٩] ورواه بعضهم عن أبي عثمان ، عن ابن مسعود ، وقال بعضهم : عن أبي عثمان ، عن سلمان [أخرجه: ابن أبي حاتم كما في سنو بن كثير » : ١٣٦٦ . ] .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١/ ١٢١ ( ١٩٠ ) ( ٣١٤ ) و( ٣١٥ ) .

وأخرجه: وكيع في «الزهد» (٣٦٧)، وأحمد ٥/٥٥ و١٧٠، والترمذي (٢٥٩٦)، وفي «الشمائل»، له (٢٢٩) بتحقيقي، وابن حبان (٧٣٧٥)، وابن منده في «الإيمان» (٨٤٨) و(٨٤٨) و(٨٤٩)، والبيهقي ١٩٠/١، والبغوي (٢٣٦٠). ] من حديث أبي ذرّ ، عن النّبيّ على قال : « إنّي لأعْلَمُ آخِرَ أهلِ الجنّةِ دُخولًا الجنّة ، وآخِرَ أهلِ النار خروجاً منها، رجلٌ يُؤتَى به يوم القيامةِ فيقال : اعرضُوا عليه صِغارَ ذنوبه، وارفَعُوا عنه كبارَهَا ، فيعْرِضُ الله عليه صِغارَ ذنوبه (١٠)، فيقال له : عَمِلْتَ يوم كذا وكذا كذا وكذا ، وعَمِلْتَ يوم كذا وكذا كذا وكذا ، فيقول : نعم ، لا يستطيعُ أنْ يُنكر وهو مشفقٌ من وعَمِلْتَ يوم كذا وكذا كذا وكذا ، فيقول : نعم ، لا يستطيعُ أنْ يُنكر وهو مشفقٌ من كبار ذنوبه أنْ تعرض عليهِ ، فيقال له : فإنَّ لك مكانَ كُلِّ سيئةٍ حسنةً ، فيقول : يا ربِّ قل عمِلْتُ أشياء لا أراها هاهنا » قال : فلقد رأيتُ رسولَ الله عليهِ ضَحِكَ حتَّى بدتْ نواجذه .

فإذا بُدِّلَت السيئاتُ بالحسنات في حقِّ من عوقِبَ على ذنوبه بالنار ، ففي حقِّ من

<sup>(</sup>١) من قوله: « وارفعوا عنه كبارها . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

مَحا سيئاته بالإسلام والتوبة النصوح أولى ؛ لأنَّ مَحْوَها بذلك أحبُّ إلى الله من محوها بالعقاب .

وخرَّج الحاكم (۱) من طريق الفَضْل بن موسى ، عن أبي العَنْبس ، عن أبيه ، عن أبي هُرَيرة قال : قال رسول الله ﷺ : «ليَتَمنَّينَّ أقوامٌ أنَّهم أكثَرُوا من السيِّناتِ » ، قالوا : بِمَ يا رسولَ الله ؟ قالَ : «الذين بَدَّل الله سيئاتهم حسنات » ، وخرَّجه ابنُ أبي حاتم (۱) من طريق سليمان أبي داود (۳) الزهري ، عن أبي العَنْبس ، عن أبيه (٤) ، عن أبي هريرة موقوفاً ، وهو أشبهُ من المرفوع (٥) ، ويروى مثلُ هذا عن الحسن البصري أيضاً يُخالف قولَه المشهور : إنَّ التبديل في الدنيا (١) .

وأمَّا ما ذكره الحربي في التبديل ، وأنَّ من قلَّت سيئاتُه يُزاد في حسناته ، ومن كثرت سيئاتُه يُقَلِّلُ من حسناته ، فحديثُ أبي ذرِّ صريحٌ في ردِّ هذا ، وأنَّه يُعطى مكان كلّ سيئة حسنة .

وأما قوله: يَلْزَمُ من ذلك أنْ يكون مَنْ كَثُرَت سيئاتُه أحسنَ حالًا ممن قلّتْ سيئاتُهُ ، فيقال: إنّما التبديلُ في حقّ مَنْ نَدِمَ على سيئاته ، وجعلها نصبَ عينيه ، فكلما ذكرها ازداد خوفاً ووجلاً ، وحياء من الله ، ومسارعة إلى الأعمال الصالحة المكفرة كما قال تعالى: ﴿ إِلّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ [الفرقان: ٧٠] وما ذكرناه كله داخل في العمل الصالح ومن كانت هذه حاله ، فإنّه يتجزّعُ من مرارة الندم والأسف على ذنوبه أضعاف ما ذاق من حلاوتها عند فعلها ، ويصيرُ كلُّ ذنبٍ من ذنوبه سبباً لأعمال صالحةٍ ماحية له ، فلا يُستنكر بعد هذا تبديل هذه الذنوب حسنات .

ا في « المستدرك » ٢٥٢/٤ .

<sup>(</sup>۲) کما فی « تفسیر ابن کثیر » : ۱۳۱٦ .

<sup>(</sup>٣) تحرف في (ص): « إلى سليمان بن داود » .

<sup>(</sup>٤) « عن أبيه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٥) على أنَّ الشيخ الألباني أورده في السلسلة الصحيحة (٢١٧٧).

<sup>(</sup>٦) انظر : تفسير القرطبي ٧٨/١٣ .

وقد وَرَدت أحاديثُ صريحةٌ في أنَّ الكافرَ إذا أسلم ، وحَسُنَ إسلامُه ، تبدَّلت سيئاتُه في الشِّرْك حسنات ، فخرَّج الطبراني [ في « الكبير » ( ٧٢٣٥ ) .

وأخرجه: ابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ٢٧١٨ ) ، وأبو نعيم في « معرفة الصحابة » ( ٣٨٠٩ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٣/ ٣٥ وطبعة دار الغرب ٤/ ٥٥٩ ، والحديث صححه ابن منده كما في « الإصابة » ٢/ ١٥٢ . ] من حديث عبد الرحمن بن جبير بن نفير ، عن أبي فروة شطب : أنّه أتى النّبيّ فقال : أرأيت رجلاً عَمِلَ الذنوب كُلّها ، ولم يترك حاجةً ولا داجةً ، فهل له مِنْ توبة ؟ فقال : « أسلمت ؟ » قال : نعَمْ ، قال : « فافعلِ الخيراتِ ، داجةً ، فهل له مِنْ توبة ؟ فقال : « أسلمت ؟ » قال : وغَدَراتي وفَجَرَاتي ؟ واترك السيئاتِ ، فيجعلها الله لك خيراتٍ كلّها » (١) ، قال : وغَدَراتي وفَجَرَاتي ؟ قال : « نعم » ، قال : فما زال يُكبِّرُ حتّى توارَى . وخرَّجه من وجه آخر بإسناد ضعيف عن سلمة بن نفيل ، عن النّبيّ عليه .

وخرَّج ابنُ أبي حاتم نحوه من حديث مكحول مرسلاً ، وخرَّج البزارُ (٢) الحديث الأوَّل وعنده : عن أبي طويل شطب الممدود (٣) : أنَّه أتى النَّبيَّ عَلَيْ فذكره بمعناه ، وكذا خرَّجه أبو القاسم البغوي في « معجمه » ، وذكر أنَّ الصواب عن عبد الرحمن بن جُبير بن نفير مرسلاً : أنَّ رجلاً أتى النَّبيَّ عَلَيْ طوي (٤) شَطْب ، والشطب في اللغة : الممدود ، فصحفه بعض الرواة ، وظنه اسم رجل .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في (ص): «حسنات».

<sup>(</sup>٢) في زوائده كما في « كشف الأستار » (٣٢٤٤) .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب : تسمية من لقب بالطويل ٦٢\_٦٤ ليحيى بن عبد الله الشهري .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «طويل».

## الحديث الثالث عشر

عَنْ أَنسِ بِنِ مَالِكٍ رَضِي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ : « لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأخيهِ مَا يُحِبُّ لنفسه » . رواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ [ أخرجه : البخاري ١٠/١ (١٣) ، ومسلم لأخيهِ ما يُحِبُّ لنفسه » . رواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ [ أخرجه : البخاري ٢٠/١ (١٣) .

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٧٧ ) ، والطيالسي ( ٢٠٠٤ ) ، وأحمد ١٧٦/٣ و٢٠٦ و ٢٠٠١ و ٢٠٠١ و ٢٠٠١ و ٢٠٠١ و ٢٥٠١ و ٢٧٤ و ٢٧٤ و ٢٨٩ و عبد بن حميد ( ١١٧٥ ) ، والدارمي ( ٢٧٤٣ ) ، وابن ماجه ( ٢٦ ) ، والترمذي ( ٢٥١٥ ) ، والنسائي ٨/ ١١٥ ، وأبو عوانة ١/٣٣ ، وابن حبان ( ٢٣٤ ) و ( ٢٣٥ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٢٩٤ ) و ( ٢٩٠ ) و ( ٢٩٠ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٨٩ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] .

هذا الحديث خرَّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠/١ ( ١٣ ) ، وصحيح مسلم ١٩/١ ( ١٥ ) ، وصحيح مسلم ( ٤٥ ) ( ٧١ ) من طريق قتادة ، عن أنس بن مالك ، به . ] من حديث قتادة ، عن أنس ، ولفظُ مسلم : « حَتَّى يُحِبَّ لجاره أو لأخيه » بالشَّكِّ (١) .

وخرَّجه الإمام أحمد ، ولفظه : « لا يبلغُ عبدٌ حقيقةَ الإيمان حتَّى يحبَّ للناس ما يُحِبُّ لنفسه من الخير »(٢) .

وهذه الرواية تبيِّنُ معنى الرِّواية المخرجة في « الصحيحين » ، وأنَّ المراد بنفي الإيمان نفيُ بلوغِ حقيقته ونهايته ، فإنَّ الإيمانَ كثيراً ما يُنفى لانتفاء بعض أركانِهِ وواجباته (٣) ، كقوله ﷺ : « لا يزني الزَّاني حين يَزني وهو مؤمن ، ولا يسرقُ السارقُ

<sup>(</sup>١) الصحيح ١/ ٤٩ (٤٥) (٧٢) من حديث أنس بن مالك ، به .

<sup>(</sup>٢) لم أره بهذا اللفظ عند أحمد ، والذي عنده هو لفظ الشيخين ، ولفظ : « والذي نفسي بيده لا يؤمن عبد حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير » .

انظر: مسند الإمام أحمد ٣/ ٢٠٦.

وأما لفظ : « لا يبلغ عبد حقيقة الإيمان . . . » فهو عند ابن حبان (٢٣٥) من رواية ابن عدي ، عن حسين المعلم ، عن قتادة ، عن أنس ، به .

<sup>(</sup>٣) انظر: الإيمان لابن تيمية: ٣٠.

حين يسرقُ وهو مؤمنٌ ، ولا يشربُ الخمرَ حين يشربها وهو مؤمنٌ » [ سبق تخريجه عند الحديث الثاني .

قال الحسن : يجانبه الإيمان ما دام كذلك ، فإن راجع راجعه الإيمان .

وقال أحمد : حدثنا معاوية ، عن أبي إسحاق ، عن الأوزاعي ، قال : وقد قلت للزهري حين ذكر هذا الحديث : « لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن . . . » فإنهم يقولون : فإنْ لم يكن مؤمناً فما هو ؟ قال : فأنكر ذلك ، وكره مسألتي ، انظر : الإيمان لابن تيمية : ٣٠] ، وقوله : « لا يُؤْمِنُ مَنْ لا يَأْمَنُ جازُهُ بوائِقَهُ »(١) .

وقد اختلف العلماءُ (٢) في مرتكب الكبائر: هل يُسمَّى مؤمناً ناقص الإيمان، أم لا يُسمَّى مؤمناً ؟ وإنَّما يُقالُ: هو مسلم، وليس بمؤمنٍ على قولين، وهما روايتان عن الإمام أحمد (٣).

فأمًّا من ارتكبَ الصَّغائرَ ، فلا يزول عنه اسم الإيمان بالكلية ، بل هو مؤمنٌ ناقصُ الإيمان ، ينقص من إيمانه بحسب ما ارتكب من ذلك (٤٠) .

والقولُ بأنَّ مرتكب الكبائر يقال له: مؤمنٌ ناقصُ الإيمانِ مرويٌّ عن جابرِ بنِ عبد الله ، وهو قولُ ابنِ المبارك وإسحاق وأبي عُبيد وغيرهم ، والقول بأنَّه مسلم ؛ ، ليس بمؤمنٍ مرويٌّ عن أبي جعفر محمد بن علي ، وذكر بعضُهم أنَّه المختارُ عندَ أهلِ الشُّنَة .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه عند الحديث الثاني .

<sup>(</sup>٢) لم ترد في (ص).

 <sup>(</sup>٣) انظر : الإيمان لابن تيمية : ١٩٠ ، والعقيدة الطحاوية : ٦٥ \_ ٦٦ ، والتبصير بقواعد التكفير : ١٦
 \_ ١٧٠ ، وشرح العقيدة الطحاوية : ٣٢١ \_ ٣٢١ .

قال محمد بن نصر المروزي: وحكى غير هؤلاء أنَّه سأل أحمد بن حنبل عن قول النَّبيِّ ﷺ: « لا يزني الزاني . . . » فقال : من أتى هذه الأربعة أو مثلهن أو فوقهن فهو مسلم ، ولا أسميه مؤمناً ؟ ومن أتى دون ذلك ـ يريد : دون الكبائر ـ أسميه مؤمناً ناقص الإيمان .

انظر: الإيمان لابن تيمية: ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) انظر : الإيمان لابن تيمية : ١٩٩ ، والتبصير بقواعد التكفير : ١٧ ، والوجيز في عقيدة السلف الصالح : ١٢١ .

وقال ابنُ عباس : الزاني يُنزَعُ منه نورُ الإيمان (١) ، وقال أبو هريرة : يُنْزَعُ منه الإيمانُ ، فيكون فوقَه كالظُّلَّةِ ، فإذا تابَ عاد اليه (٢) .

وقال عبدُ الله بن رواحة وأبو الدرداء: الإيمانُ كالقميصِ، يَلبسُه الإنسانُ تارةً، ويخلعه أخرى، وكذا قال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ وغيره (٣)، والمعنى: أنَّه إذا كمَّل خصالَ الإيمان لبسه، فإذا نقصَ منها شيئًا نزعه، وكلُّ هذا إشارةٌ إلى الإيمان الكامل التَّام الذي لا يَنْقُصُ من واجباته شيء.

والمقصودُ أنَّ من جملة خصال الإيمانِ الواجبةِ أنْ يُحِبَّ المرءُ لأخيه المؤمن ما يحبُّ لنفسه ، فإذا زالَ ذلك عنه ، فقد نَقَصَ إيمانُهُ بذلك . وقد رُوِيَ أنَّ النَّبِيَ عَلَى قال لأبي هريرة : « أَحِبَّ للنَّاسِ ما تُحِبُ لنفسِك تكن مسلماً » خرَّجه الترمذي وابن ماجه (٤٠) .

وخرَّج الإمام أحمد (٥) من حديث معاذ : أنَّه سألَ النَّبيَّ عَنَ أَفْضَلِ الإيمان ، قال : « أَفْضَلُ الإيمان أَنْ تُحِبَّ للله وتُبغضَ لله ، وتُعْمِلَ لسانك في ذكر الله » ، قال : وماذا يا رسول الله ؟ قال : « أَنْ تُحِبَّ للنَّاسِ مَا تُحبُّ لنفسك ، وتكرَه لهم ما تكرهُ لنفسك ، وأَنْ تقول خيراً أو تَصْمُت » .

وقد رتَّب النَّبيُّ ﷺ دخولَ الجنَّة على هذه الخَصْلَةِ ؛ ففي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٤/ ٧٠ . وأخرجه: الحاكم ١٦٨/٤ ، وإسناده ضعيف لضعف روح بن عطاء بن أبي ميمونة . ] \_ رحمه الله \_عن يزيد بن أسدِ القَسْري ، قال : قال لي رسول الله ﷺ : « أتحبُّ الجنَّة » قلت : نعم ، قال : « فأحبَّ لأخيكَ ما تُحبُّ لنفسك » .

<sup>(</sup>١) ذكره: الآجري في « الشريعة »: ١١٥ ، وابن تيمية في « الإيمان »: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) ذكر: ابن تيمية في « الإيمان »: ٣٠ نحوه .

<sup>(</sup>٣) ورد نحو هذا القول عن أبي هريرة . انظر : الإيمان لابن تيمية : ٣٠ . وورد نحوه أيضاً من قول سفيان الثوري . انظر : حلية الأولياء ٧/ ٣٢ .

وورد من قول الإمام أحمد . انظر : المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل في العقيدة ١/ ٩٢ .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) في « مسنده » ٢٤٧/٥ من حديث معاذبن أنس الجهني ، به ، وإسناده ضعيف لضعف رشدين بن سعد ولضعف زبان بن فائد .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٦/٨١ ـ ١٩ ( ١٨٤٤ ) ( ٤٦ ) و ( ٤٧ ) .

وأخرجه: أحمد ١٦١/ و١٩١ و١٩٢ ، وابن ماجه (٣٩٥٦) ، والنسائي ١٥٢/ ـ ١٥٣ ، وابن العاص، حبان ( ٥٩٦١) ، من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « مَنْ أحبَّ أَنْ يُزَحْزَحَ عن النَّارِ ويُدخَلَ الجنة فلتدركه منيَّتُه وهو يؤمنُ بالله واليومِ الآخرِ ، ويأتي إلى الناس الذي يحبُّ أَنْ يُؤْتى إليه » .

وفيه أيضاً عن أبي ذرِّ ، قال : قال لي رسول الله ﷺ : « يا أبا ذرِّ ، إني أراكَ ضعيفاً ، وإني أحبُّ لك ما أحبُّ لنفسي ، لا تَأُمَّرَنَّ على اثنين ، ولا تولَّينَّ مالَ يتيم » [صحيح مسلم ٢/٧ ( ١٨٢٦ ) ( ١٧ ) . وأخرجه : أبو داود ( ٢٨٦٨ ) ، والنسائي ٢/ ٢٥٥ ، وابن حبان ( ٥٥٦٤ ) من حديث أبي ذر ، به ] .

وإنَّما نهاه عن ذلك ، لما رأى من ضعفه ، وهو ﷺ يحبُّ هذا لكلِّ ضعيف ، وإنَّما كان يتولَّى أمورَ النَّاسِ ؛ لأنَّ الله قوَّاه على ذلك ، وأمره بدعاء الخَلْقِ كلِّهم إلى طاعته ، وأنْ يتولَّى سياسةَ دينهم ودنياهم (١) .

وقد رُوِيَ عن عليِّ قال: قال لي النَّبيُّ ﷺ: « إنِّي أرضى لك ما أرضى لنفسي ، وأكره لك ما أكرهُ لنفسي ، لا تقرأ القرآن وأنت جنبٌ ، ولا وأنت راكعٌ ، ولا وأنت ساجد » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٢٨٣٦ ) ، وأحمد ١٤٦/١ ، والدارقطني ١٢/١ ( ٤٢٠ ) ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، مرفوعاً . وهو ضعيف .

وأخرجه : عبد الرزاق ( ۲۸۳۳ )، ومسلم ۲/۸۶ ( ٤٨٠ ) ( ٢٠٩ ) ، وابن حبان ( ١٨٩٥ ) عن علي بلفظ : « نهاني رسول الله ﷺ أن أقرأ راكعاً أو ساجداً » .

وأخرجه: الطيالسي ( ١٠١) ، والحميدي ( ٥٧) ، وأحمد ٨٣/١ و ٤٨ و ١٠٤٠ و ١٣٤ و ١٩٤٠ ، وأبو داود (٢٢٩) ، وابن ماجه (٩٤) ، والترمذي (١٤٦) ، والنسائي ١/٤٤١ ، وابن الجارود (٩٤) ، وأبو يعلى ( ٢٨٧) و ( ٣٤٨) و ( ٤٠٦) و ( ٤٧٩) و ( ٩٧٩) ، وابن خزيمة ( ٢٠٨) ، وابن حبان ( ٢٨٩) ، والدارقطني ١/٥١١ ( ٤١٩) ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، والحاكم ١٠٧/، عبان ( ٧٩٩) ، والبغوي في « شرح السنة » ( ٢٧٣) ، عن علي . بلفظ : كان رسول الله علم الخلاء فيقضي الحاجة ثم يخرج فيأكل معنا الخبز واللحم ويقرأ القرآن ، ولا يحجبه ، وربما قال : ولا يحجبه ، وربما قال :

<sup>(</sup>١) انظر: شرح السيوطي لسنن النسائي ٦/ ٢٥٥ - ٢٥٦ .

وكان محمَّدُ بنُ واسع يبيع حماراً له ، فقال له رجل : أترضاه لي ؟ قال : لو رضيته لم أبعه (۱) ، وهذه إشارةٌ منه إلى أنَّه لا يرضى لأخيه إلا ما يرضى لنفسه ، وهذا كلَّه من جملة النصيحة لعامة المسلمين التي هي مِنْ جملة الدين كما سبق تفسيرُ ذلك في موضعه (۲) .

وقد ذكرنا فيما تقدَّم حديثَ النعمان بنِ بشير ، عن النَّبيِّ عَيْ ، قال : « مَثَلُ المؤمنينَ في توادِّهم وتعاطفهم وتراحمهم مثلُ الجسدِ ، إذا اشتكى منه عُضوٌ ، تداعى له سائرُ الجسدِ بالحُمى والسَّهر » خرَّجاه في « الصحيحين »(٣) ، وهذا يدلُّ على أنَّ المؤمنَ يسوءُه ما يسوءُ أخاه المؤمن ، ويُحزِنُه ما يُحزنه .

وحديثُ أنس الذي نتكلَّمُ الآن فيه يدلُّ على أنَّ المؤمن يَسُرُهُ مَا يَسرُّ أَخَاهُ المؤمن ، وَهُذَا كُلُّه إنَّمَا يأتي من كمالِ سلامةِ ويُريد لأخيه المؤمن ما يُريده لنفسه من الخير ، وهذا كُلُّه إنَّما يأتي من كمالِ سلامةِ الصدر من الغلِّ والغشِّ والحسدِ ، فإنَّ الحسدَ يقتضي أنْ يكره الحاسدُ أنْ يَفوقَه أحدُّ في خير ، أو يُساويه فيه ؛ لأنَّه يُحبُّ أنْ يمتازَ على الناسِ بفضائله ، وينفرِدَ بها عنهم ، والإيمانُ يقتضي خلافَ ذلك ، وهو أنْ يَشْرَكه المؤمنون كلُّهم فيما أعطاه الله من الخير من غير أنْ ينقص عليه منه شيء (٤) .

وقد مدح الله تعالى في كتابه من لا يُريد العلوَّ في الأرض ولا الفساد ، فقال : ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَعَمُهُ كَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا ﴾ [القصص : ٨٣] . وروى ابنُ جريرٍ بإسنادٍ فيه نظرٌ (٥) عن عليِّ رضي الله عنه ، قال : إنَّ الرَّجُلَ ليُعْجِبهُ مِن شِراكِ نعله أنْ يكونَ أجود من شراكِ صاحبه فيدْخُلُ في قوله : ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ بَحَعُلُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَالْعَرَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [القصص : ٨٣] [أخرجه : الطبري في «تفسيره »

<sup>(</sup>١) ذكره: أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣٤٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الحديث السابع.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٩٨ ، وفتح الباري ١/ ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) وذلك أنَّ في إسناده أشعث بن سعيد البصري السمان ، قال عنه أبو حاتم : « ضعيف الحديث ، منكر الحديث ، سيئ الحفظ ، يروي المناكير عن الثقات » . الجرح والتعديل ٢/ ١٩٩ (٩٨٠) .

( ٢١٠٦٠ ) وطبعة التركي ٣٤٤/١٨ ، وابن أبي حاتم في «تفسيره » ٣٠٢٣/٩ ( ١٧١٨١ ) ، وأبو حيان في « تفسيره » ١٤٢٧ ( طبعة دار ابن حزم ) ، وأبو حيان في « تفسيره » ١٤٢٧ ( طبعة دار ابن حزم ) ، والسيوطي في « الدر المنثور » ٥/ ٢٦٥ . ] . وكذا رُوي عن الفضيل بنِ عياض في هذه الآية ، قال : لا يُحبُّ أَنْ يكونَ نعلُه أجودَ من نعل غيره ، ولا شِراكُهُ أجودَ مِنْ شراك غيره .

وقد قيل: إنَّ هذا محمولٌ على أنَّه إذا أراد (٢) الفخر على غيره لا مجرَّد التجمل (٣)، قال عكرمةُ وغيرُه من المفسدين في هذه الآية: العلوُّ في الأرض: التكبُّر، وطلبُ الشرف والمنْزلة عند ذي سلطانها، والفساد: العمل بالمعاصي (٤).

وقد ورد ما يَدُلُّ على أنَّه لا يأثم مَنْ كره أنْ يفوقَه من الناسِ أحدٌ في الجمال ، فخرَّج الإمامُ أحمدُ ـ رحمه الله ـ (٥) والحاكم في «صحيحه »(٦) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، قال : أتيتُ النَّبيَ ﷺ وعنده مالكُ بن مرارةَ الرَّهَاويُّ ، فأدركتُه وهو يقول : يا رسولَ الله ، قد قُسِمَ لي من الجمال ما ترى ، فما أحبُّ أحداً من النَّاس فضلني بشِراكَيْن فما فوقهما ، أليس ذلك هو من البَغي ؟ فقال : « لا ، ليس ذلك بالبغي ، ولكن البغي من بَطِرَ ـ أو قال : سفه ـ الحقَّ وغَمط الناس » .

وخرَّج أبو داود (<sup>(۷)</sup> من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النَّبِيِّ ﷺ معناه ، وفي حديثه : « الكبر » (<sup>(۸)</sup> بدل : « البغي » .

<sup>(</sup>١) عبارة : « ولا شراكه أجود من شراك غيره » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) « إذا أراد » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) ذكره : ابن كثير في « تفسيره » : ١٤٢٧ (طبعة دار ابن حزم) .

<sup>(</sup>٤) ذكره: الطبري في «تفسيره» (٢١٠٥٦) و(٢١٠٥٦) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» ٣٠٢٢/٩ (١٧١٧٦) و٢٩٨٩، ٣٠٢٣(١٧١٥) ، وابن الجوزي في «تفسيره» ٢٤٨/٦، والقرطبي في «تفسيره» ٣٠٢٠/١٣ ، والسيوطي في «الدر «تفسيره» ١٤٢٧ طبعة دار ابن حزم، والسيوطي في «الدر المنثور» ٢٦٤/٥٦٤ .

<sup>(</sup>٥) في « المسند » ١/ ٣٨٥ ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>٦) « المستدرك » ٤/ ١٨٢ .

<sup>(</sup>٧) في « سننه » (٤٠٩٢) وهو صحيح .

<sup>(</sup>٨) سقطت من (ص) .

فنفى أنْ تكونَ كراهتُه ؛ لأنْ يَفوقَهُ أحدٌ في الجمال بغياً أو كبراً ، وفسَّر الكبر والبغي ببطر الحقِّ وغمط الناس (١) ، وهو التكبُّر عليه ، والامتناع مِن قبوله كِبراً إذا خالف هواه . ومن هنا قال بعض السَّلف : التَّواضُعُ أَنْ تَقْبَلَ الحقَّ مِن كلِّ من جاء به ، وإنْ كان صغيراً ، فمن قَبِلَ الحقَّ ممَّن جاء به ، سواء كان صغيراً أو كبيراً ، وسواء كان يحبُّه أو لا يحبه ، فهو متواضع ، ومن أبي قَبُولَ الحقِّ تعاظُماً عليه ، فهو متواضع ، ومن أبي قَبُولَ الحقِّ تعاظُماً عليه ، فهو متكبِّرٌ .

وغمط الناس: هو احتقارُهم وازدراؤهم، وذلك يحصُل مِنَ النَّظرِ إلى النَّفس بعينِ الكمالِ، وإلى غيره بعين النَّقص (٢٠).

وفي الجملة: فينبغي للمؤمن أنْ يُحِبَّ للمؤمنينَ ما يُحبُّ لنفسه، ويكره لهم ما يكره لِنفسه، فإنْ رأى في أخيه المسلم نقصاً في دينه اجتهدَ في إصلاحه. قال بعضُ الصالحين مِن السَّلف: أهلُ المحبة لله نظروا بنور الله، وعطَفُوا على أهلِ معاصي الله، مَقَتُوا أعمالهم، وعطفوا عليهم ليزيلوهُم بالمواعظ عن فِعالهم، وأشفقوا على أبدانهم من النار، لا يكون المؤمنُ مؤمناً حقاً حتى يرضى للناسِ ما يرضاه لنفسه، وإنْ أبدانهم من النار، لا يكون المؤمنُ مؤمناً حقاً حتى يرضى للناسِ ما يرضاه لنفسه، وإنْ رأى في غيره فضيلةً فاق بها عليه فيتمنى لنفسه مثلها، فإنْ كانت تلك الفضيلةُ دينية، كان حسناً، وقد تمنى النبي على لنفسه منزلةَ الشَّهادة [حديث تمني النبي على الشهادة أخرجه: البخاري ١٥/١٥ (٣٦)، ومسلم ٢/٣١ (١٨٧١) (١٠٣) و٢/١٤ (١٨٧١) (١٠١) من حديث أبي هريرة . ] .

وقال ﷺ: « لا حسدَ إلا في اثنتين : رجل آتاهُ الله مالًا ، فهو يُنفقه آناءَ الليلِ وآناءَ النَّهارِ ، ورجُلٌ آتاهُ الله القرآن ، فهو يقرؤهُ آناءَ الليل وآناءَ النهار » [ أخرجه : البخاري ٢٨/١ ( ٧٣ ) و٧٣) ، من حديث عبد الله بن مسعود . ] .

وقال في الذي رأى مَنْ (٢) ينفق ماله في طاعة الله ، فقال : « لو أنَّ لي مالًا ،

<sup>(</sup>۱) عبارة « وغمط الناس » سقطت من (ج) .

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية ٣/١٠١٤ ـ ١٠١٥ ، ومجمل اللغة ٣/ ٦٨٦ ، وأساس البلاغة ١/٧١٣ ، ولسان العرب ١٠/ ١٢٥ ، ومختار الصحاح: ٤٨١ ـ ٤٨١ .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « رأى من » سقطت من (ص) . .

لفعلتُ فيه كما فعل ، فهما في الأجر سواءٌ » [ أخرجه : البخاري ٢٣٦/٦ ( ٢٣٦ ) من حديث أبي هريرة ، به . ] وإنْ كانت دنيويةً ، فلا خيرَ في تمنيها ، كما قال تعالى : ﴿ فَخَرَجُ عَلَى وَوَمِهِ فِي زِينَتِهِ أَ قَالَ الَّذِيكَ يُرِيدُوكَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَنْرُونُ إِنَّ لَهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ إِنِ وَقَالَ الَّذِيكَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمُ مَوْابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ عَظِيمٍ إِن وَقَالَ اللّهِ يَكُونُ إِنَّهُ لِللّهِ عَلَى صَلِحًا ﴾ وَظيم عَلَى اللّه عِن وجل : ﴿ وَلَا تَنْمَنَوْا مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ بِعَضَكُمْ عَلَى القصى : ٢٩ - ٨٠] . وأما قول الله عز وجل : ﴿ وَلَا تَنْمَنَوْا مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ بِعَضَكُمْ عَلَى اللّهُ عِنْ وَلَا تَنْمَنَوْا مَا فَضَلَ اللّهُ بِهِ بَعَضَكُمْ عَلَى اللّهِ مَنْ أَوْلُونُ إِلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

ومع هذا كُلِّه ، فينبغي للمؤمن أنْ يحزنَ لفواتِ الفضائل الدينية ، ولهذا أمِرَ أنْ ينظر في الدين إلى مَنْ فوقَه ، وأنْ يُنافِسَ في طلب ذلك جهده وطاقته ، كما قال تعالى : ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسُ الْمُنَنَافِسُونَ ﴾ [المطففين : ٢٦] ولا يكره أنَّ أحداً يُشارِكُه في ذلك ، بل يُحِبُّ للناس كُلِّهم المنافسة فيه ، ويحثُّهم على ذلك ، وهو من تمام أداء النَّصيحة للإخوان (٣) .

قال الفضلُ: إنْ كُنتَ تُحبُّ أنْ يكونَ الناسُ مثلَك ، فما أديتَ النَّصيحة لأخيك (٤) ، كيف وأنت تحبُّ أنْ يكونوا دونك ؟! (٥) يشير إلى أنَّ أداء النَّصيحة لهم أنْ يُحبَّ (١٠) أنْ يكونوا فوقه ، وهذه منزلةٌ عالية ، ودرجةٌ رفيعةٌ في النُّصح ، وليس ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير مجاهد: ١٥٤، وتفسير الطبري (٧٣١٩) و(٧٣٢٠) و(٧٣٢١) و وتفسير ابن أبي حاتم ٣/ ٩٣٥ (٥٢٢٦)، وتفسير القرطبي ٥/ ١٦٢ ـ ١٦٣، والبحر المحيط ١٩٩١، وأسباب النزول عن الصحابة والمفسرين: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر ما ذكره الطبري في « تفسيره » ١٣٤/١٥ ، والقرطبي في « تفسيره » ٢٦٦/١٩ ؛ والبغوي في « تفسيره » ٢٦٦/١٩ ، وابن عطية في « تفسيره » ٣٦٦/١٥ ، وابن الجوزي في « تفسيره » ٥٩/٩ .

<sup>(</sup>٤) في (ج): « لربك ».

<sup>(</sup>٥) انظر : حلية الأولياء ٨/ ٨٧ نحوه .

<sup>(</sup>٦) « أن يحب » سقطت من (ص) .

بواجب، وإنَّما المأمورُ به في الشرع أنْ يُحبَّ أنْ يكونوا مثلَه ، ومع هذا فإذا فاقه أحدٌ في فضيلة دينية اجتهد على لَحاقه ، وحزن على تقصير نفسه ، وتخلُّفِهِ عن لحاق السابقين ، لا حسداً لهم على ما آتاهُم الله من فضله عز وجل(١) ، بل منافسةً لهم ، وغبطةً وحزناً على النَّفس بتقصيرها وتخلُّفها عن درجات السابقين .

وينبغي للمؤمن أنْ لا يزال يرى نفسَه مقصِّراً عن الدَّرجات العالية ، فيستفيد بذلك أمرين نفيسين : الاجتهاد في طلب الفضائل ، والازدياد منها ، والنظر إلى نفسه بعينِ النَّقص ، وينشأ مِنْ هذا أنْ يُحبَّ للمؤمنين أنْ يكونوا خيراً منه ؛ لأنَّه لا يرضى لَهم أنْ يكونوا على مثلِ حاله ، كما أنَّه لا يرضى لنفسه بما هي عليه ، بل يجتهد في يكونوا على مثلِ حاله ، كما أنَّه لا يرضى لنفسه بما هي عليه ، بل يجتهد في إصلاحها ، وقد قالَ محمدُ بنُ واسع لابنه : أمَّا أبوكَ ، فلا كثَّرَ الله في المسلمين مثلَه [أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣٥٠ . ] .

فمن كان لا يرضى عن نفسه ، فكيف يُحبُّ للمسلمين أنْ يكونوا مثلَه مع نصحه لهم ؟ بل هو يحبُّ للمسلمين أنْ يكونوا (٢) خيراً ممَّا هو عليه .

وإنْ عَلِمَ المرءُ أَنَّ الله قد خصَّه على غيره بفضل ، فأخبر به لمصلحة دينية ، وكان إخباره على وجه التحدُّث بالنِّعمِ ، ويرى نفسه مقصراً في الشُّكر ، كان جائزاً ، فقد قال ابنُ مسعود : ما أعلم أحداً أعلمَ بكتاب الله مني ، ولا يمنع هذا أَنْ يُجِبَّ للنَّاسِ أَنْ يُشاركوه فيما خصَّهُ الله به ، فقد قال ابنُ عبَّاسٍ : إني لأمرُّ على الآية من كتاب الله ، فأوذُ أَنَّ النَّاسَ كُلَّهم يعلمُون منها ما أعلم ، وقال الشافعيُّ : وددتُ أَنَّ النَّاسَ تعلَّموا هذا العلمَ ، ولم يُنْسَبْ إليَّ منه شيء [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١١٩/٩ .

وانظر: سير أعلام النبلاء ١٠/٥٥، وآداب الشافعي: ٩٢، وتهذيب الأسماء واللغات ١٠٥٥، وانظر: سير أعلام النبلاء ١٠/٥٥، وآداب الشافعي: ٩٢، وتهذيب الأسماء واللغات ١٠٥٠، والمناقب للبيهقي ١٧٣/، وكان عتبةُ الغلامُ إذا أراد أنْ يُفطر يقول لبعض إخوانه المطَّلعين على أعماله: أخرِج إليَّ ماءً أو تمراتٍ أفطر عليها ؛ ليكونَ لك مثلُ أجري [أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٥٥/٦ . ] .

<sup>(</sup>١) عبارة : « من فضله عز وجل » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « مثله مع نصحه . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

## الحديث الرابع عشر

عَنْ عبدِ الله بنِ مَسعودٍ رضي الله عنه قالَ : قالَ رَسُولُ الله ﷺ : « لا يَحِلُّ دَمُ امرِيًّ مُسلِمٍ إلا بإحْدَى ثَلاثٍ : الثَّيِّبُ الزَّانِي ، والنَّفسُ بالنَّفسِ ، والتَّارِكُ لِدينِهِ المُفارِقُ للجماعَةِ » . رواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ [أخرجه : البخاري ٢/٩ ( ١٠٨٨ ) ، ومسلم ( ١٠٦٠ ) ( ٢٥ ) و ( ٢٦ ) .

وأخرجه: الطيالسي ( ٢٨٩) ، وعبد الرزاق ( ١٨٧٠٤) ، والحميدي ( ١١٩) ، وأحمد ٢/٢٨٦ و ٤٤٤ و ٤٦٥ ، والسدارمي ( ٢٣٠٣) و ( ٢٤٥١) ، وأبو داود ( ٢٣٥٢) ، وابن ماجه ( ٢٥٣٤) ، والترمذي ( ١٤٠٢) ، والنسائي ٧/ ٩٠ \_ ٩١ و٨/١٣ ، وابن الجارود ( ٢٨٣٨) ، وأبو يعلى ( ٢٠٢١) ، وابن حبان ( ٤٤٠٨) ، والدارقطني ٣/٧٦ ( ٣٠٧١) ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، والبيهقي ٨/٩١ و ١٩٤٤ و ٢٠٢ و ٢١٣ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٣٣١١) من حديث عبد الله بن مسعود ، به . ] .

هذا الحديث (۱۰ خرّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/٩ ( ٢٨٧٨ ) ، وصحيح مسلم ١/٩ ( ١٦٧٨ ) . ] من رواية الأعمش ، عن عبد الله بن مرة ، عن مسروق ، عن ابن مسعود ، وفي رواية لمسلم : « التارك للإسلام » بدل قوله : « لدينه » [ صحيح مسلم ٥/١٠٦ ( ١٦٧٦ ) ( ٢٦ ) ] .

وفي هذا المعنى أحاديثُ متعددةٌ : فخرَّج مسلم [ في « صحيحه » ١٠٦/٥ ( ١٦٧٦ ) ( ٢٦ ) ] من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ ﷺ مثلَ حديثِ ابن مسعود .

وخرَّج الترمذيُّ [ في «جامعه» (٢١٥٨)، وقال : «هذا حديث حسن » ] ، والنسائي الله وابنُ ماجه (٣) من حديث عثمان ، عن النَّبيِّ الله على عثمان ، عن النَّبيِّ الله على الله على عثمان ، عن النَّبيِّ الله على ال

<sup>(</sup>١) عبارة : « هذا الحديث » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) في « المجتبى » ۷/ ۱۰٤ .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٢٥٣٣) .

<sup>(</sup>٤) من قوله: « مثل حديث ابن مسعود . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

امرئ مُسلم إلا بإحدى ثلاثٍ : رجلٍ كفر بعد إسلامه ، أو زَنى بعد إحصانِه (١) ، أو قتلَ نفساً بغير نفسٍ » . وفي رواية للنَّسائي : « رجلٌ زنى بعد إحصانه ، فعليه الرجمُ ، أو قتل عمداً ، فعليه القَوَدُ ، أو ارتدَّ بعدَ إسلامِهِ ، فعليه القتلُ » [ أخرجه : النسائي في «المجتبى » ١٠٣/٧ من حديث عثمان بن عفان ، به . ] .

وقد رُوي هذا المعنى عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ من روايةِ ابن عبَّاس<sup>(۲)</sup> وأبي هريرة وأنس غيرهم<sup>(۳)</sup>، وقد ذكرنا حديث أنسٍ فيما تقدَّم، وفيه تفسير أنَّ هذه الثلاث خصال هي حقُّ الإسلام التي يُستباح بها دَمُ مَنْ شهد أنْ لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله، والقتلُ بكلِّ واحدةٍ مِنْ هذه الخصالِ الثَّلاثِ متَّفقٌ عليه بين المسلمين (٤).

أما زنى الثَيِّبِ ، فأجمع المسلمون على أنَّ حَدَّه الرجمُ حتَّى يموتَ ، وقد رجم النَّبِيُّ عَلَيْ ماعزاً والغامدية [ أخرجه : أحمد ١٦/٣ ـ ٦٢ ، ومسلم ١١٨/٥ ( ١٦٩٤ ) ( ٢٠ ) ، وأبو داود ( ٤٤٣١ ) ، وابن حبان ( ٤٤٣٨ ) ، والحاكم ٣٦٢/٤ ـ ٣٦٣ ، والبيهقي ٨/٢٢٠ ـ ٢٢١ من حديث أبي سعيد الخدري ، به .

وللحديث طرق أخرى ، وانظر : المغني ١١٩/١٠ ] ، وكان في القرآن الذي نسخ لفظه : « والشَّيخُ والشَّيخُةُ إذا زَنيا فارجُموهُما البتة نكالًا من الله ، والله عزيز حكيم » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٣٣٦٣ ) ، وابن حبان ( ٤٤٢٨ ) و( ٤٤٢٩ ) ، والحاكم ٢/ ٤١٥ من حديث أبي بن كعب ، به ، وإسناده لا باس به ، وانظر : المغني ١١٨/١٠ \_١١٩ . ] .

وقد استنبط ابنُ عباسِ الرَّجمَ مِنَ القرآن من قوله تعالى : ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَٰكِ قَدُ كَا مَا عَالَى : ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَٰكِ وَيَعْفُواْ جَاءَ كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُحَفُّوُن مِنَ ٱلْكِتَٰكِ وَيَعْفُواْ عَن كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كُمْ عَلَيْكُم مَّا أَخُلُونَ مِن حَيثُ عَن كَفَر بالقرآن من حيثُ لا يحتسب ، ثمَّ تلا هذه الآية ، وقال : كان الرجمُ مما أخفوا . خرَّجه النَّسائي [ في الكبرى » ( ٧١٦٢ ) وفي « التفسير » ، له ( ١٥٩ ) .

<sup>(</sup>١) في (ص) : « كفر بعد إسلام ، أو زنى بعد إحصان . » .

<sup>(</sup>٢) نسبه الحافظ ابن حجر إلى النسائي . انظر : فتح الباري ١٢/ ٢٥١ ، وانظر : مجمع الزوائد ١٠ / ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر : مجمع الزوائد ١/ ٢٦\_٢٦ .

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه عند الحديث الثامن.

وأخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ٩٠٥٧) ، وطبعة التركي ٢٦٢/٨ ، وابن حبان ( ٤٤٣٠) ، والحاكم ٣٥٩/٤ ، وقال: والحاكم ٣٥٩/٤ من حديث عبد الله بن عباس ، به . وهو صحيح . ] ، والحاكم (١) ، وقال: صحيحُ الإسناد .

ويُستنبط أيضاً من قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئِةَ فِيهَا هُدَى وَنُورُ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ اللَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ ﴾ [ المائدة: ٤٤ ـ ٤٩ ] . وقال الزهري : بلغنا أنَّها نزلت في اليهوديَّيْن اللذيْن رجمهما النَّبيُّ عَلَيْ قال : ﴿ إِنِّي أَحْكُم بِما في التوراة ﴾ وأمر بهما فرُجما [ أخرجه : عبد الرزاق في ﴿ تفسيره ﴾ ( ١٨٩ - ١٩٠ وفي مصنفه ( ١٣٣٠ ) ، وأبو داود ( ٤٤٥٠ ) ، والطبري في ﴿ تفسيره ﴾ ( ١٩٣٨ ) ، وطبعة التركي مرادن أبي حاتم في ﴿ تفسيره ﴾ ( ١٤٠١ ) . ] .

وخرَّج مسلم في « صحيحه » [ الصحيح ٥/ ١٢٢ ( ١٧٠٠ ) ( ٢٨ ) ، وأبو داود (٤٤٤). ] من حديث البراء بن عازب قصة رجم اليهوديين ، وقال في حديثه : فأنزل الله : ﴿ هَ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ ٱلَّذِينَ يُسكرِعُونَ فِي ٱلْكُفَّرِ ﴾ [ المائدة : ٤١ ] وأنزل : ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ ٱللهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [ المائدة : ٤٤ ] في الكفار كلها .

وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٨٦/٤ .

وأخرجه: مسلم ١٢٢٥-١٢٣ ( ١٧٠٠) ، وأبو داود ( ٤٤٤٧) و ( ٢٥٤٨) ، وابن ماجه وأخرجه: مسلم ١٦٢٥- ١٢٣ ) و الكبرى » ( ١١١٤٤) و في « التفسير » ، له ( ١٦٤ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٥٥١) ، والمسائي في « الكبرى » ( ١١١٤٨) و وفي « شرح معاني في « تفسيره » ( ١٩٤١) ، والمحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٤٥٤١) ، وفي « شرح معاني الآثار » ، له ١٤٢/٤ من حديث البراء بن عازب ، به . ] وعنده : فأنزل الله : ﴿ لَا يَحَزُنكَ اللّه يَكُونُ فِي ٱللَّكُفّرِ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِنّ أُوتِيتُم هَذَا فَخُذُوه ﴾ [ المائدة : ١٤] ، يقولون : ائتوا محمداً (٢) ، فإنْ أفتاكم بالتّحميم والجلد ، فخُذُوه ، وإنْ أفتاكم بالرجم ، فاحذروا ، إلى قوله : ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَيْكِ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [ المائدة : ٤٤] ، قال : في اليهود .

ورُوِيَ من حديث جابر قصَّةُ رجم اليهوديين ، وفي حديثه قال : فأنزل الله :

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ۲۵۹/۶

<sup>(</sup>٢) في (ص): «يعني: الجلد».

﴿ فَإِن جَآ وَكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ أَوَ أَعْرِضَ عَنَهُم ۗ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم أَو أَعْرِضَ عَنَهُم ۗ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحْكُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم بَيْنَهُم أَو أَعْرِض عَنْهُمُ أَو أَعْرِض عَنْهُ لَضعف بِالْقِسَطِ ﴾ [المائدة: ٤٤] [والحديث أخرجه: الحميدي ( ١٢٩٤) ، وإسناده ضعيف لضعف مجالد بن سعيد . ] .

وكان الله تعالى قد أمر أوَّلاً بحبسِ النِّساء الزَّواني إلى أنْ يتوفَّاهنَّ الموت ، أو يجعل الله لهنَّ السبيل ، ثم جعل الله الهنَّ سبيلاً ، ففي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٥/١١٥ (١٦٩ ) (١٢ ) . ] عن عبادة ، عن النَّبيِّ في قال : « خُذوا عنِّي خُذوا عنِّي قد جعل الله لهنَّ سبيلاً : البكرُ بالبكر جلدُ مئة وتغريبُ عامٍ ، والثيبُ بالثيب جلدُ مئة والرجمُ » .

وقالت طائفة منهم : إنْ كان الثَّيِّبان شيخين رُجمَا وجُلِدا ، وإنْ كان شابَّين رُجِما بغيرِ جلدٍ ؛ لأنَّ ذنبَ الشيخِ أقبحُ ، لا سيما بالزنى ، وهذا قولُ أبيِّ بنِ كعبٍ ، وروي عنه مرفوعاً ، ولا يصحُّ رفعه ، وهو رواية عن أحمد وإسحاق أيضاً .

وأما النَّفسُ بالنفسِ ، فمعناه : أنَّ المكلَّف إذا قتل نفساً بغير حق عمداً ، فإنَّهُ

<sup>👙</sup> سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) لفظ الجلالة لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>١) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩٧٨ ، والمغنى ١١٩/١٠ .

انظر: المغنى ١١٧/١٠.

<sup>(</sup>۵) **في (ص)**: «نفس».

يُقْتَلُ بها ، وقد دلَّ القرآن على ذلك بقوله تعالى : ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَاۤ أَنَّ اَلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ اِلنَّفْسِ ﴾ [المائدة : ٤٤] وقال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَى ٱلْحُرُّ بِالْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَٱلْأَنْثَى بِاللَّهِ الْقَنْلَى ٱلْحُرُّ البقرة : ١٧٨] .

ويُستثنى من عُموم قوله تعالى : ﴿ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ﴾ صُورٌ :

منها: أنْ يقتل الوالدُ ولدَه ، فالجمهورُ على أنَّه لا يُقْتَلُ به ، وصحَّ ذلك عن عُمر . وروي عن النَّبِيِّ عَنِيْ من وجوهٍ مُتعدِّدةٍ ، وقد تُكُلِّمَ في أسانيدها [ أخرجه : أحمد ١٢٢/ و٤٩ ، وعبد بن حميد (٤١ ) ، وابن ماجه (٢٦٦٢ ) ، والترمذي (١٤٠٠ ) ، وابن الجارود (٧٨٨ ) ، والطبراني في « الأوسط » (١٨٩٠ ) ، والبيهقي ٨/٨ و٧٧ من حديث عمر بن الخطاب ونصه : قال : سمعت رسول الله يقول : « لا يُقاد الوالد بالولد » .

وأخرجه : أحمد ١٦/١ من طريق مجاهد ، عن عمر وهو منقطع ؛ لأنَّ مجاهداً لم يسمع من عمر . ورواه من حديث عبد الله بن عباس :

الدارمي ( ٢٣٦٢ ) ، وابن ماجه ( ٢٦٦١ ) ، والترمذي ( ١٤٠١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » 1٨/٤ ، والحاكم ٣٦٩/٤ ، والبيهقي ٨/٣٩ ، وإسناده ضعيف لضعف إسماعيل بن مسلم المكي . ونصه : عن عبد الله بن عباس ، عن النبي ﷺ قال : « لا تقام الحدود في المساجد ولا يقتل الوالد » .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ١٧١٠ ) من طريق طاوس ، عن النّبيِّ على مرسلاً ] ، وقال مالك: إنْ تَعمَّدَ قتله تعمداً لا يشكُ فيه ، مثل أنْ يذبحه ، فإنّه يُقتل به ، وإنْ حذفه بسيفٍ أو عصا ، لم يقتل . وقال البتِّي: يقتل بقتله بجميع وجوه العَمدِ للعمومات (١٠) .

ومنها: أنْ يقتل الحرُّ عبداً ، فالأكثرون على أنَّه لا يُقتل به (٢) ، وقد وردت في ذلك أحاديثُ في أسانيدها مقالٌ [أخرجه: البيهقي ٨/٣٥. ونصه: عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: « لا يقتل حربعبد » .

وأخرجه : البيهقي ٨/ ٣٤ . ونصه : قال علي رضي الله عنه : « من السنة أن لا يقتل حر بعبد » .

وانظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩١١ و ٩١٢ . ] . وقيل : يقتل بعبدِ غيره دُون

<sup>(</sup>١) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩١٢ ، وبداية المجتهد ٢/ ٧١٠ ـ ٧ ٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٣٠ بتحقيقنا، وبداية المجتهد ٢/ ٧٠٦.

عبدِه (١) ، وهو قولُ أبي حنيفة وأصحابه ، وقيل : يقتل بعبده وعبدِ غيره ، وهي رواية عن الثوري ، وقول طائفةِ من أهل الحديث (٢) ؛ لحديث سمرة ، عن النّبيّ على : « من قتلَلَ عبدهُ قتلناهُ ، ومن جَدَعَهُ جدَعْناهُ » [ أخرجه : أحمد ٥/١٠ و١١ و١٦ و١٨ و١٩ ، والدارمي (٢٣٦٣) ، وأبو داود (٤٥١٥) و(٤٥١٦) و(٤٥١٧) ، وابن ماجه (٢٦٦٣) ، والترمذي والدارمي (١٤١٤) ، وأبو داود (٢٣٨) ، والنسائي ٨/٢٠ و٢١ و٢١ ، وابن عدي في « الكامل » (١٤١٤) وفي « العلل الكبير » ، له (٢٣٨) ، والنسائي ٨/٢٠ و٢١ و٢١ ، وابن عدي في « الكامل » من حديث الحسن ، عن سمرة بن جندب ، به ، وإسناده ضعيف فإنَّ الحسن لم يسمع كل أحاديث سمرة ، وهذا الحديث جاء التصريح بأنه لم يسمعه الحسن من سمرة كما في « مسند الإمام أحمد وغيره .

وقد أجمعوا على أنَّه لا قصاص بين العبيدِ والأحرار في الأطراف ، وهذا يدلُّ على أنَّ هذا الحديث مطَّرَحٌ لا يُعمل به ، وهذا مما يُستدلُّ به على أنَّ المراد بقوله تعالى : ﴿ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [المائدة : ٤٥] الأحرار ؛ لأنَّه ذكر بعده القصاص في الأطراف ، وهو يختصُّ بالأحرار (٣) .

ومنها: أَنْ يَقتُلَ المسلم كافراً ، فإنْ كان حربياً ، لم يقتل به بغير خلاف (٤) ، لأنَّ قتل الحربيِّ مباحٌ بلا ريب ، وإنْ كان ذمياً أو معاهَداً ، فالجمهور على أنَّه لا يقتل به أيضاً (٥١١ ) و٤/٤٨ (٣٠٤٧) و٣/٩٠ أيضاً (٥٠) ، وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٢/٨١ (١١١ ) و٤/٤٨ (٣٠٤٧) و٢/٩٩

<sup>(</sup>١) عبارة : « دون عبده » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) انظر : بدایة المجتهد ۲/ ۷۰۷\_۷۰۹ .

<sup>(</sup>٣) انظر: بداية المجتهد ٢/٧١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩١١ ، والهداية للكلوذاني ٢/ ٢٣٠ بتحقيقنا ، وبداية المجتهد ٢/ ٧٠٨ .

 <sup>(</sup>٥) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩١١ ، وبداية المجتهد ٢/ ٧٠٨ .

اختلف العلماء في قتل المؤمن بالكافر الذمي ، فقال الإمام ابن رشد\_ رحمه الله \_ : وأما قتل المؤمن بالكافر الذمي فاختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال :

فقال قوم: لا يقتل مؤمن بكافر ، وممن قال به الشافعي والثوري وأحمد وداود وجماعة .

وقال قوم: يقتل به ، وممن قال بذلك أبو حنيفة وأصحابه وابن أبي ليلي .

وقال مالك والليث ، لا يقتل به إلا أن يقتله غيلة وقتل الغيلة أن يضجعه فيذبحه وبخاصة على ماله . انظر : بداية المجتهد ٢/ ٧٠٨ .

وقال أبو حنيفة وجماعة من فقهاء الكوفيين: يُقتل به (۱) ، وقد روى ربيعة ، عن ابن البيلماني ، عن النّبيّ في : أنّه قتل رجلاً من أهل القبلة برجل من أهل الذمة ، وقال: «أنا أحقُ من وفّى بذمّته» [ أخرجه: عبد الرزاق ( ١٨٥١٤) ، وأبو داود في «المراسيل»: ١٥٥ ، والدارقطني ٣/١٠ ( ٣٢٣٤) ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، والبيهقي ٨/٠٣ ، وهو ضعيف كما أشار إليه المصنف . ] وهذا مرسل ضعيف قد ضعّفه الإمام أحمد ، وأبو عبيد ، وإبراهيم الحربي ، والجوزجاني ، وابن المنذر ، والدارقطني ، وقال : ابن البيلماني ضعيف لا تقوم به حجة إذا وصل الحديث ، فكيف بما يرسله ؟ وقال الجوزجاني : إنّما أخذه ربيعة ، عن إبراهيم بن أبي يحيى ، عن ابن المنكدر ، عن ابن البيلماني . وابن أبي يحيى : متروك الحديث . وفي « مراسيل أبي داود » حديث آخر مرسل : أنّ النّبيّ فَتَلَ يوم خيبر مسلماً بكافر ، قتله غيلة ، وقال : «أنا أولى وأحقُ من وفي بذمّته » [ أخرجه : أبو داود في « المراسيل » : ١٥٥ وطبعة الرسالة ( ٢٠٠ ) و ( ٢٥١ ) ، وهذا مذهبُ مالك وأهل المدينة : أنّ القتل (٢٠١) بتحقيقي ، وانظر هناك تمام تخريجه والتعليق عليه . ] . وهذا مذهبُ مالك وأهل المدينة : أنّ القتل (٢٠ غيلة لا تُشترط له المكافأة ، فيُقْتَلُ فيه المسلمُ بالكافر ، وعلى هذا حَملوا حديث ابن البيلماني أيضاً على تقدير صحّته (٣) .

ومنها: أنْ يقتل الرجل امرأةً ، فيُقتل بها بغيرِ خلاف (٤) ، وفي كتاب عمرو بن حزمٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ : أنَّ الرَّجُلَ يقتل بالمرأة [ أخرجه : ابن حبان ( ٦٥٥٩ ) ، والحاكم

<sup>(</sup>١) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩١١ ، وبداية المجتهد ٢/ ٧٠٨ .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « وقال: أنا أولى . . . » إلى هنا سقط (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: بداية المجتهد ٧٠٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: بداية المجتهد ٢/٧١٠.

١/ ٣٩٠ - ٣٩٧ ، والبيهقي ١٩٠ - ٩٠ من حديث عمرو بن حزم ، به . وهو ضعيف من حيث الصناعة الإسنادية . ] . وصحَّ أنَّه عَلَى يهو دياً قتل جارية (١) وأكثرُ العلماء على أنَّه لا يدفع إلى أولياء الرجل شيءٌ . وروي عن عليِّ أنَّه يدفع إليهم نصف الدية ؛ لأنَّ ديةَ المرأة نصفُ ديةِ الرجل وهو قولُ طائفةٍ مِنَ السَّلف وأحمد في رواية عنه (٢) .

وأمَّا التَّارِكُ لِدينه المفارق للجماعة ، فالمرادُ به من ترك الإسلام ، وارتدَّ عنه ، وفارقَ جماعة المسلمين (٢) ، كما جاء التصريحُ بذلك في حديث عثمان ، وإنَّما استثناه مع من يحلُّ دمه من أهل الشهادتين باعتبارِ ما كان عليه قبل الرِّدَّة وحكم الإسلام لازم له بعدها ، ولهذا يُستتاب ، ويُطلب منه العود إلى الإسلام (٤) ، وفي إلزامه بقضاء ما فاته في زمن الرِّدَة من العبادات اختلافٌ مشهورٌ بَيْنَ العلماء (٥) .

وأيضاً فقد يتركُ دينَه ، ويُفارقُ الجماعة ، وهو مقرُّ بالشَّهادتين ، ويدَّعي الإسلام ، كما إذا جحد شيئاً مِنْ أركان الإسلام ، أو سبَّ الله ورسولَه ، أو كفرَ ببعضِ الملائكة أو النَّبييِّنَ أو الكتب المذكورة في القرآن مع العلم (\*\*) بذلك (\*\*) ، وفي

<sup>(</sup>۱) عن أنس رضي الله عنه : أنَّ يهودياً قتل جارية على أوضاح ، فقتله رسول الله ...
أخرجه : أحمد ٣/ ١٧٠ و ٢٠٣٣ ، والبخاري ٩/ ١٥ (٦٨٧٧) ، ومسلم ١٠٣٥ (١٦٧٢) (١٥) ،
وأبو داود (٤٥٢٩) ، وابن ماجه (٢٦٦٦) ، والنسائي ٨/ ٣٥ \_ ٣٦ ، وابن حبان (٩٩٢) ،
والدارقطني ٣/ ١١٨ (٣٣١٥) (طبعة دار الكتب العلمية) ، والبيهقي ٨/ ٤٢ من حديث أنس بن
مالك ، به .

انظر : بداية المجتهد ٧١٠/٢ . وهو قول : عثمان البتي ، وحكى القاضي أبو الوليد الباجي في « المنتقى » عن الحسن البصري وعطاء : أنَّه لا يقتل الذكر بالأنثى وحكاه الخطابي في « معالم السنن » وهو شاذ . انظر : معالم السنن ٤/٤٠ .

انظر: الإشراف على نكت مسائل الخلاف ١٨٤٨ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٣٨٢ ، والهداية للكلوذاني ٢/ ٢٨٤ بتحقيقنا ، والمغني ١٠/ ٧٤ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر: الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٨٦ بتحقيقنا.

<sup>👙</sup> سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٧) عبارة: « مع العلم » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٨) انظر : الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٨٦ بتحقيقنا ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٦٠٠ .

« صحيح البخاري » [ الصحيح ٤/ ٧٥ ( ٣٠١٧ ) و٩/ ١٨ ( ٦٩٢٢ ) .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ٩٤١٣ ) و ( ١٨٧٠٦ ) ، والحميدي ( ٥٣٣ ) ، وأحمد ١/٢١٧ و ٢٨٢ ، وأبو يعلى وأبو داود ( ٤٣٥١ ) ، وابن ماجه ( ٢٥٣٥ ) ، والترمذي ( ١٤٥٨ ) ، والنسائي ٧/ ١٠٤ ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٢ ) ، وابن الجارود ( ٨٤٣ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٨٦٥ ) و ( ٢٨٦٢ ) و ( ٢٨٦٢ ) ، والماراني في « الكبير » ( ١١٨٥٠ ) و ( ١١٨٥٠ ) ، والدارقطني ٣ / ٢٨٥ ( ٣١٥٧ ) ، والحاكم ٣ / ٥٣٥ - ٥٣٥ ، والبيهقي ٨ / ١٩٥ و ٢٠٢٠ ) ، والبغوي ( ٢٥٦٠ ) ، و (٢٥٦١ ) .

قال ابن قدامة : وأجمع أهل العلم على وجوب قتل المرتد ، وروي ذلك عن أبي بكر وعمر وعثمان وعلي ومعاذ وأبي موسى وابن عباس وخالد وغيرهم ، ولم ينكر ذلك فكان إجماعاً .

انظر: المغني ٧٢/١٠، والشرح الكبير على متن المقنع ٧٢/١٠، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣٨١/٤. ] عن ابن عباس ، عن النّبيِّ ﷺ قال : « من بدَّل دينَهُ فاقتلوه » .

ولا فرق في هذا بين الرجلِ والمرأة عندَ أكثر العلماء ومنهم من قال : لا تُقتل المرأة إذا ارتدَّت كما لا تُقتل نساء أهلِ دارِ ألحربِ في الحرب ، وإنَّما تُقتل رجالُهم ، وهذا قول أبي حنيفة وأصحابه أبي ، وجعلوا الكفر الطارئ كالأصلي ، والجمهور فرَّقوا بينهما ، وجعلوا الطارئ أغلظ من الأصلي ألما سبقه من الإسلام ، ولهذا يقتل بالرِّدَّة عنه من لا يقتل من أهل الحرب ، كالشَّيخ الفاني والزَّمن (مَ والأعمى ، ولا يُقتلون في الحرب ألى الحرب ألى المرب ألى ال

وقوله ﷺ: « التارك لدينه المفارق للجماعة » ﴿ يدلُّ على أنَّه لو تاب ورجع إلى الإسلام لم يقتل ؛ لأنَّه ليس بتاركٍ لدينه بعد رجوعه ، ولا مفارقٍ للجماعة ( الم

<sup>(</sup>۱) انظر: الإشراف على نكت مسائل الخلاف ٢/ ٨٤٧، ورؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩٧٢، والهداية للكلوذاني ٢/ ٢٨٥ بتحقيقنا، والمغني ١٠/ ٧٢،، الواضح في شرح مختصر الخرقي ٥/ ٣٨١، ومنتهى الإرادات ٢/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الإشراف على نكت مسائل الخلاف ٢/ ٨٤٧ ، وتحفة الفقهاء ٣/ ٣٠٩ ، والمغنى ١٠/ ٧٢ .

<sup>(</sup>٤) عبارة: « من الأصلي » سطقت من (ج).

أي : المبتلى ، والزَّمانة : العاهة . لسان العرب ٦/ ٨٧ .

<sup>(</sup>٦) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٩٧٢ ، والمهذب ٥/ ٢٠٨ ، وتحفة الفقهاء ٣/ ٣٠٩ .

<sup>(</sup>٧) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٨) انظر : الإشراف على نكت مسائل الخلاف ٨٤٨/٢ ، والمغني ٧٦/١٠ ، والواضح في شرح --

فإنْ قيل : بل استثناء هذا ممّن يعصم دَمُه من أهل الشهادتين يدلُّ على أنَّه يقتل ولو كان مقراً بالشهادتين ، كما يقتل الزاني المُحصَن ، وقاتل النفس ، وهذا يدلُّ على أنَّ المرتدَّ لا تُقبل توبتُه (۱) ، كما حُكي عن الحسن ، أو أنْ يحمل ذلك على من ارتدَّ ممَّن وُلِدَ على الإسلام ، فإنَّه لا تُقبل توبتُه (۲) ، وإنَّما تقبل توبةُ مَنْ كانَ كافراً ، ثم أسلم ، ثم ارتدَّ على قول طائفة من العلماء ، منهم : الليثُ بنُ سعدٍ ، وأحمد في رواية عنه ، وإسحاق . قيل : إنَّما استثناه من المسلمين باعتبار ما كان عليه قبْلَ مفارقة دينه كما سبق تقريره ، وليس هذا كالثيب الزَّاني ، وقاتل النفس ؛ لأنَّ قتلَهُما وَجب عقوبة لجريمتهما الماضية ، ولا يُمكن تلافي ذلك (۳) .

وأمَّا المرتدُّ ، فإنَّما قُتِلَ لوصفٍ قائمٍ به في الحال ، وهو تركُ دينه ومفارقةُ الجماعة ، فإذا عاد إلى دينهِ ، وإلى موافقته الجماعة ، فالوصف الذي أبيح به دمُه قد انتفى ، فتزولُ إباحةُ دمِهِ ، والله أعلم (٤) .

فإنْ قيل : فقد خرَّج النَّسائي (٥) من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ قَال : « لا يَحلُّ دمُ امريُ مسلم إلا بإحدى ثلاث خصالٍ : زانٍ محصن يُرجَمُ ، ورَجُلٍ قتل متعمداً فيُقتل ، ورجلٍ يخرجُ من الإسلام فحارب الله ورسوله فيقتل ، أو يُصلب ، أو يُنفى من الأرض » . وهذا يدلُّ على أنَّ المرادَ من جمع بين الردَّة والمحاربة .

قيل : قد خرَّج أبو داود [ ني « سننه » ( ٤٣٥٣ ) .

وأخرجه: النسائي ١٠١/ - ١٠٢ و ٢٣/٨ وفي « الكبرى » ، له ( ٣٥١١) و( ٦٩٤٥ ) ، وهو حديث صحيح . ] حديث عائشة بلفظ آخر ، وهو أنَّ رسولَ الله ﷺ قال : « لا يحلُّ دَمُ امريً مسلم يشهد أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسولُ الله إلا في إحدى (٦) ثلاث :

مختصر الخرقي ٤/ ٣٨٤ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٦٠٠ .

<sup>(</sup>١) انظر: المغني ١٠/ ٧٦ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « كما حكي عن الحسن . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغني ١٠/٧٦ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/٣٩٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى ٧٦/١٠.

<sup>(</sup>٥) في « المجتبى » ٧/ ١٠١\_١٠١ ، وفي « الكبرى » (٣٥١١) ، وهو صحيح .

<sup>(</sup>٦) في « سنن أبي داود » : « بإحدى » .

[ رجل ](١) زنى بعد إحصانٍ فإنَّه يُرجم ، ورجل خرج محارباً لله ورسوله فإنَّه يقتل أو يُصلب أو يُنفى من الأرض ، أو يقتل نفساً فيقتل بها » .

وهذا يدلُّ على أنَّ مَنْ وُجِدَ منه الحِراب من المسلمين ، خُيِّرَ الإمامُ فيه مطلقاً ، كما يقوله علماءُ أهل المدينة مالك وغيره  $(^{(7)})$  ، والرواية الأولى قد تُحمل على أنَّ المرادَ بخروجه عن الإسلام خروجُه عن أحكام الإسلام  $(^{(7)})$  ، وقد تُحمل على ظاهرها ، ويستدلُّ بذلك مَنْ يقول : إنَّ آيةَ  $(^{(3)})$  المحاربة تختصُّ بالمرتدين [ انظر : تفسير البغوي  $(^{(3)})$  ، والدر المنثور  $(^{(3)})$  .

قال ابن قدامة في « المغني » ٢٩٧/١٠: « وهذه الآية في قول ابن عباس وكثير من العلماء نزلت في قطاع الطريق من المسلمين ، وبه يقول مالك والشافعي ، وأبو ثور وأصحاب الرأي ، وحكي عن ابن عمر أنّه قال : نزلت هذه الآية في المرتدين ، وحكي ذلك عن الحسن وعطاء وعبد الكريم ؛ لأنّ سبب نزولها قصة العرنيين ، وكانوا ارتدوا عن الإسلام وقتلوا الرعاة ، فاستاقوا إبل الصدقة ، فبعث النّبي على منهم ، فقطع أيديهم وأرجلهم وسمل أعينهم ، وألقاهم في الحرة حتى ماتوا ، قال أنس : فأنزل الله تعالى في ذلك : ﴿ إِنَّمَا جَرَ وُ اللّهِ يَكُارِ بُونَ اللّه ﴾ [ المائدة : ٣٣] . ] ، فمن ارتد وحارب فُعِل به ما في الآية ، ومن حارب من غير رِدّة ، أقيمت عليه أحكامُ المسلمين مِنَ القِصاص والقطع في السرقة ، وهذا رواية عن أحمد لكنّها غيرُ مشهورة عنه ، وكذا قالت طائفة من السّلف : إنّ آية المحاربة تختص بالمرتدين ، منهم : أبو قِلابة وغيرُه (٥٠) .

وبكلِّ حالٍ فحديث عائشة ألفاظُه مختلفةٌ ، وقد روي عنها مرفوعاً ، وروي عنها موقوفاً ، وحديثُ ابنِ مسعودٍ لفظه لا اختلاف فيه ، وهو ثابت متفق على صحته ؛ ولكن يُقال على هذا : إنَّه قد ورد قتلُ المسلم بغير إحدى هذه الخصال الثلاث : فمنها : في اللواط ، وقد جاء من حديثِ ابن عباس ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ قال : «اقتُلوا

<sup>(</sup>۱) ما بين المعكوفتين زيادة من « سنن أبي داود » .

<sup>(</sup>٢) انظر: بداية المجتهد ٨١٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: نيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٥٩٧ ـ ٥٩٨ .

<sup>(</sup>٤) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٥) انظر : الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٧٨ بتحقيقنا ، والمغني ٣٠٣/١ ، ومنتهى الإرادات ٢/ ٤٩١ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٥٨٧ \_ ٥٨٨ .

الفاعِلَ والمفعولَ به » [ أخرجه: عبد الرزاق ( ١٣٤٩٢ ) ، وأحمد ٢٠٠٠ ، وعبد بن حميد ( ٥٧٥ ) ، وأبو داود ( ٢٤٦٤ ) ، وابن ماجه ( ٢٥٦١ ) ، والترمذي ( ١٤٥٦ ) وفي « العلل الكبير » ، له ( ٢٥١ ) ، وأبو يعلى ( ٢٤٦٣ ) و ( ٢٧٤٣ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٣٨٣٤ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١٥٦٨ ) و ( ١١٥٦٩ ) ، والدارقطني ٣/ ٩٦ ( ٣٢٠٧ ) ( طبعة دار الكتب العلمية ) ، والحاكم ٤/ ٥٥٥ ، والبيهقي ٨/ ٢٣١ - ٢٣٢ وفي « معرفة السنن والآثار » ، له ( ٥٠٨٧ ) ، وإسناده ضعيف ، وانظر تعليق الترمذي عقب الحديث في « جامعه » ] ، وأخذ به كثيرٌ من العلماء وإسناده ضعيف ، وقالوا : إنَّه موجبُ للقتل بكلِّ حالٍ ، محصناً كان أو غير محصن كمالكِ وأحمد ، وقالوا : إنَّه موجبُ للقتل بكلِّ حالٍ ، محصناً كان أو غير محصن وقد رُوي عن عثمان أنَّه قال : لا يحلُّ دمُ امرئ مسلم إلا بأربع ، فذكر الثلاثة المتقدمة ، وزاد : ورجل عمِلَ عمَلَ قوم لوط [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٧٩٠٥ ) و ( ٢٨٣٠ ) و طبعة الرشد ( ٢٨٣٠ ) و ( ٢٨٨١ ) . ] .

ومنها من أتى ذات محرم ، وقد روي الأمر بقتله ، وروي أنَّ النَّبيَّ ﷺ قتل من تزوَّجَ بامرأة أبيه [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٣٦٠٧ ) و( ٣٦١٤٩ ) ( ط الحوت ) ، وأحمد ٢٩٠/٤ و ٢٩٠ ، وابن ماجه ( ٢٦٠٧ ) ، والترمذي ( ١٣٦٢ ) ، والنسائي ٢/١٠٩ ، والبغوي في « شرح السنة » ( ٢٩٥٢ ) ، عن البراء بن عازب ، عن خاله ، وقال الترمذي : « حسن غريب » .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ١٠٨٠٤) ، وأحمد ٢٩٢/٤ و٢٩٧ ، وأبو داود ( ٤٤٥٧) ، والنسائي ١٦٩٨ - ١٩٠ ، والبيهقي ١٦٢/٧ عن البراء بن عازب ، عن عمه ، به . وأخرجه: ابن أبي شيبة ( ٢٨٨٦٦) (ط الحوت) عن البراء بن عازب ، عن النبي ، به ] ، وأخذ بذلك طائفةٌ من العلماء ، وأوجبوا قتله مطلقاً محصناً كان أو غير محصن .

ومنها الساحر : وفي « الترمذي » [ في « جامعه » (١٤٦٠ ) ، وضعّف المرفوع ثم أعله بالوقف .

وأخرجه: الطبراني في « الكبير » ( ١٦٦٥ ) و( ١٦٦٦ ) ، وابن عدي في « الكامل » ١٩٦١ ، والدارقطني ٣/ ٩٠ ، والبيهقي ١٣٦/٨ من حديث جندب ، به .

<sup>(</sup>۱) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ٣١٦ ، والجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي : ٢١٠ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٣/ ٥٥٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/ ٣١٨ \_ ٣١٩ ، وشرح السنة ١٠/ ٣٠٥ .

وأخرجه: عبد الرزاق ( ۱۸۷۵۲) من طريق الحسن ، عن النبي هم ، مرسلاً . ] من حديث جُندب مرفوعاً (۱) : «حدُّ السَّاحر (۲) ضربةٌ بالسَّيف » ، وذكر أنَّ الصحيح وقفه على جندب (۳) ، وهو مذهب جماعة من العلماء ، منهم : عُمَرُ بنُ عبد العزيز ومالك وأحمد وإسحاق ، ولكن هؤلاء يقولون : إنَّه يكفر بسحره ، فيكون حكمُه حكم المرتدين (٤) .

ومنها: قتلُ من وقع على بهيمة ، وقد ورد فيه حديث مرفوع (٥) ، وقال به طائفةٌ من العلماء (٢) .

ومنها: من ترك الصَّلاة ، فإنَّه يُقتل عندَ كثيرٍ من العلماء مع قولهم: إنَّه ليس بكافرٍ ، وقد سبق ذكرُ ذلك مستوفى .

ومنها قتلُ شاربِ الخمر في المرَّة الرابعة ، وقد ورد الأمرُ به عنِ النَّبيِّ عَلَى من وُجوهٍ متعدِّدةٍ [حديث صحيح نصه: قال رسول الله على الله الله على الخمر فاجلدوه ، فإن عاد في الرابعة فاقتلوه » .

أخرجه: عبد الرزاق ( ۱۷۰۸۷ ) ، وأحمد ٤/ ٩٥ و٩٦ و ١٠١ ، وأبو داود ( ٤٤٨٢ ) ، وابن ماجه ( ٢٥٧٣ ) ، والترمذي ( ١٤٤٤ ) ، وفي « العلل الكبير » ، له ( ٢٤٦ ) ، وأبو يعلى ( ٣٣٦٣ ) ، والطحاوي في « شرح المعاني » ٣/ ١٥٩ ، وابن حبان ( ٤٤٤٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٧٦٧ ) و ( ٧٦٨ ) ، والحاكم ٤/ ٣٧٣ ، والبيهقي ٨/ ٣١٣ من حديث معاوية بن أبي سفيان ، به .

 <sup>(</sup>١) عبارة : « من حديث جندب مرفوعاً » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص) : « حده » .

<sup>(</sup>٣) انظر : جامع الترمذي (١٤٦٠) ، والرواية الموقوفة أخرجها : البيهقي في السنن الكبرى ٨/ ١٣٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٣٠٣/٢ ، والمغني ١٠٦/١٠ و١١١ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٢٠١/٤ .

<sup>(</sup>٥) ونصه : قال رسول الله ﷺ : « من وقع على ذات محرم فاقتلوه ، ومن وقع على بهيمة فاقتلوه واقتلوا البهيمة » .

أخرجه: عبد الرزاق (١٣٤٩٢) ، وأحمد ٢٦٩/١ و٣٠٠ ، وأبو داود (٤٤٦٤) ، والترمذي (١٤٥٥) ، والبيهقي (١٤٥٥) ، والبيهقي ٨/ ٢٣١ و٢٣١ من حديث عبد الله بن عباس ، به ، وقد أعله الترمذي بالوقف .

<sup>(</sup>٦) انظر: الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي: ٢١٨.

وأخرجه : أبو داود ( ٤٤٨٣ ) ، والنسائي ٨/٣١٣ ، والحاكم ٢٧١/٤ من حديث عبد الله بن عمر ، به .

وأخرجه : أحمد ٢٩١/٢ ، وأبو داود ( ٤٤٨٤ ) ، وابن ماجه ( ٢٥٧٢ ) ، والنسائي ٣١٤/٨ ، وابن حبان ( ٤٤٤٧ ) ، والحاكم ٤/ ٣٧١ من حديث أبي هريرة ، به .

وأخرجه: ابن حبان ( ٤٤٤٥) من حديث أبي سعيد، به . ] ، وأخذَ بذلك عبدُ الله بنُ عمرو بن العاص وغيره ، وأكثر العلماء على أنَّ القتل انتسخ ، وروي أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ أتي بالشَّارب في المرَّةِ الرَّابعة ، فلم يقتُله [ أخرجه: أبو داود ( ٤٤٨٥ ) من حديث قبيصة بن ذؤيب ، وهو مرسل. انظر: تهذيب الكمال ٢/ ٩٤ ( ٥٤٣١ ) . ] . وفي « صحيح البخاري » (١): أنَّ رجلاً كان يُؤتى به النَّبيَّ عَلَيْ في الخمر ، فلعنه رجلٌ ، وقال : ما أكثرَ ما يُؤتى به ، فقال النَّبيُّ عَلَيْ : « لا تلعنه ؛ فإنَّه يُحِبُّ الله ورسوله » ولم يقتله بذلك .

وقد روي قتلُ السارق في المرة الخامسة [ أخرجه : أبو داود ( ٤٤١٠ ) ، والنسائي ٨٠/٨ - ٩١ من حديث جابر بن عبد الله ، وهو ضعيف كما سيأتي وضعفه النسائي .

وأخرجه: النسائي ٨٩ ـ ٩٠ من حديث الحارث بن حاطب ، وهو ضعيف كما سيأتي . ] ، وقيل: إنَّ بعض الفُقهاء ذهبَ إليه (٢) .

ومنها: ما رُوي عنه ﷺ أنَّه قال: «إذا بُويعَ لِخَليفَتين، فاقتلوا الآخرَ منهما » خرَّجه مسلم (٣) من حديث أبي سعيد، وقد ضعف العقيلي أحاديث هذا الباب كلها(٤).

ومنها قولُه ﷺ: « من أتاكم وأمرُكُم جميعٌ على رجلٍ واحدٍ ، فأراد أنْ يشقَّ عصاكم ، أو يفرِّقَ جماعَتكُم فاقتلوه » [ أخرجه : مسلم ٢٣/٦ ( ١٨٥٢ ) ( ٢٠ ) ] . وفي رواية : « فاضربوا رأسه بالسيف كائناً من كان » وقد خرّجه مسلم في « صحيحه » ٢٢/٦ \_ ٣٣ (١٨٥٢) (٥٩) .

<sup>(</sup>۱) في «صحيحه » ٨/ ١٩٧ ( ٦٧٨٠) من حديث عمر بن الخطاب ، به .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح الزركشي على متن الخرقي ٤/ ٧٣ ـ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) في «صحيحه » ٦/ ٢٣ (١٨٥٣) (١٦) .

<sup>(</sup>٤) انظر: الضعفاء الكبير للعقيلي ٣/ ٤٥٧.

وأخرجه : أحمد ٢٦١/٤ و٣٤١ و٥/ ٢٤ ، وأبو داود ( ٤٧٦٢ ) ، والنسائي ٦٢/٧ ـ ٩٣ من حديث عرفجة ، به . ] أيضاً من رواية عرفجة .

ومنها: من شَهَر السِّلاحَ ، فخرَّج النسائيُّ (۱) من حديث ابن الزبير ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « مَنْ شَهَرَ السِّلاحَ ثم وضعه ، فدمه هدرٌ » ، وقد روي عن ابن الزبير مرفوعاً وموقوفاً ، وقال البخاري : إنَّما هو موقوف (۲) .

وسئل أحمد عن معنى هذا الحديث ، فقال : ما أدري ما هذا . وقال إسحاق بن راهويه : إنَّما يريد من شهر سلاحه ثمَّ وضعه في النَّاس حتّى استعرض النَّاس ، فقد حل قتله ، وهو مذهب الحرورية يستعرضون الرجال والنِّساء والذرية . وقد رُويَ عن عائشة ما يخالف تفسير إسحاق ، فخرَّج الحاكم [ في « مستدركه » ٢/ ١٥٨ \_ ١٥٩ .

وأخرجه: أحمد ٢٦٦/٦، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» ( ١٢٨٧) و ( ١٢٨٨)، وهو حديث ضعيف، فإنَّ في إسناده أم علقمة مرجانة مقبولة حيث تتابع ولم تتابع، بل قد انفردت، وهي ممن لا يحتمل تفرده. ] من رواية علقمة بن أبي علقمة، عن أمِّه: أنَّ غلاماً شهر السَّيف على مولاه في إمرة سعيد بن العاص، وتفلَّت به عليه، فأمسكه النَّاسُ عنه، فدخل المولى (٣) على عائشة، فقالت: سمعتُ رسول الله على يقول: «من أشارَ بحديدة إلى أحد من المسلمين يريد قتله، فقد وجب دمه» فأخذه مولاه فقتله، و قال: صحيح على شرط الشيخين (٤).

وقد صحَّ عن النَّبِيِّ ﷺ : أنَّه قال : « من قُتِلَ دون ماله ، فهو شهيد » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٨٥٦ ) و ( ١٨٥٦ ) ، وأحمد ٢/٣٦ و ٢٠٦ و ٢٢١ ، والبخاري ٣/ ١٧٩ ( ٢٤٨٠ )، ومسلم ١/٧٨ ( ١٤١ ) ( ٢٢٦ ) ، والترمذي ( ١٤١٩ ) ، والنسائي ٧/ ١١٤ من حديث عبد الله بن عمرو ، به . وللحديث طرق أخرى ] ، وفي رواية : « ومن قتل دون دمه ، فهو شهيد »

<sup>(</sup>۱) في « المجتبى » ۷/۱۱۷ ، وأخرجه: الحاكم ۱۵۹/۲ من حديث عبد الله بن الزبير ، وتفصيل الكلام عليه في كتابي « الجامع في العلل » .

<sup>(</sup>۲) انظر : علل الترمذي ١/ ٣٢٧ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) انظر: المستدرك ٢/ ١٥٩.

[ أخرجه : الطيالسي ( ٣٣٣ ) ، وأحمد ١٩٠/ ، وأبو داود ( ٤٧٧٢ ) ، والترمذي ( ١٤٢١ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٤٢ ) ، والبيهقي ٣/ ٢٦٦ و٨/ ٣٣٥ من حديث سعيد بن زيد ، به . ] .

فإذا أريد مالُ المرء أو دمُه ، دافع عنه بالأسهل . هذا مذهب الشافعي (١) وأحمد ، وهل يجب أنْ ينوي أنَّه لا يريد قتله أم لا ؟ فيه روايتان عن الإمام أحمد (٢) .

وذهب طائفة إلى أنَّ مَنْ أراد مالَه أو دمَه ، أبيح له قتلُه ابتداء ، ودخل على ابن عمرَ لصٌّ ، فقام إليه بالسيف صلتاً ، فلولا أنَّهم حالوا بينه وبينه ، لقتله [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٨٥٥٧ ) و( ١٨٨١٨ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به .

وانظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤٧٦/٤ ـ ٤٧٧ ] . وسئل الحسنُ عن لصِّ دخل بيت رجلٍ ومعه حديدة ، قال : اقتله بأيِّ قتلة قدرتَ عليه ، وهؤلاء أباحوا قتله وإنْ ولَّى هارباً من غير جناية (٢٠٠٠) ، منهم : أيوبُ السَّختياني .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٢٦/٥ .

وأخرجه: العقيلي في « الضعفاء الكبير » ٤/ ١٣٠ ، وابن عدي في « الكامل » ٧/ ٤٩٨ ، والبيهقي ٨/ ٣٤ من حديث عبادة بن الصامت ، به . ] من حديث عبادة بن الصامت ، عن النَّبيِّ على الدَّارُ حرمك ، فمن دخل عليك حرَمَكَ ، فاقتله » ولكن في إسناده ضعف .

ومنها: قتلُ الجاسوسِ المسلم إذا تجسَّسَ للكفار على المسلمين ، وقد توقَّف فيه أحمد نه ، وأباح قَتْ لَـهُ طائفة من أصحاب مالِك ، وابنُ عقيل من أصحابنا فيه أحمد المالكية مَنْ قال : إنْ تكرَّر ذلك منه ، أُبِيحَ قتله نه ، واستدلَّ من أباحَ

<sup>(</sup>۱) لم يرد في (ص).

<sup>(</sup>٢) عبّارة : " عن الإمام أحمد » لم ترد في (ص) ، وانظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤٧٧-٤٧٦/٤ .

<sup>(&</sup>quot;) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر : السياسة الشرعية : ١٢٣ ، والجهاد والقتال في السياسة الشرعية ١١٥٨/٢ ، والولاء والبراء في الإسلام : ٣٠١ .

<sup>(</sup>۵) انظر : منح الجليل على مختصر سيدي خليل ١٦٣/٣ ، والشيرح الكبير للدردير ٢/ ١٨٢ ، والجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ١١٥٩ ، والولاء والبراء في الإسلام : ٣٠١ .

انظر : أحكام القرآن لابن العربي ٤/ ١٧٧١ ، والجامع لأحكام القرآن ١٨/١٨٥ .

قتله (' بقولِ النَّبِيِّ في حقِّ حاطب بن أبي بلتعة لما كتب الكتابَ إلى أهلِ مكَّة يخبرهم بسير النَّبِيِّ في إليهم ( ) ويأمرهم بأخذ حذرهم ، فاستأذن عمرُ في قتله ، فقال : « إنَّه شهدَ بدراً » [ أخرجه : البخاري ٢٢/٤ (٣٠٠٧) ، ومسلم ١٦٧/١ (٢٤٩٤) فقال : " فلم يقل : إنَّه لم يأتِ ما يُبيحُ دمه ، وإنَّما علَّل بوجودِ مانعٍ مِنْ قتله ، وهو شهودُه بدراً ومغفرةُ الله لأهل بدر ، وهذا المانعُ منتفٍ في حقِّ مَنْ بعدَه .

ومنها : ما خرَّجه أبو داود في « المراسيل » [ المراسيل : ٢٣٤ .

وأخرجه أيضاً: ابن عدي في « الكامل » ٢١٠/٢ . ] من رواية ابن المسيَّب : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « من ضرب أباه فاقتلوه » ورُويَ مسنداً من وجه آخرَ لا يصحُّ [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٢/٢٠٩-٢١ من حديث أبي هريرة ، به . وسنده ضعيف جداً . ] .

واعلم أنَّ من هذه الأحاديث المذكورة ما لا يصعُّ ولا يُعرف به قائلٌ معتبر ، كحديث: « مَنْ ضرب أباه فاقتلوه » ، وحديث : « قتل السارق في المرة الخامسة » ( ) . وباقي النصوص كلُّها يمكن ردُّها إلى حديث ابن مسعود ، وذلك أنَّ حديث ابنِ مسعود تضمَّن أنَّه لا يُستباح دمُ المسلم إلا بإحدى ثلاث خصالٍ : إمَّا أنْ يترك دينه ويفارق جماعة المسلمين ، وإمَّا أنْ يزني وهو محصن ، وإمَّا أنْ يقتل نفساً بغير حقِّ ( ) .

فيؤخذ منه أنَّ قتل المسلم لا يُستباح إلا بأحد ثلاثة أنواع: تركِ الدين ، وإراقة الدم المحرَّم ، وانتهاك الفرج المحرَّم ، فهذه الأنواع الثلاثة هي التي تُبيح دم المسلم دون غيرها .

وممن قال بذلك : عبد الملك بن الماجشون إذ قال : إن كانت تلك عادته قُتل ؛ لأنَّه جاسوس . انظر : الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ١١٥٩ .

قال القرطبي في تفسيره : « ولعل ابن الماجشون إنَّما اتخذ التكرار في هذا ؛ لأنَّ حاطبًا أخذ في أول فعله ، والله أعلم » . الجامع لأحكام القرآن ١٨/ ٥٣ .

<sup>(</sup>١) عبارة : « واستدل من أباح قتله » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) في (ص): «نفس».

فأما انتهاكُ الفرجِ المحرّم ، فقد ذكر في الحديث أنَّه الزنى بعد الإحصان وهذا وولله أعلم على وجه المثال ، فإنَّ المحصن قد تمَّت عليه النعمة بنيل هذه الشهوة بالنِّكاح (١) ، فإذا أتاها بعد ذلك مِنْ فرجِ محرَّم عليه ، أبيح دمه (٢) ، وقد ينتفي شرط الإحصان ، فيخلفه شرط آخر ، وهو كون الفرج لا يُستباح بحال ، إمَّا مطلقاً كاللواط ، أو في حقِّ الواطئ ، كمن وطئ ذاتَ محرم بعقد أو غيره ، فهذا الوصف هل يكون قائماً مقام الإحصان وخلفاً عنه ؟ هذا هو محلُّ النِّراع بين العلماء ، والأحاديثُ دالَّة على أنَّه يكون خلفاً عنه ، ويُكتفى به في إباحة الدم (٣) .

وأما سفك الدَّم الحرام ، فهل يقومُ مقامه إثارة الفتن المؤدية إلى سفك الدماء ، كتفريق جماعة المسلمين (١٠) ، وشقِّ العصا (٥٠) ، والمبايعةِ لإمامٍ ثانٍ (١٠) ، ودلِّ الكُفَّارِ على عورات المسلمين (٧٠) ؟ هذا هو محلُّ النزاع . وقد روي عن عمر ما يَدُلُّ على إباحة القتل بمثل هذا (٨٠) .

وكذلك شهرُ السلاح لطلب القتل: هل يقومُ مقامَ القتل في إباحة الدم أم لا ؟ فابنُ الزبير وعائشة رأياه قائماً مقام القتل الحقيقي في ذلك (٩).

وكذلك قطعُ الطَّريق بمجرَّده: هل يبيحُ القتلَ أم لا ؟ لأنَّه مظنَّةُ لسفك الدِّماء المحرَّمة ، وقول الله عز وجل: ﴿ مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْفَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا وَتَلَ النَّهِ عَز وجل: ﴿ مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْفَسَادِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَنَّمَا وَتَلَ النَّهِ عَلَى أَنَّهُ إِنَّمَا يُباحُ قتل النفس بشيئين: قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢] ، يدلُّ على أنَّه إنَّما يُباحُ قتل النفس بشيئين:

<sup>(</sup>١) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/٠٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٢/٣١٨ ـ ٣١٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر : تحفة الفقهاء ٣/ ١٣٨ \_ ١٣٩ .

<sup>(</sup>٤) من قوله: « الفتن المؤدية . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٧) سبق تخريجه .

 <sup>(</sup>٨) انظر : الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ١١٥٦ و ١١٦٠ و ١١٦١ .

<sup>(</sup>٩) انظر: المجتبى للنسائي ٧/١١٧، والمستدرك ٢/١٥٩، والنهاية ٢/٥١٥، وشرح السيوطي لسنن النسائي ٧/١١٧.

أحدهما: بالنفس (١) ، والثاني: بالفساد في الأرض ، ويدخل في الفساد في الأرض: الحراب (٢) والرِّدَّة ، والزنى ، فإنَّ ذلك كلَّه فساد في الأرض (٣) ، وكذلك تكرُّر شرب الخمر والإصرار عليه هو مظنة سفكِ الدِّماء المحرمة . وقد اجتمع الصحابة في عهد عمر على حدِّه ثمانينَ ، وجعلوا السكر مَظنَّة الافتراء والقذفِ الموجب لجلد الثمانين (٤) ، ولمَّا قدِمَ وفد عبدِ القيس على النَّبيُّ ، ونهاهُم عن الأشربة والانتباذِ في الظُّروف قال : « إنَّ أَحَدَكُم ليقومُ إلى ابن عمه \_ يعني : إذا شرب \_ فيضربه بالسَّيف » ، وكان فيهم رجلٌ قد أصابته جراحةٌ مِنْ ذلك (٥) ، فكان يخبؤها حياءً من النَّبيُّ على النَّبيُّ على النَّبيُّ على النَّبيُّ على النَّبيُّ على النَّبيُ على النَّبيُ على النَّبيُ على النَّبيُ على إلى إباحة الدَّم بالقتل إقامة لمظان القتل مقامَ حقيقته ، لكن هل نسخ ذلك أم حكمه باق وهذا هو محلُّ النِّراع .

وأما تركُ الدين ، ومفارقةُ الجماعة ، فمعناه : الارتدادُ عن دين الإسلام ولو أتى بالشهادتين ، فلو سبَّ الله ورسوله على ، وهو مقرُّ بالشهادتين ، أُبيح دمُه ؛ لأنَّه قد ترك بذلك دينه (٢٠) .

وكذلك (<sup>()</sup> لو استهان بالمُصحف ، وألقاه في القاذورات ، أو جحد ما يُعلم من الدِّين بالضَّرورة كالصلاة ، وما أشبه ذلك ممَّا يُخرج منَ الدِّين <sup>(^)</sup> .

وهل يقومُ مقامَ ذلك تركُ شيء مِنْ أركان الإسلام الخمس ؟ وهذا ينبني على أنَّه

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الفقهاء ٣/٩٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤٥٦/٤ ، ومنتهى الإرادات ٢/ ٤٩١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الواضح في شرح مختصر الخرقى ٤/ ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر : مستدرك الحاكم ٤/ ٣٧٦\_٣٧٥ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/٢٢٤ .

<sup>(</sup>٥) « من ذلك » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٦) انظر: المغني ١٠٣/١٠، ومنتهى الإرادات ٤٩٨/٢، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٥٩٧ ـ ٥٩٨ .

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٨) انظر : المغني ١٠/ ٨٢ - ٨٣ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣٨٦/٤ ، ومنتهى الإرادات
 ٢/ ٤٩٨ - ٤٩٩ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/ ٥٩٨ .

هل يخرج من الدِّين بالكُلِّيَّة بذلك أم لا ؟ فمن رآه خروجاً عنِ الدِّين ، كان عنده كتركِ الشَّهادتين وإنكارهما ، ومن لم يره خروجاً عن الدِّين ، فاختلفوا هل يلحقُ بتارك الدِّين في القتل ، لكونه ترك أحدَ مباني الإسلام أم لا ؟ لكونه لم يخرج عن الدِّين .

ومِنْ هذا الباب ما قاله كثيرٌ من العلماء في قتل الدَّاعية إلى البدع ، فإنَّهم نظروا إلى أَنْ ذلك شبيهٌ بالخروج عَنِ الدِّين ، وهو ذريعةٌ ووسيلة إليه ، فإن استخفى بذلك ولم يَدْعُ غيرَه ، كان حُكمهُ حكمَ المنافقين إذا استخفوا ، وإذا دعا إلى ذلك ، تَغَلَّظ جرمُه بإفساد دين الأمة . وقد صحَّ عن النَّبيِّ الأمر بقتال الخوارج وقتلهم أخرجه : الطيالسي (١٦٨) ، وأحمد ١/٨١ و١١١ و١١١ و١٥١ ، ،البخاري ٤/٤٤٢ (٣٦١١) و١/٣٤٢ (٧٥٠٥) و٩/٢١ (١٩٣٠) ، ومسلم ١١٣٠ – ١١٤ (١٠٦٦) (١٥٤) ، وأبو داود (٧٧٧) ، والنسائي ١١٩٧ ، وأبو يعلى (٢٦١ ) و(٣٢٤) ، وأبو القاسم البغوي في « الجعديات » (٢٥٩٥) ، وابن حبان (٢٧٣٩) ، والبيهقي ٨/١٨١ – ١٨٨ وفي « دلائل النبوة » ، له ٢٠٠٦ ، والبغوي (٢٥٥) ، والبغوي أي طالب ، به . ] . وقد اختلف العلماء في حكمهم .

فمنهم من قال : هم كفَّارٌ ، فيكون قتلُهم لكفرهم (٢٠٠٠) .

ومنهم من قال: إنَّما يُقتلون لفسادهم في الأرض على بسفكِ دماء المسلمين وتكفيرهم لهم، وهو قولُ مالكِ وطائفة من أصحابنا، وأجازوا الابتداء بقتالهم، والإجهازَ على جريحهم.

ومنهم من قال : إن دَعَوْا إلى ما هُمْ عليه ، قوتلوا ، وإنْ أظهروه ولم يدعوا إليه لم يُقاتلوا ، وهو نصُّ أحمد وإسحاق ، وهو يرجع إلى قتال من دعا إلى بدعة مغلظة .

ومنهم من لم يرَ البداءة بقتالهم حتّى يبدؤوا بقتالٍ يُبيح قتالَهم مِنْ سفك دماءٍ ونحوه ، كما رُوِيَ عن عليٍّ ، وهو قول الشافعي وكثيرٍ من أصحابنا .

<sup>. )</sup> الإيمان لابن تيمية : ٢٢٥-٢٢٦ ، والولاء والبراء في الإسلام : ٣٠٨ .

انظر: فتح الباري ٦/ ٧٥٥ ، والمسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد بن حنبل في العقيدة
 ٢٥ / ٣٥٢ / ٣٥٢ .

<sup>«</sup> في الأرض » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>١٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٦١/٤١.

وقد روي من وجوه متعددة أنَّ النَّبيَّ ﷺ أمر بقتل رجلٍ كان يُصلي ، وقال : « لو قتل ، لكان أوَّلَ فتنةٍ وآخرها » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٤٢ من حديث أبي بكرة ، به .

وأخرجه: البزار كما في «كشف الأستار» ( ١٨٥١ )، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٥٢ و٥٣ و٢٢٦ ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٦/ ٢٨٧ \_ ٨٠٨ من حديث أنس بن مالك ، به .

وانظر : مجمع الزوائد ٦/ ٢٢٥ ـ ٢٢٦ ، وفتح الباري ٢٩٩/١٢ . ] ، وفي رواية : « لو قُتِلَ ، ولم يختلف رجلان من أمتي حتى يخرجَ الدَّجَّالُ » ، خرّجه الإمام أحمد رحمه الله وغيره [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » 7/70 ـ 0 و 7/7 ، والبيهقي في « دلائل النبوة » 7/70 ـ 7/70 من حديث أنس بن مالك ، به . ] . فيستدلُّ بهذا على قتل المبتدع إذا كان قتله يكف شرَّه عن المسلمين ، ويحسم مادة الفتن (١) .

وقد حكى ابنُ عبد البر وغيرُه عن مذهب مالكٍ جوازَ تل الدَّاعي إلى البدعة .

فرجعت نصوصُ القتل كلُّها إلى ما في حديث ابن مسعود (٢٠) بهذا التقدير ، ولله الحمد .

وكثيرٌ من العلماء يقولُ في كثير من هذه النصوص التي ذكرناها هاهنا : إنَّها منسوخةٌ عنه بحديث ابنِ مسعود ، وفي هذا نظرٌ من وجهين :

أحدهما: أنَّه لا يُعلم أنَّ حديثَ ابنِ مسعود كان متأخراً عن تلك النصوص كلِّها ، لاسيما وابن مسعود من قدماء المهاجرين . وكثير من تلك النصوص يرويها من تأخَّر إسلامُه كأبي هريرة ، وجريرِ بنِ عبد الله ، ومعاوية ، فإنَّ هؤلاء كلهم رووا حديثَ (۵) قتل شارب الخمر في المرة الرابعة (٢) .

والثاني : أنَّ الخاصَّ لا يُنْسَخُ بالعامِّ ، ولو كان العامُّ متأخراً عنه في الصحيح الذي

<sup>(</sup>١) انظر: الولاء والبراء في الإسلام: ٣٠٨.

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ص): « من قدماء المهاجرين ».

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٥) سقطت من **(ص)** .

<sup>(</sup>١) انظر: شرح السيوطي لسنن النسائي ٨/ ٩٠ \_ ٩١ .

عليه جمهور العلماء ؛ لأنَّ دلالة الخاصِّ على معناه بالنصِّ ، ودلالة العام عليه بالظاهر عند الأكثرين ، فلا يُبطِلُ الظاهرُ حكمَ النص<sup>(۱)</sup> . وقد روي أنَّ النَّبيَّ في أمر بقتل رجل كذَب عليهِ في حياته ، وقال لحيٍّ من العرب : إنَّ رسول الله في أرسلني وأمرني أنْ أحكمَ في دمائِكم وأموالكم ، وهذا رُوي من وجوهٍ متعدِّدةٍ كلها ضعيفة [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٦٢١٥ ) من حديث عبد الله بن محمد ابن الحنفية ، به .

وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٢١١٢ ) ، من حديث عبد الله بن عمرو ، به .

انظر: مجمع الزوائد ١/٥٥١.]، وفي بعضها أنَّ هذا الرجل كانَ قد خطب امرأةً منهم في الجاهلية، فأبوا أنْ يُزوِّجوه، وأنَّه لمَّا قالَ لهم هذه المقالة صدَّقوه، ونزل على تلك المرأة، وحينئذٍ فهذا الرَّجُلُ قد زنى (٢)، ونسب إباحةَ ذَلِكَ إلى النَّبِيِّ عَلَى الْخرجه: ابن عدي في «الكامل» ٥/٨١ ـ ٨٢ من حديث بريدة، به .]، وهذا كفرٌ وردَّة عن الدِّين .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/١١٩ ( ٢٧٧١ ) ( ٥٩ ) .

وأخرجه : أحمد ٣/ ٢٨١ ، وأبو عوانة كما في « إتحاف المهرة » ٤٩٨/١ ، والحاكم ٣٩/٤ - ٤٠ من حديث أنس بن مالك ، به .

وأخرجه: الطحاوي في « شرح المشكل » ( ٤٩٥٣ ) من حديث علي ، به . ] : أنَّ النّبيُّ عَلَيْهُم علياً بقتل القبطي الذي كان يدخل على أمِّ ولده مارية ، وكان الناسُ يتحدثون بذلك ، فلما وجدوه عليٌّ مجبوباً تركه . وقد حمله بعضُهم على أنَّ القبطيَّ لم يكن أسلمَ بعدُ ، وأنَّ المعاهَدَ إذا فعل ما يُؤذي المسلمين انتقض عهدُه ، فكيف إذا آذى النّبيُّ عَلَيْهُ ؟ وقال بعضهم : بل كان مسلماً ، ولكنّه نُهي عن ذلك فلم ينته ، حتَّى تكلّم الناسُ بسببه في فراش النّبيِّ عَلَيْه ، وأذى النّبيِّ عَلَيْه في فراشه (٣) مبيحٌ للدم ، لكن لما ظهرت براءتُه بالعيان ، تبيَّن للناس براءةُ مارية ، فزال السببُ المبيح للقتل (٤) .

<sup>(</sup>١) انظر : التقريب والإرشاد الصغير ٣/ ١١ \_ ١٢ ، وقواطع الأدلة ١/ ٢٠٠ ، والبحر المحيط ٢/ ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) عبارة : « قد زنى » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « في فراشه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١٠٣/٩.

وقد رُوي عن الإمام أحمد: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كان له أنْ يَقْتُلَ بغير هذه الأسباب الثلاثة التي في حديث ابن مسعود، وغَيْرُهُ ليس له ذلك، كأنَّه يُشير إلى أنَّه عَلَى كان له أنْ يُعَزِّر بالقتل إذا رأى ذلك مصلحة ؛ لأنَّه عصوم من التعدِّي والحَيْفِ، وأما غيرُه فليس له ذلك ؛ لأنَّه غير مأمون عليه التعدِّي بالهوى. قالَ أبو داود: سمعتُ أحمد سُئِلَ عن حديث أبي بكر ما كانت لأحدِ بعد النَّبيِّ عَلَى ، قال: لم يكن لأبي بكر أنْ يقتل رجلاً إلا بإحدى ثلاثٍ [ أخرجه: أبو داود ( ٤٣٦٣ ) ).

وانظر: مسائل الإمام أحمد: ٢٢٦ ـ ٢٢٧ برواية أبي داود. ] ، والنّبيُّ عَلَى كان له ذَلِكَ أَنْ يقتل ، وحديث أبي بكر المشار إليه هو أنَّ رجلاً كلم أبا بكر فأغلظ له ، فقال له أبو برزة : ألا أقتلُه يا خليفة رسولِ الله ؟ فقال أبو بكر : ما كانت لأحدٍ بعدَ النّبيِّ عَلَيْهِ [ أخرجه : الحميدي (٦) ، وأحمد ٩/١ ، وأبو داود (٣٦٣٤) ، والنسائي ١٠٩/٧ ـ ١١٠ ، والحاكم ٤/٤٥٣ من حديث أبي برزة ، به ، وهو صحيح . ] .

وعلى هذا يتخرَّجُ حديثُ الأمرِ بقتل هذا القبطي ، ويتخرَّجُ عليه أيضاً حديث الأمر بقتل السارق إنْ كان صحيحاً ، فإنَّ فيه أنَّ النَّبيَّ ﷺ أمر بقتله في أوَّلِ مرةٍ ، فراجعوه فيه فقطعه ، ثم فعل ذلك أربع مرات وهو يأمر بقتله ، فيُراجع فيه ، فيُقطع حتَّى قُطعت أطرافُه الأربع ، ثمَّ قتل في الخامسة ، والله تعالى أعلم [أخرجه: أبو داود (٤٤١٠) ، والنسائى ٨ / ٩٠ من حديث جابر بن عبد الله ، به .

وأخرجه : النسائي ٨/ ٨٩ ـ • ٩ من حديث الحارث بن حاطب ، به .

وانظر : معالم السنن ٣/ ٢٧٠ \_ ٢٧١ . ] .

## الحديث الخامس عشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عن رَسول اللهِ عَلَى : « مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ واليَومِ الآخِرِ ، فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ ، الآخِرِ ، فَلْيُكْرِمْ جَارَهُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ واليَوْمِ الآخِرِ ، فَلَيُكْرِمْ جَارَهُ ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ واليَوْمِ الآخِرِ اللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ » رواه البخاريُ ومُسلمٌ [ صحيح البخاري ومَنْ كَانَ يُؤْمنُ بِاللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ » رواه البخاريُ ومُسلمٌ [ صحيح البخاري ١٣٨ ( ١٠١٨ ) ١٣/٨ ( ١٠١٨ ) وصحيح مسلم ١/٤٩ ( ١٤٧ ) ( ١٤٧ ) و ( ٢٧ ) .

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٦٨ ) و ( ٣٧٢ ) ، والطيالسي ( ٢٣٤٧ ) ، وأحمد ٢/٢٢٢ و ٢٩٠٩ و ٢٦٣ و ١٩٠٥ ، وابن ماجه ( ٣٩٧١ ) ، وأبو داود ( ١٥١٥ ) ، والترمذي ( ٢٥٠٠ ) ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٣٢٤ ) ، وفي « الصمت » ، له ( ٤٠ ) ، والبزار ( ٢٠٣١ ) وأبو يعلى ( ٢٠١٨ ) ، وأبو عوانة ( ٩٤ ) ، وابن حبان ( ٥٠٦ ) و ( ٥١٦ ) ، وابن منده في « الإيمان » وأبو يعلى ( ٢٩٨ ) و ( ٢٩٩ ) و ( ٣٠٠١ ) ، والحاكم ٤/١٦٤ ، والقضاعي ( ٢٩٤ ) ، والبيهقي في « الكبرى » ٨/١٦٤ ، وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٩٥٣٢ ) و ( ٩٥٣٣ ) ، والبغوي ( ٤١٢١ ) من طرق عن أبي هريرة ، به . ] .

هذا الحديث خرَّجاه من طُرُقٍ عن أبي هريرة ، وفي بعض ألفاظها: « فلا يؤذ جاره » وفي بعض ألفاظها: « فليَصِلْ رحمه » بدل ذكر الجار .

وخرَّجاه أيضاً بمعناه من حديث أبي شريح الخزاعي ، عن النَّبيِّ ﷺ [ أخرجه : البخاري ١٣٧/ (١٠٥) (١٥) ، ومسلم ١٣٧/ (٤٨) (١٥) و (١٦) . ] .

وقد رُوي هذا الحديثُ عن النَّبِيِّ عَن النَّبِيِّ من حديث عائشة [ أخرجه : أحمد ٢٩/٦ ، والبزار كما في «كشف الأستار » ( ٣٥٧٥ ) من طرق عن عمرة ، عن عائشة رضي الله عنها . ] وابن مسعود [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١٠٤٤٢ ) و ٢٢/( ١٠٢٤ ) من طرق عن شقيق ، عنه ، به . ] وعبد الله بن عمرو [ أخرجه : أحمد ٢/٤٧٢ من طريق أبي عبد الرحمن الحبلي ، عن

عبد الله بن عمرو ، به . ] ، وأبي أيوب الأنصاري [ أخرجه : ابن حبان ( ٥٥٩٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٣٨٧٣ ) ، والحاكم ٤/ ٢٨٩ ، والبيهقي في « الكبرى » ٧/ ٣٠٩ من طرق عن عبد الله بن يزيد الخطمي ، عن أبي أيوب الأنصاري ، به . ] وابن عباس [ أخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٢٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٠٨٤٣ ) من طرق عن أبي صالح ، عن ابن عباس رضي الله عنهما ، به . ] وغيرهم مِنَ الصَّحابة .

فقوله في : « مَنْ كان يؤمِنُ بالله واليوم الآخر » فليفعل كذا وكذا ، يدلُّ على أنَّ هذه الخصال مِنْ خصال الإيمان ، وقد سبق أنَّ الأعمال تدخلُ في الإيمان ، وقد فسَّر النَّبيُّ الإيمان بالصبر والسماحة [ أخرجه : أحمد ٤/ ٣٨٥ ، وعبد بن حميد ( ٣٠٠ ) من طريق شهر بن حوشب ، عن عمرو بن عبسة ، به ، وشهر ضعيف ولم يسمع من عمرو بن عبسة . ] ، قال الحسن : المراد (١٥٠٠ : الصبر عن المعاصي ، والسماحة بالطَّاعة [ أخرجه : أبو نعيم في الحلية » ١٥٦/٢ . ] .

وأعمال الإيمان تارة تتعلَّق بحقوق الله ، كأداءِ الواجبات وترك المحرَّمات ، ومِنْ ذلك قولُ الخير ، والصمتُ عن غيره .

وتارةً تتعلق بحقوق عباده كإكرام الضيف ، وإكرام الجارِ ، والكفّ عن أذاه ، فهذه ثلاثة أشياء يؤمر بها المؤمن : أحدها : قولُ الخير والصمت عما سواه ، وقد روى الطبراني من حديث أسود بنِ أصرم المحاربي ، قال : قلت : يا رسول الله أوصني ، قال : «هل تملك لسانك ؟ » قلت : ما أملك إذا لم أملك لساني ؟ قال : «فهل تملك يدك ؟ »قلت : فما أملك إذا لم أملك يدي ؟ قال : «فلا تَقُلُ بلسانك إلا فهل تملك يدك ؟ »قلت : البخاري في «التاريخ الكبير » المحدد إلى خير » [ أخرجه : البخاري في «التاريخ الكبير » المحدد الطبراني في « الكبير » ( ٨١٨ ) من حديث أسود بن أصرم المحاربي ، به . وقال البخاري : «في إسناده نظر » . ] .

وقد ورد أنَّ استقامة اللسانِ من خصالِ الإيمان ، كما في « المسند » [ المسند ، ١٩٨/٣ .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٩ ) ، والقضاعي ( ٨٨٧ ) ، وإسناده ضعيف لضعف علي بن مسعدة . ] عن أنس (١) ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « لا يَستَقيمُ إيمانُ عبدٍ حتَّى يستقيمَ قلبُه ، ولا يستقيم قلبُه حتَّى يستقيمَ لسانُه » .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ٦٥٦٣ ) ، وفي « الصغير » ، له ( ٩٤٤ ) .

وأخرجه: القضاعي ( ٨٩٣)، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥٠٠٥) و ( ٥٠٠٥)، وإسناده ضعيف . ] من حديث أنس ( ٢) ، عن النَّبيِّ قال : « لا يَبْلُغُ عبدٌ حقيقة الإيمانِ حتَّى يَخْزِنَ من لسانه » ، وخرَّج الطبراني (٣) من حديث معاذ بن جبل ، عن النَّبيِّ قال : « إنَّكَ لن تزالَ سالماً ما سكتَّ ، فإذا تكلَّمتَ ، كُتِبَ لك أو عليك » . وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٢/١٥٩ و ١٧٧ .

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٣٨٥) ، وعبد بن حميد ( ٣٤٥) ، والدارمي ( ٢٧١٦) ، والترمذي ( ٢٥٠١) ، وابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ١٠) ، وابن أبي عاصم في « الزهد » ( ١ ) ، وأبو الشيخ في « الأمثال » ( ٢٠٧) ، والقضاعي ( ٣٣٤) ، والبغوي ( ٤١٢٩) ، ومداره على ابن لهيعة ، وهو ضعيف لكن سمعه منه من هو قديم السماع عنه ؛ لذا قواه بعضهم لذلك . ] عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، عن النَّبِيِّ عَيْنَ قال : « من صمت نجا » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ١٢٥ ( ١٤٧٧ ) ، وصحيح مسلم ٢٢٣/٨ ( ٢٩٨٨ ) ( ٤٩ ) و ( ٥٠ ) .

وأخرجه: أحمد ٣٧٩/٢، وابن حبان (٥٧٠٧)، و(٥٧٠٥)، والبيهقي ١٦٤/٨، وفي «شعب الإيمان»، له (٤٩٥٦) من طرق عن عيسى بن طلحة، عن أبي هريرة، به . ] عن أبي هُريرة، عن النَّبيِّ عَيِي قال: « إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتكلَّمُ بالكلمة ما يتبيَّنُ ما فيها، يزِلُّ بها في النَّارِ أبعدَ ما بين المشرق والمغرب».

وخرَّج الإمامُ أحمد ، والترمذي (٤) من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال :

<sup>(</sup>١) عبارة : « عن أنس » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) تحرف في (ص) إلى : « على » .

<sup>(</sup>٣) في « الكبير » ٢٠/ (١٣٧) من طرق عبد الرحمن بن غنم ، عن معاذ ، به . قال الهيثمي في « المجمع » ٢٠/ ٣٠٠ : « رواه الطبراني بإسنادين رجال أحدهما ثقات » .

<sup>(</sup>٤) لم يرد في (ص).

« إنَّ الرجلَ ليتكلَّمُ بالكلمةِ لا يرى بها بأساً يهوي بها سبعين خريفاً في النار » [حديث صحيح أخرجه : أحمد ٢٣٦٢ و ٣٥٥ و ٥٣٣ ، والترمذي ( ٢٣١٤ ) .

وأخرجه : ابن ماجه ( ۳۹۷۱ ) ، وأبو يعلى ( ٦٢٣٥ ) ، وابن حبان ( ٥٧٠٦ ) ، والحاكم ٥٩٧/٥ من طرق عن أبي هريرة ، به . ] .

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٨/ ١٢٥ ( ١٤٧٨ ) .

وأخرجه: أحمد ٣٣٤/٢ ، والبيهقي ٨/ ١٦٥ ، وابن عبد البر في « التمهيد » ١٤٣ ـ ١٤٣ من طرق عن أبي هريرة ، به . ] عن أبي هُريرة رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ قال (١٤ : « إنَّ العبدَ اللهِ بُلكَ ليتكلمُ بالكلمةِ مِنْ رضوان الله لا يُلقي لها بالاً يرفعه الله بها درجاتٍ ، وإنَّ العبدَ ليتكلم بالكلمة من سَخَطِ الله لا يُلقي لها بالاً يهوي بها في جهنَّم » .

وخرَّج الإمام أحمد [ المسند ٤/ ٦٤ و٥/ ٣٧٧ .

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٤٢٩) ، وابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ٣٤٥٨) ، وإسناده ضعيف محمد بن إسحاق مدلس وقد عنعن . ] من حديث سليمان بن سُحيم ، عن أمِّه ، قالت : سمعتُ النَّبيَّ عَيْ يقولُ : « إنَّ الرجلَ ليدنو من الجنة حتَّى ما يكونَ بينه وبينَها إلا ذراعٌ فيتكلم بالكلمة ، فيتباعد منها أبعدَ من صنعاء » .

وخرَّج الإمام أحمد ، والترمذي ، والنَّسائي من حديث بلالِ بنِ الحارث قال : سمعتُ النَّبِيَّ عَلَيْ يقول : « إنَّ أحدكم ليتكلَّمُ بالكلمة مِن رضوان الله ما يظُنُّ أنْ تَبْلُغ ما بلغت ، فيكتب الله له بها رضوانه إلى يوم يلقاه ، وإنَّ أحدكُم ليتكلَّمُ بالكلمة من سخط الله ما يظنُّ أنْ تَبُلُغ ما بلغت ، فيكتب الله عليه بها سَخطه إلى يوم يلقاه » اخرجه : أحمد ٣/٤٦٩ ، والترمذي ( ٢٣١٩ ) ، والنسائي كما في « تحفة الأشراف » ٢٦٦/٢ ) .

وأخرجه: مالك (٢٨١٨)، برواية الليثي، وعبد الله بن المبارك في « الزهد » (١٣٩٤)، والحميدي (٩١١)، وأحمد في « الزهد » (٨١)، وهناد في « الزهد » (٩١١)، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢/٢ (١٨٥٢) وفي « التاريخ الصغير »، له ١/٤٤\_٩٥. وابن ماجه (٣٩٦٩)، وابن حبان (٢٨٠) و(٢٨١) و(٢٨٧)، والطبراني في « الكبير » (١١٢٩) و(١١٣٠) و(١١٣١)

<sup>(</sup>١) من قوله : (1) الرجل ليتكلم . . . (1) هنا سقط من (1)

و( ١١٣٢ ) و( ١١٣٣ ) و( ١١٣٣ ) و( ١١٣٥ ) و( ١١٣٦ ) و( ١١٣٧ ) ، والحاكم ٢٥٥١ و ٤٦ ، والبيهقي ٨/ ١٦٥ ، وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٤٩٥٧ ) ، وابن عبد البر في « التمهيد » ١٦٠ /٥٠ ، والبغوي ( ٤١٢٤ ) و( ٤١٢٤ ) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » . ] .

وقد ذكرنا فيما سبق حديثَ أمِّ حبيبة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : «كلامُ ابنِ آدم عليه لا له ، إلا الأمرَ بالمعروف ، والنهيَ عن المنكر ، وذكر الله عز وجل » .

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا حديث معاذ بن جبل ولفظه : إنَّ النَّبِيَّ ﴿ قَالَ لَه : ﴿ يَا مُعَاذُ تُكلتك أَمُّكَ وَهَلْ تقول شيئاً إلَّا وهو لك أو عليك ﴾ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في ﴿ الصمت ﴾ (٦ ) ، وسنده منقطع . ] .

وقد قال الله تعالى: ﴿ إِذْ يَنَافَقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيّهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ وقد الله على أنَّ الذي عن يمينه يكتُبُ الحسناتِ ، والذي عن شِماله يكتبُ السيئات ، وقد رُوي ذلك مرفوعاً من حديث أبي أمامة بإسناد ضعيف [ أخرجه : الطبراني في «الكبير» ٨/ (٧٧٦٥) و(٧٧٨٧) و(٧٧٨٧) و(٧٧٩٧) ، وفي «مسند الشاميين»، له (٤٦٨) و(٢٢٥) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٧٩٧١) و(٧٠٥٠) و(٧٠٥٠) . ] . وفي «الصحيح» [ صحيح البخاري ١١٣/١ (٤١٦) .

وأخرجه: همام بن منبه في «صحيفته» ( ١١٩ ) ، وعبد الرزاق ( ١٦٨٦ ) ، وابن حبان ( ٢٢٦٩ ) ، وابن حبان ( ٢٢٦٩ ) ، والبغوي في « الكبرى » ٢٩٣/٢ من طرق عن أبي هريرة ، به .

وأخرجه : الحميدي ( ٧٢٩ ) ، وابن أبي شيبة ( ٧٤٤٩ ) ، وأحمد ٣/ ٢٤ ، وأبو داود ( ٤٨٠ ) ، وأبو يعلى ( ٩٩٣ ) ، وابن خزيمة ( ٨٨٠ ) و( ٩٢٦ ) ، وابن حبان ( ٢٢٧٠ ) ، والحاكم ٢٥٧/١ من طرق عن أبي سعيد الخدري ، به . ] عن النَّبيِّ ﷺ : « إذا كان أحدُكُمْ يُصلِّي ، فإنَّه يُناجي

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

ربَّه والملك عن يمينه »(١) . ورُوي من حديث حُذيفة مرفوعاً : « إنَّ عن يمينه كاتب الحسنات » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٧٤٥٥ ) . ] .

واختلفوا: هل يكتب كلَّ ما تكلَّم به ، أو لا يكتب إلا ما فيه ثواب أو عِقاب ؟ على قولين مشهورين . وقال عليُّ بنُ أبي طلحة ، عن ابن عباس : يكتب كل ما تكلم به من خيرٍ أو شرِّ حتى إنَّه ليكتب قوله : أكلتُ وشربتُ وذهبتُ وجئتُ ، حتى إذا كان يوم الخميس عُرِضَ قوله وعمله فأقرَّ ما كان فيه من خير أو شرِّ (٢) ، وألقي سائره ، فذلك قولُه تعالى : ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَأُمُّ اللَّهِ عَالَى الرعد : ٣٩] .

وعن يحيى بن أبي كثير ، قال : ركب رجل الحمار ، فعثر به ، فقال : تَعِسَ الحمار ، فقال صاحب اليمين : ما هي حسنة أكتبها ، وقال صاحب الشمال : ما هي من السيئات فأكتبها ، فأوحى الله إلى صاحب الشمال : ما ترك صاحب اليمين من شيء ، فأكتبه ، فأثبت في السيئات : « تَعِسَ الحمار » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٥٤٨٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/٢٧ ، والحسين المروزي في « زياداته على الزهد لابن المبارك » (١٠١٣ ) . ] .

وظاهر هذا أنَّ ما ليس بحسنة فهو سيئة ، وإنْ كان لا يُعاقب عليها ، فإنَّ بعضَ السيئات قد لا يُعاقب عليها (٣) ، وقد تقع مكفرةً باجتناب الكبائر ، ولكن زمانها قد خسره صاحبُها حيث ذهب باطلاً ، فيحصل له بذلك حسرةٌ في القيامة وأسف عليه ، وهو نوعُ عقوبة .

وخرَّج الإمامُ أحمد وأبو داود والنسائي من حديث أبي هُريرة ، عن النَّبيِّ قال : « مَا منْ قوم يقومون مِنْ مجلس لا يذكُرون الله فيه ، إلا قاموا عن مثلِ جِيفة حمار ، وكان لهم حسرة » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٨٩ و٤٩٤ و٥١٥ و٧٢٥ ، وأبو داود ( ٤٨٥٥ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١٠٢٤١ ) ، وفي « عمل اليوم والليلة » ، له ( ٤٠٣ ) و( ٤٠٨ ) وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>۱) زاد في (ص): « يكتب الحسنات والذي عن شماله يكتب السيئات ».

<sup>(</sup>٢) من قوله : « حتى إنه ليكتب . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « فإن بعض السيئات . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

وأخرجه: ابن حبان (٥٩٠) و(٥٩٢) و(٨٥٣)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (٤٤٦)، وأبو الشيخ في «طبقات المحدّثين بأصبهان» ٣/٤٤٨، والحاكم ٤٩١/١ ـ ٤٩٢، وأبو نعيم في «الحلية» ٧/٧٧، وفي «تاريخ أصبهان»، له ٢/٤٢٢، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٥٤١) من طرق عن أبي هريرة، به . ] .

وخرَّجه الترمذي [ في « الجامع الكيبر » ( ٣٣٨٠ ) وقال : « هذا حديث حسن ، وقد روي من غير وجه عن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ » .

وأخرجه: الطيالسي ( ٢٣١١) وأحمد 7/33 و 80% و 81% و 80% و أبو داود ( 800٪) و ( 900٪) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( 30٪) و ( 80٪) و ( 80٪) ، وابن حبان ( 80٪) ، والطبراني في « الدعاء » ( 197۳) و ( 1978) و ( 1970) ، وابن السني في « عمل اليوم والليلة » و الطبراني في « الدعاء » ( 197٪) و أبو نعيم في « الحلية » 100 ، والبيهقي 100 ، وفي « الحلية » 100 ، والبيهقي 100 ، وفي « شعب الإيمان » ، له ( 100 ) ، والبغوي ( 100 ) ، ( 100 ) ، ( 100 ) ، والبغوي ( 100 ) ، ( 100 ) ، ولم يُصَلُّوا على نبيهم ، إلا كان ولفظه : « ما جلس قوم مجلساً لم يذكروا الله فيه ، ولم يُصَلُّوا على نبيهم ، إلا كان عليهم تِرَة ( 100 ) ، فإن شاء عذبهم ، وإنْ شاء غفر لهم » .

وفي رواية لأبي داود والنّسائي: « من قَعَدَ مقعداً لم يذكر الله فيه كانت عليه من الله ترة » ومن اضطجع مضطجعاً لم يذكر الله فيه ، كانت عليه من الله ترة » [ أخرجه : أبو داود (٤٨٥٦) ، « ومَنْ قام مقاماً لم يذكر الله فيه ، كانت عليه من الله ترة » [ أخرجه : أبو داود (٤٨٥٦) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » (٤٠٤) وفي « الكبرى » ، له (١٠٢٣١) عن سعيد المقبري ، عن أبي هريرة ، به ، وهو حديث صحيح . ] . وخرّج أيضاً من حديث أبي سعيدٍ ، عن النّبيّ عليه ما مِنْ قوم يجلسون مجلساً لا يذكُرون الله فيه إلا كانت عليهم حسرة يوم القيامة ، وإنْ دخلوا الجنّة » [ أخرجه : النسائي في « عمل اليوم والليلة » (٤٠٩) و (٤١٠) وفي « الكبرى » ، له (٢٠٤١) ، و (٢٠١٠) ، و (٢٠٤٠) مرفوعاً وموقوفاً ، والرواية المرفوعة أقوى . ] .

وقال مجاهد: ما جلس قومٌ مجلساً ، فتفرَّقوا قبل أنْ يذكُرُوا الله ، إلا تفرَّقوا عن أنتنَ من ريح الجيفة ، وكان مجلسُهم يَشهدُ عليهم بغفلتهم ، وماجلس قومٌ مجلساً ، فذكروا الله قبل أنْ يتفرَّقوا ، إلا تفرَّقوا عن أطيب من ريحِ المسك ، وكان مجلسهم يشهدُ لهم بذكرهم .

<sup>(</sup>١) أي : حسرة وندامة يوم القيامة .

وقال بعضُ السَّلف : يعرض على ابن آدم يوم القيامة ساعاتُ عمره ، فكلُّ ساعة تمرُّ بابنِ آدمَ (١) لم يذكر الله فيها تتقطَّعُ نفسه عليها (٢) حسراتٍ .

وخرَّجه الطبراني [ في « الأوسط » ( ٨٣١٦ ) .

وأخرجه: أبو نعيم في « الحليَّة » ٣٦١/٥ - ٣٣٢ ، وإسناده ضعيف جداً ؛ عمرو بن الحصين العقيلي متروك ، وقد تفرد به كما نص عليه الطبراني . ] من حديث عائشة مرفوعاً : « ما مِنْ ساعة تمرُّ بابن آدم لم يذكرِ الله فيها بخيرٍ ، إلا حسرَ عندَها يومَ القيامةِ » .

فمن هنا يعلم أنَّ ما ليس بخيرٍ مِنَ الكلامِ ، فالسُّكوتُ عنه أفضلُ من التكلم به ، اللَّهمَّ إلا ما تدعو إليه الحاجةُ مما لابدَّ منه . وقد روي عن ابن مسعود قال : إيَّاكم وفضولَ الكلام ، حسبُ امرئ ما بلغ حاجته [أخرجه: الطبراني في «الكبير» (٨٥٠٧) موقوفاً . ] ، وعن النَّخعي قال : يَهلِكُ الناسُ في فضول المال والكلام .

وأيضاً فإنَّ الإكثارَ من الكلام الذي لا حاجة إليه يوجبُ قساوة القلب كما في «الترمذي »<sup>(٣)</sup> من حديث ابن عمر مرفوعاً : « لا تُكثِرُوا الكلامَ بغيرِ ذكر الله ، فإنَّ كثرةَ الكلامِ بغيرِ ذكرِ الله يُقسِّي القلب ، وإنَّ أبعدَ الناس عن الله القلبُ القاسي » .

وقال عمر : مَنْ كَثُرَ كلامُه كَثُرَ سَقَطُهُ ، ومَنْ كَثُرَ سَقَطُه كَثُرَتْ ذُنوبُهُ ، ومَن كَثُرَتُ ذُنوبُه نوبه دنوبُه كانت النارُ أولى به [أخرجه: ابن حبان في «روضة العقلاء»: ٣٦، والطبراني في «الأوسط» (٦٥٤١)، والقضاعي (٣٧٤). ]. وخرَّجه العقيلي من حديث ابن عمر مرفوعاً بإسنادٍ ضعيفٍ [أخرجه: العقيلي في «الضعفاء» ٣/ ٣٨٤، وفي إسناده عيسى بن موسى: مجهول، وفيه عمر، قال عنه: «إن كان هذا عمر بن راشد فهو ضعيف، وإن كان غيره فمجهول».

وأخرَجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٧٤ ، والقضاعي ( ٣٧٢ ) ، و( ٣٧٣ ) و( ٣٧٤ ) . ] .

وقال محمد بن عجلان : إنَّما الكلام أربعة : أنْ تذْكُرَ الله ، وتقرأ القرآن ، وتسأل عن علم فتخبر به ، أو تكلَّم فيما يعنيك من أمر دنياك .

<sup>(</sup>١) عبارة : « تمرّ بابن آدم » لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) الجامع الكبير (٢٤١١) ، وقال : «حديث غريب ، لا نعرفه إلا من حديث إبراهيم بن عبد الله بن حاطب » ، وقوله : «غريب » يعني ضعيف .

وقال رجل لسلمان : أوصني ، قال : لا تكلَّم ، قال : ما يستطيعُ من عاش في الناس أَنْ لا يتكلم ، قال : فإنْ تكلَّمت ، فتكلم بحقٍّ أو اسكُت [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٤٤ ) . ] .

وكان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يأخذ بلسانه ، ويقول : هذا أوردني الموارد [ أخرجه : مالك ( ٢٨٢٥ ) برواية يحيى الليثي ، وعبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٢٦٩ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٦٥٠٠ ) و ( ٣٧٠٤٧ ) ، وفي « الأدب » ، له ( ٢٢٢ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ٣٦٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/٣٣ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٩٤٧ ) . ] .

وقال ابن مسعود: والله الذي (١) لا إله إلا هو ، ما على الأرض أحقُّ بطول سجنٍ مِنَ اللِّسانِ [ أخرجه: وكيع بن الجراح في « الزهد » ( ٢٨٥ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٦٤٩٩ ) ، وفي « الأدب » ، له ( ٢٢١ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ١٦٢ ) ، وابن حبان في « روضة العقلاء » : ٣٩ ، والطبراني في « الكبير » ( ٨٧٤٤ ) و ( ٥٧٤٨ ) ، و ( ٢٧٤٨ ) ، وأبو الشيخ في « الأمثال » ( ٢٤٤ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ٨٧٤ . ] . وقال وهب بن منبه : أجمعت الحكماءُ على أنَّ رأسَ الحكم الصمتُ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٢١٩ ) . ] .

وقال شميط بن عجلان : يا بن آدم ، إنّك ما سكتَّ ، فأنت سالمٌّ ، فإذا تكلمت ، فخذ حذرَك ، إمّا لك وإمّا عليك [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٦٢٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ١٢٩ . ] . وهذا بابٌ يطول استقصاؤه .

والمقصود أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ أمر بالكلام بالخير ، والسُّكوتِ عمَّا ليس بخيرٍ ، وخرَّج الإمام أحمدُ وابنُ حبان (٢) من حديث البراء بن عازب : أنَّ رجلاً قال : يا رسولَ الله ، علمني عملاً يُدخلني الجنَّة ، فذكر الحديث ، وفيه قال : « فأطعم الجائع ، واسقِ الظمآن ، واؤمُر بالمعروف ، وانْه عَنِ المُنكر ، واسكت عن الشَّرِ (٣) ، فإنْ لم تُطِقْ ذلك ، فكفَّ لسانك إلا من خيرٍ » [ أخرجه : أحمد ٤/ ٢٩٩ ، وابن حبان ( ٣٧٤ ) .

<sup>(</sup>۱) في (ص): « والذي ».

<sup>(</sup>٢) تحرف في (ص) إلى : « ابن ماجه » .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « واسكت عن الشر » سقطت من (ج) .

وأخرجه: الطيالسي ( ۷۳۹) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ۲۹ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ۲۷۲۳ ) و ( ۲۷۲۴ ) ، والدارقطني ۲/ ۱۳۵ ، والحاكم ۲/۲۱۲ ، والبيهقي ۲/۲۲۰ – ۲۷۲ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٤٣٣٥ ) ، والبغوي ( ۲٤۱۹ ) من طرق عن عبد الرحمن بن عوسجة ، عن البراء بن عازب ، به ، وهو حديث صحيح . ] .

فليس الكلامُ مأموراً به على الإطلاق ، ولا السُّكوتُ كذلك ، بل لا بدَّ منَ الكلامِ بالخير ، والسكوت عنِ الشَّرِ ، وكان السَّلفُ (() كثيراً يمدحُون الصَّمتَ عن الشَّرِ ، وحمَّا لا يعني ؛ لشدَّته على النفس ، ولذلك يقع فيه النَّاسُ كثيراً ، فكانوا يُعالجون أنفسهم ، ويُجاهدونها على السكوت عما لا يعنيهم .

قال الفضيلُ بن عياض : ما حجٌّ ولا رِباطٌ ولا جهادٌ أشدَّ مِنْ حَبِس اللسان ، ولو أصبحت يهمُّكَ لسانُك ، أصبحت في غمِّ شديد ، وقال : سجنُ اللسان سجنُ المؤمن ، ولو أصبحت يهمُّك لسانُك ، أصبحت في غمِّ شديد (٢) .

وسئلَ ابنُ المبارك عن قولِ لقمان لابنه: إنَّ كان الكلامُ من فضَّةِ ، فإنَّ الصَّمتَ من ذهب ، فقال : معناه : لو كان الكلامُ بطاعة الله من فضة ، فإنَّ الصَّمتَ عن معصيةِ الله من ذهب أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٤٧ ) من قول نبي الله سليمان عليه السلام . ] . وهذا يرجعُ إلى أنَّ الكفَّ عن المعاصي أفضلُ من عمل الطاعات ، وقد سبق القولُ في هذا مستوفى .

وتذاكروا عند الأحنف بن قيس ، أيُّما أفضل الصمتُ أو النطقُ ؟ فقالَ قوم : الصمتُ أفضلُ ، فقالَ الأحنفُ : النطقُ أفضل ؛ لأنَّ فضل "الصمت لا يعدو صاحبَه ، والمنطق الحسن ينتفع به مَنْ سَمِعَهُ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في «الصمت » (٧١٢) . ] .

وقال رجلٌ من العلماء عند عمرَ بنِ عبد العزيز رحمه الله : الصَّامت على علم

<sup>(</sup>۱) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) من قوله : « ولو أصبحت يهمك . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

والأثر أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » (٦٥١) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١١٠ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص) .

كالمتكلم على علم ، فقال عمر : إنّي لأرجو أنْ يكونَ المتكلمُ على علم أفضلهما يوم القيامة حالاً ، وذلك أنّ منفعته للناس ، وهذا صمتُه لنفسه ، فقال له : يا أمير المؤمنين وكيف بفتنة المنطق (١) ؟ فبكى عمرُ عند ذلك (٢) بكاءً شديداً .

ولقد خطب عمر بن عبد العزيز يوماً فرقَّ الناسُ وبكُوا ، فقطع خطبته ، فقيل له : لو أتممتَ كلامك رجونا أنْ ينفع الله به ، فقال عمر : إنَّ القولَ فتنة والفعل أولى بالمؤمن من القول .

وكنت من مدَّةٍ طويلةٍ قد رأيتُ في المنام (٣) أميرَ المؤمنين عمرَ بنَ عبد العزيز رضي الله عنه ، وسمعته يتكلَّمُ في هذه المسألة ، وأظنُّ أنِّي فاوضتُه فيها ، وفهمتُ من كلامِه أنَّ التكلُّم بالخير أفضلُ من السُّكوتِ ، وأظنُّ أنَّه وقع في أثناء الكلام ذكرُ سليمان بن عبد الملك ، وأنَّ عمر قال ذلك له ، وقد رُويَ عن سليمانَ بن عبد الملك أنَّه قال : الصمت منامُ العقل ، والمنطقُ يَقظَتُهُ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٦٩٦ ) ] ، ولا يتمُّ حالٌ إلا بحالٍ ، يعني : لا بدَّ من الصَّمت والكلام .

وما أحسنَ ما قال عُبيدُ الله بن أبي جعفر فقيه أهل مصر في وقته ، وكان أحدَ الحكماء : إذا كان المرءُ يحدِّث في مجلس ، فأعجبه الحديثُ فليسكتْ ، وإذا كان ساكتاً ، فأعجبه السكوتُ ، فليُحدِّث [أخرجه : ابن أبي الدنيا في «الصمت» (٩٧) و(٢٦٩) . ] ، وهذا حسنٌ فإنَّ من كان كذلك ، كان سكوتُه وحديثُه لمخالفة هواه وإعجابه بنفسه ، ومن كان كذلك ، كان جديراً بتوفيق الله إيَّاه وتسديده في نطقه وسكوته ؛ لأنَّ كلامَه وسكوتَه يكونُ لله عز وجل .

وفي مراسيل الحسن ، عن النّبيِّ على فيما يرويه عن ربّه عز وجل قال : « علامة الطُّهر أنْ يكونَ قلبُ العبد عندي معلَّقاً ، فإذا كانَ كذلك لم ينسني على حال ، وإذا كانَ كذلك مننتُ عليه بالاشتغال بي كي لا ينساني ، فإذا نسيني حرَّكتُ قلبهُ ، فإنْ تكلَّم ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « عند ذلك » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « في المنام » سقطت من (ص) .

تَكَلَّم لي ، وإن سكتَ ، سكتَ لي ، فذلك الذي تأتيه المعونةُ من عندي » خرَّجه إبراهيمُ بنُ الجنيد .

وبكلِّ حالٍ ، فالتزامُ الصمت مطلقاً ، واعتقاده قربة إمَّا مطلقاً ، أو في بعض العبادات ، كالحجِّ والاعتكاف والصيام منهيٌّ عنه . ورُوي من حديث أبي هريرة عن النَّبيِّ عَيْدٍ : أنَّه نهى عن صيامِ الصَّمت [ أخرجه : أبو حنيفة كما في « جامع المسانيد » للخوارزمي ٤٧٦/١ من حديث أبي هريرة ، به . ] . وخرَّج الإسماعيلي من حديث عليٍّ قال : نهانا رسولُ الله عَيْدٌ عن الصمت في العُكوف ، وفي « سنن أبي داود » [ السنن ( ٢٨٧٣ ) .

وأخرجه : عبد الرزاق ( ١١٤٥٠ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٦٥٨ ) ، والبيهقي ٦/ ٥٧ و٧/ ٤٦١ ، وفي إسناده مقال .

وأخرجه: أبو حنيفة كما في « جامع المسانيد » للخوارزمي ١/ ٤٧٤ من حديث النزال بن سبرة ، به.

وأخرجه: عبد الرزاق ( ١٣٨٩٩ ) و ( ١٥٩١٩ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به . ] من حديث علي "، عن النّبي علي "، قال: « لا صُماتَ يوم إلى الليل ». وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه لامرأة حَجَّتْ مُصمتة ": إنّ هذا لا يَحلُّ ، هذا من عمل الجاهلية [ أخرجه: الدارمي ( ٢١٢ ) ، والبخاري ٥/٥٠ ( ٣٨٣٤ ) ، موقوفاً عليه . ] . وروي عن علي بن الحسين زين العابدين أنّه قال: صومُ الصَّمْتِ حرام [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء » ( ١٤٢ / ) .

الثاني مما أمر به النّبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديث ـ المؤمنين : إكرامُ الجار ، وفي بعض الرّوايات : « النهي عن أذى الجار » فأمّا أذى الجار ، فمحرّمٌ ، فإنّ الأذى بغيرِ حقّ محرّمٌ لكلّ أحدٍ ، ولكن في حقّ الجار هو أشدُّ تحريماً ، وفي « الصحيحين » وصحيح البخاري ٢/ ٢٢ ( ٤٤٧ ) ، و٩/ ١٨٦ ( ٧٥٢ ) ، وصحيح مسلم ١/ ٦٣ ( ٤٤١ ) ( ٢٨ ) .

وأخرجه: الحميدي ( ١٠٣ ) ، وسعيد بن منصور ( ٢٣٠٢ ) ، وأحمد ١/ ٣٨٠ و ٣١٥ ، والنسائي في « الكبرى » ( ٣٨٨ ) و ( ١٠٩٨ ) ، و ( ١١٣٦٨ ) ، و في « التفسير » ، له ( ٣٨٨ ) و ( ٣٨٩ ) ، وأبو يعلى ( ٥٠٩٨ ) و ( ٥١٣٠ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٠١٢٣ ) ، والشاشي وأبو يعلى ( ٤٨٨ ) و ( ٤٩٨ ) و ( ٧٧٧ ) ، وابن حبان ( ٤٤١٤ ) و ( ٤٤١٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٩٨١ ) و ( ٩٨١٩ ) و ( ٩٨٢ ) و ( ٩٨٢ ) ، والدارقطني في « العلل » والطبراني في « الكبير » ( ١٨١٨ ) و ( ٩٨١ ) من طرق عن عبد الله بن مسعود ، به . ] عن ابن مسعود ،

عن النَّبِيِّ ﷺ أنَّه سُئِلَ : أيُّ الذَّنبِ أعظمُ ؟ قالَ : « أَنْ تجعل لله ندَّاً وهو خلقك » ، قيل : ثُمَّ أي ؟ قال : قيل : ثُمَّ أي ؟ قال : « أَنْ تَقتُلَ ولدَكَ مخافة أَنْ يَطْعَمَ معك » ، قيل : ثُمَّ أي ؟ قال : « أَن تُزَاني حليلةَ جارك » . وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٨/٦ .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٠٣ ) ، وفي « التاريخ الكبير » ، له ١/٣٦١ ( ٢١٢٦ ) والطبراني في « الكبير » ٢٠/ ( ٢٠٥ ) ، وفي « الأوسط » ، له ( ٦٣٣٣ ) من طرق عن المقداد بن الأسود ، به ، وإسناده لا بأس به . ] عن المقداد بن الأسود قال : قال رسول الله على : « ما تقولون في الزنى ؟ » قالوا : حرام حرَّمه الله ورسوله ، فهو حرامٌ إلى يوم القيامة ، فقال رسول الله على : « لأنْ يزني الرَّجلُ بعشرِ نسوةٍ أيسرُ عليه من أنْ يزني بامرأة جاره » ، قال : « فما تقولون في السَّرقة ؟ » قالوا : حرَّمها الله ورسوله ، فهي حرام ، قال : « فما تقولون في السَّرقة ؟ » قالوا : حرَّمها الله ورسوله ، فهي حرام ، قال : « لأنَّ يَسرِقَ الرجلُ من عشرة أبياتٍ أيسرُ عليه من أنْ يسرق من جاره » .

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ١٢/٨ ( ٦٠١٦ ) .

وأخرجه: الطيالسي (١٣٤٠)، وأحمد ٢١/٤، و٢/ ٣٨٥، والطبراني في «الكبير» الحريد الطبراني في «الكبير» ١٢٢ (٤٨٧)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٩٥٣٤) وفي «الآداب»، له (٧٧) من طرق عن سعيد المقبري، عن أبي شريح، به . ] عن أبي شُريح، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال: «والله لا يُؤْمِنُ ، والله لا يُؤْمِنُ ، والله لا يؤمنُ » قيل: ومَنْ يا رسولَ الله ؟ قالَ: « مَنْ لا يأمَنُ جارهُ بوائِقَهُ » . وخرَّجه الإمامُ أحمد [ المسند ٢/ ٢٨٨ و٣٣٦ .

وأخرجه : البخاري عقيب الحديث (٦٠١٦)، والحاكم ١٠/١، و٤/ ١٦٥ من طرق عن سعيد المقبري، عن أبي هريرة، به . ]، وغيره من حديث أبي هريرة .

وفي « صحيح مسلم »[ الصحيح ١/ ٤٩ ( ٤٦ ) ( ٧٣ ) .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٢١ ) من طريق العلاء بن عبد الرحمن ، عن أبيه ، عن أبي هريرة ، به . ] عن أبي هُريرة ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال : « لا يَدخُلُ الجنَّةَ مَنْ لا يَأْمَنُ جارُه بوائقهُ » .

وخرَّج الإمامُ أحمد ، والحاكم من حديث أبي هُريرة ، قالَ : قيلَ : يا رسولَ الله إنَّ فُلانةً تُصلي الليلَ ، وتصومُ النهار وفي لسانها شيءٌ تؤذي جيرانها سليطة ، قال : « لا خير فيها ، هي في النار » ، وقيل له : إنَّ فلانة تُصلي المكتوبة ، وتصومُ رمضان ، وتتصدَّقُ بالأثوارِ ، وليس لها شيء غيره ، ولا تؤذي أحداً ، قال : « هي في الجنة » ولفظ الإمام أحمد : « ولا تؤذي بلسانها جيرانها » [ أخرجه : أحمد ٢/٤٤٠ ، والحاكم ١٦٦/٤ .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ١١٩ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٠٢ ) ، والمخرائطي في « مساوئ الأخلاق » ( ٣٨٥ ) و ( ٦١٦ ) ، وابن حبان ( ٧٦٤ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٩٥٤٥ ) و ( ٩٥٤٦ ) ، وفي إسناده أبو يحيى ، مولى آل جعدة مقبول حيث يتابع ولم يتابع . ] .

وخرَّج الحاكم [ المستدرك ١٦٦/٤ .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٢٥ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٠٣ ) ، وفي إسناده شريك القاضي ضعيف عند التفرد . ] من حديث أبي جُحيفة قال : جاء رجلٌ إلى النّبيّ على يشكو جارَه ، فقال له : « اطرح متاعَك في الطّريق » ، قال : فجعل النّاسُ يمرُّون به فيلعنونه ، فجاء إلى النّبيّ على ، فقال : يا رسولَ الله ، ما لقيتُ من الناس ، قال : « وما لقيتَ منهم ؟ » قال : يلعنوني ، قال : « فقد لعنك الله قبلَ النّاسِ » ، قال : يا رسولَ الله ، فإني لا أعود . وخرَّجه أبو داود [ السنن (١٥٥٥ ) .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٢٤) ، وابن حبان ( ٥٢٠) ، والحاكم ١٦٥/٤ \_ 17٦ من طرق عن محمد بن عجلان ، عن أبي هريرة ، به ، ومحمد بن عجلان قال عنه الحافظ في « التقريب » ( ٦١٣٦) : « صدوق إلا أنَّه اختلطت عليه أحاديث أبي هريرة » . ] بمعناه من حديث أبي هريرة ، ولم يذكر فيه : « فقد لعنك الله قبل الناس » .

وأمَّا إكرامُ الجارِ والإحسانُ إليه ، فمأمورٌ به ، وقد قال الله عز وجل : ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى وَالْمَسَكِينِ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ

أحدها: من بينَه وبينَ الإنسان قرابةٌ ، وخصَّ منهمُ الوالدين بالذِّكر ؛ لامتيازهما عن سائر الأقارب بما لا يَشْرَكونهما فيه ، فإنَّهما كانا السببَ في وجود الولد ولهما حقُّ التربية والتأديب وغير ذلك .

الثاني : مَنْ هو ضعيفٌ محتاجٌ إلى الإحسان ، وهو نوعان : من هو محتاج لضعف بدنه ، وهو اليتيم ، ومن هو محتاج لقلَّةِ ماله ، وهو المسكين .

والثالث : مَنْ له حقُّ القُرب والمخالطة ، وجعلهم ثلاثة أنواع : جارٌ ذو قربى ، وجار جُنبٌ ، وصاحبٌ بالجنب .

وقد اختلف المفسرون في تأويل ذلك ، فمنهم مَن قال : الجارُ ذو القربى : الجارُ الذي له قرابةٌ ، والجارُ الجنب : الأجنبيُ [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٧٤٨٧ ) و ( ٧٤٨٧ ) و ( ٧٤٩٤ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ٢٩٦٥ ) و ( ٧٤٩٥ ) . ] ، ومنهم من أدخل (٢) المرأة في الجارِ ذي القربى ، ومنهم من أدخلها في الجار الجُنب [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٧٥١٧ ) و ( ٧٥١٥ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ٧٩٢٥ ) . ] ، ومنهم من أدخل الرَّفيق في السَّفر في الجارِ الجُنب [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٧٠٠٧ ) و ( ٧٠٠٧ ) و ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ٥٠٠٥ ) . ] ، وقد روي عن النَّبيُ عَلَيْهُ أَنَّه كان يقول في دعائه : « أعوذُ بكَ من جارِ السُّوءِ في دار الإقامة ، فإنَّ جار البادية يتحوَّلُ » [ أخرجه : ابن أبي شبية ( ١٠٤١ ) ، وأحمد ٢/٢٤٣ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ١١٧٠ ) ، والنسائي ٨ / ٢٧٤ ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٦ ) ، وابن حبان ( ١٠٣٣ ) ، والحاكم ١/٣٥٠ ، والبيهقى في « شعب الإيمان » ( ٩٥٥٣ ) ، وهو حديث قويُّ . ] .

ومنهم من قال : الجارُ ذو القربي : الجار المسلم ، والجارُ الجنب : الكافر

<sup>(</sup>۱) عبارة : « من أدخل » سقطت من (ص) .

[ أخرجه : الطبري في "تفسيره " ( ٧٤٩٢ ) و ( ٧٥٠١ ) ، وابن أبي حاتم في " تفسيره " ( ٢٩٨٥). ] ، وفي " مسند البزار " ( ) من حديث جابر مرفوعاً : " الجيرانُ ثلاثةٌ : جارٌ له حقٌ واحدٌ ، وهو أفضلُ واحدٌ ، وهو أدنى الجيران حقّاً ( ) وجارٌ له حَقّان ، وجارٌ له ثلاثةُ حقوق وهو أفضلُ الجيران حقاً ، فأمّا الذي له حقٌ واحدٌ ، فجارٌ مشرك ، لا رَحِمَ له ، له حقُ الجوار ، وأمّا الذي له ثلاثةُ وأمّا الذي له ثلاثةُ حقوق ، فجارٌ مسلمٌ ، له حقُ الإسلام وحقُ الجوار ، وحقُ الرحم » . وقد حقوق ، فجار مسلمٌ ذو رحم ، له حقُ الإسلام ، وحقُ الجوار ، وحقُ الرحم » . وقد روي هذا الحديثُ من وجوه أخر متصلة ومرسلة [ أخرجه : أبو نعيم في " الحلية » ٢٠٧/٥ من طريق الحسن ، عن جابر بن عبد الله ، به .

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٣٤١ ) من طريق سعيد بن أبي هلال ، وإسناده معضل . ] ، ولا تخلو كلُّها مِنْ مقالٍ .

وقيل: الجار ذو القربى: هو القريبُ الملاصق، والجار الجُنُب: البعيد الجوار (٣).

وفي «صحيح البخاري» [ الصحيح ٣/ ١١٥ (٢٠٥٩) و٣/ ٢٠٨ (٢٥٩٥) و٨/ ١٠٠١).

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في «مسنده» (١٠٠) وفي «الزهد»، له (٧٢٠)، والطيالسي (١٥٢٩)، وإسحاق بن راهويه (١٣٦٧)، وأحمد ١٩٥٦ و١٩٧١ و١٩٣٩ و٢٣٩، والحسين المروزي في زياداته على «البر والصلة» لابن المبارك (٤٤٤) و (٢٥٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١٠٧) و (١٠٨)، وأبو داود (٥١٥٥)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق»: (٣٣٦)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٢٧٩٧)، والخرائطي في «مكارم الأخلاق»: ٣٩، والحاكم والطحاوي في «الكبرى» ٢٥٧١ و٧/٢٥، والخطيب في «تاريخه» ٧/٢٧٥ من طرق عن طلحة بن عبد الله، عن عائشة رضي الله عنها، به. ] عن عائشة، قالت: قلت: يا رسول الله، إنَّ لي جارين، فإلى أيهما أهدي ؟ قال: «إلى أقربهما منك باباً».

وقال طائفة من السَّلف : حَدُّ الجوارِ أربعون داراً، وقيل : مستدار أربعين داراً من كلِّ جانب (٤).

<sup>(</sup>١) كما في «كشف الأستار » (١٨٩٦) من طريق الحسن ، عن جابر بن عبد الله ، به ، والحسن لم يسمع من جابر .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وهو أدنى الجيران حقاً » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر : المحرر الوجيز ٤/ ٥١ ، وتفسير البغوي ١/ ١٦١ ، وتفسير القرطبي ٥/ ١٨٤ .

<sup>(</sup>٤) ذكره : ابن عطية في « تفسيره » ٤/ ٥١ ، والقرطبي في « تفسيره » ٥/ ١٨٥ ، والقول الثاني =

وفي مراسيل الزهري (۱) : أنَّ رجلاً أتى النَّبيَّ عَلَيْ يشكو جاراً له ، فأمر النَّبيُّ عَلَيْ بعضَ أصحابه (۲) أنْ يُنادي : « ألا إنَّ أربعين داراً جار » . قال الزهري (۳) : أربعون هكذا ، وأربعون هكذا ، وأربعون هكذا ، وأربعون هكذا ، وفربعون هكذا ، وأربعون هكذا ، ومِن يديه ، ومِن خلفه ، وعن يمينه ، وعن شماله [ أخرجه : أبو داود في « المراسيل » ( ۳٥٠ ) وورد موصولاً أخرجه : الطبراني في « الكبير » ۱۹/ (۱٤٣ ) من طريق الزهري ، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك ، عن أبيه ، به ؛ لكن إسناده ضعيف جداً ؛ فإنَّ فيه يوسف بن السفر متروك . ] .

وسئل الإمام أحمد عمَّن يطبخ قدراً (٤) وهو في دارِ السبيل ، ومعه في الدار نحو ثلاثين أو أربعين نفساً ، يعني : أنَّهم سكان معه في الدار ، فقال : يبدأ بنفسه ، وبمن يعولُ ، فإنْ فضلَ فضلٌ أعطى الأقرب إليه ، وكيف يُمكنه أنْ يُعطيَهم كلَّهم ؟ قيل له : لعلَّ الذي هو جاره يتهاون بذلك القدر ليس له عنده موقع ؟ فرأى أنَّه لا يبعث إليه [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٠٩ ) عن الحسن ، به . ] .

وأمّا الصّاحبُ بالجنب، ففسره طائفةٌ بالزّوجة [ أخرجه: الطبري في "تفسيره" (٧٥١٧) \_ (٧٥١٧) \_ وابن أبي حاتم في "تفسيره" (٧٠١٧) \_ ]، وفسره طائفةٌ منهم: ابن عباس بالرّفيق في السفر [ أخرجه: الطبري في "تفسيره" (٧٥٠٢) \_ (٧٠٠٧) ، وابن أبي حاتم في "تفسيره" (٥٣٠٥) . ]، ولم يريدوا إخراجَ الصاحب الملازم في الحضر إنّما أرادوا أنَّ صحبة السفر تكفي، فالصحبة الدائمة في الحضر أولى، ولهذا قالَ سعيدُ بن جبير: هو الرفيق الصالحُ [ أخرجه: الطبري في "تفسيره" (٧٥١٠) ، وابن أبي حاتم "تفسيره" (٧٥٠٠) . ]، وقال زيدُ بن أسلم: هو جليسُك في الحضر، ورفيقُك في السّفر [ أخرجه: ابن أبي حاتم في "تفسيره") وقال ابن زيدٍ: هو الرّجلُ يعتريك

الأوزاعي .

<sup>(</sup>١) ومراسيله من أضعف المراسيل ، وهو ومن في طبقته فإنَّ مراسيلهم ألصق بالمعضل من المرسل من أجل أنَّ أكثر حديثهم حملوه عن التابعين ، والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « بعض أصحابه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) لم يرد في (ص).

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

ويُلمُّ بك لتنفعه (١) . وفي « المسند » والترمذي عن عبد الله بنِ عمرو بن العاص ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « خيرُ الأصحابِ عندَ الله خيرُهُم لصاحبه ، وخير الجيرانِ عندَ الله خيرُهم لجاره » [ أخرجه : أحمد ١٦٨/٢ ، والترمذي (١٩٤٤ ) ، وقال الترمذي : «حسن غريب » .

وأخرجه: سعيد بن منصور (٢٣٨٨) ، وعبد بن حميد ( ٣٤٢) ، والدارمي ( ٢٤٣٧) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ١١٥) ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٢٨١) و ( ٣٣٠) ، والطبري في « تفسيره » ( ٧٥١٩) ، وابن خزيمة ( ٢٥٣٩) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٢٨٠٠) و ( ٢٨٠١) ، وابن حبان ( ٥١٨) و ( ٩٥٤١) ، والحاكم ( 7.11 ) و ( 7.11 ) ، والقضاعي ( ٢٨٠١) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٩٥٤١) و ( ٩٥٤٢) ، والخطيب في « تاريخه » ( 7.11 ) من طرق عن أبي عبدالرحمن عبد الله بن يزيد الحبلي ، عن عمرو بن العاص ، به .

إلا أن في « مستدرك الحاكم » ١٦٤/٤ ، من طريق شرحبيل بن مسلم ، عن عمرو بن العاص ، به . ] .

الرابع: من هو واردٌ على الإنسان ، غيرُ مقيم عندَه ، وهو ابن السبيل يعني : المسافر إذا ورد إلى بلد آخر [ أخرجه : الطبري في «تفسيره» ( ٧٥٢٠) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» ( ٥٣٠٩) . ] ، وفسَّره بعضُهم بالضَّيف ، يعني به ابنَ السبيل إذا نزل ضيفاً (٢) على أحد [ أخرجه : الطبري في «تفسيره» ( ٧٥٢٢) و ( ٧٥٢٣) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» ( ٥٣٠٨) . ] .

والخامس: ملكُ اليمين ، وقد وصَّى النَّبِيُّ بَهِم كثيراً وأمر بالإحسان إليهم ، وروي أنَّ آخرَ ما وصَّى به عند موته: « الصلاة وماملكت أيمانكم » [أخرجه: ابن سعد في « الطبقات » ٢/١٩٥ ، وأحمد ٣/١١٧ ، وعبد بن حميد (١٢١٤) ، وابن ماجه (٢٦٩٧) ، والنسائي في « الكبرى » (٢٩٩١) و(٧٠٩٥) و(٧٠٩١) ، وأبو يعلى (٢٩٣٣) و(٢٩٩٠) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » (٣٢٠١) و(٣٢٠١) ، وابن حبان (٦٦٠٥) ، والحاكم ٣/٥٥ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٨٥٥١) ، وفي « دلائل النبوة » ، له ٧/٥٠٥ ، والخطيب في « تاريخه » ٢٣٩/٤ ، والضياء في « المختارة » (١٢٥٥) و(٢١٥٦) و(٢١٥٧) ، وفي إسناده مقال . ] ، وأدخل بعضُ السَّلف في

<sup>(</sup>۱) ذكره : ابن عطية في « تفسيره » ٤/ ٥٣ ، وابن الجوزي في « زاد المسير » ٢/ ٨٠ ، وأبّو حيان في « البحر المحيط » ٣/ ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

هذه الآية : ما يملكُهُ الإنسان من الحيوانات والبهائم (١) .

ولنرجع إلى شرح (٢) حديث أبي هريرة في إكرام الجار ، وفي « الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ١٢/٨ ( ٦٠١٤ ) ، ومسلم ٣٦/٨ ( ٢٦٢٤ ) ( ١٤٠ ) . ] عن عائشة وابن عمر ، عن النّبيِّ عَلَيْهُ قال : « ما زال جبريل يُوصيني بالجارِ حتَّى ظننتُ أنَّه سيورِّثُه » .

فمن أنواع الإحسان إلى الجارِ مواساتُه عندَ حاجته ، وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١/٥٥ .

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » (٥١٥) و (٥١٥) ، والحاكم ١٦٧/٤ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٧/٩ من طريق عباية بن رفاعة ، عن عمر ، به ، وفي إسناده اختلاف . وقد ورد عند أبي نعيم : « عباية ، عن رفاعة » وهو خطأ ، والصواب : « عباية بن رفاعة » انظر : تهذيب الكمال المي نعيم : « عباية ، عن رفاعة » وهو خطأ ، والصواب : « لا يَشْبَعُ المؤمنُ دُونَ جارِه » ، وخرج الحاكم من حديث ابنِ عباس عنِ النّبي على قال : « لا يَشْبَعُ المؤمن الذي يشبعُ وجازُه جائعُ » [ أخرجه : الحاكم ٤/١٦٧ ، وقال : « صحيح الإسناد » ، ولم يتعقبه الذهبي . وأخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » (١١٢ ) ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » (٣٤٧ ) ، وأبو يعلى ( ٢٦٩٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢١/ ( ٢٧٤١ ) . ] ، وفي رواية أخرى عن ابن وأبو يعلى ( ٢٦٩٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢١/ ( ٢٢٧٤١ ) . ] ، وفي رواية أخرى عن ابن عباس ، عن النّبي على قال : « ما آمن مَنْ بات شبعانَ وجازُهُ طاوياً » [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٢/٢١٥ ، وإسناده ضعيف لضعف حكم بن جبير وأخرجه : البزار كما في « كشف في « الكبير » ( ١١٩١ ) من طريق علي بن زيد ، عن أنس ، به . وعلي بن زيد ضعيف . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٢٥١١ ) من طريق ثابت عن أنس ، به . وعلي بن زيد ضعيف . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٢٥١ ) من طريق ثابت عن أنس ؛ لكن قال أبو حاتم : « منكر جداً » . علل الحديث في « الكبير » ( ٢٥١ ) . ] .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١٥١/٤ .

وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ١٧/ ( ٨٣٦ ) و( ٨٥٢ ) ، وهو حديث قويٌّ . ] عن عقبة بن عامر ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « أوَّل خصمينِ يومَ القيامةِ جاران » .

وفي كتاب « الأدب » [ الأدب المفرد ( ١١١ ) .

<sup>(</sup>١) ذكره: ابن الجوزي في « زاد المسير » ٢/ ٨٠ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٣٤٦ ) ، والأصبهاني في « الترغيب والترهيب » ( ٨٤٨ ) ، وهو حديث قويًّ . ] للبخاري عن ابن عمر ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « كم من جارٍ متعلِّقٌ بجاره يوم القيامة ، فيقول : يا ربِّ هذا أغلقَ بابه دوني فمنع معروفه » .

وخرَّج الخرائطي (۱) وغيرُه بإسنادٍ ضعيف من حديث عطاءِ الخراساني ، عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جدِّه عن النَّبيِّ على أهله ومالِه ، فليس ذلك بمؤمنٍ ، وليس بمؤمن من لم يأمنْ جارُه بوائقه . أتدري على أهله ومالِه ، فليس ذلك بمؤمنٍ ، وليس بمؤمن من لم يأمنْ جارُه بوائقه . أتدري ما حقُّ الجار ؟ إذا استعانك أعنته ، وإذا استقرضك أقرضته ، وإذا افتقر عُدْتَ عليهِ ، وإذا مَرضَ عُدته ، وإذا أصابه خير هنأته ، وإذا أصابته مُصيبةٌ عزَّيته ، وإذا ماتَ اتبعت جنازته ، ولا توذهِ بقُتار قدرك جنازته ، ولا تستطل عليه بالبناء ، فتحجبَ عنه الرِّيح إلا بإذنه ، ولا تؤذهِ بقُتار قدرك إلا أنْ تَغرفَ له منها ، وإنِ اشتريتَ فاكهةً ، فاهد له ، فإنْ لم تفعل ، فأدخلها سرَّا ، ولا يخرج بها ولدُك ليغيظ بها ولدَه » ورَفْعُ هذا الكلام منكرٌ ، ولعلّه من تفسير عطاء الخراساني .

وقد روي أيضاً عن عطاء ، عن الحسن ، عن جابر مرفوعاً : « أدنى حقِّ الجوار أنْ لا تُؤذي جارَكَ : بقتارِ قِدْرِك إلا أنْ تَقْدَحَ له منها » [ والحسن لم يسمع من جابر ، والحديث أخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٠١ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٣٥٩١ ) من طريق أبي سفيان ، عن جابر ، به ، وإسناده ضعيف أيضاً . ] .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/ ٣٧ ( ٢٦٢٥ ) ( ١٤٢ ) و ( ١٤٣ ) .

وأخرجه: الطيالسي (٤٥٠)، والحميدي (١٣٩)، وأحمد ٥/١٤٥ و١٥٦ و١٦١ و١٧١٠، والحرجه: الطيالسي (٢٠٧٩)، والبخاري في «الأدب المفرد» (١١٣) و(١١٤)، وابن ماجه (٢٠٧٩)، والبخوي والترمذي (١٨٣٣)، وأبو عوانة (١٥٢٦)، وابن حبان (١٥٣٥) و(١٥٤) و(١٥٣٥)، والبغوي (١٦٨٩) من طرق عن عبد الله بن الصامت، عن أبي ذر، به . ] عن أبي ذرِّ قال: «أوصاني خليلي على أبا العبخت مرقاً فأكثر ماءه، ثم انظُر إلى أهل (٢) بيتِ جيرانيك،

<sup>(</sup>۱) في « مكارم الأخلاق » (١٠٤) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

فَأَصَبْهُم منها بمعروفٍ » . وفي رواية أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال : « يا أبا ذرِّ إذا طبخت مرقةً (١) فأكثِر ماءها ، وتعاهد جيرانك » .

وفي « المسند » والترمذي [ أخرجه : أحمد ٢/ ١٦٠ ، والترمذي (١٩٤٣ ) ، وقال الترمذي : « حسن غريب » .

وأخرجه: الحميدي ( ٩٩٣ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٥٤١٧ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ١٠٥ ) و ( ١٢٨ ) ، وأبو داود ( ١٥٥١ ) ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ٣٢١ ) ، والخرائطي في « مكارم الأخلاق » : ٣٦-٣٧ ، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٤٢٤ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣٠٦/٣ من طرق عن مجاهد بن جبر ، عن عبد الله بن عمرو ، به . ] عن عبد الله بن عمرو بن العاص : أنَّه ذبح شاةً ، فقال : هل أهديتُم منها لجارنا اليهودي ثلاثَ مرَّات ، ثم قال : سمعتُ النَّبيَّ عَلَيْ يقول : « ما زال جبريلُ يوصيني بالجار حتَّى ظننت أنه سَيُورِّ ثُهُ » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٧٣/٣ ( ٢٤٦٣ ) و٧/ ١٤٥ ( ٢٦٢٥ ) ، وصحيح مسلم ٥/٧٥ ( ١٦٠٩ ) . ] عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « لا يَمنَعَنَّ أحدُكم جَارَه أن يَغْرِزَ خَشبَةً في جداره » ، ثم يقول أبو هريرة : ما لي أراكم عنها مُعرِضين ، والله لأرمِينَّ بها بين أكتافكم .

ومذهبُ الإمامِ أحمد أنَّ الجار يلزمه أنْ يُمَكِّنَ جاره من وضع خشبه على جداره إذا احتاجَ الجارُ إلى ذلك ولم يضرَّ بجداره ، لهذا الحديث الصحيح ، وظاهرُ كلامه أنَّه يجب عليه أنْ يُواسِيَه من فضل ما عندَه بما لا يضرُّ به إذا علم حاجته (٢) .

قال المروذي: قلتُ لأبي عبد الله: إني أسمع السائل في الطريق يقول: إنّي جائع، فقال: قد يَصدُق وقد يَكذِبُ. قلت: فإذا كان لي جار أعلم أنّه يجوعُ ؟ قال: تواسيه، قلت: إذا كان قوتي رغيفين؟ قال: تُطعمه شيئًا، ثم قال: الذي جاء في الحديث إنّما هو الجارُ.

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر: المغني ٥/ ٣٧.

وقال المروذي: قلتُ لأبي عبد الله: الأغنياءُ يجبُ عليهمُ المواساة ؟ قال: إذا كان قوم يضعون شيئاً على شيء كيف لا يجبُ عليهم ، قلت: إذا كان للرجل قميصان، أو قلت: جُبَّتان ، يجب عليه المواساة ؟ قال: إذا كان يحتاج إلى أنْ يكون فضلاً .

وهذا نصُّ منه في وجوب المواساة من الفاضل ، ولم يخصَّه بالجار ، ونصُّه الأوَّل (١) يقتضي اختصاصه بالجار .

وقال في رواية ابن هانئ في السُّؤال يكذِبُون أحبُّ إلينا لو صدقوا ما وَسِعَنا إلا مواساتُهم ، وهذا يدلُّ على وجوب مواساة الجائع منَ الجيران ، وغيرهم .

وفي « الصحيح » عن أبي موسى، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال: « أطعِموا الجائع، وعُودُوا المريضَ ، وفُكُّوا العاني » [ صحيح البخاري ٨٣/٤ (٣٠٤٦) و٧١٧٧) و٧٧٧٥) و٧/٥٧٧ (٥٧٧٣) و٧/٥٧٧) .

وأخرجه: الطيالسي ( ٤٨٩ ) ، وعبد الرزاق ( ٣٣٣ ) و( ٦٧٦٣ ) ، وأحمد ٣٩٤/٤ و٤٠٦ ، وعبد بن حميد ( ٥٥٤ ) ، والدارمي ( ٢٤٦٥ ) ، وأبو داود ( ٣١٠٥ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٧٤٩٢ ) و( ٨٦٦٦ ) ، من طرق عن أبي وائل ، عن أبي موسى الأشعري ، به . ] .

وفي « المسند » و « صحيح الحاكم » عن ابن عمرَ ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « أَيُّمَا أَهُل عَرَصَةٍ أَصْبَحَ فيهم امرؤٌ جائع ، فقد برئت منهم ذِمَّةُ الله عز وجل » [ أخرجه : أحمد / ٣٣ ، والحاكم ٢/ ١١ \_ ١٢ ، وإسناده ضعيف لجهالة أحدرواته ، ومتنه لا يخلو من نكارة .

وأخرجه : البزار كما في «كشف الأستار» ( ١٣١١ ) ، وأبو يعلى ( ٥٧٤٦ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٨٤٢٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ١٠١ . ] .

ومذهب أحمدَ ومالكِ أنَّه يمنع الجار أنْ يتصرَّف في خاصِّ ملكه بما يضرُّ بجاره ، في غندهما كفُّ الأذى عن الجار بمنع إحداث الانتفاع المضرِّ به ، ولو كان المنتفعُ إنَّما ينتفعُ (٢) بخاصِّ ملكه ، ويجب عندَ أحمد أنْ يبذُلَ لجاره ما يحتاجُ إليه ، ولا ضررَ عليه في بَذله (٣) ، وأعلى مِنْ هذين أنْ يصير على أذى جاره ، ولا يُقابله بالأذى .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « إنما ينتفع » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى ٣٧ ـ ٣٨.

قال الحسن: ليس حسنُ الجوار كفَّ الأذى ، ولكن حسن الجوار احتمالُ الأذى ، ويُروى من حديث أبي ذرِّ يرفعه: « إنَّ الله يحبُّ الرَّجل يكونُ له الجارُ يؤذيه جوارُه ، فيصبر على أذاه حتى يُفرِّقَ بينهما موتٌ أو ظعنٌ » خرَّجه الإمام أحمد [ في « المسند » ٥/ ١٥١ من طريق ابن الأحمس ، عن أبي ذر ، به .

وأخرجه: ابن المبارك في « الجهاد » ( ٤٧ ) ، والطيالسي ( ٤٦٨ ) ، والبزار ( ٣٩٠٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٦٣٧ ) من طرق عن أبي ذر ، به . ] . وفي مراسيل أبي عبد الرحمن الحبلي : أنَّ رجلاً جاء إلى النَّبيِّ عَيَيْ يشكو إليه جارَه ، فقال النَّبيُّ عَيَيْ : « كفَّ أذاكَ عنه ، واصبِرْ لأذاه ، فكفى بالموت مفرِّقاً » خرَّجه ابن أبي الدنيا (١٠) .

الثالث ممَّا أمر به النَّبيُّ ﷺ المؤمنين : إكرامُ الضيف ، والمرادُ : إحسانُ ضيافته، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٣/٨ ( ٦٠١٩ ) و٩٩/٨ ( ٦١٣٥ )، وصحيح مسلم ٥/١٣٠ ـ ١٣٨ ( ٤٨ ) ( ٤٨ ) .

وأخرجه: مالك ( ٢٦٨٧) برواية الليثي ، والحميدي ( ٥٧٦) ، وأحمد ٣١/٤ و٣٥/٥، وعبد بن حميد ( ٤٨٢) ، وأبو داود ( ٣٧٤٨) ، والترمذي ( ١٩٦٧) ، والنسائي في « الكبرى » وعبد بن حميد ( ٤٨٢) . ] من حديث أبي شُريح ، قال : أبصَرَتْ عيناي رسولَ الله ﷺ ، وسمعتهُ أذنايَ حينَ تكلَّم به قال : « مَنْ كانَ يُؤمِنُ بالله واليوم الآخر ، فليُكْرِمْ ضيفَه جائزته » قالوا: وما جائزته ؟ قال : « يَومٌ وليلة » قال : « والضيافةُ ثلاثةُ أيام ، وما كان بعد ذلك ، فهو صدقة » .

وخرَّج مسلم من حديث أبي شُريح أيضاً ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « الضيافة ثلاثةُ أيَّام ، وجائزتُه يومٌ وليلةٌ ، وما أنفق عليه بعد ذلك ، فهو صدقةٌ ، ولا يَحِلُّ لهُ أَنْ يَثْوِي عندَه حتى يُؤْثِمهُ » ، قالوا : يا رسول الله وكيف يُؤثِمهُ ؟ قالَ : « يُقيمُ عنده ولا شيء لهُ يقريه به » [ أخرجه : مسلم ١٣٨/ (٤٨) (١٥) . ] .

وخرَّج الإمام أحمد من حديث أبي سعيدٍ الخدري رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « مَنْ كان يُؤمِنُ باللهِ واليومِ الآخِر فليُكرِمْ ضيفهُ » . قالها ثلاثاً ، قالوا : وما

<sup>(</sup>١) في « مكارم الأخلاق » (٣٢٨) ، وإسناده ضعيف لضعف رشدين بن سعد ولإرساله .

كرامة الضيف يا رسول الله ؟ قال : « ثلاثةُ أيام ، فما جلس بعد ذلكَ فهوَ صدقة » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٧٦ من طريق أبي الهيثم ، عن أبي سعيد ، به .

ففي هذه الأحاديث أنَّ جَائزة الضيف يومٌ وليلةٌ ، وأنَّ الضيافة ثلاثَةُ أيام ، ففرَّق بين الجائزة والضيافة ، وأكَّدَ الجائزة ، وقد ورد في تأكيدها أحاديثُ أخرُ ، فخرَّج أبو داود [ السنن ( ٣٧٥٠ ) من طريق الشعبي ، عن المقدام بن معديكرب ، به ، وهو صحيح .

وأخرجه: الطيالسي (١١٥١)، وأحمد ١٣٠/٤ و١٣٢ و١٣٣ و١٣٣ ، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١٨٣٩) و(٢٨١٢) و(٢٨١٣)، وفي «شرح معاني الآثار»، له ٢٤٢/٤، والطبراني في «الآثار»، له ١٩٧/ ٢٠٢، والطبراني في «الكبير» ١٩٧/ (٢٢١) و(٢٢٢) و(٢٢٣) و(٢٢٤)، والبيهقي ١٩٧/٩ من طرق عن المقدام بن معديكرب، عن النّبيّ عَلَيْ قال : «ليلة الضيف حقُّ على كلِّ مسلم، فمن أصبح بِفنائه، فهو عليه دَيْنٌ، إنْ شاء القتضى، وإنْ شاء ترك ». وخرَّجه ابن ماجه [السنن (٣٦٧٧) من طريق الشعبي، عن المقدام بن معديكرب، به.

وأخرجه : الدارمي ( ۲۰۳۷ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٧٤٤ ) ، وأبو داود ( ٣٧٥١ ) ، وهو حديث صحيح .

وانظر التخاريج التي قبله . ] ولفظه : « ليلةُ الضيفِ حقٌّ على كُلِّ مسلمٍ » .

وخرَّج الإمامُ أحمد ، وأبو داود من حديث المقدام ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « أَيُما رجلٍ أَضاف قوماً ، فأصبح الضيفُ محروماً ، فإنَّ نَصْرهُ حقٌ على كُلِّ مسلم حتَّى يأخذ بقِرى ليلةٍ من زرعه وماله »(٢) .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢٧٢/٣ ( ٢٤٦١ ) و٨/ ٣٩ ( ٦١٣٧ ) ، وصحيح مسلم ٢١/ ٣١ ( ١٧٢٧ ) ( ١٧٧ ) .

<sup>(</sup>١) « المقدام بن » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وأخرجه: أحمد ١٤٩/٤، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٤٥)، وابن ماجه (٣٦٧٦)، وأبو داود (٣٧٥٢)، والطحاوي في وأبو داود (٣٧٥٢)، والترمذي (١٥٨٩)، وأبو عوانة (١٤٨٧) و (٣٤٨)، والطحاوي في «شرح ممكل الآثار» (١٨٤٠)، وابن حبان (٣٨٨٥)، والطبراني في «الكبير» ١٩٧/ (٧٦٦)، والبيهقي ١٩٧/٩ و١٠٠/٢٧، والبغوي (٣٠٠٣) من طرق عن أبي الخير، عن عقبة بن عامر، به . ] عن عُقبة بن عامر، قال : قلنا يا رسول الله ، إنّك تبعثنا ، فننزلُ بقوم لا يُقرونا ، فما ترى (١٠)؟ فقال لنا رسولُ الله ين نزلتُم بقوم فأمَرُوا لكم بما ينبغي للضّيف ، فاقْبَلُوا ، فإنْ لم يفعلوا فخذُوا منهم حق الضّيف الذي ينبغي لهم » .

وخرَّج الإمام أحمد والحاكم من حديث أبي هُريرة (٢) ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « أَيُما ضيفٍ نزلَ بقومٍ ، فأصبح الضَّيفُ محروماً ، فله أنْ يأخُذَ بقدرِ قراهُ ، ولا حَرَجَ عليه » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٨٠ .

وأخرجه: الطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٢٨١٦) و(٢٨١٧)، وفي «شرح معاني الآثار»، له ٢٤٢/٤، وهو حديث صحيح.].

وقال عبد الله بن عمرو: مَنْ لم يُضِف ، فليس من محمَّدٍ ، ولا من إبراهيم .

وقال عبد الله<sup>(٣)</sup> بن الحارث بن جَزْء : من لم يُكرِمْ ضيفَه ، فليس من محمد ، ولا من إبراهيم [أخرجه : ابن المبارك في «الزهد» ٢١٨/١ ، وسعيد بن منصور في «سننه» ( ٢٤٣٧ ) . ] .

وقال أبو هريرة لِقوم نزل عليهم ، فاستضافهم ، فلم يُضَيِّفُوهُ ، فتنحَّى ونزل ، فدعاهم إلى طعامه ، فلم يُجيبوه ، فقال لهم : لا تُنزلون الضيف ولا تجيبون الدعوة ما أنتُم من الإسلام على شيء ، فعرفه رجل منهم ، فقال له : انْزِل عافاك الله ، قال : هذا شرُّ وشرُّ ، لا تنزلون إلا مَنْ تَعرِفُون .

ورُوي عن أبي الدرداء نحو هذه القضية إلا أنَّه قال لهم : ما أنتُم مِنَ الدِّين إلا على مثلِ هذه ، وأشار إلى هُدبةٍ في ثوبه .

<sup>(</sup>۱) عبارة : « فما ترى » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « وخرج الإمام أحمد عن أبي هريرة » .

<sup>(</sup>٣) تحرف (ص) إلى : « محمد بن عبد الله » .

وهذه النُّصوصُ تدلُّ (۱) على وجوب الضِّيافة يوماً وليلة ، وهو قولُ الليث وأحمد (۲) ، وقال أحمد : له المطالبةُ بذلك إذا منعه ؛ لأنَّه حقٌ له واجب ، وهل يأخذُ بيده من ماله إذا منعه ، أو يرفعه إلى الحاكم ؟ على روايتين منصوصتين عنه (۳) .

وقال حُميدُ بن زَنجويه : ليلةُ الضَّيف واجبةٌ ، وليس له أنْ يأخذ قِراه منهم قهراً ، إلا أنْ يكونَ مسافراً في مصالح المسلمين العامَّة دونَ مصلحة نفسه .

وقال الليثُ بن سعد: لو نزل الضَّيفُ بالعبد أضافه من المال الذي بيده ، وللضيف أنْ يأكلَ ، وإنْ لم يعلم أنَّ سيِّده أذِنَ له ؛ لأنَّ الضيافة واجبة (٤) . وهو قياسُ قول أحمد ؛ لأنَّه نصَّ على أنَّه يجوز إجابةُ دعوة العبد المأذون له في التجارة وقد روي عن جماعة من الصحابة أنَّهم أجابوا دعوة المملوك ، ورُويَ ذلك عن النَّبيِّ عَيْ أيضاً أخرج الترمذي في « جامعه » ( ١٠١٧ ) من حديث أنس بن مالك أنه قال : « ثم كان رسول الله على يعود المريض ويشهد الجنازة ويركب الحمار ويجيب دعوة العبد . . . » .

وأخرجه: الدارقطني في « العلل » ٢٢٦/٦ ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٣/٥ ، والبيهقي ١٣/٥ ، والبيهقي ١٣٠٨ ، والخطيب في « تاريخه » ٣٢/١٦ ، وفيه مقال . ] ، فإذا جاز له أنْ يدعوَ الناس إلى طعامه ابتداءً وجازَ إجابةُ دعوته ، فإضافتُه لمن نزل به أولى .

ومنع مالكٌ والشافعيُّ وغيرُهما مِنْ دعوة العبد المأذون له بدون إذن سيِّده (°)، ونقل عليُّ بن سعيدٍ، عن أحمدَ ما يدلُّ على وجوب الضيافة للغُزاة خاصَّةً بمن مرُّوا بهم ثلاثةَ أيَّامٍ (٦)، والمشهور عنه الأولُ، وهو وجوبُها لكلِّ ضيفٍ نزلَ بقومٍ .

واختلف قوله: هل تجبُ على أهلِ الأمصار والقُرى أم تختصُّ بأهلِ القُرى ومَنْ كان على طريقٍ يمرُّ بهم المسافرون؟ على روايتين منصوصتين عنه (٧٠).

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر: التمهيد ٢١/٢١ ، والمغني ٩١/١١ ، وشرح صحيح مسلم للنووي ٦/٢٢٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المغني ٩١/١١ ، والشرح الكبير ١١٩/١١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ٢١/ ٤٣ .

<sup>(</sup>٥) انظر: التمهيد ٢١/ ٤٣.

<sup>(</sup>٦) انظر : المغنى ١١/ ٥٦٩ - ٥٧٠ .

<sup>(</sup>٧) انظر : التمهيد ٢١/ ٤٣ ـ ٤٤ ، والمغني ١١/ ٩١ ، وشرح صحيح مسلم للنووي ٦/ ٢٧ .

والمنصوص عنه: أنَّها تجبُ للمسلمِ والكافرِ ، وخصَّ كثيرٌ من أصحابه الوجوبَ للمسلم ، كما لا تجبُ نفقةُ الأقارب مع اختلاف الدِّين على إحدى الروايتين عنه (١) .

وأمَّا اليومان الآخران ، وهما الثاني والثالث ، فهما تمامُ الضّيافة ، والمنصوصُ عن أحمد أنَّه لا يجبُ إلا الجائزةُ الأولى ، وقال : قد فرَّق بين الجائزة والضيافة ، والحائزة أوكدُ ، ومِنْ أصحابنا مَنْ أوجَبَ الضيافة ثلاثة أيام ، منهم : أبو بكر بن عبد العزيز ، وابنُ أبي موسى ، والآمدي ، وما بعدَ الثّلاث ، فهو صدقة ، وظنَّ بعضُ النَّاسِ أنَّ الضيافة ثلاثة أيام (٢) بعد اليوم والليلة الأولى ، وردَّه أحمد بقوله على الناسِ أنَّ الضيافة ثلاثة أيام ، فهو صدقة »(٣) ، ولو كان كما ظنَّ هذا لكان أربعة (٤) .

قلتُ : ونظيرُ هذا قوله تعالى : ﴿ فَقُلْ آَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَبِنَرَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقُوْنَهَا فِىۤ أَرْبَعَةِ أَيَّامِ ﴾ [ نصلت : ٩ ـ ١٠ ] والمراد : في تمام الأربعة .

وهذا الحديث الذي احتجَّ به أحمد قد تقدَّم (°) من حديث أبي شُريح ، وخرَّجه البخاري من حديث أبي شُريح ، وخرَّجه البخاري من حديث أبي هريرة (٢) ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، فَلْيُحسن قِرى ضيفه » ، قيل : يا رسول الله ، وما قِرى الضيف ؟ قال : « ثلاث ، فما كان بعدُ فهو صدقة » [ أخرجه : البخاري ٨/ ٣٩ ( ٦١٣٦ ) ؛ ولكن بغير هذا اللفظ . ] .

قال حُميد بن زنجويه: عليه أنْ يتكلَّف له في اليوم والليلة من الطعام أطيب ما يأكله هو وعيالُه، وفي تمام الثلاث يطعمه من طعامه، وفي هذا نظر. وسنذكر حديث سليمان بالنَّهي عنِ التَّكلُف للضَّيف، ونقل أشهبُ عن مالكِ، قال: جائزتُه يومٌ وليلةٌ يُكرمه ويُتحفه ويخصه يوماً وليلةً وثلاثة أيَّام ضيافة (٧٧)، وكان ابنُ عمر يمتنع

انظر: المغني ١١/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) من قوله: « منهم أبو بكر . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى ١١/١١ .

<sup>(</sup>٥) عبارة : « قد تقدم » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٦) تحرف في (ص) إلى : « أبى ذر » .

<sup>(</sup>٧) انظر: التمهيد ٢١/٢١.

مِن الأكل مِنْ مالِ مَنْ نزل عليه فوق ثلاثة أيام ، ويأمر أَنْ يُنْفَقَ عليه من ماله [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٣٤٧٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ٣١١ من طريق نافع عن ابن عمر ، به . وهو قريب من هذا اللفظ . ] .

ولصاحب المنْزل أنْ يأمر الضيف بالتحوّل عنه بعد الثلاث ؛ لأنَّه قضى ما عليهِ ، وفعل ذَلِكَ الإمام أحمد .

وقوله ﷺ: ﴿ لَا يَحِلُّ لَهُ أَنْ يَثْوِيَ عَنْدَه حَتَّى يُحْرِجَه ﴾ يعني : يُقيم عندَه حتَّى يُضيِّقَ عليهِ ، لكن هل هذا في الأيام الثلاثة أم فيما زاد عليها ؟ فأما فيما ليس بواجبِ ، فلا شك في تحريمه ، وأما فيما هو واجب وهو اليوم والليلة فينبني على أنَّه هل تجب الضيافة على من لا يجد شيئاً أم لا تجب إلا على من وجد ما يضيف به ؟ فإنْ قيل : إنَّها لا تجب إلا على من يجد ما يضيف به \_ وهو قولُ طائفةٍ من أهل الحديث ، منهم : حُميدُ بنُ زنجويه ـ لم يحل للضيف أنْ يستضيف من هُوَ عاجز عن ضيافته . وقد رُوِيَ من حديث سلمان قال: « نهانا رسولُ الله عليه أنْ نتكلُّفَ للضيف (١) ما ليسَ عندنا » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ١٤٠٤ ) و( ١٤٠٥ ) و( ١٤٠٦ ) و( ١٤٠٧ ) و( ١٤٠٧ ) ، وأحمد ٥/ ٤٤١ ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢/ ٣٧٥ ( ٢٨٦٧ ) والبزار ( ٢٥١٤ ) و( ٢٥١٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٦٠٨٣ ) و ( ٦٠٨٥ ) و ( ٦٠٨٥ ) ، والحاكم ١٢٣/٤ ، وأبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ١/٥٦ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٩٥٩٨ ) و( ٩٥٩٩ ) و( ٩٦٠٠ ) و( ٩٦٠٠ ) وفي « الآداب » ، له ( ٨٤ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٨/ ٤٥ . ] فإذا نهى المضيف أنْ يتكلُّفَ للضيف ما ليس عنده دلَّ على أنَّه لا تَجِبُ عليه المواساةُ للضيف إلا مما عنده ، فإذا لم يكن عنده فَضلٌ لم يلزمه شيءُ ، وأما إذا آثَرَ على نفسه ، كما فعل الأنصاريُّ [ أخرجه : البخاري ٦/ ١٨٥ ( ٤٨٨٩ ) ، ومسلم ٦/ ١٢٧ ( ٢٠٥٤ ) ( ١٧٢ ) عن أبي حازم الأشجعي ، عن أبي هريرة ، به . ] الذي نزل فيه : ﴿ وَيُؤْتِرُونَ عَلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ [ الحشر : ٩] فذلك مقامُ فضل وإحسان ، وليس بواجب .

ولو علم الضيف أنَّهم لا يُضيفون إلا بقوتِهم وقوت صبيانهم ، وأنَّ الصبية يتأذَّوْنَ

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

بذلك ، لم يجز له استضافتهم حينئذ عملاً بقوله على الله الله عند الله الله الله عند الله عنه الله عند الله عند الله عنه الله عند الله عند الله عنه الله عند الله عنه الله عنه الله عنه عند الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الل

وأيضاً فالضيافة نفقة واجبة ، فلا تجب إلا على مَنْ عنده فضلٌ عن قوته وقوت عياله ، كنفقة الأقارب ، وزكاة الفطر . وقد أنكر الخطابي تفسير تأثيمه بأنْ يُقيمَ عندَه ولا شيء له يَقريه ، وقال : أراه غلطاً ، وكيف يأثم في ذلك وهو لا يتسع لِقراه ، ولا يجد سبيلاً إليه ؟ وإنَّما الكلفة على قَدرِ الطاقة ، قال : وإنَّما وَجْهُ الحديثِ أنَّه كَرِهَ له المقام عندَه بعدَ ثلاث لئلا يضيقَ صدرُه بمكانه ، فتكون الصدقة منه على وجه المن والأذى فَيَبْطُلُ أجرُه (٢) ، وهذا الذي قاله فيه نظر ؛ فإنَّه قد صحَّ تفسيرُه في الحديث بما أنكره ، وإنَّما وجهه أنَّه إذا أقامَ عندَه ولا شيءَ له يقريه به ، فربما دعاه ضيقُ صدره به ، وحرجه إلى ما يأثم به في قول ، أو فعل ، وليس المرادُ أنَّه يأثم بترك قِراه مع عجزه عنه ، والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم السنن ٢٢١/٤.

## الحديث السادس عشر

عَنْ أَبِي هُرَيرَةَ رضي الله عنه أنَّ رَجُلًا قالَ للنَّبِيِّ ﷺ : أُوصِني ، قال : « لا تَغْضَبْ » فردَّد مِراراً قال : « لا تَغْضَبْ » . رواهُ البُخاريُّ [ في « صحيحه » ٨/ ٣٥ ( ٦١١٦ ) .

وأخرجه: أحمد ٢/ ٣٦٢ و٤٦٦، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» ١/ ٣٤٠، والبيهقي ١٠٥/١٠. ] .

هذا الحديثُ خرَّجه البخاري من طريق أبي حُصين الأسدي (۱) ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة ، ولم يُخرجه مسلم ؛ لأنَّ الأعمش رواه عن أبي صالح ، واختلف عليه في إسناده فقيل : عنه ، عن أبي صالح ، عن أبي هُريرة ، كقول أبي حَصين ، وقيل : عنه ، عن أبي صالح ، عن أبي سعيد الخدري ، وعند يحيى بن معين أنَّ هذا هو الصحيحُ ، وقيل : عنه ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة وأبي سعيد (۲) ، وقيل : عنه : عن أبي صالح ، عن أبي هريرة أو جابر ، وقيل : عنه ، عن أبي صالح ، عن رجل من الصحابة غير مسمى .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٢٠٢٠ ) ، وقال : « حسن صحيح غريب » .

وأخرجه: أبو يعلى (١٥٩٣)، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ١٧٣١) من حديث أبي هريرة ، به. ] هذا الحديث من طريق أبي حصين أيضاً ولفظُه: جاء رجلٌ إلى النَّبيِّ عَلَيْ ، فقال: « يا رسول الله علِّمني شيئاً ولا تُكثر عليَّ لَعَلِّي أعيه ، قال: « لا تَغْضَب » ، فردد ذلك مراراً كلُّ ذلك يقول: « لا تغضب » وفي رواية أخرى [ أخرجه: أحمد ٢/ ٣٦٢، والبغوي ( ٣٥٨٠) من حديث أبي هريرة ، به . ] لغير الترمذي قال: قلتُ : يا رسول الله ، دلني على عمل يُدخلني الجنَّة ولا تُكثِرْ عليَّ ، قال: « لا تَغْضَب » .

<sup>(</sup>۱) هو عثمان بن عاصم بن حُصين الأسدي ، الكوفي ، أبو حَصين بفتح المهملة . تقريب التهذيب (۱) . (٤٤٨٤)

<sup>(</sup>٢) جملة : « وقيل : عنه ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة وأبي سعيد » سقطت من (ص) .

فهذا الرجلُ طلب مِن النّبيِّ فَ أَنْ يُوصيه وصيةً وجيزةً جامعةً لِخصال الخيرِ ، ليحفظها عنه خشية أَنْ لا يحفظها ؛ لكثرتها ، فوصَّاه النّبيُّ فَ أَنْ لا يغضب ، ثم ردَّد هذه المسألة عليه مراراً ، والنّبيُ فَ يُردِّدُ عليه هذا الجوابَ ، فهذا يدلُّ على أنَّ الغضب جماعُ الشرِّ ، وأنَّ التحرُّز منه جماعُ الخير (١) .

ولعلَّ هذا الرجلَ الذي سأل النَّبيَّ ﷺ هو أبو الدرداء ، فقد خرَّج الطبراني (٢) من حديث أبي الدرداء قال : قلتُ : يا رسولَ الله دلني على عمل يدخلني الجنَّة ، قال : « لا تَغْضَبْ ولكَ الجَنَّةُ » .

وقد روى الأحنفُ بنُ قيسٍ ، عن عمه جارية (٣) بن قدامة : أنَّ رجلاً قال : يا رسول الله قُلْ لي قولاً ، وأقْلِلْ عليَّ لعلي أعقِلُهُ ، قال : « لا تغضبْ » ، فأعاد عليه مراراً كُلُّ ذلك يقول : « لا تَغضَبْ » خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣/ ٤٨٤ وه/ ٣٤ .

وأخرجه: ابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ١١٦٨ ) ، وابن حبان ( ٥٦٩٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠٩٥ ) و( ٢٠٩٧ ) و( ٢٠٩٠ ) و( ٢٠٠٥ ) وفي « الأوسط » ، لـه ( ٢٠٩١ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٢٠٨/٣ عن جارية بن قدامة ، عن رجل ، به ، وانظر ما سيأتي . ] ، وفي رواية [ مسند الإمام أحمد ٥/٣٤ و٣٧٣ و٣٧٢ .

وأخرجه: ابن سعد في « الطبقات » ٧/ ٤٠ ، وابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ١١٦٧ ) ، وابن حبان ( ٢٠٩٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠٩٣ ) و( ٢٠٩٢ ) و( ٢٠٩٢ ) ، و( ٢٠٩٨ ) ، والحار ٢٠٩٨ ) و( ٢١٠٠ ) و( ٢١٠٠ ) و( ٢١٠٠ ) ، والحاكم و ( ٢١٠٠ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٢٧٩ ) و( ٨٢٨٠ ) من حديث جارية بن قدامة ، به . وجارية بن قدامة مختلف في صحبته . ] أنَّ جارية بن قُدامة قال : سألت النَّبِيَّ ﷺ فذكره .

فهذا يغلب على الظنِّ أنَّ السائلَ هو جارية بنُ قدامة ، ولكن ذكر الإمامُ أحمد (٤)

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري ١٠/ ٦٣٨.

<sup>(</sup>٢) في « الأوسط » (٢٣٧٤) ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٧٠ / . « رواه الطبراني في « الكبير » و« الأوسط » وأحد إسنادي الكبير رجاله ثقات » .

<sup>(</sup>٣) تصحف في (ص) : إلى : « حارثة » .

<sup>(</sup>٤) في « مسنده » ٣/ ٤٨٤ .

عن يحيى القطان أنَّه قال : هكذا قال هشام ، يعني : أنَّ هشاماً ذكر في الحديث أنَّ جارية سأل النَّبيَّ عَلَيْهِ ، وكذا قال جارية سأل النَّبيِّ عَلَيْهِ ، وكذا قال العجليُّ وغيرُه : إنَّه تابعيُّ وليس بصحابي .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٧٣/٥.

وأخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠٢٨٦) \_ ومن طريقه البيهقي ١٠٥/١ عن الزهري ، عن حميد بن عبد الرحمن ، عن رجل ، به . وإسناده صحيح وهو صحيح موصولاً ، وقد توبع معمر تابعه سفيان بن عيينة عند ابن أبي شيبة ٨/٥٥٥ ، وأحمد ٥/٨٠٤ ، وأبي نعيم في «معرفة الصحابة» ٥/٩٢ فلا يضره إرسال مالك ؛ إذ اتفق معمر وسفيان على وصله ، وقد قال ابن المبارك : «الحفاظ عن ابن شهاب ثلاثة : مالك ومعمر وابن عيينة فإذا اجتمع اثنان على قول أخذنا به وتركنا قول الآخر » السنن الكبرى للنسائي عقيب (٢٠٧٢) . ] من حديث الزهري ، عن حُميد بنِ عبد الرحمن ، عن رجل من أصحاب النّبيّ على قال : قلتُ : يا رسولَ الله أوصني ، قال : « لا تَغْضَبُ » قال الرجل : ففكرتُ حين قال النّبيّ على ما قال ، فإذا الغَضَبُ يجمع الشرّ كُلّه ، ورواه مالك في « الموطأ »(١) عن الزهري ، عن حُميد ، مرسلاً .

وخرَّج الإمام أحمدِ [ في « مسنده » ٢/ ١٧٥ وفي إسناده عبد الله بن لهيعة ؛ لكن هذا الحديث له شواهد يتقوى بها . ] من حديث عبد الله بن عمرو : أنَّه سأل النَّبيَّ ﷺ : ماذا يُبَاعِدُني مِنْ غَضَبِ الله عز وجل ؟ قال : « لا تَغْضَب » .

وقول الصحابي: ففكرتُ فيما قال النَّبيُّ في فإذا الغضبُ يجمع الشرَّ كلَّه يشهد لما ذكرناه أنَّ الغضبَ جماعُ الشرِّ ، قال جعفر بنُ محمد: الغضبُ مفتاحُ كلِّ شرِّ ، وقيل لابنِ المبارك: اجْمَعْ لنا حسنَ الخلق في كلمة ، قال: تركُ الغضبِ .

وكذا فسَّر الإمام أحمد ، وإسحاق بنُ راهويه حسنَ الخلق بتركِ الغضب ، وقد رُوي ذلك مرفوعاً ، خرَّجه محمدُ بن نصر المروزي في كتاب « الصلاة »(٢) من حديث أبي العلاءِ بنِ الشَّخِّير : أنَّ رجلاً أتى النَّبيَّ عَلَيْهِ من قِبَلِ وجهه ، فقالَ : يا رسولَ الله أيُّ العملِ أفضلُ ؟ قال : « حُسْنُ الخلق » ثُمَّ أتاه عن يمينه ، فقالَ : يا رسول الله ، أيُّ العملِ أفضلُ ؟ قال : « حُسْنُ الخلق » ثُمَّ أتاه عن يمينه ، فقالَ : يا رسول الله ، أيُّ

<sup>(</sup>١) الموطأ (٢٦٣٦) برواية يحيى الليثي .

<sup>(</sup>۲) في « تعظيم قدر الصلاة » (۸۷۸) مرسلاً .

العمل أفضل ؟ قال : «حسنُ الخُلُق » ، ثم أتاه عن شِماله ، فقال : يا رسول الله ، أيُّ العمل أفضل ؟ قال : «حسنُ الخُلُق » ، ثم أتاه من بعده ، يعني : من خلفه ، فقال : يا رسولَ الله عَني فقال : «ما لك لا تَفْقَهُ! يا رسولَ الله عَنيُ فقال : «ما لك لا تَفْقَهُ! حسنُ الخُلُق هو أَنْ لا تَغْضَبَ إِن استطعْتَ » . و هذا مرسل .

فقولُه ﷺ لمن استوصاه : ﴿ لَا تَغْضَبْ ﴾ يحتملُ أمرين :

أحدُهما: أنْ يكونَ مرادُه الأمرَ بالأسباب التي توجب حُسْنَ الخُلُقِ من الكرم والسخاء والحلم والحياء والتواضع والاحتمال وكفِّ الأذى ، والصفح والعفو ، وكظم الغيظ ، والطَّلاقةِ والبِشْرِ ، ونحوِ ذلك من الأخلاق الجميلة ، فإنَّ النفسَ إذا تخلَّقت بهذه الأخلاق ، وصارت لها عادة أوجب لها ذلك دفع الغضب عند حصول أسبابه .

والثاني: أنْ يكونَ المرادُ: لا تعمل بمقتضى الغضب إذا حَصَل لك ، بل جاهد نفسَك على ترك تنفيذه والعمل بما يأمر به ، فإنَّ الغضب إذا ملك ابنَ آدم كان كالآمر والناهي له (۱) ، ولهذا المعنى قال الله عز وجل: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ ﴾ والناهي له (۱۵) ، ولهذا المعنى قال الله عز وجل: ﴿ وَلَمَّا سَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ الأعراف: ١٥٤] فإذا لم يمتثل الإنسانُ ما يأمره به غضبُه ، وجاهد نفسه على ذلك ، اندفع عنه شرُّ الغضب ، وربما سكن غَضَبُهُ ، وذهب عاجلاً ، فكأنَّه حينئذِ لم يغضب ، وإلى هذا المعنى وقعت الإشارةُ في القرآن بقوله عز وجل: ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾ والشورى: ٣٧] ، وبقوله عز وجل: ﴿ وَالْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِّ وَاللّهُ وَالْمَافِينِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٤] .

وكان النَّبِيُّ ﷺ يأمرُ مَن غضبَ بتعاطي أسبابِ تدفعُ عنه الغضبَ ، وتُسكِّنُهُ ، ويسكِّنُهُ ، ويسكِّنُهُ ، ويمدح من ملك نفسه عند غضبه ، ففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٩/١٨ ( ٦٠٤٨ ) و ٣٤٨ ( ١١٠٠ ) و صحيح مسلم ٨/٣٠ـ٣١ ( ٢٦١٠ ) ( ١٠٩ ) و ( ١١٠ ) .

وأخرجه: أحمد ٣٩٤/٦، وأبو داود ( ٤٧٨١)، والنسائي في « الكبرى » ( ١٠٢٢٤) وأخرجه: أحمد ١٠٢٢٤) من حديث سليمان بن صرد، به . ] عن سليمان بن صُرَد قال: استَبَّ رجلانِ عندَ النَّبيِّ عَيْلِهِ وَنحنُ عنده جلوسٌ، وأحدُهما يَسُبُّ صاحبهُ مغضباً قد احمرَّ وجههُ،

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري ١٠/ ١٣٩ .

فقال النَّبِيُّ ﷺ : « إني لأعْلَمُ كلمةً لو قالها لذهبَ عنه ما يجد ، لو قال : أعوذُ بالله من الشَّيطان الرجيم » فقالوا للرجل : ألا تسمعُ ما يقولُ النَّبِيُّ ﷺ ؟ قال : « إني لَسْتُ بمجنون (١٠٠٠ .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ١٩/٣ و ٦١ .

وأخرجه: معمر في «جامعه» ( ٢٠٧٢٠)، والحميدي ( ٢٥٢)، وعبد بن حميد ( ٢٦٤)، وأبو يعلى ( ١١٠١)، والحاكم ٤/٥٠٥ -٥٠ ، والبيهقي في « شعب الإيمان» ( ٨٢٨٩)، والبغوي وأبو يعلى ( ١١٠١)، والحاكم ١٥٠٥ -٥٠ ، والبيهقي في « شعب الإيمان» ( ١١٠٩)، والترمذيُّ [ في ( ٤٠٣٩) من حديث أبي سعيد الخدري، به، وهو جزء من حديث طويل. ] والترمذيُّ [ في «جامعه» ( ٢١٩١) وقال: «حسن»، وإسناد الحديث ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان. ] من حديث أبي سعيد الخُدري: أنَّ النَّبيَّ عَلَيْ قال في خُطْبته: « ألا إنَّ الغَضَبَ جَمْرةٌ في قلب ابنِ آدمَ ، أفما رأيتُم إلى حُمرة عينيه، وانتفاخ أوداجه، فمن أحسَّ من ذلك شيئاً فليَلْزَقْ بالأرضِ ».

وخرَّج الإمامُ أحمدُ [ في « مسنده » ٥/ ١٥٢ .

وأخرجه: الخرائطي في «مساوئ الأخلاق» (٣٤٦)، وابن حبان (٥٦٨٨)، والبغوي (٣٥٦) وأبو داود (٢٦) من حديث أبي ذرِّ: (٣٥٨) وقد اختلف في إسناده ورجح أبو داود إرساله . ] ، وأبو داود (٢) من حديث أبي ذرِّ : أَنَّ النَّبيَّ عَلَيْ قال : « إذا غَضِبَ أحدُكُم وهو قائِمٌ ، فَلْيَجْلِسْ ، فإنْ ذَهَبَ عَنه الغضبُ وإلا فليَضطجعْ » .

وقد قيل : إنَّ المعنى في هذا أنَّ القائم متهيِّئ ، للانتقام والجالس دونَه في ذلك ، والمضطجع أبعدُ عنه ، فأمره بالتباعد عن حالةِ الانتقام (٣) ، ويَشْهَدُ لذلك أنَّه رُوي من حديث سِنان بنِ سعد ، عن أنسٍ ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، ومن حديث الحسن مرسلاً عن النَّبِيِّ حديث من النَّبيِّ عَلَيْهِ وانْتفَاخِ عَلَيْ الإنسان تَوَقَّدُ ، ألا ترى إلى حُمرةِ عَيْنيه وانْتفَاخِ

<sup>(</sup>۱) يحتمل أن هذا الرجل كان من المنافقين ، أو من جُفاة العرب ، فهو لم يتهذب بأنوار الشريعة المكرمة ، وتوهم أن الاستعاذة مختصة بالمجنون ، ولم يعلم أن الغضب من نزغات الشيطان . انظر : شرح صحيح مسلم للنووي ٨/ ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٢) السنن (٤٧٨٢) و (٤٧٨٣)..

<sup>(</sup>٣) انظر : معالم السنن ٤/ ١٠٠ - ١٠١ .

<sup>(</sup>٤) من قوله: « ومن حديث الحسن . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

أوداجِهِ ، فإذا أحس أحدُكُم مِنْ ذلك شيئاً ، فليَجْلِسْ ، ولا يَعْدُونَه الغَضَبُ » [حديث أنس لم أعثر عليه فيما بين يدي من الكتب الحديثية .

أما رواية الحسن المرسلة فقد أخرجها : معمر في « جامعه » ( ٢٠٢٨٩ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨٢٩٠ ) عن الحسن ، مرسلاً . ] .

والمرادُ: أنَّه يحبسه في نفسه ، ولا يُعديه إلى غيره بالأذى بالفعل ، ولهذا المعنى قال النَّبِيُّ فِي الفتن: « إنَّ المضطجِعَ فيها خَيْرٌ من القَاعِدِ ، والقَاعِدَ فيها خيرٌ من القَاعِد ، والقَاعِد فيها خيرٌ من القَائِم ، والقائم خيرٌ مِنَ المَاشي ، والمَاشي خيرٌ منَ السَّاعي » [ أخرجه: البخاري ٢٤١/٢ القَائِم ، والقائم خيرٌ مِنَ المَاشي ، والمَاشي خيرٌ من السَّاعي » [ أخرجه: البخاري ١٩٠١ ( ٣٦٠١) و ( ٣٦٠١) ، ومسل\_ م / ١٦٨ \_ ١٦٩ ( ٢٨٨٦) ( ١٠) و ( ١١) و ( ١١) و و ( ١١) و أبو داود ( ٢٥٦) ) ، والبيهقي ٨ / ١٩٠ من حديث أبي هريرة ، به . ] ، وإنْ كان هذا على وجه ضرب المثالِ في الإسراع في الفتن ، إلا أنَّ المعنى : أنَّ من كان أقرب إلى الإسراع فيها ، فهو شرُّ ممن كان أبعد من ذلك .

وخرَّج الإمامُ أحمد من حديث ابنِ عباس ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إذا غَضِبَ أَحَدُكُمْ ، فليَسْكُتْ » ، قالها ثلاثاً [ في « مسنده » ٢٩٣/ و٣٦٥ و ٣٦٥ .

وأخرجه: الطيالسي (٢٦٠٨)، والبخاري في «الأدب المفرد» ( ٢٤٥)، والبزار كما في «كشف الأستار» ( ١٠٩٥١)، والقضاعي في «مسند «كشف الأستار» ( ١٠٩٥١)، والقضاعي في «مسند الشهاب» ( ٧٦٤)، والبيهقي في «شعب الإيمان» ( ٨٢٨٨) و( ٨٢٨٨)، وفي إسناده ليث بن أبي سليم ضعيف . ] .

وهذا أيضاً دواء عظيم للغضب ؛ لأنَّ الغضبان يصدر منه في حال غضبه من القول ما يندم عليه في حال زوال غضبه كثيراً من السِّباب وغيره مما يعظم ضَرَرُهُ ، فإذا سكت زال هذا الشرّ كله عنه ، وما أحسنَ قولَ مورق العجلي \_ رحمه الله \_ : ما امتلأتُ غيظاً قَطُّ ولا تكلَّمتُ في غضبٍ قطُّ بما أندمُ عليهِ إذا رضيتُ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٢٣٥ . ] .

وغضب يوماً عمرُ بن عبد العزيز فقالَ لهُ ابنه : عبدُ الملكِ \_ رحمهما الله \_ : أنتَ يا أميرَ المؤمنين مع ما أعطاك الله وفضّلك به تغضبُ هذا الغَضبَ ؟ فقال له : أو ما تغضبُ يا عبدَ الملك ؟ فقال عبد الملك : وما يُغني عني سعةُ جوفي إذا لم أردِّدْ فيه الغضبَ حتى لا يظهر [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٥/٣٥٨ . ] . فهؤلاء قوم ملكوا أنفسهم عند الغضب رضي الله عنهم .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٢٦/٤ .

وأخرجه: ابن قانع في «معجم الصحابة» ٣٠٧/٢، والطبراني في «الكبير» ١٧١/ (٤٤٣)، والبغوي (٣٥٨٣)، وابن عساكر في «تاريخ دمشق» ٢٣٤/٤٢ و٣٤/٨٨ و٧٥/١٠٠، وإسناده ضعيف.]، وأبو داود (١٥ من حديث عُروة بنِ محمد السَّعدي: أنَّه كلَّمه رجل فأغضبه، فقام فتوضأ، ثم قال: حدثني أبي عن جدِّي عطية ، قال: قال رسولُ الله ﷺ: « إنَّ الغَضَبَ مِنَ الشَّيْطانِ، وإنَّ الشيطانَ خُلِقَ من النَّارِ، وإنَّما تُطفأُ النار بالماء، فإذا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلَيَتوضاً ».

وروى أبو نعيم (٢) بإسناده عن أبي مسلم الخولاني : أنَّه كلَّم معاوية بشيء وهو على المنبر ، فغضب ، ثم نزل فاغتسل ، ثم عاد إلى المنبر ، وقال : سمعتُ رسول الله ﷺ يقول : « إنَّ الغضبَ مِن الشيطان ، والشيطان من النار ، والماءُ يُطفئُ النار ، فإذا غَضِبَ أحدكم فليغتسل » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ٣٤ ( ٦١١٢ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٣٠ ( ٢٦٠٩ ) ٢٦٨ ) و الصحيحين » وأحمد ٢٦٨/٢ ) و ( ١٠٨ ) . وأخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٢٦٣٧ ) برواية الليثي ، وأحمد ٢٦٨/٢ ) و ١٠٢٢ ) و النسائي في « الكبرى » ( ١٠٢٢٦ ) و ( ١٠٢٢٧ ) و ( ١٠٢٢٨ ) ، والبيهة ي ١ / ٢٣٥ و ١٤٢ . ] عن أبي هُريرة ، عن النَّبِيِّ قَال : « لَيْسَ الشَّديدُ بالصُّرَعَةِ ، إنَّما الشَّديدُ الذي يَملِكُ نَفْسَهُ عندَ الغَضَبِ » .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/ ٣٠ ( ٢٦٠٨ ) ( ١٠٦ ) .

وأخرجه: أحمد ٣٨٢/١، وأبو داود (٤٧٧٩)، وأبو يعلى (٥١٦٢) من حديث عبد الله بن مسعود، به . ] عن ابن مسعود، عن النّبيِّ ﷺ، قال: « ما تَعُدُّونَ الصُّرَعَة فيكم؟ » قلنا: الذي لا تَصْرَعُهُ الرِّجالُ، قال: « ليس ذلك، ولكنّه الذي يَملِكُ نَفْسَهُ عندَ الغضب » .

<sup>(</sup>١) السنن (٤٧٨٤) ، وينظر التخريج المتقدم ذكره .

<sup>(</sup>٢) في « الحلية » ٢/ ١٣٠ ، وإسناده ضعيف .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ٣٨/٣ و ٤٤٠ . ] ، وأبو داود (١) ، والترمذي (٢)، وابن ماجه (٣) من حديث معاذ بن أنس الجهني ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « مَنْ كَظَمَ غَيظاً وهو يَستطيعُ أَنْ يُنفذه ، دعاه الله يومَ القيامة على رؤوس الخلائق حتَّى يخيره في أيِّ الحورِ شاء » .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ١٢٨/٢ .

وأخرجه: ابن ماجه ( ١٨٩٤) ، والطبراني في « مكارم الأخلاق » ( ٥١ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨٣٠٥ ) و( ٨٣٠٠ ) و( ٨٣٠٠ ) وفي « الآداب » ، له ( ١٦٠ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به ، مرفوعاً ، وإسناده صحيح .

وأخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ١٣١٨ ) ، موقوفاً .

وأخرجه: البيهةي في «شعب الإيمان» ( ٨٣٠٨) وفي « الآداب» ، له ( ١٦١) ، مرسلاً . ] من حديث ابن عمر ، عن النّبي على قال : « ما تَجَرَّع عبدٌ جُرعَة أفضلَ عندَ اللهِ من جُرعَة غَيْظٍ يَكْظِمُها ابتغاءَ وجهِ الله عز وجل » ومِن حديث ابن عباسٍ [ أخرجه : أحمد ٢٢٧/١، وفي إسناده نوح بن جعونة مجهول ، ولعله نوح بن أبي مريم الكذاب فيكون إسناد الحديث تالفاً . ] ، عن النّبيّ على قال : « ما مِنْ جُرْعَةٍ أحبّ إلى اللهِ من جُرعةِ غَيْظٍ يَكظِمُها عبد ، ما كظم عبدٌ لله إلا ملأ الله جوفه إيماناً » . وخرّج أبو داود (٤ معناه من رواية بعضِ الصحابة ، عن النّبيّ على وقال : « ملأه الله أمناً وإيماناً » .

وقال ميمونُ بن مِهران : جاء رجلٌ إلى سلمان ، فقال : يا أبا عبد الله أوصني ، قال : لا تغضب ، قال : أمرتني أنْ لا أغضب وإنَّه ليغشاني ما لا أملِكُ ، قال : فإنْ غضبتَ ، فامْلِكُ لسانك ويَدَك . خرَّجه ابن أبي الدنيا [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ مشق » ٣١٤/٢٣ . ] ، وملكُ لسانه ويده هو الذي أشار إليه النَّبيُّ عَلَيْ بأمره لمن غَضِبَ أنْ يجلس ، ويضطجع وبأمره له أنْ يسكت (١) .

<sup>(</sup>١) السنن (٤٧٧٧).

<sup>(</sup>٢) في « جامعه » (٢٠٢١) و(٢٤٩٣) ، وقال الترمذي : « حسن غريب » على أنَّ في إسناده سهل بن معاذ ضعفه بعض الأئمة .

<sup>(</sup>٣) السنن (٤١٨٦).

<sup>(</sup>٤) السنن (٤٧٧٨) وإسناده ضعيف لجهالة أحدرواته .

<sup>(</sup>٥) من قوله : « وخرج أبو داود . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

قال عمرُ بنُ عبد العزيز : قد أفلحَ مَنْ عُصِمَ من الهوى ، والغضب ، والطمع [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٩٠/٥ . ] .

وقال الحسن: أربعٌ من كُن فيه عصمه الله من الشيطان ، وحرَّمه على النار ، مَنْ ملك نفسَه عندَ الرغبة ، والرهبة ، والشهوةِ ، والغضبِ [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية » 18٤/٢ . ] .

فهذه الأربع التي ذكرها الحسن هي مبدأ الشرِّ كُلِّه ، فإنَّ الرغبةَ في الشيء هي ميلُ النفس إليه لاعتقاد نفعه ، فمن حصل له رغبةٌ في شيء ، حملته تلك الرغبة على طلب ذلك الشيء من كل وجه يَظُنُّه موصلاً إليه (١) ، وقد يكون كثير منها محرماً ، وقد يكون ذلك الشيءُ المرغوبُ فيه مُحرَّماً .

والرهبة: هي الخوفُ من الشيء (٢) ، وإذا خاف الإنسان من شيء تسبب في دفعه عنه بكلِّ طريق يظنه دافعاً له ، وقد يكون كثير منها محرَّماً .

والشهوة: هي ميلُ النفس إلى ما يُلائمها، وتلتذُّ به (٣)، وقد تميل كثيراً إلى ما هو محرَّم كالزني والسرقة وشرب الخمر، بل وإلى الكفر والسحر والنفاق والبدع.

والغضب: هو غليانُ دم القلب طلباً لدفع المؤذي عندَ خشية وقوعه ، أو طلباً للانتقام ممن حصل له منه الأذى بعدَ وقوعه (٤) ، وينشأ من ذلك كثير من الأفعال المحرمة كالقتل والضرب وأنواع الظلم والعدوان ، وكثير من الأقوال المحرَّمة كالقذف والسبِّ والفحش ، وربما ارتقى إلى درجة الكفر ، كما جرى لجبلة بن الأيهم (٥) ،

انظر: لسان العرب ٥/ ٢٥٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر : العين : ۳۷۲ ، وأساس البلاغة ١/ ٣٩٩ ، ولسان العرب ٥/ ٢٣٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات في غريب القرآن: ٢٧٩، ولسان العرب ٧/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المفردات في غريب القرآن: ٣٧٥ ، والتعريفات: ١٦٢.

وكالأيمان التي لا يجوزُ التزامُها شرعاً ، وكطلاق الزوجة الذي يُعقب الندمَ .

والواجبُ على المؤمن أنْ تكون شهوتُه مقصورةً على طلب ما أباحه الله له ، وربما تناولها بنية صالحة ، فأثيب عليها ، وأنْ يكونَ غضبه دفعاً للأذى في الدين له أو لغيره وانتقاماً ممن عصى الله ورسولَه ، كما قال تعالى : ﴿قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُعْمَرُهُمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُشْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُسْرِكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُعْرِمُونَهُ وَيُعْرِمُ وَيُعْرِمُ وَيُعْمِرُهُمْ وَيُعْمِمُ وَيَعْمَلُومُ وَيُعْمِعُهُمْ وَيُعْمِعُونَهُمْ وَيَعْمَلُومُ وَيُعْمِمُ وَيُعْمِمُ وَيُعْمِعُهُمْ وَيَعْمُ عَلَيْهِمْ وَيُعْمَلُهُمْ وَيَعْمُ عَلَيْهِمْ وَيَعْمُ وَيُعْمِعُهُمْ وَيَعْمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُومُ وَيْ مُؤْمِنِينَ فَعْمَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَيَعْمُونَ وَعُمْ وَيْعُمُ وَيْعُمُونُومُ وَيْعُلُومُ وَيْعُومُ وَيْمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُونَ وَيْمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُمُ وَيْعُومُ وَيْعُمُ وَيْعُومُ وَيْعُومُ وَيْعُومُ وَيْعُومُ وَيْعُومُ وَيْعُمُ وَيْعُومُ وَيْعُمُ وَاللهِ وَاللَّهُ وَيْعِلُونُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَلِهُ عَلَيْكُومُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

وهذه كانت حالَ النَّبِيِّ ﷺ ، فإنَّه كان لا ينتقِمُ لنفسه ، ولكن إذا انتهكت حرماتُ الله لم يَقُمْ لِغضبه شيء [ أخرجه: مالك في « الموطأ » (٢٦٢٧) برواية الليثي ، والحميدي (٢٥٨)، وأحمد ٦/ ٣١ \_ ٣٢ و١١٥ \_ ١١٦ و١٨١ \_ ١٨١ و٢٢٩ و٢٣٢ و٢٦٢، وعبد بن حميد (١٤٨١)، والبخاري ٤/ ٢٣٠ ( ٣٥٦٠ ) و٨/ ٣٦ ( ٦١٢٦ ) و( ٨/ ٢١٦ ( ٦٨٥٣ ) وفي « الأدب المفرد » ، له ( ۲۷۶ ) ، ومسلم ۷/ ۸۰ ( ۲۳۲۷ ) ( ۷۷ ) و۷/ ۸۰ ( ۲۳۲۸ ) ( ۷۹ ) ، وأبـو داود ( ٤٧٨٥ ) مـن حديث عائشة ، به . والروايات مطولة ومختصرة . ] ولم يضرب بيده خادماً ولا امرأة إلا أنْ يجاهِدَ في سبيل الله [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٩٤٢ ) ، وأحمد ٦/ ٣١ ـ ٣٢ و٢٠٦ و٢٣٢ و٢٣٢ و ۲۸۱ ، وعبد بن حمید ( ۱٤۸۱ ) ، والدارمی (۲۲۲۶) ، ومسلم ۷/ ۸۰ ( ۲۳۲۸ ) ( ۷۹ ) ، وأبو داود ( ٤٧٨٦ ) ، وابن ماجه ( ١٩٨٤ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٩١٦٥ ) من حديث عائشة ، به . والروايات مطولة ومختصرة . ] . وخدمه أنس عشرَ سنين ، فما قال له : « أفِّ » قط ، ولا قال له لشيء فعله : « لم فعلت كذا » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٩٤٦ ) ، وأحمد ٣/١٠١ ، وعبد بن حميد ( ١٣٦١ ) ، والبخاري ١٣/٤ (٢٧٦٨) و٨/١٧ ( ٦٠٣٨ ) و٩/١٥ ( ٦٩١١ ) ، ومسلم ٧/ ٧٧ ( ٢٣٠٩ ) ( ٥١ ) و( ٥٢ ) و( ٥٣ ) ، وأبو داود ( ٤٧٧٤ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] ، ولا لشيء لم يفعله: « ألا فعلت كذا » . وفي رواية أنَّه كان إذا لامه بعضُ أهله قال عَلَيْهُ : « دعوه فلو قُضي شيءٌ كان » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٩٤٧ ) من حديث أنس بن مالك ، به . ] . وفي رواية للطبراني (١) قال أنس : خدمتُ رسولَ الله ﷺ عشر سنين ،

فقالوا: أفما تقطع يده؟ قال: لا ، إنَّما أمر الله بالقود، قال جبلة: أترون أني جاعل وجهي نداً لوجه جدي جاء من عمق؟ بئس الدين هذا! ثم ارتد نصرانياً ، وترحل بقومه حتى دخل أرض الروم. انظر: تاريخ دمشق ١٩/١١.

<sup>(</sup>۱) في « الأوسط » (٩١٥٢) وفي « الصغير » ، له (١٠٧٢) . وانظر : مجمع الزوائد ٩/٦٦ .

فما دَرَيْتُ شيئاً قطُّ وافقه ، ولا شيئاً قط خالفه رضي من الله بما كان .

وسئلت عائشة عن خُلُقِ رسول الله على ، فقالت : كان خُلُقُه القُرآن [ أخرجه : أبو عبيد في « فضائل القرآن » : ٥١ ـ ٥٢ ، وأحمد ٢/٤٥ و ٩١ و ١١١ و ١٨٨ و ٢١٦ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٣٠٨ ) ، ومسلم ٢/١٦٩ ( ٢٤٢ ) ( ١٣٩ ) ، وأبو داود ( ١٣٤٢ ) ، وابن ماجه ( ١٢٣٣ ) ، والنسائي ٣/١٩٩ ـ ٢٠٠ وفي « الكبرى » ، له ( ١١٣٥٠ ) وفي « التفسير » ، له ( ١٥٨ ) وفي « التفسير » ، له ( ١٥٨ ) وابي بقي ٣ / ٣٠ و ( ٣٧٠ ) ، وابن خزيمة ( ١١٢٧ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ١٩٦٣ ) ، والبيهقي ٣ / ٣٠ وفي « دلائل النبوة » ، له ١٩٠٨ ـ ٣٠٩ من حديث عائشة ، به . والروايات مطولة ومختصرة . ] ، وعني « ذمه القرآن ، كان فيه رضاه ، وما ذمه القرآن ، كان فيه رضاه ، وما يرضي لِرضاه و يَسخَطُ لسخطه [ أخرجه : أبو عبيد في « فضائل القرآن » : ٥١ من حديث عائشة ، به . ] .

وكان على المستعدي المنظرة على المنطق المنطق الكره ، بل تعرف الكراهة في وجهه ، كما في « الصحيح » [ صحيح البخاري ٢٠٠٢ ( ٣٥٦٢) و٨/ ٣١ ( ٢١٠٢ ) ، وصحيح مسلم ٧/٧٧ في ( ٢٣٢٠) ( ٢٢٠ ) . ] عن أبي سعيد الخدري قال : كان النَّبيُّ عَلَيْ أَشدَّ حياءً من العذراء في خِدْرها ، فإذا رأى شيئاً يكرهه ، عرفناه في وجهه ، ولما بلَّغه ابنُ مسعودٍ قَولَ القائل : هذه قسمة ما أريد بها وجه الله ، شقَّ عليه على الله ، وتَغيَّر وجهه ، وغضِبَ ، ولم يَزِدْ على أَنْ قال : « قد أوذِي موسى بأكثر من هذا فصبر » [ أخرجه : البخاري ٤/ ١١٥ ( ٣١٥٠) أنْ قال : « قد أوذِي موسى بأكثر من هذا فصبر » [ أخرجه : البخاري عبد الله بن مسعود ، ومسلم ٣/ ١٠٥ ( ١٠٦٢) و ( ١٤١ ) من حديث عبد الله بن مسعود ،

وكان ﷺ إذا رأى ، أو سَمِعَ ما يكرهه الله ، غَضِبَ لذلك ، وقال فيه ، ولم يَسْكُتْ ، وقد دخل بيتَ عائشة فرأى ستراً فيه تصاويرُ ، فتَلَوَّنَ وجهُهُ وهتكه ، وقال : « إِنَّ مِنْ أَشَدِّ النَّاسِ عذاباً يومَ القيامةِ الَّذينَ يُصوِّرُونَ هذه الصُّورَ » [ أخرجه : البخاري ٧ / ٢١٥ ( ٢١٠٧ ) ( ٩١ ) ، ومسلم ٢ / ١٥٨ ( ٢١٠٧ ) ( ٩١ ) و٢ / ١٥٩ ( ٢١٠٧ ) ، والنسائي

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٣/ ٢٢٦.

// ۲۱۶ ، وابن حبان ( ۸۶۷ ) ، والبيهقي ٧/ ٢٦٧ و٢٦٩ من حديث عائشة ، به . ] . ولما شُكِيَ الله الإمامُ الذي يُطيل بالناس صلاته حتى يتأخرَ بعضهم عن الصَّلاة معه ، غَضِبَ ، واشتد غضبُه ، ووَعَظَ النَّاسَ (١) ، وأمر بالتَّخفيف [ أخرجه : مسلم ٢/٢٤ ( ٤٦٦ ) ( ١٨٢ ) من حديث أبي مسعود الأنصاري ، به . ] .

ولما رأى النُّخامَةَ في قبلة المسجد ، تَغَيَّظ ، وحكَّها ، وقال : « إِنَّ أَحدَكُمْ إِذَا كَانَ فِي الصَّلَاةِ ، فإِنَّ الله حِيَالَ وَجْهِهِ ، فلا يَتَنخَّمَنَّ حِيالَ وجهه في الصَّلَاةِ » [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٥٢ ) برواية الليثي ، والبخاري ١/١١٢ ( ٤٠٦ ) و١/ ١٩١ ( ٧٥٣ ) و٢/ ٨٢ ( ١٢١٣ ) وهسلم ٢/ ٥٠ ( ٤٥٧ ) ( ٥٠ ) ، وأبو داود ( ٤٧٩ ) ، والنسائي ٢/ ٥٠ من حديث عبد الله بن عمر ، به . ] .

وكان من دعائه على المسالك كلِمة الحقّ في الغضب والرِّضا » [ أخرجه : أحمد ٢٦٤/٤ ، وعبد الله بن أحمد في « السنة » ( ٢٦٤ ) و( ١١٩٠ ) ، والبزار ( ١٣٩٢ ) و( ١٣٩٣ ) ، والنسائي ٣/ ٥٤ \_ ٥٥ وفي « الكبرى » ، له ( ١٢٢٩ ) ، وابن خزيمة في « التوحيد » : ١٢ ، وابن حبان ( ١٩٧١ ) ، والطبراني في « الدعاء » ( ٦٢٤ ) و( ٦٢٥ ) من حديث عمار بن ياسر ، به . وهو جزء من حديث طويل ، وهو حديث صحيح . ] وهذا عزيز جداً ، وهو أنَّ الإنسان لا يقول سوى الحقِّ سواء غَضِبَ أو رضي ، فإنَّ أكثرَ الناس إذا غَضِبَ لا يَتوقَّفُ فيما يقول .

وخرَّج الطبراني [ في « الصغير » ( ١٥٨ ) ، وإسناده ضعيف جداً فيه بشر بن الحسين ، قال عنه البخاري : « فيه نظر » ، وقال الدارقطني : « متروك » ، وقال ابن عدي : « عامة حديثه ليس بمحفوظ » ، وقال أبو حاتم : « يكذب على الزبير » الميزان ١/ ٣١٥ . ] من حديث أنس مرفوعاً : « ثلاثٌ من أخلاق الإيمان : مَنْ إذا غَضِبَ ، لم يُدخله غضبُهُ في باطلٍ ، ومن إذا رَضِيَ ، لم يُتحاط ما ليس له » .

وقد روي عن النَّبيِّ ﷺ : « أَنَّه أخبر عن رجلين ممن كان قبلنا كان أحدُهما عابداً ، وكان الآخرُ مسرفاً على نفسه ، فكان العابدُ (٢) يَعِظُهُ ، فلا ينتهي ، فرآه يوماً على ذنب

لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

استعظمه ، فقال : والله لا يَغفِرُ الله لك ، فغفر الله للمذنب ، وأحبط عملَ العابد » . وقال أبو هريرة يُحَذِّرُ الناسَ وقال أبو هريرة يُحَذِّرُ الناسَ أَنْ يقولوا مثلَ هذه الكلمة (١) في غضب . وقد خرَّجه الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ٣٣٣/٢ و٣٣٠ .

وأخرجه: ابن حبان ( ۷۱۲ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ۲۱۸۹ ) ، والمزي في « تهذيب الكمال » 7/40 = 40 ( 40 ) من حديث أبي هريرة ، به . والروايات مطولة ومختصرة ، وإسناده لا بأس به . ] وأبو داود (7) ، فهذا غَضِبَ لله ، ثم تكلَّم في حال غضبه لله بما لا يجوزُ ، وحتم على الله بما لا يعلم ، فأحبط الله (7) عمله ، فكيف بمن تكلَّم في غضبه لنفسه ، ومتابعة هواه بما لا يجوز .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/ ٢٣ ( ٢٥٩٥ ) ( ٨٠ ) و( ٨١ ) .

وأخرجه: أبو داود ( ٢٥٦١) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٨٨١٦ ) من حديث عمران بن حصين ، به . ] عن عِمران بن حُصين: أنَّهم كانوا مع النَّبيِّ ﷺ في بعض أسفاره وامرأةٌ من الأنصار على ناقةٍ ، فضَجِرَتْ ، فلَعَنتها فسَمِعَ النَّبيُّ ﷺ ، فقال : « خُذُوا مَتَاعَها ودَعُوها » .

وفيه أيضاً عن جابر قال: سِرنا مع رسول الله على في غزوة ورجلٌ من الأنصارِ على ناضح له ، فتلدَّنَ عليه بعض التلدُّن ، فقال له: سِرْ ، لَعنك الله ، فقال رسول الله على أن أزِلْ عنه ، فلا تَصْحَبنا بملعونٍ ، لا تدعوا على أنفسُكُم ، ولا تدعوا على أولادكم ، ولا تدعوا على أموالكم ، لا تُوافِقوا من الله ساعة يُسأل فيها عطاء ، فيستجيب لكم » [ الصحيح ٨/ ٢٣٣ ( ٣٠٠٩ ) .

وأخرجه : ابن حبان ( ٥٧٤٢ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به . ] .

فهذا كله يدلُّ على أنَّ دعاء الغضبانِ قد يُجابِ إذا صَادف ساعةَ إجابةٍ ، وأنَّه ينهى عن الدعاء على نفسه وأهله وماله في الغضب .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) السنن (٤٩٠١) من حديث أبي هريرة ، به .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « فأحبط الله » لم ترد في (ص) .

وأما ما قاله مجاهد [ في « تفسيره » : ٢٩٢ . وأخرجه : الطبري في « تفسيره ( ١٣٦٢٥ ) و ( ١٣٦٢٦ ) . ] في قوله تعالى : ﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللّهُ لِلنّاسِ الشّرَ السّيَعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ لَقَضِى إِلَيْمِ أَجَلُهُم اللّهُ ولله وماله إذا غَضِبَ لَقُضِى إِلَيْمِ أَجَلُهُم ﴾ [ يونس : ١١] ، قال : هو الواصِلُ لأهله وولده وماله إذا غَضِبَ عليه ، قال : اللّهم لا تُباركُ فيه ، اللهم العنه ، يقول : لو عجل له ذلك ، لأهلك مَنْ دعا عليه ، فأماتَه . فهذا يدلُّ على أنَّه لا يُستجاب جميعُ ما يدعو به الغضبانُ على نفسه وأهله وماله ، والحديثُ دلَّ على أنَّه قد يُستجابُ لمصادفته ساعة إجابة .

وأما ما رُوي عن الفُضيل بن عياض قال : ثلاثةٌ لا يُلامون على غضب : الصائمُ والمريضُ والمسافرُ ، وعن الأحنف بن قيس قال : يوحي الله إلى الحافظين اللذين مع ابن آدم : لا تكتيا على عبدي في ضجره شيئاً ، وعن أبي عمران الجوني قال : إنَّ المريضَ إذا جزع فأذنب ، قال المَلكُ الذي على اليمين للملك الذي على الشمال : لا تكتب . خرَّجه ابن أبي الدنيا ، فهذا كلُّه لا يُعرف له أصلٌ صحيحٌ من الشرع يدلُّ عليه ، والأحاديثُ التي ذكرناها من قبل تدلُّ على خلافه .

وقول النَّبِيِّ ﷺ : « إذا غضبتَ فاسكت »(١) يدلُّ على أنَّ الغضبانَ مُكَلَّفُ في حال غضبه بالسكوت ، فيكون حينئذٍ مؤاخذاً بالكلام ، وقد صحَّ عن النَّبِيِّ ﷺ : أنَّه أمر من غضب أنْ يتلافى غضبَه بما يُسكنه من أقوال وأفعال ، وهذا هو عينُ التكليف له بقطع الغضب ، فكيف يقال : إنَّه غيرُ مكلَّف في حال غضبه بما يصدر منه .

وقال عطاءً بنُ أبي رباح: ما أبكى العلماءَ بكاء آخرِ العمرِ من غضبة يغضبُها أحدُهُمْ فتهدِمُ عملَ خمسين سنة ، أو ستين سنة ، أو سبعين سنة ، وربَّ غضبة قد أقحمت صاحبها مقحماً ما استقاله . خرَّجه ابن أبي الدنيا .

ثم إنَّ من قال مِن السَّلف : إنَّ الغضبان إذا كان سببُ غضبه مباحاً ، كالمرض ، أو السفرِ ، أو طاعةً كالصَّوْم لا يُلام عليه إنَّما مرادُه أنَّه لا إثم عليه إذا كان مما يقع منه في حال الغضب كثيراً من كلام (٢) يُوجِبُ تضجراً أو سباً ونحوه كما قال عَلَيْهُ : « إنَّما أنا بَشَرُ على الغضب كثيراً من كلام (٢) يُوجِبُ تضجراً أو سباً ونحوه كما قال عَلَيْهُ : « إنَّما أنا بَشَرُ على العَضْب كثيراً من كلام (٢) المُحْسَدِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « من كلام » سقطت من (ص) .

أرضى كما يرضى البَشَرُ ، وأغْضَبُ كما يَغْضَبُ البشر ، فأيُّما مسلم سببتُه أو جلدتُه ، فاجعلها له كفارةً » [ أخرجه : أحمد ٣١٦/٢ ، والبخاري ٩٦/٨ ( ٦٣٦١ ) ومسلم ٢٥/٨ ( ٢٦٠١ ) .

فأما ما كان من كفر ، أو ردَّةٍ ، أو قتل نفس ، أو أخذ مالٍ بغير حقِّ ونحو ذلك ، فهذا لا يشكُّ مسلم أنَّهم لم يُريدوا أنَّ الغضبانَ لا يُؤاخذُ به . وكذلك ما يقعُ من الغضبان من طلاقٍ وعَتاقٍ ، أو يمينٍ ، فإنَّه يُؤاخذُ بذلك كُلِّه بغيرِ خلافٍ [ انظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٢٢/٤ ـ ٣٣ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ٢٢/٤ ـ ٣٩ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ١٩٩٥ . ] . وفي «مسند الإمام أحمد » [ المسند ٢ / ٤١٠ ـ ٤١٠ .

وأخرجه: أبو داود ( ٢٢١٤) و ( ٢٢١٥) ، وابن الجارود ( ٢٤٦) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٦١٠٩) ، وابن حبان ( ٢٢٧٩) ، والطبراني في « الكبير » ٢٤/( ٦٣٣) و ( ٦٣٤) ، والبيهقي ٧/ ٢٩٨ ـ ٣٩٠ و ٣٩١ و ٣٩٠ من حديث خولة بنت ثعلبة . والروايات مطولة ومختصرة ، والحديث قويًّ بشواهده . ] عن خويلة بنت ثعلبة امرأة أوس بن الصامت أنَّها راجعت زوجَها ، فغَضِبَ ، فظاهر منها ، وكان شيخاً كبيراً قد ساء خُلُقُه وضَجِرَ ، وأنَّها جاءت إلى النَّيِّ فغَضِبَ ، فظاهر منها ، وكان شيخاً كبيراً قد ساء خُلُقُه و فَانزل الله آية (١) الظهار ، وأمره وسول الله ﷺ بكفارة الظهار في قصة طويلة ، وخرَّجها ابن أبي حاتم [ في « تفسيره » (٢٨٤٢) .

وأخرجه: الطبري في «تفسيره» (٢٦١٠٨). ] من وجه آخر ، عن أبي العالية: أنَّ خُويلة غضب زوجها فظاهر منها ، فأتت النَّبيَّ ﷺ ، فأخبرته بذلك ، وقالت : إنَّه لم يُردِ الطلاق ، فقال النَّبيُّ ﷺ : « ما أراكِ إلا حَرُمْتِ عليه » ، وذكر القصة بطولها ، وفي آخرها ، قال : فحوَّل الله الطلاق ، فجعله ظهاراً .

فهذا الرجل ظاهر في حال غضبه ، وكان النّبيُّ ﷺ يرى حينئذ أنَّ الظهارَ طلاق ، وقد قال : إنَّها حَرُمَتْ عليه بذلك ، يعني : لزمه الطلاق ، فلما جعله الله ظهاراً مكفراً ألزمه بالكفارة ، ولم يُلغه .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

وروى مجاهد عن ابنِ عباس : أنَّ رجلاً قال له : إني طلقت امرأتي ثلاثاً وأنا غضبان ، فقال : إنَّ ابنَ عباس لا يستطيع أنْ يُحِلَّ لك ما حرَّم الله عليك ، عصيتَ ربَّك وحرمت عليك امرأتك . خرَّجه الجوزجاني والدارقطني [ في « سننه » ١٣/٤ ( ٣٨٨٢ ) .

وأخرجه : أبو داود ( ٢١٩٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١١٣٩ ) . ] بإسناد على شرط مسلم .

وخرَّج القاضي إسماعيل بن إسحاق في كتاب « أحكام القرآن » بإسناد صحيح عن عائشة قالت : اللغو في الأيمان ما كان في المراء والهزل والمزاحة ، والحديث الذي لا يعقد عليه القلب ، وأيمانُ الكفارة على كُلِّ يمينِ حلفت عليها على جدًّ من الأمر في غضب أو غيره : لَتَفْعَلنَّ أو لتَترُكنَّ ، فذلك عقدُ الأيمان فيها الكفارة . وكذا رواه ابن وهب ، عن يونس ، عن الزهري ، عن عروة ، عن عائشة وهذا من أصحِّ الأسانيد (۱۱) وهذا يدلُّ على أنَّ الحديث المروي عنها مرفوعاً : « لا طلاق ولا عتاق في إغْلاقي الخرجه : أحمد ٢/١٧٦ ، والبخاري في « التاريخ الكبير » 1/١٧٢ ( ١٥٥ ) ، وأبو داود ( ٢١٩٣ ) ، وابن ماجه ( ٢٠٤٦ ) ، وأبو يعلى ( ٤٤٤٤ ) و ( ٤٧٥٤ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ١٥٥٠ ) ، والدارقطني ٤/٣٦ ( ٣٩٤٣ ) و ( ٤٧٥٤ ) ، والحاكم ٢/٨٩١ ، والبيهقي ٧/٧٥٣ و ١/١٦ من حديث والدارقطني ٤/٣٢ ( ٣٩٤٣ ) و ( و ٤٤٤٣ ) ، والحاكم تعلين أخي الفاضل عبد الرحمن حسن قائد على رسالة إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان لابن القيم : ٤ وه . ] إما أنَّه غير صحيح ، أو قائد على رسالة إغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان لابن القيم : ٤ وه . ] إما أنَّه غير صحيح ، أو أنَّ تفسيرَه بالغضب غيرُ صحيح (٢) . وقد صحَّ عن غير (٣) واحد من الصحابة أنَّهم أفْتَوا أنَّ يمينَ الغضبان منعقدة وفيها الكفارةُ (١٤) ، وما روي عن ابن عباسٍ مما يُخالفُ ذلك فلا يصحُّ إسنادُه (٥٠٥ ) ، قال الحسنُ : طلاقُ السنة أنْ يُطلقها واحدة طاهراً من غير فلا يصحُّ إسنادُه (٥٠٠ ) ، قال الحسنُ : طلاقُ السنة أنْ يُطلقها واحدة طاهراً من غير فلا يصحُّ إسنادُه (١٠٥ ) ، قال الحسنُ : طلاقُ السنة أنْ يُطلقها واحدة طاهراً من غير فلا يصحُّ إسنادُه (١٠٥ ) .

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري ١١/ ٦٦٨ عقب الحديث (٦٦٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر : معالم السنن ٣/ ٣٠٩ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ١٧/٤ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ٥/ ٣٩١ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) انظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٢٥-٢٥ .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

جماع ، وهو بالخيار ما بينه وبينَ أَنْ تحيضَ ثلاث حيض ، فإنْ بدا له أَنْ يُراجِعَهَا كان أملك بذلك ، فإنْ كان غضبان ، ففي ثلاثِ حيض ، أو في ثلاثة أشهر إنْ كانت لا تحيض ما يذهب غضبَه . وقال الحسن : لقد بَيَّن الله لئلا يندم أحدٌ في طلاق كما أمره الله ، خرَّجه القاضى إسماعيل .

وقد جعل كثيرٌ من العلماء الكناياتِ معَ الغضبِ كالصريح في أنَّه يقعُ بها الطلاقُ ظاهراً ؛ ولا يقبل تفسيرُها مع الغضبِ بغير الطلاق ، ومنهم مَنْ جعل الغضب مع الكنايات كالنية ، فأوقع بذلك الطلاق في الباطن أيضاً ، فكيف يجعل الغضب مانعاً من وقوع صريح الطلاق (1).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر: المغني ۲٦٨/۸ ـ ٢٦٩ ، والشرح الكبير ٢٩٣/ ـ ٢٩٤ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٢٢ ـ ٢٣ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ٥/ ٣٩٩ ـ ٤٠٠ ، والمفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم للدكتور عبد الكريم زيدان ٧/ ٤٦٠ ـ ٤٦١ .

## الحديث السابع عشر

عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّاد بِنِ أُوسٍ ، عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قال : « إِنَّ الله كَتَبَ الإحسانَ على عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّاد بِنِ أُوسٍ ، عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قال : « إِنَّ الله كَتَبَ الإحسانَ على كُلِّ شيءٍ ، فإذا قَتَلْتُم فَأَحْسِنُوا القِتْلَة ، وإذا ذَبَحْتُم فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَة (١) ، وليُحِدَّ أَحدُكمْ شَفْرَنَهُ ، ولْيُرِحْ ذَبيحَتَهُ » . رواهُ مُسلم [ في « صحيحه » ٦/ ٧٢ ( ١٩٥٥ ) ( ٧٥ ) .

وأخرجه: الطيالسي ( ١١١٩ ) ، وعبد الرزاق ( ٨٦٠٣ ) و( ٨٦٠٤ ) ، وعلي بن الجعد ( ١٢٦٢ ) ، وأحمد ٢٨١٤ و ١٢٣ و ١٢٥ ، والدارمي ( ١٩٧٦ ) ، وأبو داود ( ٢٨١٥ ) ، وابن ماجه ( ٣١٧٠ ) ، والترملذي ( ١٤٠٩ ) ، والنسائي ٧/ ٢٢٧ و ٢٢٩ و ٢٣٠ ، وابن الجارود ( ٨٣٩ ) و( ٨٩٩ ) ، والطبراني في « الصغير » ( ١٠٣٥ ) ، والبيهقي ٨/ ٢٥- ٦١ و ١٨٨٩ و ٢٨٠ ، والخطيب في « ٢٥٠ ، والبغوي ( ٢٧٨٣ ) من حديث شداد بن أوس ، به . ] .

هذا الحديث خرَّجه مسلم دونَ البخاري من رواية أبي قلابة ، عن أبي الأشعث الصنعاني ، عن شدَّاد بنِ أوس [ في « صحيحه » ٢/ ٢٧ ( ١٩٥٥ ) ( ٥٧ ) من حديث شداد بن أوس به . ] ، وتركه البخاري ؛ لأنَّه لم يخرِّج في « صحيحه » لأبي الأشعث شيئاً وهو شاميٌّ ثقة . وقد روي نَحوهُ من حديث سَمُرةَ ، عن النَّبيِّ قال : « إنَّ الله عز وجل محسنٌ فأحسنوا ، فإذا قَتَلَ أحدكُم ، فليُكْرِم مقتولَه ، وإذا ذبح ، فليحدَّ شفرته ، وليُرِحْ ذبيحته » خرَّجه ابن عدي [ في « الكامل » ٨/ ١٧٥ من حديث الحسن ، عن سمرة بن جندب ، به ، وإسناده ضعيف لضعف مجاعة بن الزبير فقد ضعفه الدارقطني كما في « الميزان » ٣/ ٤٣٧ ، والحسن لم يسمع جميع ما رواه عن سمرة . ] .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ٥٧٣٥ ) .

وأخرجه: ابن أبي عاصم في « الديات » : ٩٤ ، وإسناده ضعيف من أجل عمران بن داور القطان ] من حديث أنس ، عن النّبيِّ عَلَيْ قال : « إذا حكمتُمْ فاعْدِلُوا ، وإذا قَتَلتُم فأحْسِنُوا ، فإذَّ الله مُحْسنٌ يُحِبُّ المحسنين » .

<sup>(</sup>۱) بكسر الذال والهاء كالقتلةِ ، وهي الهيئة ، ويروى : « الذَّبح » بفتح الذال بغير هاء . انظر : شرح النووي على صحيح مسلم ٧/ ٩٥ (١٩٥٥) (٥٧) .

فقولُه ﷺ: "إنَّ الله كتب الإحسانَ على كُلِّ شيء "، وفي رواية لأبي إسحاق الفزاري في كتاب "السير "عن خالدٍ ، عن أبي قِلابة ، عن النَّبيِّ ﷺ: "إنَّ الله كتبَ الإحسانَ على كلِّ شيءٍ "، أو قال : "على كلِّ خلقٍ "هكذا خرَّجها مرسلةً ، وبالشكِّ في : "كُلِّ شيءٍ "، أو : "كلِّ خلق "، وظاهرُهُ يقتضي أنَّه كتب على كلِّ مخلوق في : "كُلِّ شيءٍ "، أو كُلُّ مخلوق هو المكتوبَ عليه ، والمكتوب هو الإحسان ، فيكون كُلُّ شيءٍ ، أو كُلُّ مخلوق هو المكتوبَ عليه ، والمكتوب هو الإحسانُ ".

وقيل: إنَّ المعنى: أنَّ الله كتب الإحسانَ إلى كلِّ شيء، أو في كلِّ شيء، أو كتب الإحسانَ في الولاية على كُلِّ شيءٍ، فيكون المكتوبُ عليه غيرَ مذكور، وإنَّما المذكورُ المحسن إليه (٢).

ولفظ: «الكتابة» يقتضي الوجوب عند أكثر الفقهاء والأصوليين خلافاً لبعضهم، وإنّما يعرف (٢) استعمالُ لفظة الكتابة في القرآن فيما هو واجب حتم إمّا شرعاً ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتَا ﴾ [النساء: ١٠٣]، وقوله : ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلْقِتَالُ ﴾ [البقرة : وقوله : ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلْقِتَالُ ﴾ [البقرة : ٢١٦] ، أو فيما هو واقع قدراً لا محالة ، كقوله : ﴿ كَتِبَ اللّهُ لَأَغْلِبَنَ أَنَا وَرُسُلِتُ ﴾ [المجادلة : ٢١] ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ كَتَبُنَا فِ ٱلزّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُها عِبَادِي المحادلة : ٢١] ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ كَتَبُنَا فِ ٱلزّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ يَرِثُها عِبَادِي المحادلة : ٢١] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [المجادلة : ٢٢] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [المحادلة : ٢٢] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [المحادلة : ٢٢] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [المحادلة : ٢١] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [المحادلة : ٢١] . وقال النّبي في قيام شهر رمضان : ﴿ إِنّي خشيتُ أَنْ يُكْتَبَ عَلَيكُمْ ﴾ [الخرجه : البخاري ١٨٦/١ (٢٢٧) من حديث عائشة ، به .

وأخرجه : أحمد ٥/ ١٨٢ و ١٨٤ و ١٨٧ ، والبخاري ٩/ ١١٧ ( ٧٢٩٠ ) ، ومسلم ٢/ ١٨٨ ( ٧٨١ ) ( ٢١٣ ) ، والنسائي ٣/ ١٩٧ ـ ١٩٨ ، والطبراني في « الكبير » ( ٤٨٩٢ ) ، والبيهقي ٣/ ١٠٩ من حديث زيد بن ثابت ، به . ] ، وقال : « أُمِرْتُ بالسِّواكِ حتَّى خشيتُ أَنْ يُكتَبَ عليَّ »

<sup>(</sup>١) من قوله: « فيكون كل شيء . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>۲) انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٧/ ٩٤\_٥٥ .

<sup>(</sup>٣) «يعرف » سقطت من (ج) .

[ أخرجه : أحمد ٣/ ٤٩٠ ، والطبراني في «الكبير » ١٨٩/٢٢ ) و( ١٩٠ ) من حديث واثلة بن الأسقع ، به ، وإسناده ضعيف لضعف ليث بن أبي سليم ، وانظر : مجمع الزوائد ١٩٨ ] ، وقال : « كُتِبَ على ابنِ آدمَ حظُّه من الزِّنى ، فهو مُدرِكٌ ذلك لا محالة » [ أخرجه : أحمد ٢/٣١٧ و٣٤٣ و٣٧٩ و٣٠٦ ، والبخاري ١٥٦/٨ ( ٢٦١٢ ) ، ومسلم ٥/ ٥٢ ( ٢٦٥٧ ) ( ٢٠ ) ، وأبو داود ( ٢١٥٢ ) و( ٢١٥٢ ) و( ٢١٥٢ ) .

وحينئذٍ فهذا الحديث نصُّ في وجوب الإحسان ، وقد أمر الله تعالى به ، فقال : ﴿ وَأَحْسِنُوٓا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ﴿ فَال : ﴿ وَأَحْسِنُوٓا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ النحل : ٩٠] ، وقال : ﴿ وَأَحْسِنُوٓا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة : ١٩٥] .

وهذا الأمرُ (۱) بالإحسان تارةً يكونُ للوجوب كالإحسان إلى الوالدين والأرحام بمقدار ما يحصل به قراه على ما سبق ذكره .

وتارةً يكونُ للندب كصدقةِ التطوع ونحوها (٢) .

وهذا الحديثُ يدلُّ على وجوب الإحسانِ في كل شيء من الأعمال ، لكن إحسانُ كُلِّ شيء بحسبه ، فالإحسانُ في الإتيان بالواجبات الظاهرة والباطنة : الإتيانُ بها على وجه كمال واجباتها ، فهذا القدرُ من الإحسان فيها واجب ، وأمَّا الإحسانُ فيها بإكمالِ مستحباتها فليس بواجب .

والإحسانُ في ترك المحرَّمات: الانتهاءُ عنها، وتركُ ظاهرها وباطنها، كما قال تعالى: ﴿ وَذَرُوا ظَلْهِ رَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُ ۚ ﴾ [الأنعام: ١٢٠]. فهذا القدرُ من الإحسان فيها واجب (٣).

وأما الإحسانُ في الصبر على المقدورات ، فأنْ يأتي بالصبر عليها على وجهه من غير تَسَخُطٍ ولا جَزَع .

<sup>(</sup>١) من قوله: « وقال: فأحسنوا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٢/ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوى ٢/ ١٥٥، وزاد المسير ٣/ ١١٤.

والإحسانُ الواجبُ في معاملة الخلق ومعاشرتهم: القيامُ بما أوجب الله من حقوق ذلك كلّه ، والإحسانُ الواجب في ولاية الخلق وسياستهم ، القيام بواجبات الولاية كُلّها ، والقدرُ الزائد على الواجب في ذلك كلّه إحسانٌ ليس بواجب .

والإحسانُ في قتل ما يجوزُ قتله من الناس والدواب: إزهاقُ نفسه على أسرع الوجوه وأسهلها وأوحاها من غير زيادةٍ في التعذيب، فإنّه إيلامٌ لا حاجة إليه. وهذا النوعُ هو الذي ذكره النّبيُ على في هذا الحديث، ولعله ذكره على سبيلِ المثال، أو لحاجته إلى بيانه في تلك الحال فقال: «إذا قتلتُم فأحسِنوا القِتلة، وإذا ذبحتم فأحسِنوا القِتلة، وإذا ذبحتم فأحسِنوا الدّبح، وهيئة القتل. وهذا يدلُّ على وجوب الإسراع في إزهاق النفوس التي يُباحُ إزهاقُها على أسهلِ الوجوه (١). وقد حكى ابنُ حَزم الإجماع على وجوب الإحسان في الذبيحة (١)، وأسهلُ وجوه (١) وقد حكى ابنُ حَزم الإجماع على وجوب الإحسان في الذبيحة (١)، وأسهلُ وجوه (١) قتل الآدمي ضربه بالسيف على العنق، قال الله تعالى في حقّ الكفار: ﴿ فَإِذَا لَهِينَهُ الذِينَ كَفَرُوا فَضَرّبُ الرِّقَابِ ﴾ [محمد: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ سَأَلْقِي فِي الموضع الذين يكونُ الضربُ فيه أسهلَ على المقتول وهو فوقَ العظام دونَ الدماغ، ووصى دريدُ بنُ الصّمة قاتله أنْ يَقْتُلُهُ كذلك.

وكان النَّبيُّ ﷺ إذا بعث سريةً تغزو في سبيل الله قال لهم : « لا تُمَثِّلُوا ولا تقتلوا وليداً » [ أخرجه : مسلم ٥/١٣٩ ـ ١٤٠ ( ١٧٣١ ) (٣ ) من حديث بريدة ، به . ] .

وخرَّج أبو داود ، وابن ماجه من حديثِ ابنِ مسعود ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « أَعَفُّ النَّاسِ قِتلةً أَهلُ الإيمانِ » [ أخرجه : أبو داود في « سننه » (٢٦٦٦ ) ، وابن ماجه (٢٦٨١ ) و(٢٦٨٢ ) .

وأخرجه : أحمد ٣٩٣/١ ، وابن الجارود ( ٨٤٠ ) ، وابن حِبان ( ٩٩٤ ) ، والبيهقي ٨/١٦

<sup>(</sup>١) انظر: عون المعبود ٨/ ١٠.

<sup>(</sup>۲) انظر : المحلي ۳۱/۱۲ ـ ۳۲ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

و 9/ ۷۱ من حدیث عبد الله بن مسعود ، به . وإسناده معلول بالوقف ، وقد حصل فیه اختلاف کبیر بیانه في کتابي « الجامع في العلل » .

وأخرجه : عبد الرزاق ( ١٨٢٣٢ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٩٧٣٧ ) من حديث عبد الله بن مسعود ، موقوفاً . ] .

وخرَّج أحمد وأبو داود من حديث عمران بنِ حُصينِ وسَمُرَة بنِ جُندبِ : أنَّ النَّبيَّ كان ينهى عن المُثْلَةِ [ أخرجه : أحمد ٤٣٩/٤ و٤٤٠ و٤٤٥ ، والطبراني في «الكبير » كان ينهى عن المُثْلةِ [ أخرجه : أحمد ٢٩/٤ و٤٤٠ و ٣٢٥ ) من حديث عمران بن حصين ، به .

وأخرجه : أحمد ١٢/٥ ، وأبو داود ( ٢٦٦٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٦٩٤٥ ) من حديث سمرة بن جندب ، به . ] .

وخرَّجه البخاري [ في « صحيحه » ٣/ ١٧٧ ( ٢٤٧٤ ) و٧/ ١٢٢ ( ٥٥١٦ ) .

وأخرجه: أحمد ٣٠٧/٤ من حديث عبد الله بن يزيد الأنصاري، به . ] من حديث عبد الله بن يزيد ، عن النّبيِّ عَيْدُ أنّه: نَهى عن المُثلّة (١٠) .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ من حديث يعلى بنِ مُرة ، عن النَّبيِّ ﷺ : « قال الله تعالى : لا تُمَثِّلوا بِعبادي (٢٠ » [ في « مسنده » ١٧٢/٤ و١٧٣ .

وأخرجه : الطبراني ٢٢/ (٦٩٧ ) و( ٦٩٨ ) و( ٦٩٩ ) ، وإسناده ضعيف لجهالة عبد الله بن حفص ، وقد سقط من بعض الروايات . ] .

وخرَّج أيضاً من حديث رجلٍ من الصحابة عن النَّبيِّ ﷺ قال : « من مَثَّلَ بذي روحٍ ، ثم لم يَتُبْ مثَّلَ الله به يومَ القيامة »(٣) .

واعلم أنَّ القتلَ المباحَ يقع على وجهين : أحدُهما أنْ يكون قصاصاً ، فلا يجوزُ التمثيلُ فيه بالمقتص منه ، بل يُقتلُ كما قَتَلَ ، فإنْ كان قد مَثَّلَ بالمقتولِ ، فهل يُمثَّلُ به كما فعل أمْ لا يُقتل إلا بالسيف ؟ فيه قولان مشهوران للعلماء :

<sup>(</sup>١) من قوله: « وخرجه البخاري . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) متن الحديث لم يرد في (ص).

 <sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٢/ ٩٢ و ١١٥ من حديث رجل من أصحاب النبي على . وإسناده ضعيف لضعف شريك النخعي .

وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » (٧٢٩٧) عن عبد الله بن عمر ، به ؛ لكن سنده ضعيف .

والقول الثاني: لا قَوَدَ إلا بالسيف، وهو قولُ الثوري، وأبي حنيفة، ورواية عن أحمد (٥٠).

وعن أحمد رواية ثالثة : يُفعل به كما فعل إلا أنْ يكونَ حرَّقه بالنار أو مَثَّلَ به ، فيُقْتَلُ بالسيف للنهي عن المُثلة وعن التحريق بالنار ، نقلها عنه الأثرمُ (٢) ، وقد رُوِيَ عن النَّبِيِّ قَال : « لا قَودَ إلا بالسيف » خرَّجه ابن ماجه وإسناده ضعيف [ السنن (٢٦٦٨) .

وأخرجه: البيهقي ٨/٦٣ من حديث أبي بكرة ، به . وللحديث طرق أخرى . ] ، قال أحمد: يُروى : « لا قَوَدَ إلا بالسيف » وليس إسنادُه بجيدٍ (٧) ، وحديث أنس ، يعني : في قتل اليهودي بالحجارة أسندُ منه وأجودُ (٨) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٢٥٩/٤.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) انظر : الهداية للكلوذاني ٢/ ٢٣٥ بتحقيقنا ، والمغني ٩/ ٣٨٧ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي  $7 \times 100$  .

<sup>(</sup>٦) انظر : المغني ٩/ ٣٩٢ .

<sup>(</sup>٧) انظر: المغنى ٩/ ٣٨٨ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٨) المغني ٩/ ٣٨٧ ـ ٣٨٨ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٢٦٠ .

ولو مَثَّلَ به ، ثم قتله مثلَ أنْ قطّع أطرافه ، ثم قتله ، فهل يُكتفى بقتله أم يُصنع به كما صنع ، فتُقطع أطرافُه ثم يُقتل ؟ على قولين :

أحدهما: يُفعل به كما فعل سواء، وهو قولُ أبي حنيفة والشافعي وأحمد في إحدى الروايتين وإسحاق وغيرهم (١٠).

والثاني: يُكتفى بقتله، وهو قولُ الثوري وأحمد في رواية وأبي يوسف ومحمد (٢)، وقال مالك: إنْ فعل به ذلك على سبيل التمثيلِ والتعذيبِ، فُعِلَ به كما فَعَلَ ، وإنْ لم يكن على هذا الوجه اكتفي بقتله (٣).

الوجه الثاني: أنْ يكون القتلُ (٤) للكفر، إما لكفر أصلي، أو لردَّة عن الإسلام، فأكثرُ العلماء على كراهة المُثلة فيه أيضاً، وأنَّه يُقتل فيه بالسيف، وقد رُوي عن طائفة من السَّلف جوازُ التمثيل فيه بالتحريق بالنار وغير ذلك، كما فعله خالدُ بن الوليد وغيره (٥).

ورُوي عن أبي بكر: أنَّه حرَّق الفجاءة بالنَّار (٦).

ورُوي أنَّ أم قِرفة الفزارية ارتدت في عهد أبي بكر الصديق ، فأمر بها ، فشدَّت ذوائِبُها في أذناب قَلُوصَيْنِ أو فرسين ، ثم صاح بهما فتقطعت المرأة ، وأسانيد هذه القصة منقطعة . وقد ذكر ابنُ سعد في « طبقاته » بغير إسناد : أنَّ زيدَ بن حارثة قتلها هذه القتلة على عهد رسول الله ﷺ ، وأخبر النَّبيَ ﷺ بذلك (٧٠) .

<sup>(</sup>۱) انظر : المغني ٩/٣٨٧، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٢/٩٥٢\_٢٦٠، وبداية المجتهد ٧١٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) انظر : بدایة المجتهد ۲/۲۷۱ .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>۵) انظر : الطبقات الكبرى ٧/ ٢٧٨ ، والمغنى ١٠/ ٧٦ ، والشرح الكبير ١٠/ ٨٠ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٣٨٤ ، وفتح الباري ٦/ ١٨٢ .

<sup>(</sup>٦) انظر: تاريخ الطبري ٣/ ٢٦٤.

<sup>(</sup>۷) انظر: الطبقات الكبرى ۲/ ۲۹.

وصح عن علي أنّه حرّق المرتدين ، وأنكر ذلك ابن عباس عليه [ أخرجه: عبد الرزاق ١٨٧٠٦) والحميدي ( ٣٠١٧) ، وأحمد ٢ ٢٧١ و ٢٢٠ و ٢٨٢٠ ، والبخاري ٤/٥٧ ( ٣٠١٧) و ١٨٤٢) ، وأبو يعلى ( ٣٠١٧) ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٢) ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٢) ، والسائي ١٠٤٧ ، وأبو يعلى ( ٢٥٣٢) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٨٦٥) و ( ٢٨٦٦) و ( ٢٨٦٧) و ( ٢٨٦٨) ، وابن حبان ( ٤٤٧٦) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١٨٥٠) ، والدارقطني ٣/٥٥ ( ٣١٥٧) ، والحاكم ٣/٥٥٥ و ٢٥٦١) ، والبغوي ( ٢٥٦١) من حديث عبد الله بن عباس ، به . ] ، وقيل : إنّه لم يُحرّقهم ، وإنّما دَخَنَ عليهم حتى ماتوا (١١) ، وقيل : إنّه قتلهم ، ثم حرّقهُم ، ولا يصح ذلك . وروي عنه أنّه جيء بمرتد ، فأمر به فوطئ بالأرجل حتى مات

واختار ابنُ عقيلٍ \_ من أصحابنا \_ جوازَ القتل بالتمثيل للكفر لاسيما إذا تغلُّظ ، وحمل النهي عن المُثلةِ على القتل بالقصاص، واستدلَّ من أجاز ذلك بحديثِ العُرنيين ، وقد خرَّجاه في « الصحيحين » من حديث أنس : أنَّ أناساً من عُرينة قَدِمُوا على رسولِ الله ﷺ المدينة فاجْتَوَوْها ، فقال لهم رسولُ الله ﷺ : « إِنْ شئتم أَنْ تَخْرُجُوا إلى إبل الصدقة ، فتشربوا من ألبانها وأبوالها ، فافعلوا » ففعلوا فصحُّوا ، ثم مالوا على الرعاء ، فقتلوهم ، وارتدُّوا عن الإسلام ، وساقوا ذُودَ رسولِ الله ﷺ ، فبلغ ذلك النَّبِيُّ ﷺ ، فبعث في أثرهم ، فأتي بهم ، فقطع أيديهم وأرجُلُهم ، وسَمَل أعينَهم ، وتركهم في الحرة حتى ماتوا [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧١٣٢ ) ، و( ١٨٥٣٨ ) ، وأحمد ٣/ ١٧٠ و١٧٧ و ٢٣٣ و٢٩٠ ، والبخاري ٥/ ١٦٤ (٤١٩٢) و٧/ ١٥٩ ( ١٦٨٥ ) و٧/ ١٦٠ ( ١٦٨٦ ) و٧/ ١٦٧ ( ٧٢٧ ) ، ومسلم ٥/ ١٠٢ ( ١٦٧١ ) ( ٩ ) ، وأبو داود ( ٤٣٦٤ ) ، والترمذي ( ٧٢ ) ، والنسائي ١/ ١٥٨ و٧/ ٩٦ \_ ٩٧ وفي « التفسير » ، له ( ١٦٣ ) ، وابن حبان ( ١٣٨٨ ) و( ٤٤٧٢ ) ، والبيهقي ٩/ ٦٩ و ١٠/ ٤ من حديث أنس بن مالك ، به . ] ، وفي روايةٍ : ثم نُبذُوا في الشمس حتى ماتوا [ أخرجه : أحمد ٣/ ١٧٧ ، ومسلم ٥/ ١٠٢ (١٦٧١) (١٠) من حديث أنس بن مالك ، به . ] ، وفي روايةٍ : وسمرت أعينُهم ، وألقوا في الحرَّةِ <sup>(٢)</sup> يستسقونَ فلا يُسقون [ أخرجه : عبد الرزاق ( ۱۸۵۳۸ ) ، وأحمد ۳/ ۱۷۰ ، والبخاري ۷/ ۱۹۷ ( ۵۷۲۷ ) ، ومسلم ٥/ ١٠٢ ( ١٦٧١ )

<sup>(</sup>١) ذكره: البيهقي ٩/ ٧١.

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وألقوا في الحرة » سقطت من (ص) .

(١١)، والترمذي (٧٢)، والنسائي ٧/٧٧، وابن حبان (١٣٨٨) و(٤٤٧٢) من حديث أنس بن مالك، به . ]، وفي رواية للترمذي : قطع أيديَهم وأرجلهم من خلافٍ<sup>(١)</sup>، وفي رواية للنسائي : وصَلَبَهُم (<sup>٢)</sup>.

وقد اختلف العلماء في وجه عقوبة هؤلاء ، فمنهم من قال : من فعل مِثلَ فعلهم فارتدَّ ، وحارب ، وأخذ المالَ ، صنع به كما صنع بهؤلاء ، وروي هذا عن طائفة ، منهم : أبو قِلابة (٣) ، وهو روايةٌ عن أحمد .

ومنهم مَنْ قال : بل هذا يدلُّ على جواز التمثيل بمن تغلَّظَتْ جرائمُهُ في الجملة ، وإنَّما نهي عن التمثيل في القصاص ، وهو قول ابنِ عقيل من أصحابنا .

ومنهم من قال: بل نسخ ما فعل بالعرنيين بالنهي عن المُثلة (٤).

ومنهم من قال : كان قبلَ نزولِ الحدودِ وآيةِ المحاربة (٥) ، ثم نُسخ بذلك (٦) ، وهذا قولُ جماعة منهم : الأوزاعي وأبو عُبيد .

ومنهم من قال: بل ما فعله النَّبيُّ عَلَيْهِ بهم إنَّما كان بآية المحاربة ، ولم ينسخ شيء من ذلك ، وقالوا: إنَّما قتلهم النَّبيُّ عَلَيْهِ ، وقَطَعَ أيديهم ؛ لأنَّهم أخذوا المال ، ومن أخذ المال وقَتَلَ (٧) ، قُطِعَ وقُتِلَ ، وصُلِبَ حتماً ، فيُقتَلُ لقتله (٨) ويُقطع لأخذه المال يَدُه ورجلُه من خِلاف ، ويُصلَبُ لجمعه (٩) بين الجنايتين وهما: القتلُ وأخذُ المال ، وهذا قول الحسن ، ورواية عن أحمد (١٠) .

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير (٧٢) من حديث أنس بن مالك ، به .

<sup>(</sup>۲) في « المجتبى » ٧/ ٩٦ من حديث أنس بن مالك ، به .

<sup>(</sup>٣) ذكره : أبو داود(٤٣٦٤) ، وانظر : معالم السنن ٣/٢٥٦\_٢٥٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر : المحلى ٢١/ ٢٩\_٣٠ .

<sup>(</sup>٥) ذكره : أحمد ٣/ ٢٩٠ ، وأبو داود (٤٣٧١) ، والترمذي (٧٣) ، وانظر : معالم السنن ٣/ ٢٥٨ ، والمحلى ١٢/ ٣٠\_٣١ .

<sup>(</sup>٦) انظر : المحلى ١١/ ٣١ و١٥٤/ ١٥٤ .

<sup>(</sup>٧) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٨) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>٩) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>١٠) انظر : المغني ١٠/٢٩٩\_٣٠٠ ، والشرح الكبير ١٠/٣٠٠ .

وإنَّما سَمَلَ أعينهم ؛ لأنَّهم سملوا أعينَ الرعاة . كذا خرَّجه مسلم من حديثِ أنس [ في « صحيحه » ٥/١٠٢ ( ١٦٧١ ) ( ١٤ ) .

وأخرجه: الترمذي (  $^{(4)}$ ) ، والبيهقي  $^{(4)}$  ، وانظر: المحلى  $^{(4)}$  ، ومَثَّلوا به  $^{(4)}$  ، وذكر ابن الأحوذي  $^{(4)}$  ، ومَثَّلوا به  $^{(4)}$  ، وذكر ابن سعد أنَّهم قطعوا يدَه ورجله ، وغرسوا الشوك في لسانه وعينيه حتّى مات  $^{(4)}$  ، وحينئذ فقد يكونُ قطعُهم ، وسملُ أعينهم ، وتعطيشُهم قصاصاً  $^{(4)}$  ، وهذا يتخرَّجُ على قول مَنْ يقولُ : إنَّ المحاربَ إذا جنى جنايةً توجبُ القصاصُ استُوفيت منه قبل قتله ، وهو مذهب أحمد . لكن هل يستوفى  $^{(6)}$  منه تحتماً كقتله أم على وجه القصاص ، فيسقط بعفو الولي ؟ على روايتين عنه  $^{(7)}$  ، ولكن رواية الترمذي أنَّ قطعهم من خلاف يدلُّ على أنَّ قطعهم للمحاربة إلا أنْ يكونوا قد قطعوا يدَ الراعي ورجلَه من خلاف ، والله أعلم  $^{(8)}$  .

وقد رُوي عن النَّبِيِّ ﷺ : أَنَّه كان أَذِنَ في التحريق بالنار (^) ، ثم نهى عنه كما في « صحيح البخاري » [ الصحيح ٢٩٥٤ ( ٢٩٥٤ ) .

وأخرجه: أحمد ٢٠٧/٢ و٣٣٨ و٤٥٣ ، وأبو داود (٢٦٧٤) ، والترمذي (١٥٧١) وفي «العلل » ، له (٢٧٨) ، والنسائي في «الكبرى» ( ٨٦١٣) ، و( ٨٨٠٤) و( ٨٨٣٢) ، وابن العلل » ، له (١٠٥٧) ، والنسائي في «الكبرى» ( ١٠٥٧) ، والبيهةي ٩/٧٩ . ] عن أبي هريرة قال : بعثنا رسولُ الله ﷺ في بعث (٩) فقال : « إنْ وَجَدتُم فلاناً وفلاناً \_ لرجلين من قريشٍ \_ فاحرقوهما بالنار » ، ثمَّ قال

<sup>(</sup>١) انظر: المحلى ١٥٥/١٣.

<sup>(</sup>۲) ذكره: البيهقي ۹/۷۰.

<sup>(</sup>٣) في « الطبقات » ٢/ ٧١ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : معالم السنن ٣/ ٢٥٨ ، وتحفة الأحوذي ٨/ ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٥) عبارة : « لكن هل يستوفي » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٦) انظر: الشرح الكبير على المغنى ١٠/ ٣٠٣.

<sup>(</sup>٧) من قوله: « يدل على أن قطعهم . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>A) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٩) عبارة : « في بعث » سقطت من (ص) .

رسولُ الله ﷺ حين أردنا الخروجَ : « إني كنتُ أمرتُكم أنْ تحرِقوا فُلاناً وفُلاناً بالنار ، وإنَّ النارَ لا يُعذِّبُ بها إلا الله ، فإنْ وجدتموهما فاقتلوهما » .

وفيه أيضاً عن ابن عبَّاسٍ: أنَّ النَّبيَّ عَيْكُ قال: ﴿ لا تُعذِّبوا بعذاب الله عز وجل ﴾(١).

وخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود ، والنَّسائي من حديث ابن مسعودٍ قال : كُنَّا مع النَّبيِّ عَلَيْ ، فَمَرَرنا بقريةِ نمل قد أحرقَت ، فغَضِب النَّبيُّ وقال : « إنَّه لا ينبغي لبشرٍ أنْ يعذِّبَ بعذاب الله عز وجل » [ أخرجه : أحمد ٢٣/١ ، وأبو داود ( ٢٦٧٥ ) ، و( ٢٦٨٥ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٨٦١٤ ) ، وهو حديث صحيح . ] .

وقد حرَّق خالدٌ جماعة في الرِّدة (٢) ، وروي عن طائفة من الصحابة تحريقُ من عَمِل عمل قومِ لوطٍ (٣) ، ورُوي عن عليِّ أنَّه أشار على أبي بكر أنْ يقتلَه ثم يحرقه بالنار (٤) ، واستحسن ذلك إسحاق بن راهويه (٥) لئلا يكون تعذيباً بالنار (٦) .

وفي « مسند الإمام أحمد » ( ' ' : أنَّ علياً لما ضربه ابنُ مُلجم ، قال : افعلوا به كما أرادَ رسولُ الله ﷺ أنْ يفعلَ برجل أراد قتلَه ، قال : « اقتلوه ثم حرِّقوه » .

وأكثرُ العلماء على كراهةِ التحريق بالنار حتى للهوام ، وقال إبراهيم النَّخعيُّ : تحريقُ العقرب بالنار مُثلةٌ . ونهت أمُّ الدرداء عن تحريق البرغوث بالنار . وقال أحمد : لا يُشوى السمكُ في النار وهو حيُّ ، وقال : الجرادُ أهونُ ؛ لأنَّه لا دم لهُ (^) .

وقد ثبت عن النَّبيِّ ﷺ: أَنَّه نهى عن صَبرِ البهائم ، وهو : أَنْ تحبس البهيمة ، ثُمَّ تُضرب بالنبل ونحوه حتَّى تموتَ (٩) . ففي « الصحيحين » [صحيح البخاري ١٢١/٧ (٥٩١ ) . وصحيح مسلم ٢١٧/١ (١٩٥٦ ) (٥٨ ) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر : المغنى ٦/١٠ ، والشرح الكبير ١٠/ ٨٠ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المغنى ١٥٦/١٠ ، والشرح الكبير ١٠/١٧٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : المغنى ١٠/ ١٥٦ ، والشرح الكبير ١٠/ ١٧٠ ـ ١٧١ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي : ٢١٠ .

 <sup>(</sup>٦) من قوله: « واستحسن ذلك إسحاق . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٧) المسند ١/ ٩٢ ـ ٩٣ ، وإسناده ضعيف لضعف شريك بن عبد الله النخعى .

<sup>(</sup>٨) انظر: المغنى ١١/٣٤، والشرح الكبير ١١/٤٨.

<sup>(</sup>٩) انظر: النهاية  $\pi/\Lambda$ ، وشرح السيوطي لسنن النسائي  $\pi/\Lambda$ .

وأخرجه: أحمد ١١٧/٣ و ١٧١ و ١٨٠ و ١٩١ ، وأبو داود ( ٢٨١٦) ، وابن ماجه ( ٣١٨٦) ، وابن ماجه ( ٣١٨٦) ، والنسائي ٧/ ٢٨٨ وفي « الكبرى » ، له ( ٤٥٢٨) ، من حديث أنس بن مالك ، به . ] عن أنس : أنَّ النَّبِيَّ ﷺ نهى أنْ تُصبر البهائم .

وفيهما أيضاً عن ابن عمر : أنَّه مرَّ بقوم نصبوا دجاجةً يرمونها ، فقال ابنُ عمر : من فعل هذا [صحيح البخاري ٧/ ١٢٢ ( ٥٥١٥ ) ، وصحيح مسلم ٦/ ٧٣ ( ١٩٥٨ ) .

وأخرجه : أحمد ١/ ٣٣٨ و٢/ ١٣ و ٤٣ و ٦٠ و ٨٦ و ١٠٣ و ١٤١ ، والدارمي ( ١٩٧٩ ) ، والنسائي ٧/ ٢٣٨ وفي « الكبرى » ، له ( ٤٥٣٠ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به . ] .

وخرَّج مسلم من حديث ابنِ عباس ، عن النَّبيِّ ﷺ : أنَّه نهى أنَّ يُتخذ شيء فيه الروح غرضاً [ في « صحيحه » ٧٣/٦ ( ١٩٥٧ ) ( ٥٨ ) .

وأخرجه: أحمد ١/ ٢٧٤ و ٢٨٠ و ٢٨٥ و ٣٤٠ و ٣٤٥ ، والنسائي ٢٣٨/٧ ـ ٢٣٩ ، وفي « الكبرى » ، له ( ٢٥٦٢ ) و ( ٢٥٦٠ ) ، وابن حبان ( ٥٦٠٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٢٦٢ ) و ( ١٢٢٦٢ ) ، والبيهقي ٩/ ٧٠ ، والبغوي ( ٢٧٨٤ ) من حديث عبد الله بن عباس ، به . ] ، والغرض : هو الذي يرمى فيه بالسهام (١) .

وفي « مسند الإمام أحمد »(٢) عن أبي هُريرة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ نهى عن الرَّمِيَّةِ : أنْ ترمي الدابة ثم تُؤكلُ ولكن تُذبح ، ثم يرموا<sup>(٣)</sup> إنْ شاؤوا . وفي هذا المعنى أحاديث كثيرة .

فلهذا أمر النَّبيُّ ﷺ بَإحسانِ القتلِ والذبح ، وأمر أنْ تُحَدَّ الشفرةُ ، وأنْ تُراح الذبيحة ، يشير إلى أنَّ الذبح بالآلة الحادة يُريحُ الذبيحة بتعجيل زهوق نفسها (١٠٠٠ .

وخرَّج الإمام أحمد ، وابنُ ماجه من حديث ابنِ عمر ، قال : أمر رسولُ الله ﷺ بحَدِّ الشَّفَارِ ، وأنْ تُوارى عن البهائم ، وقال : « إذا ذَبَحَ أَحَدُكُم ، فليُجْهِزْ » [ أخرجه :

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية ٣/ ٣٦٠ ، وشرح السيوطي لسنن النسائي ٧/ ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المسند ٢/ ٤٠٢ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة .

<sup>(</sup>٣) في (ج) : « ليرموا » ، وهو يخالف ما في المسند و(ص) .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٧/ ٩٥.

أحمد ١٠٨/٢ ، وابن ماجه ( ٣١٧٢ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٣١٤٤ ) ، والبيهقي ٩/ ٢٨٠ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة . ] . يعني فليسرع الذبح (١) .

وقد ورد الأمر بالرفق بالذبيحة عند ذبحها ، وخرَّج ابنُ ماجه (٢) من حديث أبي سعيد الخدري قال : مرَّ رسولُ الله على برجل وهو يجرُّ شاة بأذنها ، فقال رسولُ الله على : « دع أذنها وخُذ بسالِفتِها » والسالفة : مقدَّمُ العنق (٣) .

وخرَّج الخلالُ والطبرانيُّ من حديث عكرمة ، عن ابن عباس قال : مرَّ رسولُ الله ببصرها ، وخرَّج الخلالُ والطبرانيُّ من حديث عكرمة ، عن ابن عباس قال : مرَّ رسولُ الله ببصرها ، فقال : « أفلا قبْلَ هذا ؟ تريدُ أنْ تُميتهَا موتتان (٤٠ ؟ » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١١٩١٦ ) وفي « الأوسط » ، له ( ٣٥٩٠ ) ، وذكر الطبراني في « الأوسط » أنَّ عبد الرحيم بن سليمان تفرد بوصله .

وأخرجه: الحاكم ٢٣٣/٤ من حديث عبد الله بن عباس ، به ، وصححه . انظر: مجمع الزوائد ٢٣٣/٤ . ] . وقد روي عن عكرمة مرسلاً خرَّجه عبدُ الرزاق<sup>(٥)</sup> وغيره ، وفيه زيادة : « هلا حددت شفرتك قبل أنْ تُضْجعها » .

وقال الإمام أحمد: تُقاد إلى الذبح قوداً رفيقاً ، وتُوارى السكينُ عنها ، ولا تُظهر السكين إلا عندَ الذبح ، أمر رسولُ الله على بذلك : أنْ تُوارى الشفار (٦٠) . وقال : ما أبهمت عليه البهائم فلم تبهم أنَّها تعرف ربها ، وتعرف أنَّها تموت . وقال : يُروى عن ابن سابط أنَّه قال : إنَّ البهائم جُبِلَتْ على كلِّ شيءٍ إلا على أنَّها تعرف ربها ، وتخافُ الموت .

وقد وردَ الأمرُ بقطع الأوداج عندَ الذبح ، كما خرَّجه أبو داود من حديث عِكرمة ،

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب ٢/ ٤٠٠ .

 <sup>(</sup>٢) السنن (٣١٧١) ، وإسناده ضعيف جداً ؛ فإنَّ موسى بن محمد بن إبراهيم منكر الحديث .

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية في غريب الحديث ٢/ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) في (ج): « موتات » ، والمثبت من (ص) ، و« المعجم الكبير » للطبراني .

<sup>(</sup>٥) المصنف (٨٦٠٨).

<sup>(</sup>٦) انظر : المغنى ١١/ ٤٧ ، والشرح الكبير ١١/ ٦١\_٦٢ .

عن ابن عباس ، وأبي هريرة ، عن النّبيِّ عَلَيْهِ : أنّه نهى عن شريطة الشيطان ، وهي التي تذبح فتقطع الجلد ، ولا تفري الأوداج ، وخرّجه ابن حبان في « صحيحه » وعنده : قال عكرمة : كانوا يقطعون منها الشيء اليسير ، ثم يدعونها حتى تموت ، ولا يقطعون الودج ، فنهى عن ذلك [ أخرجه : أبو داود ( ٢٨٢٦ ) ، وابن حبان ( ٨٨٨٨ ) .

وأخرجه: أحمد ٢٨٩/١، والحاكم ١١٣/٤، والبيهقي ٢٧٨/٩، وإسناده ضعيف لضعف عمرو بن عبد الله اليماني . ] .

وروى عبدُ الرزاق في «كتابه »(١) عن محمد بن راشدٍ ، عن الوضين بنِ عطاء ، قال : إنَّ جزَّاراً فتح باباً على شاةٍ ليذبحها فانفلتت منه حتَّى جاءت النَّبيَّ ﷺ ، فاتبعها ، فأخذ يَسْحَبُها برجلها ، فقال لها النَّبيُّ ﷺ : «اصبري لأمرِ الله ، وأنتَ يا جزَّارُ فسُقُها إلى الموتِ سَوقاً رفيقاً ».

وبإسناده عن ابن سيرين : أنَّ عُمَرَ رأى رجلاً يسحب شاةً برجلها ليذبحها ، فقال له : وَيْلَكَ قُدْها إلى الموت (٢٠) قوداً جميلاً [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٨٦٠٥ ) . ] .

وروى محمدُ بن زيادٍ: أنَّ ابن عمر رأى قصَّاباً يجُرُّ شاةً ، فقال : سُقها إلى الموت سوقاً جميلاً ، فأخرج القصابُ شفرة ، فقال : ما أسوقها سوقاً جميلاً وأنا أريد أنْ أذبحها الساعة ، فقال : سقها سوقاً جميلاً (٣) .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٣/ ٤٣٦ و٥/ ٣٤ .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ٣٧٣ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ١٢٢١ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٩٩ ( ٤٤ ) و ( ٤٥ ) و ( ٤١ ) و ( ٤٧ ) و في « الصغير » ، له ( ٢٩٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٩٨ ( ٤٤ ) و ( ٤٥ ) و ( ٤١ ) و ( ٤١ ) و البيهقي في « شعب والحاكم ٣/ ٥٨٦ و ١٩٤٣ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١١٠٦٧ ) و ( ١١٠٦٩ ) ، وهو حديث صحيح . ] عن معاوية بن قُرة ، عن أبيه : أنَّ رجلًا قال للنَّبيِّ عَلَيْ : يا رسولَ الله إني لأذبحُ الشاة وأنا أرحمها ، فقال النَّبيُّ عَلَيْ : « والشاة إنْ رحمتها رَحِمَكَ الله » .

<sup>(</sup>۱) المصنف (۸۲۰۹) ، وإسناده ضعيف لإرساله فإنَّ الوضين بن عطاء متأخر من الطبقة السادسة مات سنة (۱٤۹هـ) وقد تكلم فيه بعضهم .

<sup>(</sup>٢) زاد بعدها في (ص): « قوداً رفيقاً » .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « فأخرج القصاب شفرة . . » إلى هنا سقط من (ص) .

وقال مطرف بنُ عبد الله : إنَّ الله ليرحم برحمة العصفور (١) .

وقال نوفٌ البكالي : إنَّ رجلاً ذبح عِجَّولاً (٢) له بين يدي أمه ، فخُبِّلَ ، فبينما هو تحتَ شجرة فيها وكُرٌ فيه فَرْخٌ ، فوقع الفرخُ إلى الأرض ، فرحمه فأعاده في مكانه ، فردَّ الله إليه قوَّته (٣) .

وقد رُوي من غير وجه عن النّبيِّ ﷺ : أنّه نهى أنْ تُولّه والدة عن ولدها ، وهو عام في بني آدم وغيرهم [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ٣٨٢ ) ، وأبو داود ( ٢٦٧٥ ) ، و ( ٢٢٨٥ ) ، و الطبراني في « الكبير » ( ١٠٣٧٥ ) و ( ١٠٣٧٦ ) ، و الحاكم ٢٣٩/٤ ، و البيهقي في « دلائل النبوة » ٢/ ٣٣ من حديث عبد الله بن مسعود ، به بهذا المعنى .

وأخرجه : أحمد ١/ ٤٠٤ ، مرسلاً من حديث عبد الرحمن بن عبد الله ، به بمعناه . ] .

وفي « سنن أبي داود » [ السنن ( ٢٨٤٢ ) .

وأخرجه : أحمد ٢/ ١٨٢ ـ ١٨٣ ، والحاكم ٢٣٦/٤ ، والبيهقي ٣١٢/٩ عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده ، به ، ورواية عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده من نوع الحسن .

وأخرجه: النسائي ١٦٨/٧ وفي « الكبرى » ، له ( ٤٥٥١) عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده وزيد بن أسلم . ] : أنَّ النَّبيَّ ﷺ سُئِلَ عن الفَرَعِ ، فقال : « هو حَقٌّ وإنْ تتركوه حتّى يكونَ بكراً ابنَ مخاض ، أو ابنَ لَبُون ، فتُعطيه أرملة ، أو تحمل عليه في سبيل الله خيرٌ من أنْ تذْبَحَهُ فيلصقَ لحمُه بوبره ، وتُكفئ إناءك وتُولِّه ناقتك » .

والمعنى : أنَّ ولد الناقة إذا ذُبح وهو صغير عندَ ولادته لم يُنتفع بلحمه ، وتضرَّر صاحبُه بانقطاع لبنِ ناقته ، فتُكفئ إناءه وهُوَ المِحْلَبُ الذي تُحلَب فيه الناقة ، وتولَّه الناقة على ولدها بفقدها إيَّاه (٤٠٠) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ذكره: أبو نعيم في « الحلية » ٢/٠٢٠ .

<sup>(</sup>٢) هو الأنثى من ولد البقرة . انظر : لسان العرب (عجل) .

<sup>(</sup>٣) ذكره: أبو نعيم في « الحلية » ٦/٦٥.

<sup>(</sup>٤) انظر : معالم السنن ٢٦٦/٤ ، وحاشية السندي على سنن النسائي ٧/ ١٦٨ ـ ١٦٩ ، وعون المعبود ٨ ٥٥ .

## الحديث الثامن عشر

عَنْ أَبِي ذَرِّ ومعاذِ بن جَبَلٍ \_ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما \_ : أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال : « اتَّقِ اللهُ حَيْمُا كُنْتَ ، وأَتْبِع السَّيِّئَةَ الحَسَنَة تَمحُهَا ، وخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ » .

رواه التَّرْمِذيُّ وقال : حَديثٌ حَسنٌ ، وفي بعضِ النُّسَخِ : حَسَنٌ صَحيحٌ . هذا الحديث خرَّجه الترمذي (١٩٨٧) و (١٩٨٧) .

وأخرجه: أحمد ١٥٣/٥ و١٥٨ و١٧٧ ، والدارمي ( ٢٧٩٤) ، والحاكم ١٥٤/١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٧٨/٤ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٠٢٦) من طرق عن سفيان الثوري ، بهذا الإسناد . ] من رواية سفيان الثوري ، عن حبيب بن أبي ثابت ، عن ميمون بن أبي شبيب ، عن أبي ذرِّ ، وخرَّجه أيضاً بهذا الإسناد عن ميمون ، عن معاذ [ في « الجامع الكبير » ( ١٩٨٧ م ٢ ) .

وأخرجه : أحمد ٥/٢٢٨ و ٢٣٦ ، والطبراني في « الكبير » ، ٢٠/ ( ٢٩٦ ) و ( ٢٩٨ ) و ( ٢٩٨ ) و وأخرجه : أحمد ٥/٢٥ و ٢٩٨ ) و الطبراني في « الحلية » 7/100 ، والحاكم 1/30 و 3/100 ، وأبو نعيم في « الحلية » 1/100 ، والحاكم 1/30 و 1/30 ، وأبو نعيم في « الحميد » 1/100 من طرق عن معاذ ، به . ] ، وذكر عن شيخه محمود بن غيلان أبّي ذرِّ أصحُ أبي ذرِّ أصحُ .

فهذا الحديثُ قد اختلف في إسناده وقيل فيه : عن حبيب (٣) ، عن ميمون : أنَّ النَّبِيَ ﷺ وصَّى بذلك ، مرسلاً ، ورجَّح الدارقطني هذا المرسل (٤) .

وقد حسَّن الترمذي هذا الحديثَ ، وما وقع في بعض النسخ من تصحيحه (٥) ،

<sup>(</sup>١) من قوله : « وقال : حديث حسن . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) ذكره في « الجامع الكبير » عقيب حديث (١٩٨٧م٢) ، وانظر : تحفة الأشراف (١١٩٨٩) .

<sup>(</sup>٣) عبارة : « فيه : عن حبيب » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) انظر : علل الدارقطني ٦/ ٧٣\_٧٧ .

<sup>(</sup>٥) في المطبوع من جامع الترمذي : « حسن صحيح » وكذا في تحفة الأحوذي ، وأما المزي فلم ينقل=

فبعيد ، ولكن الحاكم خرَّجه ، وقال : صحيح على شرط الشيخين (١) ، وهو وهم مِن وجهين :

أحدُهما : أنَّ ميمونَ بنَ أبي شبيب ، ويقال : ابنُ شبيب ، لم يخرج له البخاري في « صحيحه » شيئاً ، ولا مسلم إلا في مقدمة كتابه حديثاً عن المغيرة بن شعبة (٢٠) .

والثاني: أنَّ ميمون بن أبي شبيب لم يصحَّ سماعه من أحدٍ من الصحابة ، قال الفلاس ( $^{(7)}$ ): ليس في شيء من رواياته عن الصحابة: « سمعتُ » ، ولم أخبر أنَّ أحداً يزعم أنَّه سمع من أصحاب النَّبيِّ ﷺ . وقال أبو حاتم الرازي: روايته عن أبي ذرِّ وعائشة غير متصلة ( $^{(0)}$ ) . وقال أبو داود: لم يدرك عائشة  $^{(7)}$  ، ولم يَرَ علياً  $^{(V)}$  ، وحينئذِ فلم يُدرك معاذاً بطريق الأولى .

ورأيُ البخاري وشيخه عليّ بن المديني ، وأبي زرعة وأبي حاتم وغيرهم أنَّ الحديثَ لا يَتَّصلُ إلا بصحة اللقيِّ ، وكلامُ الإمام أحمد يدلُّ على ذلك ، ونصَّ عليه الشافعي في « الرسالة »(^) وهذا كُلُّه خلاف رأي مسلم ـ رحمه الله \_(^) .

وقد رُوي عن النَّبيِّ ﷺ أنَّه وصَّى بهذه الوصية معاذاً وأبا ذرِّ من وجوهٍ أخَر ، فخرّج

شيئاً من حكم الترمذي .

<sup>(</sup>۱) المستدرك ۱/ ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) نعم لم يخرج له البخاري في « صحيحه » ، وإنَّما أخرج له في كتاب « الأدب المفرد » . انظر : تهذيب الكمال ٧/ ٢٩١ (٦٩٣٠) .

 <sup>(</sup>٣) هو عمرو بن علي بن بحر بن كنيز ، حفيد الحافظ بحر بن كنيز ، توفي سنة (٢٤٩هـ) .
 انظر : تهذيب الكمال ٥/ ٥٤٥ــ٤٤ (٥٠٠٥) ، وسير أعلام النبلاء ٢١/ ٤٧٠ــ٤٧٤ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : تهذیب الکمال ۷/ ۲۹۱ (۲۹۳۰) و تهذیب التهذیب ۱۰ / ۳٤۷ .

<sup>(</sup>٥) انظر : الجرح والتعديل ٨/ ٢٦٦\_٧٦٧ (١٠٥٤) .

<sup>(</sup>٦) انظر : ميزان الاعتدال ٢٣٣/٤ ، وتهذيب التهذيب ٧١٠ ٣٤٧ .

<sup>(</sup>V) ذكره أبو داود في « سننه » عقب حديث (٢٦٩٦) .

<sup>. (\•\</sup>T\)\T\9\_\T\1 (\1)

<sup>(</sup>٩) انظر : مقدمة صحيح مسلم ٢/ ٢٢ ـ ٢٣ ، والمحدّث الفاصل : ٤٥٠ ، والتمهيد ١٢/١ ، وإكمال المعلم ١٦٤/١ ، والاقتراح : ٢٠٦ ، ومحاسن الاصطلاح : ١٥٥ ، والنكت على كتاب ابن الصلاح لابن حجر ٢/ ٥٨٣ ، وشرح التبصرة والتذكرة ١/ ٢٢١ بتحقيقنا .

البزارُ (۱) من حديث ابن لهيعة ، عن أبي الزبير ، عن أبي الطفيل ، عن معاذٍ : أنَّ النَّبيَّ بعثه إلى قوم ، فقال : يا رسول الله أوصني ، فقال <sup>(۲)</sup> : « أفش السَّلام ، وابذل الطعام ، واستحي من الله استحياء رجل ذي هيبةٍ من أهلك ، وإذا أسأتَ فأحسن ، وليحسن خلقك ما استطعت » .

وخرّج الطبراني والحاكم من حديث عبد الله بنِ عمرو بن العاص : أنَّ معاذَ بن جبل أراد سفراً ، فقال : يا رسول الله أوصني ، قال : « اعبد الله ، ولا تشرك به شيئاً » قال : يا رسول الله زدني ، قال : يا رسول الله زدني ، قال : يا رسول الله زدني ، قال : « استقم ولْتُحْسِنْ خلقك » [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٨٧٤٧ ) ، والحاكم ١/٤٥ ، وإسناده ضعيف من أجل عبد الله بن صالح . ] .

وخرّج الإمامُ أحمد (٣) من حديث درَّاج ، عن أبي الهيثم (٤) ، عن أبي ذرِّ : أنَّ رسول الله على قال له : « أوصيك بتقوى الله في سِرِّ أمرك وعلانيته ، وإذا أسأتَ فأحسِنْ ، ولا تسألنَّ أحداً شيئاً وإنْ سقط سوطُك ، ولا تقبضْ أمانةً ، ولا تقضِ بين اثنين » .

وخرَّج أيضاً من حديث آخر عن أبي ذرِّ قال : قلتُ : يا رسول الله علِّمني عملاً يقرِّبني من الجنة ويُباعدني من النار ، قال : « إذا عملتَ سيئةً ، فاعْمَلْ حسَنَةً ، فإنَّها عشرُ أمثالها » قال : قلتُ : يارسول الله ، أمِنَ الحسناتِ لا إله إلا الله ؟ قال : « هي أحسنُ الحسناتِ »(٥) .

وخرّج ابن عبد البرّ في « التمهيد »(٦) بإسناد فيه نظر عن أنسٍ قال : بعث النّبيُّ عَلَيْهُ

<sup>(</sup>۱) كما في «كشف الأستار » (۱۹۷۲) ، وكذلك هو في « مسنده » (۲٦٤۲) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة .

<sup>(</sup>٢) في (ج): « قال » ، والمثبت من (ص) وكشف الأستار والبحر الزخار .

<sup>(</sup>٣) المسند ٥/ ١٨١ ، وإسناده ضعيف ، درَّاج هو ابن سمعان أبو السمح ضعيف صاحب مناكير ، وكذا في السندابن لهيعة ضعيف أيضاً .

<sup>(</sup>٤) تحرف في (ص) إلى : « ابن لهيعة » .

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد ٥/ ١٦٩ ، وإسناده ضعيف لجهالة أشياخ شِمْر بن عطية .

<sup>(</sup>٦) التمهيد ٣/ ٢٨ ، والنظر الذي في إسناده هو جهالة أحد رواة السند ، وهو محمد بن حفص بن =

معاذاً إلى اليمن ، فقال : « يا معاذ اتَّق الله ، وخالِقِ النَّاس بخُلُقٍ حَسَنٍ ، وإذا عمِلتَ سيئةً ، فأتْبِعها حسنةً » فقال : قلتُ : يا رسولَ الله لا إله إلا الله مِن الحسنات ؟ قالَ : « هي من أكبرِ الحسناتِ » . وقد رويت وصية النَّبيِّ ﷺ لمعاذ من حديثِ ابنِ عمر وغيره بسياق مطول من وجوه فيها ضعف .

ويدخل في هذا المعنى حديث أبي هريرة ، عن النّبيِّ عَلَيْهُ أَنَّه سُئِلَ : ما أَكْثَرُ (١) ما يُدخِلُ الناسَ الجنة ؟ قالَ : « تقوى الله وحسنُ الخُلُقِ » خرَّجه الإمام أحمد وابن ماجه والترمذي وصححه ، وابن حبان في « صحيحه » [ أخرجه : أحمد ٢٩١/٢ و٣٩٣ و٤٤٢ ، وابن ماجه (٤٢٤٦ ) ، والترمذي (٢٠٠٤ ) . ] .

فهذه الوصية وصيةٌ عظيمةٌ جامعة لحقوق الله وحقوق عباده ، فإنَّ حقَّ الله على عباده أنْ يتقوه حقَّ تقاته ، والتقوى وصيةُ الله للأوّلين والآخرين . قال تعالى : ﴿ وَلَقَدُّ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْكِ مِن قَبِّلِكُمْ وَإِيّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُوا ٱللهَ ﴾ [النساء: ١٣١] .

وأصلُ التّقوى (٢): أنْ يجعل العبدُ بينَه وبينَ ما يخافُه ويحذره وقايةً تقيه منه ، فتقوى العبد لربه أنْ يجعل بينه وبينَ ما يخشاه من ربه من غضبه وسخطه وعقابه وقايةً تقيه من ذلك وهو فعلُ طاعته واجتنابُ معاصيه .

وتارة تُضافُ التقوى إلى اسم الله عز وجل (٣) ، كقوله تعالى : ﴿ وَاتَّـ قُوا اللّهَ الّذِيتَ عَامَنُوا اَنَّهُوا اللّهَ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مّا إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [المائدة : ٩٦] ، وقوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِيتَ ءَامَنُوا اَنَّهُوا اللّهَ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مّا قَدَّمَتَ لِغَدٍّ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر : ١٨] ، فإذا أضيفت التقوى إليه سبحانه وتعالى ، فالمعنى : اتقوا سخطه وغضبه ، وهو أعظم ما يتقى ، وعن ذلك ينشأ عقابه الدنيوي والأخروي ، قال تعالى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ [آل عمران : ينشأ عقابه الدنيوي والأخروي ، قال تعالى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ [آل عمران : ينشأ عقابه ويُعلى : ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾ [المدثر : ٥٦] ، فهو سبحانه أهل أنْ يُخشى ويُهاب ويُجلَّ ويُعظَمَ في صدورِ عباده حتَّى يعبدوه ويُطيعوه ، لما يستحقُّه من يُخشى ويُهاب ويُجلَّ ويُعظَمَ في صدورِ عباده حتَّى يعبدوه ويُطيعوه ، لما يستحقُّه من

<sup>=</sup> عائشة . قال ابن حجر في « التقريب » (٥٨٢٤) : « مجهول » .

<sup>(</sup>۱) « ما أكثر » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « وصية الله للأولين . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « من ذلك وهو فعل . . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

الإجلالِ والإكرامِ ، وصفاتِ الكبرياءِ والعظمة وقوَّة البطش ، وشِدَّةِ البأس . وفي الترمذي [ في « الجامع الكبير » ( ٣٣٢٨ ) ، وقال : « هذا حديث غريب ، وسهيل ليس بالقوي في الحديث وقد تفرد سهيل بهذا الحديث عن ثابت » .

وأخرجه: أحمد ١٤٢/٣ و١٤٢ والدارمي (٢٧٢٧)، وابن ماجه (٢٢٩٩)، والنسائي في «الكبرى» (١١٦٣٠) وفي «التفسير»، له (٦٥٠)، وأبو يعلى (٣٣١٧)، والحاكم ٥٠٨/٢، واللخوي في «تفسيره» ٤٢٠/٤. ] عن أنس، عن النّبيّ على في هذه الآية: ﴿هُوَ أَهْلُ ٱلنَّقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلمُغْفِرَةِ ﴾ قال: «قال الله تعالى: أنا أهل أنْ أُتّقى، فمن اتّقاني فلم يَجْعَل معي إلها آخر، فأنا أهْلٌ أنْ أغفِرَ له».

وتارةً تُضافُ التقوى إلى عقاب الله وإلى مكانه، كالنارِ ، أو إلى زمانه ، كيوم القيامة ، كما قال تعالى : ﴿ وَالتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران : ١٣١] ، وقال تعالى : ﴿ وَالتَّقُوا النَّالُ وَالْحِبَارَةُ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة : ٢٤] ، وقال تعالى : ﴿ وَالتَّقُوا النَّالُ وَالْحِبَارَةُ أُعِدَتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة : ٢٤] ، وقال تعالى : ﴿ وَالتَّقُوا اللهَ اللهِ وَالتَّقُوا اللهَ اللهِ فَي اللهِ ﴿ وَالتَّقُوا اللهَ اللهِ وَالتَّقُوا اللهُ و ١٢٨] . ﴿ وَالنَّقُوا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ويدخل في التقوى الكاملة فعلُ الواجبات ، وتركُ المحرمات والشبهات ، وربما دَخَلَ فيها بعد ذلك فعلُ المندوبات ، وتركُ المكروهات ، وهي أعلى درجات التقوى (٢) ، قال الله تعالى : ﴿ الْمَهَ ﴿ كَالَكُ الْكَانُبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

وقال تعالى : ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَكَيْبِكَةِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَءَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَالْكِيْنِ الْقَابِ وَالْبَيْبِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَٱلسَّابِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاتَى الرَّكُوةَ وَٱلْمُوفُوبَ بِعَهْ هِهِمْ إِذَا عَهَدُواْ وَٱلصَّنِبِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أُولَئِيكَ الشَّلَوْةَ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أُولَئِيكَ النَّذِينَ صَدَقُولًا وَأَوْلَئِيكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] .

<sup>(</sup>١) هذه الآية لم ترد في (ج).

<sup>(</sup>۲) في (ص): « وهي درجات » فقط .

قال مُعاذُ بنُ جبلَ : يُنادى (١) يوم القيامة : أين المتقون ؟ فيقومون في كَنَفٍ من الرحمن لا يحتجِبُ منهم ولا يستترُ ، قالوا له : مَنِ المتَّقون ؟ قال : قومٌ اتَّقوا الشِّركَ وعبادةَ الأوثان ، وأخلصوا لله ِبالعبادة [ أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ١/ ٣٥ . ] .

وقال ابنُ عباس: المتَّقون الذين يَحْذَرون من الله عقوبتَه في ترك ما يعرفون من الله عقوبتَه في ترك ما يعرفون من الهدى ، ويَرجون رحمَته في التصديق بما جاء به [ أخرجه: الطبري في « تفسيره » ٧٧/١ ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ١/ ٣٥ . ] .

وقال الحسن : المتقون اتَّقُوا ما حُرِّم عليهم ، وأدَّوا ما افْتُرِض عليهم (٢) .

وقال عُمَر بن عبد العزيز: ليس تقوى الله بصيام النهار، ولا بقيام الليل، والتخليط فيما بَيْنَ ذلك ، ولكن تقوى الله تركُ ما حرَّم الله ، وأداءُ ما افترضَ الله ، فمن رُزِقَ بعد ذلك خيراً ، فهو خيرٌ (٣) إلى خير [ أخرجه: ابن أبي الدنيا كما في « الدر المنثور » ١٨٥٨ . ] .

وقال طلقُ بنُ حبيب : التقوى أنْ تعملَ بطاعةِ الله ، على نورٍ من الله ، ترجو ثوابَ الله ، وأنْ تتركَ معصيةَ الله على نورٍ من الله تخافُ عقابَ الله [ أخرجه : ابن أبي شيبة ، وابن أبي الدنيا ، وابن أبي حاتم كما في « الدر المنثور » ١/٧٥ . ] .

وعن أبي الدرداء قال: تمامُ التقوى أنْ يتقي الله العبدُ حتى يتقيه من مثقال ذرَّةٍ ، حتى يترك بعض ما يرى أنَّه حلالٌ خشية أنْ يكون حراماً يكون حجاباً بينه وبينَ الحرام [ أخرجه: نعيم بن حماد في « زياداته على الزهد » لعبد الله بن المبارك ( ٢٩ ) ، وابن أبي الدنيا كما في « الدر المنثور » ١/٥٥ . ] ، فإنَّ الله قد بَيَّن للعباد الذي يُصيرهم إليه فقال: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَكُوهُ [ الزلزلة: ٧ - ٨] ، فلا تحقرن شيئاً من الخير أنْ تفعله ، ولا شيئاً من الشرِّ أنْ تنقيه .

وقال الحسنُ : ما زالت التقوى بالمتقين حتَّى تركوا كثيراً من الحلال مخافة الحرام [ أخرجه : ابن أبي الدنيا كما في « الدر المنثور » ٨/١٠ . ] .

<sup>(</sup>١) زاد بعدها في (ص) : « منادٍ » .

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن كثير في « تفسيره » ۱/ ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

وقال الثوري : إنَّما سُمُّوا متقينَ ؛ لأنَّهم اتقوا ما لايُتقى [ أخرجه : ابن أبي الدنيا كما في « الدر المنثور » ١/٨٥ . ] .

وقال موسى بنُ أعْيَن : المتقون تنزَّهوا عن أشياء من الحلال مخافة أنْ يقعوا في الحرام ، فسماهم الله متقين .

وقد سبق حديثُ : « لا يَبلغُ العبدُ أَنْ يكونَ من المتقين حتَّى يدعَ ما لا بأس به حذراً مما به بأس » [ أخرجه : عبد بن حميد ( ٤٨٤ ) ، وابن ماجه ( ٤٢١٥ ) ، والترمذي ( ٢٤٥١ ) وقال : « هذا حديث حسن غريب ، لا نعرفه إلا من هذا الوجه » . ] . وحديث : « من اتَّقى الشُّبُهاتِ استبرأ لِدينه وعِرْضِه » [ جزء من حديث طويل . أخرجه : الحميدي ( ٩١٨ ) ، وأحمد 3/77 و 777 و 777 و 777 و و الدارمي ( 778 ) ، والبخاري 777 ( 779 ) وأحمد 777 ) ، ومسلم 779 ( 779 ) ، وابن ماجه ( 779 ) ، والترمذي ( 779 ) ، والنسائي 779 ( 779 ) ، وفي « الكبرى » ، له ( 779 ) و ( 779 ) ، وابن الجارود ( 779 ) ، والطبراني في « أسرح مشكل الآثار » (779 ) و (799 ) و (799 ) ، وابن حبان ( 779 ) ، والطبراني في « الأوسط » (779 ) و (779 ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( 779 ) و و ( 779 ) ، وفي « الزهد الكبير » ، له ( 779 ) من طرق عن النعمان بن بشير ، وفي « الآداب » ، له ( 779 ) وفي « الزهد الكبير » ، له ( 779 ) من طرق عن النعمان بن بشير ،

وقال ميمونُ بنُ مِهران : المُتَّقي أشدُّ محاسبةً لنفسه من الشريكِ الشحيحِ لِشريكه [ أخرجه : أبو نعيم كما في « الدر المنثور » ١/ ٥٧ . ] .

وقال ابن مسعود في قوله تعالى : ﴿ أَتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ [آل عمران : ١٠٢] ، قال : أَنْ يُطاعِ فلا يُعصى ، ويُذكر فلا ينسى ، وأنْ يُشكر فلا يُكفر . وخرَّجه الحاكم مرفوعاً والموقوف أصح [ أخرجه : الطبراني ( ٨٥٠١) و ( ٨٥٠٢) ، والحاكم ٢٩٤/ ، ولم أقف فيه على المرفوع . ] ، وشكرُه يدخلُ فيه جميعُ فعل الطاعات .

ومعنى ذكره فلا ينسى : ذكر العبد بقلبه لأوامر الله في حركاته وسكناته وكلماته فيمتثلها ، ولنواهيه في ذلك كله فيجتنبها .

وقد يغلِبُ استعمالُ التقوى على اجتناب المحرَّمات كما قال أبو هريرةَ وسئل عن التقوى ، فقال : هل أخذتَ طريقاً ذا شوكٍ ؟ قالَ : نعم ، قالَ : فكيف صنعتَ ؟ قال : إذا رأيت الشوكَ عدلْتُ عنه ، أو جاوزته ، أو قصرت عنه ، قال : ذاك التقوى

[ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « كتاب التقوى » كما في « الدر المنثور » ١/ ٥٧ . ] . وأخذ هذا المعنى ابنُ المعتز فقال :

خلِّ الذُّنوبَ صَغِيرَها وكَبِيرَها فَهْوَ التُّقَى والشُّوْكِ يَحْذَرُ ما يَرَى واصْنَعْ كماشٍ فَوْقَ أَرْ ضِ الشَّوْكِ يَحْذَرُ ما يَرَى لا تَحْقِرَ رَنَّ صغيرةً إِنَّ الجِبَالَ مِنَ الحَصَى

وأصلُ التقوى : أنْ يعلم العبدُ ما يُتَّقى ثم يتقي ، قال عونُ بنُ عبد الله : تمامُ التقوى أنْ تبتغي علمَ ما لم يُعلم منها إلى ما عُلِمَ منها [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٤٩٥٩ ) ، وابن أبي الدنيا كما في « الدر المنثور » ٥٨/١ . ] .

وذكر معروف الكرخيُ (۱) عن بكر بن خُنيس ، قال : كيف يكون متقياً من لا يدري ما يَتَقي ؟ ثُمَّ قالَ معروف : إذا كنت لا تُحسنُ تَتقي أكلت الربا ، وإذا كنت لا تُحسنُ تتقي وضعت سيفك على تتقي لقيتك الرباة فلم تَغُضَّ بصرك ، وإذا كنت لا تُحسن تتقي وضعت سيفك على عاتقك ، وقد قالَ النَّبيُ عَنِي لمحمد بن مسلمة : «إذا رأيت أمَّتِي قد اختلفَتْ ، فاعمد إلى سيفِكَ فاضْرِب به أحداً (۱) = إجزء من حديث طويل . أخرجه : ابن سعد في «الطبقات » وابن أبي شيبة ( ۱۹۷۸ ) ، وأحمد ۳/۹۸ و و ۲۷۵ ) ، وابن ماجه ( ۱۹۹۲ ) ، والطبراني في «الكبير » ۱۹ (۱۹۱۱ ) و (۱۹۲۰ ) و (۱۹۲۰ ) و (۱۹۲۰ ) و في «الأوسط » ، له (۱۹۱۱ ) ، والحاكم ۳/۱۸ ، والبيهقي في «الكبرى » ۱۹ (۱۹۲۱ ) ، وإسناده ضعف علي بن زيد بن والحاكم ۳/۱۸ ، والبيهقي في «الكبرى » ۱۹ (۱۹۱۱ ) ، وإسناده ضعف علي بن زيد بن بخيان نتقيه ، عن الطرق غير ذلك . ] ، ثُمَّ قالَ معروف : ومجلسي هذا لعله كانَ ينبغي لنا أنْ نتقيه ، لنا أنْ نتقيه ، ثم قال : ومجيئكم معي من المسجد إلى هاهنا كان ينبغي لنا أنْ نتقيه ، أليس جاء في الحديث : « إنَّه فتنة للمتبوع مذلة للتابع ؟ » [ أخرجه : نعيم بن حماد في اليس جاء في الرجد » لعبد الله بن المبارك ( ۲۸ ) ، وهو موقوف على عمر بن الخطاب . ] يعني : « زياداته على الزهد » لعبد الله بن المبارك ( ۲۸ ) ، وهو موقوف على عمر بن الخطاب . ] يعني : مشئ الناس خلف الرجل (۳۰ ) .

 <sup>(</sup>۱) هو معروف بن فيروز ، وقيل : الفيرُزان الكرخي ، أبو محفوظ البغدادي ، توفي سنة (۲۰۰هـ) ،
 وقيل : (۲۰٤هـ) . انظر : سير أعلام النبلاء ٩/ ٣٣٩ ، وشذرات الذهب ١/ ٣٦٠ .

 <sup>(</sup>۲) معنى ذلك : أن الفتن يجب اعتزالها وعدم الخوض فيها ، فجاءت الوصية النبوية ـ إن صح الخبر ـ
 بضرب جبل أحد عند حصول الفتن ، أي : كسره ؛ لئلا يضرب به أحداً من المسلمين .

<sup>(</sup>٣) انظر: الحلية ٨/ ٣٦٥.

وفي الجملة، فالتقوى: هي وصيةُ الله لجميع خلقه، ووصيةُ رسول الله ﷺ لأمته، وكان ﷺ إذا بَعَثَ أميراً على سَريَّةٍ أوصاه في خاصة نفسه بتقوى الله، وبمن معه من المسلمين خيراً [ جزء من حديث طويل، أخرجه: مسلم ١٣٩/٥ (١٧٣١) من حديث بريدة، به . ] .

ولما خطبَ رسولُ الله على في حَجَّةِ الوداع يومَ النحر وصَّى الناس بتقوى الله وبالسمع والطاعة لأثمتهم [أخرجه: أحمد ٢٥١/٥، والترمذي (٢١٦)، وابن حبان (٤٥٦٣)، والطبراني في «الكبير» (٧٦١٧) و (٢٦٦٤) وفي «مسند الشاميين»، له (٨٣٤) و (١٩٦٧)، والحاكم ٩/١ و ٣٨٩ و٣٧٩ ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٧٣٤٨) من طرق عن أبي أمامة، به .].

ولما وَعَظَ الناسَ ، وقالوا له : كأنّها موعِظَةُ مودّع فأوصنا ، قال : "أوصيكم بتقوى الله والسّمْع والطّاعة » [ أخرجه : أحمد 177/1 - 177/1 ، وأبو داود (173/1 + 177/1) ، وابن ماجه (173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/1 + 173/

وفي حديث أبي ذرِّ الطويل الذي خرَّجه ابنُ حبان وغيره: قلتُ: يا رسولَ الله أوصني ، قال: « أوصيكَ بتقوى الله ، فإنَّه رأسُ الأمرِ كله » [ أخرجه: ابن حبان (٣٦١) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٦٥١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٦٦١ ـ ١٦٨ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٧٤٠ ) ، وإسناده ضعيف جداً ، فإنَّ إبراهيم بن هشام بن يحيى كذاب . ] .

وخرَّج الإمام أحمد من حديث أبي سعيد الخدري ، قال : قلتُ : يا رسولَ الله أوصني ، قال : « أوصيك بتقوى الله ، فإنَّه رأسُ كُلِّ شيء ، وعليكَ بالجهاد ، فإنَّه رهبانيةُ الإسلام » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٨٢ .

وأخرجه : عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٨٤٠ ) ، وأبو يعلى ( ١٠٠٠ ) ، والطبراني في

« الصغير » ( ٩٤٩ ) ، والبيهقي في « الآداب » ( ١٠١٤ ) من طرق عن أبي سعيد الخدري ، به ، وهو حديث ضعيف . ] ، وخرَّجه غيرُه ولفظه : قال : « عَليكَ بتقوى الله فإنَّها جِماع كُلِّ خيرٍ » .

وفي الترمذي [ في « الجامع الكبير » ( ٢٦٨٣ ) ، وقال : « هذا حديث ليس إسناده بمتصل ، وهو عندي مرسل ولم يدرك عندي ابن أشوع يزيد بن سلمة » .

وذكره المزي في « تهذيب الكمال » ٨/ ١٢٨ ( ٧٥٩١ ) .

وأخرجه أيضاً : عبد بن حميد ( ٤٣٦ ) ، والطبراني في ( الكبير » ٢٢/ ( ٦٣٣ ) ] عن يزيد بن سلمة : أنَّه سأل النَّبيَّ ﷺ فقال : يا رسول الله إني سمعتُ منك حديثاً كثيراً فأخافُ أنْ ينسيني أوَّلَه آخرُه ، فحدثني بكلمة تكون جماعاً ، قال : ( اتَّق الله فيما تَعْلَمُ » .

ولم يزل السَّلفُ الصالح يَتُواصَوْنَ بها ، وكان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يقول في خطبته : أما بعد ، فإني أوصيكم بتقوى الله ، وأنْ تُثنوا عليه بما هو أهله ، وأنْ تُثنوا عليه بما هو أهله ، وأنْ تَخلِطُوا الرغبة بالرهبة ، وتجمعوا الإلحاف بالمسألة ، فإنَّ الله عز وجل أثنى على زكريا وعلى أهل بيته ، فقال : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ لَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَكُوا لَا لَهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْنَ فَلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ولمَّا حضرته الوفاةُ ، وعهد إلى عمر ، دعاه ، فوصَّاهُ بوصيةِ ، وأوَّلُ ما قالَ له : اتَّقِ الله يا عمر [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٨/١٤٥ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣٦/١ . ] .

وكتب عُمَرُ إلى ابنه عبد الله : أما بعدُ ، فإني أُوصيك بتقوى الله عز وجل ، فإنّه من اتقاه وقاه ، ومَنْ أقرضه جزاه ، ومَنْ شكره زاده ، فاجعل التقوى نصبَ عينيك وجلاء قلبك .

واستعمل عليُّ بن أبي طالب رجلاً على سَريَّة ، فقال له : أوصيك بتقوى الله الذي لا بُدَّ لك من لقائه ، ولا منتهى لك دونَه ، وهو يَملِكُ الدنيا والآخرة [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٤٤٩٩ ) . ] .

وكتب عُمَرُ بنُ عبد العزيز إلى رجلٍ : أوصيك بتقوى الله عز وجل التي لا يقبلُ

غَيرَها ، ولا يَرْحَمُ إلا أهلَها ، ولا يُثيبُ إلا عليها ، فإنَّ الواعظين بها كثير ، والعاملين بها قليل ، جعلنا الله وإيَّاك من المتقين [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٦٧/٥ . ] .

ولما وُلِّي خطب، فحَمِد الله ، وأثنى عليه ، وقال : أوصيكُم بتقوى الله عز وجل، فإنَّ تقوى الله عز وجل، فإنَّ تقوى الله عزو جل خَلفٌ من كلِّ شيءٍ ، وليس من تقوى الله خَلَفٌ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٩٧/٥ . ] .

وقال رجل ليونس بن عُبيد : أوصني ، فقال : أوصيك بتقوى الله والإحسان ، فإنَّ الله مَعَ الذين اتَّقَوا والَّذينَ هُمْ مُحسِنُون .

وقال له رجل يُريد الحجَّ : أوصني ، فقال له : اتَّقِ الله ، فمن اتقى الله ، فلا وحشة عليه .

وقيل لرجل<sup>(١)</sup> من التابعين عندَ موته : أوصنا ، فقال : أوصيكم بخاتمة سورة النحل : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اُتَّقُواْ وَّالَّذِينَ هُم ثُمُّسِنُونَ﴾ [النحل : ١٢٨] .

وكتب رجلٌ من السَّلف إلى أخ له: أوصيكَ بتقوى الله ، فإنّها أكرم ما أسررتَ ، وأزينُ ما أظهرتَ ، وأفضلُ ما ادَّخرتَ ، أعاننا الله وإيّاك عليها ، وأوجب لنا ولك ثوابَها .

وكتب رجلٌ منهم إلى أخ له: أوصيكَ وأنفسَنا بالتقوى ، فإنَّها خيرُ زادِ الآخِرَةِ والأولى ، واجعلها إلى كلِّ خيرٍ سبيلَك ، ومِن كلِّ شرِّ مهرَبك ، فقد توكل الله عز وجل لأهلها بالنجاة مما يحذرون ، والرزق من حيث لا يحتسبون .

وقال شعبة : كنتُ إذا أردتُ الخروجَ ، قلتُ للحكم : ألك حاجةٌ ، فقال : أوصيك بما أوصى به النَّبيُ ﷺ معاذَ بنَ جبل : « اتَّقِ الله حيثُما كُنتَ ، وأَتْبعِ السَّيِّئة الحَسَنة تَمحُها ، وخَالِقِ النَّاسَ بخُلُقٍ حَسَنٍ » (٢) . وقد ثبت عن النَّبيِّ ﷺ : أنَّه كان يقولُ في دعائه : « اللَّهُمَّ إني أسألُك الهُدى والتُّقى والعِفَّةَ والغِنَى » [ أخرجه : الطيالسي ( ١٢٧٠ ) ،

<sup>(</sup>١) الرجل هو : هرم بن حيان ، وكلامه أخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٧/ ٩٥ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وابن أبي شيبة ( ٢٩١٩٢ ) ، وأحمد ٣٤٣/١ و٣٨٩ ، و٤١١ و٤١٦ و٤٣٤ و٤٣٧ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٦٧٤ ) ، ومسلم ٨٠/٨ ( ٢٧٢١ ) ، ( ٧٧ ) ، والترمذي ( ٣٤٨٩ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٣٢ ) ، وابن حبان ( ٩٠٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٠٠٩٦ ) ، والبغوي ( ١٣٧٣ ) من طرق عن أبي إسحاق ، عن أبي الأحوص ، عن عبد الله بن مسعود ، به . ] .

وقال أبو ذرِّ : قرأ رسولُ الله ﷺ هذه الآية : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ , مَخْرَجًا ﴾ [ الطلاق : ٢] ، ثم قال : ﴿ يا أبا ذرِّ لو أَنَّ النَّاسَ كُلَّهم (١) أخذوا بها لَكَفَتهم ﴾ [ أخرجه : أحمد ٥/١٧٨ ـ ١٧٩ ، وابن ماجه ( ٤٢٢٠ ) ، والنسائي في ﴿ الكبرى ﴾ ( ١١٥٣٩ ) ، وابن حبان (٦٦٦٩ ) ، والطبراني في ﴿ الأوسط ﴾ ( ٢٤٩٥ ) ، والحاكم ٢/ ٤٩٢ من طرق عن كهمس بن الحسن ، عن أبي السليل ضريب بن نقير ، عن أبي ذر مختصراً ، وإسناده ضعيف ؛ لانقطاعه فإنَّ أبا السليل ضريب بن نقير لم يدرك أبا ذر . ] .

فقوله ﷺ: « اتَّق الله حيثما كُنت » مراده في السرِّ والعلانية حيث يراه الناسُ وحيث لا يرونه ، وقد ذكرنا من حديث أبي ذرِّ : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال له : « أوصيك بتقوى الله في سرِّ أمرك وعلانيته (۲) »(۳) ، وكان النَّبيُّ ﷺ يقول في دعائه : « أسألك خشيتَك في الغَيبِ والشَّهادة » [ جزء من حديث طويل .

أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٣٩٣٤٨ ) ، وأحمد ٤/ ٢٦٤ ، والنسائي ٣/ ٥٤\_٥٥ ، وفي « الكبرى » ، له ( ١٢٢٩ ) و( ١٢٣٠ ) من طرق عن عمار بن ياسر ، به ، وهو حديث صحيح . ] وخشية الله في الغيب والشهادة هي من المنجيات .

وقد سبق من حديث أبي الطفيل ، عن معاذ : أنَّ النَّبيَّ قَلَيْ قال له : « استحي من الله استحياء رجل ذي هيبة من أهلك » [ أخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٧٢ ) وقال : « لا نعلمه بهذا اللفظ إلا عن معاذ » . ] وهذا هو السببُ الموجب لخشية الله في السر ، فإنَّ مَنْ عَلِمَ أَنَّ الله يراه حيث كان ، وأنَّه مُطَّلعٌ على باطنه وظاهره ، وسرِّه وعلانيته ، واستحضر ذلك في خلواته ، أوجب له ذلك تركَ المعاصي في السِّرِّ ، وإلى هذا المعنى

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « في سر أمرك وعلانيته » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

الإشارةُ في القرآن بقوله على : ﴿ وَاتَقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ ـ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

كان بعضُ السَّلف يقولُ لأصحابه: زهَّدنا الله وإيَّاكم في الحرام زهد مَنْ قَدَرَ عليه في الخلوة، فَعَلِم أَنَّ الله يراه، فتركه من خشيته، أو كما قال [أخرجه: الدينوري في «المجالسة» ( ٢٠٧٨ ) و ( ٢٣٧٦ ) ، وهو قول بكر بن عبد الله المزني . ] .

وقال الشافعي : أعزُّ الأشياء ثلاثة : الجودُ من قِلَّة ، والورعُ في خَلوة ، وكلمةُ الحقِّ عند من يُرجى ويُخاف .

وكتب ابنُ السَّماك الواعظ إلى أخ له: أما بعدُ: أوصيكَ بتقوى الله الذي هو نَجِيُّكَ في سريرتك ورقيبُك في علانيتك ، فاجعلِ الله من بالك على كُلِّ حالك في ليلك ونهارك ، وخفِ الله بقدر قُربه منك ، وقُدرته عليك ، واعلم أنَّك بعينه ليس تَخرُجُ من سلطانه إلى سلطان غيره ولا من ملكه إلى مُلك غيره ، فليعظم منه حَذَرُك ، وليكثر منه وَجَلُكَ والسلام [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٦/٨ . ] .

وقال أبو الجلد: أوحى الله تعالى إلى نبيِّ من الأنبياء: قُلْ لقومك: ما بالكم تسترون الذنوبَ من خلقي ، وتُظهرونها لي ، إنْ كنتم ترون أني لا أراكم ، فأنتم مشركون بي ، وإنْ كنتم تَرَونَ أني أراكم (١) فلم جعلتموني أهون الناظرين إليكم ؟

وكان وهيبُ بن الورد يقول: خَفِ الله على قدر قدرته عليك ، واستحي منه على قدر قُربه منك [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ١٤٠/٨.]، وقال له رجل: عِظني، فقال: اتَّقِ الله أنْ يكونَ أهونَ الناظرين إليك [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ١٤٢/٨.]. وكان بعضُ السَّلف يقول: أتراك ترحم مَنْ لم تقرَّ عينيه بمعصيتك حتَّى علم أنْ لا عين تراه غيرك؟

وقال بعضُهم: ابنَ آدم إنْ كنتَ حيث ركبتَ المعصية لم تَصْفُ لك من عينِ ناظرةٍ إليك ، فلما خلوتَ بالله وحده صَفَتْ لك معصيتُهُ ، ولم تستحي منه حياءك من بعض خلقه ، ما أنت إلا أحدُ رجلين : إنْ كنت ظننتَ أنَّه لا يراك ، فقد كفرتَ ، وإنْ كنت

<sup>(</sup>١) من قوله : « فأنتم مشركون بي . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

علمتَ أنَّه يراك فلم يمنعك منه ما منعك مِنْ أضعف خلقه لقد اجترأت عليه (١) .

دخل بعضُهم غَيضةً (٢) ذات شجر ، فقال : لو خلوتُ هاهنا بمعصيةٍ مَنْ كان يراني ؟ فسمع هاتفاً بصوت ملأ الغَيْضَةَ : ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَيِرُ ﴾ [ الملك : ١٤] (٣) .

راود بعضُهم أعرابيةً ، وقال لها : ما يرانا إلا الكواكبُ ، قالت : فأين مُكوكِبُها ؟ رأى محمد بن المنكدر رجلاً واقفاً مع امرأة يُكلمها فقال : إنَّ الله يراكما سترنا الله وإياكما .

قال الحارثُ المحاسبي: المراقبةُ علمُ القلب بقرب الربِّ [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٩٤/١٠ بمعناه . ] . وسُئِل الجنيد بما يُستعانُ على غضِّ البصر ، قال : بعلمك أنَّ نظر الله إليك أسبق من نظرك إلى ما تنظره . وكان الإمامُ أحمدُ يُنشِدُ :

إذا ما خَلَوْتَ الدَّهرَ يوماً فلا تَقُلْ: خَلَوتُ ولكِنْ قُلْ: عَلَيَّ رَقِيبُ ولا تَحْسَبَنَ الله يَغْفُلُ سَاعِةً ولا أَنَّ ما يَخْفَى عَلَيْهِ يَغِيبُ (٤) وكان ابنُ السَّماك ينشد:

يا مُدمِنَ الذَّنْ ِ أَمَا تَستحي والله في الخَلْوَةِ ثَانِيكَا غَرَّكَ مِنْ رَبِّكَ إِمْهَالَهُ وستْرُهُ طولَ مَساوِيكَا

والمقصود: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ لما وصَّى معاذاً بتقوى الله سِرَّاً وعلانيةً ، أرشده إلى ما يُعينه على ذلك وهو أنْ يستحييَ من الله كما يستحيي من رجلٍ ذي هيبةٍ من قومه . ومعنى ذلك : أنْ يستشعِرَ دائماً بقلبه قُرْبَ الله منه واطلاعه عليه فيستحيي من نظره إليه .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

 <sup>(</sup>۲) غَيْضَة : مجمع الشجر في فيض الماء والشجر الكثير الملتف .
 انظر : تاج العروس ۱۸/ ۷۷۱ (غيض) .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي ١٨/ ٢١٤ بمعناه.

<sup>(</sup>٤) الأبيات من قصيدة لأبي العتاهية .

وقد امتثل معاذ ما وصّاه به النّبيُّ عَلَيْهِ ، وكان عمر قد بعثه على عَمَلِ ، فقدم وليس معه شيء ، فعاتبته امرأتُه ، فقال : كان معي ضاغط ، يعني : من يُضيق عليّ ، ويمنعني من أخذ شيءٍ ، وإنّما أراد معاذ ربّه عز وجل ، فظنت امرأتُه أنّ عُمَر بعث معه رقيباً ، فقامت تشكوه إلى النّاس .

ومن صار له هذا المقام حالًا دائماً أو غالباً ، فهو من المحسنين الذين يعبدون الله كأنَّهم يرونه ، ومن المحسنين الذين يجتنبون كبائرَ الإثم والفواحِشَ إلا اللممَ .

وفي الجملة فتقوى الله في السرِّ هو علامةُ كمالِ الإيمانِ ، وله تأثيرٌ عظيم في إلقاء الله لصاحبه الثناءَ في قلوب المؤمنين . وفي الحديث : « ما أَسَرَّ عبدٌ سَريرةً إلا ألبسه الله رِدَاءها علانيةً إنْ خيراً فخيرٌ ، وإنْ شراً فشرُّ » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ٢/ (١٧٠٢ ) وفي « الأوسط » ، له (٧٩٠٦ ) عن جندب بن سفيان ، به ، وهو حديث ضعيف جداً لا يصح . ] رُوي هذا مرفوعاً ، ورُوي عن ابن مسعودٍ من قوله .

وقال أبو الدرداء: لِيَتَّقِ أحدُكم أَنْ تلعنه قلوبُ المؤمنين وهو لا يشعر ، يخلو بمعاصي الله ، فيلقي الله له البغض في قلوب المؤمنين [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » / ٢١٥/١ . ] .

قال سليمانُ التيميُّ : إنَّ الرجل لَيُصيب الذنبَ في السرِّ فيصبح وعليه مذلتُه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » 7.70 . ] ، وقال غيرُه (() : إنَّ العبد ليذنب الذنب فيما بينه وبينَ الله ، ثم يجيءُ إلى إخوانه ، فيرون أثرَ ذلك عليه ، وهذا من أعظم الأدلة على وجودِ الإله الحقِّ المجازي بذرَّات الأعمال في الدنيا قبل الآخرة (7) ، ولا يضيع عندَه عملُ عاملٍ ، ولا ينفع من قدرته حجاب ولا استتار ، فالسعيدُ مَنْ أصلح ما بينه وبينَ الله أصلح الله ما بينه وبين الخلق ، ومن التمس محامدَ الناس بسخط الله ، عاد حامده من الناس له ذاماً .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) في (ص): « الدنيا والآخرة » .

<sup>(</sup>٣) من قوله : « ولا يضيع عنده عمل . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

قال أبو سليمان : الخاسرُ من أبدى للناس صالح عمله ، وبارز بالقبيح من هو أقربُ إليه من حبل الوريد .

ومِنْ أعجب ما رُوي في هذا ما رُوي عن أبي جعفر السائح قال : كان حبيبٌ أبو محمد تاجراً يَكْرِي الدراهم ، فمرَّ ذات يوم ، فإذا هو بصبيان يلعبون ، فقال بعضهم لبعض : قد جاء آكِلُ الربا ، فنكس رأسه ، وقال : يا ربِّ ، أفشيت سرِّي إلى الصبيان ، فرجع فجمع ماله كُلَّه ، وقال : يا ربِّ إنِّي أسيرٌ ، وإني قد اشتريتُ نفسي منك بهذا المال فاعتقني ، فلما أصبح ، تصدَّق بالمال كلّه وأخذ في العبادة ، ثم مرَّ منا يوم بأولئك الصبيان ، فلما رأوه قال بعضهم لبعض (١) : اسكتوا فقد جاء حبيبٌ العابد ، فبكى وقال : يا ربّ أنتَ تذمّ مرَّةً وتحمد مرَّةً ، وكله من عندك .

قوله على : « وأثبع السَّيِّنة الحَسنَة تَمحُها » لما كان العبدُ مأموراً بالتقوى في السرِّ والعلانية مع أنَّه لابُدَّ أنْ يقع منه أحياناً تفريط في التقوى ، إما بترك بعض المأمورات ، أو بارتكاب بعض المحظورات ، فأمره أنْ يفعل (٢) ما يمحو به هذه السيئة وهو أنْ يتبعها بالحسنة ، قال الله عز وجل : ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَقِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلْيَلِّ إِنَّ ٱلْحَسنَتِ يُذَهِبَنَ السَّيِّعَاتِّ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّكِرِينَ ﴾ [ هود : ١١٤ ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩٤/٦ ( ٢٦٨٧ ) ، وصحيح مسلم ١٠٠ - ١٠١ ( ٢٧٦٣ ) ، وصحيح مسلم ١٠٠ - ١٠٠ ( ٢٧٦٣ ) ( ٣٩ ) . ] عن ابنِ مسعود : أنَّ رجلاً أصاب من امرأة قُبلَةً ، ثم أتى النَّبيَّ عَلَيْه ، فقال فذكر ذلك له ، فسكت النَّبيُّ عَلَيْه حتى نزلت هذه الآية ، فدعاه فقرأها عليه ، فقال رجل : هذا له خاصة ؟ قال : « بل للناس عامة » .

وقد وصف الله المتقين في كتابه بمثل ما وصَّى به النَّبيُّ عَلَى في هذه الوصية في قوله عز وجل: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَعْ فِرَةٍ مِن رَّيِكُمْ وَجَنَةٍ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَتَ لِلمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتُ لِلمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ السَّمَوَاتُ وَالْفَرْآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْضَرَّآءِ وَالْصَحْطِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَالْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَاللَّهُ لِلمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَوا فَعَلُواْ فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسُهُمْ ذَكُرُواْ اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ

<sup>(</sup>۱) عبارة: «قال بعضهم لبعض » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « أن يفعل » سقطت من (ص) .

وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلَّهُ الْوَهُمْ يَعْلَمُونَ إِنَّ أُولَتَهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةً مِّن ذَيِهِمْ وَجَنَّتُ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْهُ ٱلْعَكْمِلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣ - ١٣٣].

فوصف المتقين بمعاملة الخلق بالإحسان إليهم بالإنفاق ، وكظم الغيظ ، والعفو عنهم ، فجمع بين وصفهم ببذل النّدى ، واحتمال الأذى ، وهذا هو غاية حسن الخلق الذي وصى به النّبيُ على المعاذ ، ثم وصفهم بأنّهم : ﴿ إِذَا فَعَكُوا فَكِرَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِللّهُ فِيهِم ﴾ ولم يُصرُّوا عليها ، فدلَّ على أنَّ المتقين قد يَقَعُ منهم أحياناً كبائر وهي الفواحش ، وصغار وهي ظُلمُ النفس ، لكنّهم لا يُصرُّون عليها ، بل يذكرون الله عَقِبَ وقوعها ، ويستغفرونه ويتوبون إليه منها ، والتوبة : هي تركُ الإصرار على الذنب (١) .

ومعنى قوله: ﴿ ذَكَرُوا اللّهَ ﴾ أي: ذكروا عظمته وشِدَّة بطشه وانتقامِه ، وما توعد به على المعصية من العقابِ ، فيوجب ذلك لهم الرجوع في الحال والاستغفار وتركَ الإصرار ، وقال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوّا إِذَا مَسَّهُمْ طَآبٍ ثُلُ مِّنَ ٱلشَّيْطُانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٧٨/ ( ٧٥٠٧) ، وصحيح مسلم ١٩٨/ ( ٢٧٥٨) ) وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٧٨/ ( ٢٥٠٧) ، وصحيح مسلم ١٩٨/ ( ٢٩٠) عن أبي هريرة ، به ] عن النّبي علي قال : « أَذْنَبَ عبدٌ ذنباً ، فقال : رَبِّ إنِّي عملتُ ذنباً فاغْفِر لي فقال الله : عَلِمَ عبدي أنَّ له رباً يغفر الذنب ، ويأخذ بالذنب ، قد غفرتُ لعبدي ، ثم أذنب ذنباً آخر \_ إلى أنْ قال في الرابعة : \_ فليعمل ما شاء » يعني : ما دام على هذه الحال كلما أذنب ذنباً استغفر منه . وفي الترمذي [ في « الجامع الكبير » على هذه الحال كلما أذنب ذنباً استغفر من حديث أبي نصيرة ، وليس إسناده بالقوي » .

وأخرجه: أبو داود (١٥١٤)، وأبو يعلى (١٣٧) و(١٣٨) و(١٣٩). ] من حديث أبي بكر الصِّديق رضي الله عنه، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال: « ما أصرَّ من استَغْفَر ولو عادَ في اليومَ سَبْعينَ مرَّة ».

<sup>(</sup>۱) عبارة: « على الذنب » سقطت من (ج) .

وخرَّج الحاكم (۱) من حديث عُقبة بنِ عامر: أنَّ رجلاً أتى النَّبيَّ ﷺ فقال: يا رسولَ الله أحدُنا يُذنب ، قال: « يُكتب عليه » ، قال: ثم يستغفرُ منه ، قال: « يغفر له ، ويُتاب عليه » ، قال: فيعود فيذنب ، قال: « يكتب عليه » ، قال: ثم يستغفر منه ويتوب ، قال: « يغفر له ، ويتاب عليه ، ولا يَمَلُّ الله حتَّى تملُّوا » .

وخرّج الطبراني (٢) بإسناد ضعيف عن عائشة \_ رضي الله عنها \_ قالت : جاء حبيبُ بنُ الحارث إلى النّبيّ على ، فقال : يا رسول الله إنّي رجل مِقْراف للذنوب ، قال : « فتب إلى الله عز وجل » ، قال : أتوب ، ثم أعود ، قال : « فكلما أذنبت ، فتب » ، قال : يا رسول الله إذا تكثرُ ذنوبي ، قال : « فعفو الله أكثرُ من ذنوبك يا حبيب بن الحارث » . وخرّجه بمعناه من حديث أنس مرفوعاً (٣) بإسناد ضعيف يا حبيب بن الحارث » . وخرّجه بمعناه من ذكر خطيئةً عَمِلَها ، فوَجِلَ قلبُه منها ، وبإسناده عن عبد الله بن عمرو ، قال : من ذكر خطيئةً عَمِلَها ، فوَجِلَ قلبُه منها ، واستغفر الله ، لم يحبسها شيءٌ حتى يمحاها .

وروى ابن أبي الدنيا بإسناده عن عليِّ قال : خيارُكم كُلُّ مُفَتَّنٍ توَّاب ، قيل : فإنْ عاد ؟ قال : يستغفر الله ويتوب ، قيل : فإنْ عاد ؟ قال : يستغفر الله ويتوب ، قيل : فإنْ عاد ؟ قال : حتى يكون الشيطان فإنْ عاد ؟ قال : حتى يكون الشيطان هو المحسور .

وخرَّج ابن ماجه من حديث ابن مسعود مرفوعاً : « التائبُ مِنَ الذَّنْبِ كَمَنْ لا ذَنبَ لَهُ » [ أخرجه : ابن ماجه ( ٤٢٥٠ ) .

وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١٠٢٨١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢١٠/٤ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٠٨٨ ) من حديث أبي عبيدة ، عن أبيه ابن مسعود ولم يسمع منه . ] .

وقيل للحسن (٥): ألا يستحيي أحدُنا من ربه يستغفِرُ من ذنوبه ، ثم يعود ، ثم

<sup>(</sup>١) في « المستدرك » ١/ ٥٨ \_ ٥٩ ، وقال : « صحيح » ، ولم يتعقبه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) في «الأوسط» (٤٨٥٤) و (٧٥٧٥).

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٤) عبارة : « قيل : فإن عاد؟ قال : يستغفر الله ويتوب » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ص).

يستغفر ، ثم يعود ، فقال : ودَّ الشيطانُ لو ظَفِرَ منكم بهذه ، فلا تملُّوا من الاستغفار .

وروي عنه أنّه قال: ما أرى هذا إلا من أخلاق المؤمنين [ أخرجه: أحمد في « الزهد » ( ١٦٠٩ )] ، يعني: أنّ المؤمن كلما أذنب تاب ، وقد رُوي « المؤمن مُفَتّنٌ توّاب » [ أخرجه: أحمد ١٠٨١ و ١٠٠٩ ، وأبو يعلى ( ٤٨٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٧٨ – ١٧٩ من حديث علي ، به . وإسناده ضعيف جداً ، والمتن منكر . ] . وروي من حديث جابر بإسناد ضعيف مرفوعاً : « المؤمن واه راقعٌ فسعيدٌ من هلك على رقعه » [ أخرجه : الطبراني في « الصغير » ( ١٧٩ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧١٢٣ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به ، وهو كذلك مع ضعف سنده فمتنه منكر باطل . ] .

وقال عمرُ بنُ عبد العزيز في خطبته: من أحسن منكم فليَحْمَدِ الله ، ومن أساء فليستغفر الله وليتب (١) ، فإنَّه لا بُدَّ لأقوام من أنْ يعملوا أعمالًا وظَفها الله في رقابهم ، وكتبها عليهم . وفي رواية أخرى عنه أنَّه قال : أيُّها الناسُ مَنْ ألمَّ بذنب فليستغفر الله وليتب ، فإنْ عاد فليستغفر الله وليتب ، فإنْ عاد فليستغفر الله وليتب ، فإنَّما هي خطايا مطوَّقة في أعناقِ الرجال ، وإنَّ الهلاك كُلَّ الهلاك في الإصرار عليها [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٥٠٨٢ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٩٦/٥ . ] .

ومعنى هذا أنَّ العبدَ لا بُدَّ أَنْ يفعل ما قُدِّرَ عليه من الذنوب كما قال النَّبِيُّ ﷺ: « كُتِبَ على ابنِ آدم حَظُّهُ من الزنى ، فهو مُدركٌ ذلك لا محالة » [ أخرجه : البخاري ٨/٧٦ ( ٦٢٤٣ ) و ١٩٥٨ ( ٢١٥٢ ) ، وأبو داود ( ٢١٥٢ ) من حديث أبي هريرة ، به . ] . ولكنَّ الله جعل للعبد مخرجاً مما وقع فيه من الذنوب (٢) بالتوبة والاستغفار ، فإنْ فعل ، فقد تخلص من شرِّ الذنب ، وإنْ أصرَّ على الذنب ، هلك .

وفي « المسند » من حديث عبد الله بن عمرو ، عن النّبيِّ ﷺ قال : « ارحَمُوا تُرْحَمُوا ، واغْفِروا يُغْفَرْ لكُم ، ويلٌ لأقْماعِ القولِ ، وَيلٌ للمُصِرِّين الذين يُصرون على ما فعلوا وهُمْ يَعْلَمون » [ أخرجه : أحمد ٢/ ١٦٥ و ٢١٩ ، وعبد بن حميد (٣٢٠ ) ، والبخاري في

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ج) .

<sup>(</sup>۲) زاد بعدها في (ج) : « ومحاه » .

« الأدب المفرد » ( ٣٨٠) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٢٣٦) و ( ١١٠٥٢) عن حبان بن زيد ، عن عبد الله بن عمرو ، به ، وإسناده لا بأس به . ] و فسر أقماعُ القول بمن كانت أذناه كالقمع لما يسمع من الحكمة والموعظة الحسنة ، فإذا دخل شيء من ذلك في أذنه (١) خرج من الأخرى ، ولم ينتفع بشيء مما سمع .

وقوله على : " أَتْبِعِ السَّيِّئَة الحَسَنة » قد يُراد بالحسنة التوبة من تلك السيئة ، وقد ورد ذلك صريحاً في حديث مرسَل (٢) خرَّجه ابنُ أبي الدنيا من مراسيل محمد بن جُبيرٍ : أنَّ النَّبيَ على لما بعث معاذاً إلى اليمن قال : " يا معاذ اتَّقِ الله ما استطعت ، واعمل بقوَّتِكَ لله عز وجل ما أطقت ، واذكرِ الله عز وجل عند كلِّ شجرةٍ وحجر ، وإن أحدثت ذنباً ، فأحدث عنده توبة ، إنْ سرَّا فسر ، وإنْ علانية فعلانية » [ أخرجه: الطبراني كما في " مجمع الزوائد » ٧٤/١٠ ، وقال عنه الهيثمي : " إسناده حسن » . ] . وخرَّجه أبو نعيم (٣) بمعناه من وجه آخرَ ضعيف عن معاذ . وقال قتادة : قال سلمان : إذا أسأتَ سيئةً في علانية ، فأحسن حسنة في سريرةٍ ، فأحسن حسنة في علانية ، فأحسن حسنة في علانية ، لكي تكونَ هذه بهذه . وهذا يحتملُ أنَّه أراد بالحسنة التوبة أو أعمَّ منها .

وقد أخبر الله في كتابه أنَّ من تاب من ذنبه ، فإنَّه يُغفر له ذنبه أو يتاب عليه في مواضع كثيرة ، كقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَئِكَ يَتُوبُ ٱللّهُ عَلَيْمٍ ۗ [ النساء : ١٧ ] ، وقوله : ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ عَمِلُوا ٱلسُّوءَ بِجَهَللة ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِها لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ عَمِلُوا ٱلسُّوءَ بِجَهَللة ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِها لَعَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النحل : ١٩٩] ، وقوله : ﴿ وَلِكَ مَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلمِنَّا مَا يَعْدِها لَعَمَلاً مَلِكًا مَا يَعْدِها عَلَيْكُ ٱللّهُ مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ صَلّهَ اللّهُ وَاللّهَ مَن تَابَ وَعَلْ صَلِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلمُنَا وَعَلْ صَلِحًا أَلُولَةٍ لَكَ يَدْخُلُونَ ٱلمُنَا وَعَلْ صَلِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلمُنَا وَعَلْ مَلِكًا فَالْوَلَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلمُنَا وَعَلَى وَاللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهُ مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ صَلّهُ وَاللّهُ مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ صَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَلْوَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ ولَا لَمْ مَا اللّهُ واللّهُ وَاللّهُ اللّهُ واللّهُ اللّهُ واللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ واللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) عبارة : « في أذنه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) المرسل أحد أنواع الضعيف .

<sup>(</sup>٣) في «الحلية» ٢٤٠/١، ٢٤١، وضعفه بسبب إسماعيل بن رافع . قال أبو حاتم : «منكر الحديث»، وقال أحمد بن حنبل : «ضعيف» . الجرح والتعديل ١١٠/٢ (٥٦٦) .

ٱللَّهَ فَٱسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٣٥]. الآيتين.

قال عبدُ الرازق: أخبرنا جعفرُ بنُ سليمان ، عن ثابت ، عن أنس قال : بلغني أنَّ إبليسَ حين نزلت هذه الآية : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَكِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللّهَ فَاللّهَ عَيْدُواْ لِلْدُنُوبِهِمْ ﴾ ، بكى [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٢٢٩ ) .

وانظر: الدر المنثور ٢/ ١٣٧ . ] . ويُروى عن ابن مسعودٍ قال: هذه الآية (١) خيرٌ لأهل الذنوب من الدنيا ومافيها [ أخرجه: ابن المنذر كما في « الدر المنثور » ٢/ ١٣٧ . ] . وقال ابنُ سيرين: أعطانا الله هذه الآية مكان ما جعل لبني إسرائيل في كفارات ذنوبهم .

وقال أبو جعفر الرازي ، عن الربيع بن أنس ، عن أبي العالية قال : قال رجلٌ : يا رسولَ الله لو كانت (٢) كفاراتنا ككفارات بني إسرائيل ، فقال النّبيُ عَلَيْ : «اللهم لا نبغيها \_ ثلاثاً \_ ما أعطاكم الله خيرٌ مما أعطى بني إسرائيل ، كانت بنو إسرائيل إذا أصاب أحدهم الخطيئة ، وجدها مكتوبة على بابه وكفارتها ، فإنْ كفّرها كانت خزياً في الدنيا ، وإنْ لم يكفّرها كانت له خزياً في الآخرة ، فما أعطاكم الله خيرٌ مما أعطى بني إسرائيل قال : ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ عَفُورًا رّجِيمًا ﴾ [النساء : ١١٠] [أخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٤٧٧) . ] .

وقال ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [ الحج : ٧٨] ، قال : هو سعةُ الإسلامِ ، وما جعل الله لأمة محمد من التوبة والكفارة (٣) .

وظاهر هذه النصوص تدلُّ على أنَّ من تاب إلى الله توبةً نصوحاً ، واجتمعت شروطُ التوبة في حقه ، فإنَّه يُقطع بقبولِ الله توبته ، كما يُقطع بقبول إسلام الكافر إذا أسلم إسلاماً صحيحاً ، وهذا قولُ الجمهور ، وكلامُ ابن عبد البرِّ يدلُّ على أنَّه إجماع (٤) .

<sup>(</sup>١) لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) من قوله: « في كفارات ذنوبهم . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير ابن أبي حاتم ٨/ ٢٥٠٦ (١٤٠٣٤) .

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ٦/ ٣٤٠ (ط. دار إحياء التراث العربي).

وَمِنَ الناسِ مَنْ قال : لا يقطع بقبول التوبة ، بل يُرجى ، وصاحبُها تحت المشيئة وإنْ تاب (١) ، واستدلوا بقوله : ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء : ٨٥] فجعل الذنوب كُلَّها تحت مشيئته ، وربما استدلَّ بمثل قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُواْ ثُوبُواْ إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ [النحريم : ﴿ يَكَأَيُّهَا النّذِينَ ءَامَنُواْ ثُوبُواْ إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكُونِ مِنَ الْمُقْلِحِينَ ﴾ [النحريم : ٨] ، وبقوله : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ تُوبَى اللّهُ أَن يَكُونَ مِنَ الْمُقْلِحِينَ ﴾ [النور : ٣١] ، وقوله : ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ وَاخَرَ سَيِّنًا عَسَى اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ ﴾ وقوله : ﴿ وَتَوْبُواْ إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ وَاخَرَ سَيِّنًا عَسَى اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن النّهِ بَعِيعًا اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَنْ إِلَى اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَنُونَ الْهَ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن النّورَ اللّهُ اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَن اللّهُ اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَنْ اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَنْ إِلَى اللّهُ اللّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْمُ أَنْ اللّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْمٍ أَنْ اللّهُ الْمِينَا عَلَيْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

والظاهر أنَّ هذا في حقِّ التائبِ ؛ لأنَّ الاعترافَ يقتضي الندم ، وفي حديث عائشة ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ قال : « إنَّ العبد إذا اعترف بذنبه ، ثم تابَ تاب الله عليه » [ أخرجه : عبد الرزاق (٩٧٤٨) ، وأحمد ١٩٦٦ ، والبخاري ٣/ ٢٢٧ (٢٦٦١) و٥/ ١٥٢ (٤١٤١) ، والبيهقي في و٦/ ١٢٧ (٤٢١٠) ، ومسلم ١١٢٨ - ١١٦ (٢٧٧٠) (٥٦) ، وابن حبان (٤٢١٢) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٧٠٢٨) من طرق عن عائشة ، به . ] ، والصحيح قولُ الأكثرين .

وهذه الآيات لا تدلُّ على عدم القطع ، فإنَّ الكريمَ إذا أطمع ، لم يقطع من رجائه المطمع ، ومِنْ هنا قال ابنُ عباس : إنَّ « عسى » من الله واجبة (٣) ، نقله عنه عليُّ بن أبي طلحة . وقد ورد جزاءُ الإيمان والعمل الصالح بلفظ : « عسى » أيضاً ، ولم يدلَّ ذلك على أنَّه غيرُ مقطوع به ، كما في قوله : ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَحِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الْاَحْدِ وَأَقَامَ ٱلصَّلُوةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةِ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أُولَئِهِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلمُهُتَدِينَ ﴾ النوبة : ١٨ ] .

وأما قوله: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [النساء: ١٨] ، فإنَّ التائب ممن شاء أنْ يغفرَ له ، كما أخبر بذلك في مواضعَ كثيرةٍ من كتابه .

<sup>(</sup>١) انظر: المفهم ٥/ ٢٦٩ . والمحرر الوجيز ٤/ ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) هذه الآية لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير ابن أبي حاتم ٦/ ١٧٦٦ . وتفسير القرطبي ٨/ ٩١ .

وقد يُراد بالحسنة في قول النّبيّ عَلَيْ : « أتبع السّيّئة الحسنة » ما هو أعمّ من التوبة ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْهَ طَرَفَى ٱلنّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلْيَلِ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبُنَ ٱلسّيّعَاتِ ﴾ [ هود : ١١٤] ، وقد رُوي من حديث معاذ أنّ الرجل الذي نزلت بسببه هذه الآية أمره النّبيُ عَلَيْ أَنْ يتوضَّأ ويُصلِّي [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٤٤ ، والترمذي ( ٣١١٣) ، وقال : «هذا حديث ليس إسناده بمتّصل ، عبد الرحمن بن أبي ليلي لم يسمع من معاذ » .

والنسائي في «الكبرى» (٧٢٨٧)، والطبري في «تفسيره» (١٤٣٧٦)، والطبراني في «الكبير» ٢٠/( ٢٧٧)، (٢٧٨)، والدارقطني ١/١٣٤، والحاكم ١/١٣٥، ].

وخرَّج الإمامُ أحمدُ (١) ، وأبو داود (٢) ، والترمذي (٣) ، والنسائي (٤) ، وابن ماجه (٥) من حديث أبي بكر الصدِّيق رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « مَا مِنْ رَجُلِ يُذنِبُ ذنبً ، ثمَّ يقوم فيتطهَّر ، ثمّ يُصلِّي ، ثمَّ يستغفر الله إلا غَفَرَ الله له » ثم قرأ هذه الآية : ﴿ وَٱلَذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران : ١٣٥] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٥١/١ ( ١٥٩ ) و( ١٦٤ ) ، وصحيح مسلم ١٤١/١ ( ٢٢٧ ) و ( ٢٢٨ ) . ] عن عثمان : أنَّه توضأ ، ثم قال : رأيتُ رسولَ الله ﷺ توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلَّى ركعتين لا يُحدِّثُ فيهما نفسَه ، غُفِرَ له ما تقدَّم من ذنبه » .

وفي « مسند الإمام أحمد »(٦) عن أبي الدرداء قال : سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول : « مَنْ توضَّأ فأحسنَ الوضوءَ ، ثمَّ قام فصلَّى ركعتين أو أربعاً يُحسِنُ فيهما الركوعَ والخشوعَ ، ثمَّ استغفرَ الله غُفِرَ له » .

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۲/۱ و ۱۰ .

<sup>(</sup>۲) فی « سننه » (۱۵۲۱) .

<sup>(</sup>٣) « الترمذي » لم ترد في (ص) والحديث في « الجامع الكبير » (٤٠٦ و(٣٠٠٦) ، وقال : « حديث علي حديث حسن ، لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، من حديث عثمان بن المغيرة » .

<sup>(</sup>٤) في « عمل اليوم والليلة » (٤١٤) و(٤١٧) .

<sup>(</sup>٥) في « سننه » (١٣٩٥) .

<sup>(</sup>٦) المسند ٦/٤٤٣ و ٤٥٠ ، وإسناده ضعيف لجهالة ميمون أبي محمد المرائي .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢٠٦/٨ ( ٢٨٢٣) ، وصحيح مسلم ١٠٢/٨ ( ٢٧٦٤) . ] عن أنس قال : كُنتُ عندَ النَّبِيِّ ، فجاء رجل ، فقال : يا رسولَ الله إني أصبتُ حداً ، فأقمه عليَّ ، قال : ولم يسأله عنه ، فحضرتِ الصلاةُ فصلى مع النَّبِيِّ ، فلما قضى النَّبِيُ الصلاةَ قام إليه الرجلُ فقال : يا رسول الله إنِّي أصبت حداً ، فأقم في كتاب الله ، قال : « أليس قد صلَّيت معنا ؟ » قال : نعم ، قال : « فإنَّ الله قد غَفَرَ لك ذنبك \_ أو قال : \_ حدَّك » ، وخرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ١٠٢/٨ ( ٢٧٦٥ ) . ] بمعناه من حديث أبي أمامة ، وخرَّجه ابنُ جرير الطبري (١) من وجه آخر عن أبي أمامة ، وفي حديثه قال : « فإنَّك مِنْ خطيئتك كما ولدتك أمَّك فلا تَعُدْ » ، وأنزل الله : ﴿ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ طَرُفِي النَّهَارِ وَزُلِفًا مِنَ النَّيَاتِ يُذَهِبُنَ السَّيِّعَاتِ ﴾ [ هود : ١١٤ ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٤٠/١ (٥٢٨) ، وصحيح مسلم ١٣٠/٢ ـ ١٣١ ( ٢٦٣ ) ، وصحيح مسلم ١٣٠/٢ ـ ١٣١ ( ٢٦٣ ) ( ٢٨٣ ) . ] عن أبي هُريرة ، عن النَّبيِّ قال : « أَرَأَيتُم لُو أَنَّ نهراً ببابِ أحدكم يَغْتَسلُ فيه كلِّ يومٍ خمسَ مرَّاتٍ هل يبقى من درنه شيء ؟ » قالوا : لا يبقى من درنه شيء ، قال : « فذلك مَثَلُ الصَّلُواتِ الخمس يمحو الله بهنَّ الخطايا » .

وفي « صحيح (٢) مسلم » [ صحيح مسلم ١٤٨/١ ( ٢٤٥ ) ( ٣٣ ) . ] عن عثمان ، عن النّبيِّ عَلَيْهِ قال : « من تَوضَّأ فأحسنَ الوضوءَ ، خرجت خطاياً همن جسده حتى تَخرجَ من تحت أظفاره » .

وفيه [صحيح مسلم ١٥٠/ (٢٥١) (٤١) . ] عن أبي هُريرة ، عن النَّبِيِّ قَال (٣٠) : « ألا أُدلَّكم على ما يمحو الله به الخطايا ، ويرفع به الدَّرجات ؟ » قالوا : بلى يا رسولَ الله ، قالَ : « إسباغُ الوضوءِ على المكارهِ ، وكَثرةُ الخُطا إلى المساجد ، وانتظارُ الصَّلاة بعد الصَّلاة ، فذلكُم الرباطُ ، فذلكُمُ الرباط » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣٣/٣ (١٩٠١ ) و٣/٨٥ (٢٠٠٨ ) و(٢٠٠٩ )

<sup>(</sup>۱) في « تفسيره » (١٤٣٧٨) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « وفي الصحيح » .

<sup>(</sup>٣) من قوله: « من توضأ فأحسن . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

و٣/٥٩ (٢٠١٤)، وصحيح مسلم ٢/١٧٦ (٧٥٩) (١٧٣) ( ١٧٤). ] عن أبي هُريرة ، عن النّبيِّ عَلَيْ قال : « مَنْ صامَ رمضانَ إيماناً واحتساباً ، غُفرَ له ما تقدَّم من ذنبه ، ومن قام رمضان إيماناً واحتساباً ، غُفِرَ له ما تقدم من ذنبه ، ومَنْ قامَ ليلةَ القدرِ إيماناً واحتساباً ، غُفِرَ له ما تقدّم من ذنبه ، "

وفيهما [صحيح البخاري ١٤/٣ (١٨١٩ ) و(١٨٢٠ )، وصحيح مسلم ١٠٦/٤ (١٣٥٠ ) ( ١٣٥٠ ) . وضعيح مسلم ١٠٦/٤ (١٣٥٠ ) ( ٤٣٨ ) ( ٤٣٨ ) . ] عن أبي هُريرة ، عن النَّبِيِّ ﷺ قال : « مَنْ حَجَّ هذا البيتَ ، فلم يَرفُثْ ، ولم يَفشُقْ ، خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمُّهُ » .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١/ ٧٧ ( ١٢١ ) ( ١٩٢ ) . ] عن عمرو بن العاص ، عن النّبيِّ ﷺ قال : « إنّ الإسلام يَهدِمُ ما كان قبله ، وإنّ الهِجرةَ تَهدِمُ ما كان قبلها ، وإنّ الحجّ يَهدِمُ ما كان قبله » .

وفيه [صحيح مسلم ١٦٦/٣ (١١٦٢) (١٩٦)] من حديث أبي قتادة ، عن النّبيِّ ﷺ قال في صوم عاشوراء : « أحتسبُ على الله أنْ يُكفِّر السنة التي قبله » ، وقال في صوم يوم عرفة : « أحتسِبُ على الله أنْ يُكفِّر السنة التي قبله والتي بعده » .

وخرَّج الإمامُ أحمد من حديث عُقبة بن عامر ، عن النَّبيِّ عَلَى قال : « مَثَلُ الذي يعمل السيئاتِ ، ثم يعمل الحسناتِ ، كمثل رجل كانت عليه درع ضيقة قد خنقته ، ثم عَمِلَ حسنة فانفكت حلقة ، ثم عَمِلَ حسنة أخرى ، فانفكت أخرى حتى يخرج إلى الأرض » [ أخرجه : أحمد ٤/ ١٤٥ . وأخرجه أيضاً : نعيم بن حماد في « زياداته على كتاب الزهد » لعبد الله بن المبارك ( ١٧٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٧/ ( ٧٨٣ ) و ( ٧٨٤ ) ، والبغوي ( ٤١٤٩ ) ، وهو حديث قوييٌّ . ] .

ومما يُكفِّرُ الخطايا ذكرُ الله عز وجل ، وقد ذكرنا فيما تقدَّم أنَّ النَّبِيَّ ﷺ سُئلَ عن قوله : ﴿ لا إِله إِلا الله ﴾ أمِنَ الحسنات هي ؟ قالَ : ﴿ هي أحسن الحسنات ﴾ .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ١٠٧ ( ٦٤٠٥ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٦٨ ( ٢٦٩٢ )

<sup>(</sup>١) من قوله: « ومن قام ليلة القدر . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

(٢٩). ] عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « من قال : سبحان الله وبحمده في يومه مئة مرة ، حُطَّتْ خطاياه وإنْ كانت مِثلَ زَبَدِ البَحرِ » .

وفيهما [صحيح البخاري ١٥٣/٤ (٣٢٩٣) ، و١٠٦/٨ (٦٤٠٣) ، وصحيح مسلم ٢٨/٨ (٢١٩١) (٢٨) . ] عنه ، عن النّبيّ قال : « مَنْ قالَ : لا إله إلا الله وحده لا شَريكَ له ، له الملكُ ، وله الحمدُ يُحيي ويُميت وهو على كلّ شيءٍ قديرٌ في يوم مئة مرّة ، كانت له عِدْل عشرِ رقابٍ ، وكتبت له مئةُ حسنةٍ ، ومُحيت عنه مئةُ سيئة ، وكان له حِرزًا من الشيطان يومَه ذلك حتى يُمسيَ ، ولم يأتِ أحدٌ بأفضَلَ مما جاء به إلا أحدٌ عمل أفضلَ مِنْ ذلك » .

وفي « المسند » وكتاب ابن ماجه عن أمِّ هانئ ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ قال : « لا إله إلا الله لا تترك ذنباً ، ولا يسبقها عمل » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٤٢٥ ، وابن ماجه ( ٣٧٩٧ ) ، وإسناده ضعيف لضعف أبي معشر : نجيح بن عبد الرحمن السندي ولجهالة صالح مولى وجزة ، وسند ابن ماجه ضعيف أيضاً لضعف زكريا بن منظور ومحمد بن عقبة مجهول الحال . ] .

وخرَّج الترمذيُّ (١) عن أنس ، عن النَّبيِّ ﷺ : أنَّه مرَّ بشجرةٍ يابسة الورق ، فضربها بعصاه ، فتناثر الوَرَقُ ، فقال : « إنَّ الحمدَ لله ِ ، وسبحان الله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر لتساقط من ذنوبِ العبد كما يتساقط ورقُ هذه الشجرة » .

وخرَّجه الإمام أحمد (٢) بإسنادٍ صحيح عن أنسٍ : أنَّ رسولَ الله ﷺ قال : « إنَّ سبحانَ اللهِ، والحمد الله، ولا إله إلا الله، والله أكبر تَنفُضُ الخطايا كما تنفُضُ الشَّجرةُ ورقَها».

والأحاديث في هذا كثيرة جداً يطولُ الكتاب بذكرها .

وسئل الحسن عن رجل لا يتحاشى عن معصية إلا أنَّ لسانه لا يفتر من ذكر الله ، قال : إنَّ ذلك لَعَوْنٌ حَسَنٌ .

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكبير » (٣٥٣٣) ، وقال : « هذا حديث غريب » ، ولا نعرف للأعمش سماعاً من أنس إلا أنه قدرآه ونظر إليه » .

وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٥٥ ، والذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٦/ ٢٤٠ .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » (٦٣٤) ، والطبراني في « الدعاء » (١٦٨٨) .

وسُئِلَ الإمام أحمد عن رجلِ اكتسب مالاً من شبهةٍ : صلاتُه وتسبيحُهُ يَحُطُّ عنه شيئاً من ذلك ؟ فقالَ : إنْ صلَّى وسبَّح يريد به ذَلِكَ ، فأرجو ، قالَ الله تعالى : ﴿ خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَرَ سَيِّنًا عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمُ ﴾ [التوبة : ١٠٢] .

وقال مالكُ بنُ دينارٍ : البكاءُ على الخطيئة يحطُّ الخطايا كما تحطُّ الريحُ الورقَ اليابسَ .

وقال عطاء: من جلس مجلساً من مجالس الذِّكر ، كَفَّر به عشرة مجالس من مجالس الباطل [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣١٣/٣ . ] .

وقال شويش العدوي (١) \_ وكان من قدماء التابعين \_ : إنَّ صاحبَ اليمين أمير \_ أو قال : أمين \_ على صاحب الشمال ، فإذا عَمِلَ ابنُ آدم سيئة ، فأراد صاحبُ الشمال أنْ يكتبها ، قال له صاحبُ اليمين : لا تَعْجَلْ لعلَّه يعمل حسنة ، فإنْ عَمِلَ حسنة ، ألقى واحدة بواحدة ، وكتبت له تسع حسنات ، فيقول الشَّيطانُ : يا وَيْله من يدرك تضعيف ابن آدم [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٥٥ . ] .

وخرَّج الطبراني (٢) بإسناد فيه نظر عن أبي مالك الأشعري ، عن النَّبِيِّ عَلَى قال : « إذا نام ابنُ آدم ، قال الملك للشيطان : أعطني صحيفَتك ، فيعطيه إيَّاها ، فما وجد في صحيفته من حسنة ، محا بها عشر سيئات من صحيفة الشيطان ، وكتبهنَّ حسناتٍ ، فإذا أراد أنْ ينامَ أحدُكم ، فليكبر ثلاثاً وثلاثين تكبيرة ، ويحمد الله أربعاً وثلاثين تحميدة ، ويسبح ثلاثاً وثلاثين تسبيحة ، فتلك مئة » وهذا غريبٌ منكر .

وروى وكيع (٣): حدَّثنا الأعمش ، عن أبي إسحاق ، عن أبي الأحوص ، قال : قال عبدُ الله : يعني : ابنَ مسعود : وددتُ أني صُولحت على أنْ أعمل كُلَّ

<sup>(</sup>١) هو شويش بن حياش العدوي ، أبو الرقاد البصري . انظر : تهذيب الكمال ٣/ ٤١٢ (٢٧٦٨) .

<sup>(</sup>٢) في « الكبير » (٣٤٥١) . وفي إسناده محمد بن إسماعيل بن عياش ضعيف ، وحدّث عن أبيه ولم يسمع منه ، قال أبو حاتم : « لم يسمع من أبيه شيئاً » .

انظر : الجرح والتعديل ٧/ ٢٥٨ (١٠٧٨) ، وتهذيب الكمال ٦/ ٢٤١ (٢٥٦٥) .

 <sup>(</sup>٣) هو وكيع بن الجراح بن مليح أبو سفيان الرؤاسي الكوفي ، توفي سنة (١٩٧هـ) .
 انظر : تهذيب الكمال ٧/ ٤٦١ (٧٢٩٠) ، وسير أعلام النبلاء ٩ - ١٤٠ .

يوم (١) تسع خطيئات وحسنة [ أخرجه : وكيع بن الجراح في « الزهد » ( ٢٧٧ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٤٥٣ ) . ] . وهذا إشارة منه إلى أنَّ الحسنة يُمحى بها التسع خطيئات ، ويَفضُلُ له ضعفٌ واحدٌ من ثواب الحسنة ، فيكتفي به ، والله أعلم .

وقد اختلفَ الناسُ في مسألتين :

إحداهما: هل تُكفِّرُ الأعمالُ الصالحةُ الكبائرَ والصغائرَ أم لا تكفر سوى الصغائر ؟ فمنهم من قال: لا تُكفر سوى الصغائر (٢) ، وقد رُوي هذا عن عطاء وغيره من السَّلف في الوضوء أنَّه يُكفر الصغائر ، وقال سلمان الفارسيُّ في الوضوء: إنَّه يكفر الجراحات الصِّغار ، والمشي إلى المسجد يُكفر أكبرَ من ذلك ، والصلاة تكفر أكبرَ من ذلك . فرَّجه محمد بن نصر المروزي [ أخرجه: المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٩٩ ) . ] .

وأما الكبائر ، فلابدَّ لها من التوبة ؛ لأنَّ الله أمر العباد بالتوبة ، وجعل من لم يتب ظالماً ، واتفقت الأمةُ على أنَّ التوبة فرض ، والفرائضُ لا تُؤدى إلا بنيةٍ وقصدٍ ، ولو كانت الكبائرُ تقع مكفرةً بالوضوء والصلاة ، وأداء بقية أركان الإسلام ، لم يُحْتَجُ إلى التوبة ، وهذا باطلٌ بالإجماع .

وأيضاً فلو كُفِّرَت الكبائرُ بفعل الفرائض لم يبق لأحدِ ذنبٌ يدخل به النار إذا أتى بالفرائض ، وهذا يشبه قولَ المرجئة وهو باطل ، هذا ما ذكره ابن عبد البرِّ في كتابه « التمهيد » (٣) وحكى إجماع المسلمين على ذلك ، واستدلَّ عليه بأحاديث :

منها: قولُ النَّبِيِّ ﷺ: « الصَّلواتُ الخمسُ ، والجمعَةُ إلى الجُمُعَة ، ورمضانُ إلى رمضان مُكفِّراتُ لما بَينَهُنَّ ما اجتُنِبت الكبائرُ » وهو مخرَّج في « الصحيحين » [ أخرجه : مسلم ١/١٤٣ ( ٢٣٣ ) ( ١٤ ) \_ ( ١٦ ) ، ولم يخرجه البخاري .

وأخرجه: الطيالسي (۲۲۷۰)، وأحمد ۲/۲۲۷ و۳۵۹ و۲۰۰ و۶۱۶ و۶۸۶، وابن ماجه (۱۰۸۲)، والترمذي (۲۱۶)، وابن خزيمة (۳۱۶)، و(۱۸۱۶)، وأبو عوانة ۲/۲۰، والحاكم

<sup>(</sup>۱) عبارة: « كل يوم » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « فمنهم من قال : لا تكفر سوى الصغائر » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد ٢/ ١٨١ (طبعة دار إحياء التراث العربي).

١/١١٩-١٢٠ ، و٤/٢٥٩ ، والبيهقي في « الكبرى » ٢٦٦/٢ ـ ٤٦٧ و ١٨٧/١٠ ، والبغوي ( ٣٤٥ ) من طرق عن أبي هريرة ، وهذا يدلُّ على أنَّ الكبائرَ لا تكفرها هذه الفرائضُ .

وقد حكى ابنُ عطية في «تفسيره» في معنى هذا الحديث قولين: أحدُهما - وحكاه عن جمهور أهل السُّنة -: أنَّ اجتنابَ الكبائر شرط لتكفير هذه الفرائض للصغائر، فإنْ لم تُجتنب، لم تُكفر هذه الفرائض شيئاً بالكلية.

والثاني: أنَّها تُكفر الصغائر مطلقاً ، ولا تُكفر الكبائر وإنْ وجدت ، لكن بشرط التوبة من الصغائر ، وعدم الإصرار عليها ، ورجَّح هذا القول ، وحكاه عن الحذاق(١).

وقوله: بشرط التوبة من الصغائر، وعدم الإصرار عليها، مرادُه أنَّه إذا أصرَّ عليها، صارت كبيرةً، فلم تكفرها الأعمالُ. والقولُ الأوَّلُ الذي حكاه غريب، مع أنَّه قد حُكِيَ عن أبي بكر عبد العزيز بن جعفر من أصحابنا مثلُه.

وفي «صحيح مسلم » [الصحيح ١٤١/ (٢٢٨) (٧). ] عن عثمان ، عن النّبيِّ ﷺ قال : «ما مِن امرئ مسلم تحضُرُه صلاةٌ مكتوبة ، فيُحسِنُ وضوءها وخُشوعَها ورُكوعها إلا كانت كفارةً لما قبلها من الذنوب ما لم يُؤْتِ كبيرةً ، وذلك الدهر كُلَّه ».

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٥/ ٤٣٩ و٤٤٠ .

وأخرجه: النسائي ( ١٦٦٥ ) و( ١٧٢٥ ) ، والطحاوي في « موضح معاني الآثار » ٣٦٨/١ والطبراني في « الكبير » ( ٢٠٨٩ ) و( ٢٠٩٠ ) ، والخطيب في « موضح أوهام الجمع والتفريق » الطبراني في « الكبير » ( ١٠٤٩ ) و ( ٢٠٩٠ ) ، والخطيب في « موضح أوهام الجمع والتفريق » الم ١٦٤/١ ، وهو حديث قويٌّ . ] عن سلمان ، عن النَّبيِّ عَيْقٍ قال : « لا يَتَطهَّرُ الرجلُ ـ يعني يوم الجمعة ـ فيحسن طهوره ، ثم يأتي الجمعة فَيُنْصِتَ حتى يقضيَ الإمامُ صلاته ، إلا كان كفَّارة ما بينه وبين الجمعة المقبلة ما اجتنبت الكبائر المقتلة » .

وخرَّج النسائي ، وابنُ حبان (٢) ، والحاكمُ من حديث أبي سعيدٍ وأبي هُريرة ، عن

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد ٢/ ١٨١ (طبعة دار إحياء التراث العربي) ، وتفسير ابن عطية ٤/ ٣٣ .

٢) تحرف في (ص) إلى : « ابن ماجه » .

النّبيّ على قال: « والّذي نفسي بيده ما مِنْ عبدٍ يُصلّي الصلواتِ الخمس ، ويصومُ رمضان ، ويُخرج الزكاة ، ويجتنب الكبائر السبع ، إلا فُتِحَتْ له أبوابُ الجنّة ، ثم قيل له: ادخل بسلام » [ أخرجه : النسائي ٥/٨ ، وابن حبان (١٧٤٨ ) ، والحاكم ٢٠٠/١ و٢٠٠/٢ ، وإسناده ضعيف لجهالة صهيب مولى العتواري فقد تفرد بالرواية عنه نعيم المجمر . ] . وخرّج الإمامُ أحمد والنّسائي من حديث أبي أيوب ، عن النّبيّ معناه أيضاً [ أخرجه : أحمد ٥/٢١ ، والنسائي ٧/ ٨٨ .

وأخرجه: ابن حبان (٣٢٤٧)، والطبراني في «الكبير» (٣٨٨٥) و(٣٨٨٦) وفي «مسند الشاميين»، له (١١٤٤) من طرق عن أبي أيوب، به . ] . وخرَّج الحاكم [ في «المستدرك» ١٩٨٥ و١٩٨٤ عن عبيد بن عمير، عن أبيه، به . ] معناه من حديث عبيد بن عمير، عن أبيه، عن أبيه، عن النَّبِّ عَنِي .

ويُروى من حديث ابن عمر مرفوعاً: « يقولُ الله عز وجل: ابنَ آدمَ اذكُرني من أوّلِ النهار ساعةً ومن آخرِ النهار ساعةً ، أغْفِر لك ما بينَ ذلك ، إلا الكبائر ، أو تتوب منها » [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢١٣/٨ من حديث الحسن ، عن أبي هريرة . والحسن لم يسمع من أبي هريرة . ] .

وقال ابن مسعود: الصلواتُ الخمس كفَّاراتُ لما بينهن ما اجتنبت الكبائر [ أخرجه: المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٢٠٦ ) . ] .

وقال سلمان : حافظوا على هذه الصلوات الخمس ، فإنَّهن كفَّارات لهذه الجراح ما لم تُصب المقتلة [ أخرجه: عبد الرزاق (١٤٨) و(٤٧٣٧) ، والطبراني في « الكبير » (٢٠٥١).].

قال ابنُ عمر لرجل: أتخاف النارَ أنْ تدخلها ، وتحبُّ الجنَّةَ أنْ تدخلها ؟ قال: نعم ، قال: برَّ أمَّك فوالله لَئِنْ ألنتَ لها الكلام وأطعمتها الطَّعام ، لتدخلن الجنَّة ما اجتنبت الموجبات [ أخرجه: معمر في «جامعه » ( ١٩٧٠٥ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ١١٧/١ ، والطبري في « تفسيره » ٣٩/٥. والروايات مطولة والمختصرة ، متباينة اللفظ متفقة المعنى . ] . وقال قتادة: إنَّما وعد الله المغفرة لمن اجتنب الكبائر (١٠) ، وذكر لنا أنَّ

<sup>(</sup>١) من قوله : « وقال قتادة . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

النَّبَيَّ ﷺ قال : « اجتنبوا الكبائرَ وسدِّدوا وأبشروا » [ أخرجه : أحمد ٣٩٤/٣ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة . ] .

وذهب قومٌ من أهل الحديث وغيرهم إلى أنَّ هذه الأعمالَ تُكفِّرُ الكبائرَ ، ومنهم : ابن حزم الظاهري ، وإيَّاه عنى ابنُ عبد البرّ في كتاب « التمهيد » بالردِّ عليه وقال : قد كنتُ أرغبُ بنفسي عن الكلام في هذا الباب ، لولا قولُ ذلك القائل ، وخشيتُ أنْ يغترَّ به جاهلٌ ، فينهمِكَ في الموبقاتِ ، اتِّكالًا على أنَّها تكفِّرُها الصلواتُ دونَ الندم والاستغفار والتوبة ، والله نسألُه العصمة والتوفيقَ (۱) .

قلتُ : وقد وقع مثلُ هذا في كلام طائفة من أهل الحديث في الوضوء ونحوه ، ووقع مثلُه في كلام ابن المنذر في قيام ليلة القدر ، قال : يُرجى لمن قامها أنْ يغفر له جميع ذنوبه صغيرها وكبيرها . فإنْ كان مرادهم أنَّ مَنْ أتى بفرائض الإسلام وهو مُصرٌّ على الكبائر تغفر له الكبائرُ قطعاً ، فهذا باطلٌ قطعاً ، يُعْلَمُ بالضرورة من الدِّين بطَلانه ، وقد سبق قولُ النَّبِيِّ ﷺ : « مَنْ أساءَ في الإسلام أخِذَ بالأوَّلِ والآخر » [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ١٩٦٨٦ ) ، والحميدي ( ١٠٨ ) ، وأحمد ١/٣٧٩ و٣٨٠ و٤٠٩ و٤٢٩ و٤٣١ و٤٣٤ و٤٦٢ ، والدارمي ٢/١ ، والبخاري ٩/١١ ( ١٩٢١ ) ، ومسلم ٧٦/١ ( ١٢٠ ) ( ۱۸۹ ) ( ۱۹۰ ) ، وابن ماجه ( ۲۲۲۲ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ۱/ ۲۱۱ ، وابن حبان ( ٣٩٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٧/ ١٢٥ ، والبيهقي ٩/ ١٢٣ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٣٣ ) ، والبغوي ( ٢٨ ) من حديث عبد الله بن مسعود . ] يعنى : بعمله في الجاهلية والإسلام ، وهذا أظهرُ من أنْ يحتاجَ إلى بيانٍ ، وإنْ أرادَ هذا القائلُ أنَّ من ترك الإصرارَ على الكبائر ، وحافظ على الفرائض من غير توبة ولا ندم على ما سلف منه ، كُفِّرَت ذنوبه كلُّها بذلك ، واستدلَّ بظاهر قوله : ﴿ إِن تَجُتَـٰنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنَّهُونَ عَنْـُهُ نُكَلِّفِّـرٌ عَنكُمُ سَيِّـعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُّدُخَلًا كُرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١]. وقال: السيئات<sup>(٢)</sup> تشملُ الكبائرَ والصغائر ، فكما أنَّ الصغائرَ تُكفَّرُ باجتناب الكبائر من غير قصد ولا نيَّةٍ ، فكذلك الكبائرُ ، وقد يستدلُّ لذلك بأنَّ الله وعد المؤمنين والمتقين بالمغفرة وبتكفير السَّيِّئات ،

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد ٢/ ١٨٣ (طبعة دار إحياء التراث العربي).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وقال : السيئات » سقطت من (ص) .

وهذا مذكورٌ في غير موضع من القرآن ، وقد صار هذا من المتَّقين ، فإنَّه فعل الفرائض ، واجتنبَ الكبائر ، واجتنابُ الكبائر لا يحتاجُ إلى نيَّةٍ وقصدٍ ، فهذا القولُ يمكن أنْ يُقال في الجملة .

والصَّحيح قول الجمهور: إنَّ الكبائر لا تُكفَّرُ بدون التوبة ؛ لأنَّ التوبة فرضٌ على العباد، وقد قال عز وجل: ﴿ وَمَن لَمَ يَتُبُ فَأُولَنَإِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [الحجرات: ١١]. وقد فسرت الصحابة كعمر وعلي وابن مسعود التوبة بالندم (١)، ومنهم من فسَّرها بالعزم على أنْ لا يعود (٢)، وقد روي ذلك مرفوعاً من وجه فيه ضعف [روي الحديث عن عبد الله بن مسعود مرفوعاً: « التوبة من الذنب أن يتوب منه ثم لا يعود فيه ».

أخرجه : أحمد ٢٤٦/١ ، وفي إسناده علي بن عاصم ، وهو ضعيف . انظر : التاريخ الكبير ٢/١١٨ ( ٢٤٣٥ ) ، وإبراهيم الهجري ضعيف أيضاً .

وأخرجه: البيهقي في «شعب الإيمان» ( ٧٠٣٦) ، وفي إسناده بكر بن خنيس. قال ابن معين: «ليس بشيء» ، وقال أبو زرعة: «ذاهب الحديث». انظر: تهذيب الكمال ٢٧١/١ ( ٧٣١) ، وتهذيب التهذيب ٢/٠٤٤ ، وكذا في إسناده إبراهيم الهجري الضعيف.] ، لكن لا يعلم مخالف من الصحابة في هذا ، وكذلك التابعون ومَنْ بعدهم ، كعمر بن عبد العزيز ، والحسن وغيرهما.

وأما النصوص الكثيرة المتضمنة مغفرة الذنوب، وتكفير السيئات للمتقين، كقوله تعالى: ﴿ إِن تَنَقُواْ اللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَرُقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ فَ الأَنفال: ٢٩]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤَمِنُ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَ الأَنفال: ٩]، وقوله: ﴿ وَمَن يَنْقِ اللّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَ عَنْهُ اللّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّعَاتِهِ وَيُعْظِمُ لَهُ وَ الطلاق: ٥]، فإنَّه لم يُبين في هذه الآيات خصال التقوى، ولا العمل الصالح، ومن جملة ذلك: التوبة النصوح، فمَنْ لم يتب، فهو ظالم، غيرُ متّقٍ.

<sup>(</sup>۱) انظر: زيادات نعيم بن حماد على كتاب « الزهد لعبد الله بن المبارك » (١٦٨) و(١٦٩) ، وتفسير القرطبي ١٦٨/١٨ .

 <sup>(</sup>۲) منهم: عمر بن الخطاب وابن مسعود وابن عباس رضي الله عنه.
 انظر: تفسير الطبري (۲٦٦٩٧) و (۲٦٦٩۸) و (۲٦٦٩٩).

وقد بين في سورة آل عمران خصالَ التقوى التي يغفر لأهلها ويدخلهم الجنَّة ، فذكر منها الاستغفار ، وعدم الإصرار ، فلم يضمن تكفيرَ السيئات ومغفرة الذنوب إلا لمن كان على هذه الصفة ، والله أعلم .

ومما يُستدلُّ به على أنَّ الكبائر لا تُكفَّرُ بدونِ التوبة منها ، أو العقوبة عليها حديثُ عُبادَةَ بنِ الصامت ، قال : كنَّا عند رسول الله ﷺ فقال : « بايعوني على أنْ لا تُشركوا بالله شيئاً ، ولا تسرقوا ، ولا تزنوا » ، وقرأ عليهم الآية : « فمن وفي منكم ، فأجره على الله ، ومن أصاب من ذلك شيئاً ، فعُوقِبَ به ، فهو كفَّارةٌ له ، ومن أصاب من ذلك شيئاً ، فعُوقِبَ به ، فهو كفَّارةٌ له ، ومن أصاب من ذلك شيئاً ، فعر الله ، إنْ شاء عذَّبه ، وإنْ شاء غفر له » خرَّ جاه في « الصحيحين » [صحيح البخاري ١/١١ (١٨ ) و٥/ ٧٠ ( ٣٨٩٢ ) و٢/ ١٨٧ ( ٤٨٩٤ ) و٨/ ١٩٨ ) و ٣٨٩٢ ( ١٧٠٩ ) ( ١٧٠٤ ) .

وأخرجه: الحيمدي ( ٣٨٧) ، وأحمد ٥/ ٣١٥ و ٣٢٠ ، والترمذي ( ١٤٣٩) ، والنسائي ١٤٨/٧ وأخرجه: الحيمدي ( ١٠٨/٣ ، والحاكم ٢١٨/٣ ، والدارقطني ٢١٤/٣-٢١٥ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/ ١٦٢ ، والبيهقي ٨/ ٣٢٨ ، والبغوي ( ٢٩ ) . ] ، وفي رواية لمسلم: « من أتى منكم حداً فأقيم عليه فهو كفارته » [ أخرجه: مسلم ٥/ ١٢٦ ( ١٧٠٩ ) ( ٣٤ ) . ] . وهذا يدلُّ على أنَّ الحدود كفارات . قال الشافعيُّ : لم أسمع في هذا البابِ \_ أنَّ الحد يكونُ كفَّارةً لأهله \_ شيئاً أحسنَ مِنْ حديث عُبادة بن الصامت (١) .

وقوله: « فعوقب به » يعمُّ العقوبات الشرعية ، وهي الحدود المقدَّرةُ أو غير المقدَّرة ، كالتعزيزات ، ويشمل العقوبات القدرية ، كالمصائب والأسقام والآلام ، فإنَّه صحَّ عن النَّبِيِّ عَيِّ أنَّه قال : « لا يصيبُ المسلمَ نصبٌ ولا وَصَبُ<sup>(۲)</sup> ولا هَمُّ ولا حزن حتَّى الشَّوكة يُشاكها إلا كفَّر الله بها خطاياه » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٣٥ ، والبخاري المهرد » ، له (٤٩٢) ، وابن حبان (٢٩٠٥ ) ، والبيهقي ٣/٣٧٣ ، والبغوي ( ١٤٢١ ) من طرق عن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما ، به . ] . ورُوي عن عليٍّ أنَّ والبغوي ( ١٤٢١ ) من طرق عن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما ، به . ] . ورُوي عن عليٍّ أنَّ

<sup>(</sup>١) ذكره الترمذي في « الجامع الكبير » عقب (١٤٣٩) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « ولا وصب » سقطت من (ص) .

الحدَّ كفَّارةٌ لمن أقيم عليه [ أخرجه : البيهقي في « السنن الكبرى » ٨/ ٣٢٩ ، عن علي ، موقوفاً .

وأخرجه: مرفوعاً: أحمد ١/ ٩٩ و ١٥٩ ، والترمذي ( ٢٦٢٦) ، وابن ماجه ( ٢٦٠٤) ، والحاكم ١/٧ و٢/ ٤٤٥ و٤٤ / ٢٦٢ ، والدارقطني ٣/ ٢١٥ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٥٠٣ ) ، والبيهقي ٨/ ٣٢٨ ، والبغوي ( ٢١٨٤) ، من طرق عن أبي جحيفة ، عن علي ، به مرفوعاً ، وقال الترمذي : «حسن غريب » وذكر الدارقطني في « علله » ٣/ ١٢٨ ـ ١٢٩ س (٣١٦) ثم قال : « رفعه صحيح ». ] ، وذكر ابنُ جرير الطبري في هذه المسألة اختلافاً بين الناس ، ورجَّحَ أنَّ إقامة الحدِّ بمجرَّده كفارة ، ووهَّن القول بخلاف ذلك جداً ١٠٠ .

قلت : وقد رُوي عن سعيد بن المسيب وصفوانَ بنِ سليم أنَّ إقامة الحدِّ ليس بكفَّارة ، ولا بدَّ معه من التَّوبة ، ورجَّحه طائفة من المتأخِّرين ، منهم : البغويُّ (٢) ، وأبو عبد الله ابن تيمية في « تفسيريهما » ، وهو قولُ ابنِ حزم الظاهري (٣) ، والأوّل قولُ مجاهد وزيد بن أسلم والثوري وأحمد .

وأما حديث أبي هريرة المرفوع: « لا أدري: الحدودُ طهارةٌ لأهلها أم لا ؟ » فقد خرَّجه الحاكم وغيره [ أخرجه: الحاكم ٣٦/١ و١٤/٢ و٤٥٠ ، والبيهقي ٣٢٩/٨ من حديث أبي هريرة ، به . ] ، وأعلَّه البخاري ، وقال: لا يثبت ، وإنَّما هو من مراسيل الزهريِّ ، وهي ضعيفةٌ ، وغلط عبد الرزاق فوصله ، قالَ: وقد صحَّ عن النَّبيِّ عَيَيْ أَنَّ الحدود كفارة (١٤) .

ومما يستدلُّ به من قال: الحدِّ ليس بكفارة قولُه تعالى في المحاربين: ﴿ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْىُ فِي المحاربين: ﴿ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْىُ فِي اللَّهُمْ فِي الْكَوْرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ يَ إِلَا اللَّذِينَ تَابُواْ مِن فَبَـٰلِ أَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهُمْ ﴿ المائدة: ٣٣ ـ ٣٤ ] وظاهره أنَّه تجتمع لهم عقوبة الدنيا والآخرة. ويُجابُ عنه بأنَّه ذكر عقوبتهم في الدنيا وعقوبتهم في الآخرة (٥)، ولا يلزم اجتماعهما، وأما

<sup>(</sup>۱) ذكره: الطبري في « تفسيره » عقب (٩٢٩٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوي ٢/٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المحلى ٩/١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: التاريخ الكبير ١/ ١٥٤ (٤٥٥) ، وتفصيل ذلك في كتابي « الجامع في العلل » .

<sup>(</sup>٥) في (ص): « في الدنيا وفي الآخرة » .

استثناء « من تاب » فإنَّما استثناه من عقوبة الدنيا خاصة ، فإنَّ عقوبة الآخرة تسقط بالتوبةِ قبل القُدرة وبعدها .

وأيضاً ، فيدلُّ على أنَّ الكبائرَ لا تكفِّرُها الأعمالُ : إنَّ الله لم يجعلْ للكبائر في الدُّنيا كفَّارةً واجبةً ، وإنَّما جعلَ الكفارةَ للصغائر ككفَّارةِ وطءِ المُظاهِرِ ، ووطءِ المرأة في الحيض على حديث ابن عباس الذي ذهب إليه الإمامُ أحمد وغيرُه (٣) ، وكفارة من ترك شيئاً من واجبات الحج ، أو ارتكب بعض محظوراته ، وهي أربعةُ أجناس : هديٌّ ، وعتقٌ ، وصدقةٌ ، وصيامٌ ، ولهذا لا تجب الكفارة في قتل العملِ عند جمهور العلماء (٤) ، ولا في اليمين الغموس أيضاً عند أكثرهم ، وإنَّما يؤمرُ القاتلُ بعتق رقبة استحباباً ، كما في حديث واثلة بن الأسقع : أنَّهم جاؤوا إلى النَّبيِّ في صاحب لهم قد أوجب ، فقال : « أعتِقُوا عنه رقبةً يعتقه الله بها مِن النار » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٤٩٠ - الم و ( ٢١٨ ) ، وابن حبان ( ٤٣٠٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٢/( ٢١٨ ) و ( ٢١٠ ) ، و ( ٢٢٢ ) ، وابغوي ( ٢٤١٧ ) ، وإسناده ضعيف لجهالة الغريف و ( ٢١٨ ) ، والبيهقي ٨/ ٢٢٢ \_ ٣٣٠ ، والبغوي ( ٢٤١٧ ) ، وإسناده ضعيف لجهالة الغريف الديلمي . ] . ومعنى أوجب : عَمِلَ عملاً يجب له به النارُ ، ويقال : إنَّه كان قتل الديلمي . ] . ومعنى أوجب : عملم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢١ ) . ] عن ابنِ قتيلاً . وفي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢١ ) . ] عن ابنِ قتيلاً . وفي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢٩ ) . ] عن ابنِ قتيلاً . ونه المناورة و ونه « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢٩٠ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢٩٠ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢٩٠ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) ( ٢٩٠ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٨٥ ( ١٦٥٧ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٩٥ ( ١٩٥٧ ) ( ٢٩٠ ) . ] عن ابنِ وتي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٩٥ ( ١٩٥٧ ) . وربي « صحيح مسلم » [ أخرجه : مسلم ٥/٩٥ ( ١٩٥٧ ) . وربي والمؤلى المؤلى الم

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى لابن قدامة ١/ ٣٨٤، والواضح ١/ ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر : الإشراف على نكت مسائل الخلاف ٢/ ٨٤٣ ، والمغنى والشرح الكبير ١٠/ ٣٨ (٤٠٥٧) .

عمر : أنَّه ضربَ عبداً له ، فأعتقه وقال : ليس لي فيه مِنَ الأجر مثل هذا \_ وأخذ عوداً من الأرض \_ إني سمعت النَّبيَّ عَلَيْهِ يقول : « مَنْ لَطَمَ مملوكه ، أو ضربه ، فإنَّ كفارتَه أَنْ يَعتقَهُ » .

فإنْ قيل : فالمجامعُ في رمضان يُؤمَرُ بالكفَّارةِ ، والفطرُ في رمضان مِنَ الكبائرِ ، قيل : ليست الكفارة للفطر ، ولهذا لا يجب عندَ الأكثرين على كلِّ مفطر في رمضان عمداً ، وإنَّما هي لِهَتْكِ حُرمةِ نهار (١) رمضان بالجماع ، ولهذا لو كان مفطراً فطراً لا يجوزُ له في نهار رمضان ، ثمَّ جامع ، للزمته الكفارةُ عند الإمام أحمد لما ذكرنا (٢) .

وممًّا يدلُّ على أنَّ تكفيرَ الواجبات مختصٌّ بالصَّغائر ما خرَّجه البخاري عن حُذيفة ، قال : بَيْنا نحن جلوسٌ عند عمرَ ، إذ قال : أَيُّكُم يحفظُ قول رسول الله على عُذيفة ، قال : قلتُ : « فتنةُ الرجل في أهله وماله وولده وجارِه يُكَفِّرها الصلاةُ والصدقةُ والأمرُ بالمعروفِ والنهيُ عن المنكر » قال : ليس عن هذا أسألك . وخرَّجه مسلم بمعناه ، وظاهر هذا السياق يقتضي رفعه ، وفي رواية للبخاري أنَّ حذيفة قال : سمعتُه يقول : « فتنة الرجل » فذكره ، وهذا كالصريح في رفعه ، وفي روايةٍ لمسلم أنَّ هذا من كلام عمر [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٧٥٢ ) ، والطيالسي ( ٤٠٨ ) ، والحميدي هذا من كلام عمر [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٧٥٢ ) ، والطيالسي ( ٢٠٨ ) ، والرديدي ( ٢٤٥ ) ، وأحمد ٥/ ١٤١ ( ١٤٣٥ ) ، والبخاري ١٤٠١ ( ٥٢٥ ) و٢/ ١٣١ ) ، وأبن ماجه ( ١٨٥٥ ) ، والترمذي ( ٢٨٥ ) ، وابن ماجه ( ٢٩٥ ) ، والترمذي ( ٢٨٥ ) ، وابن حبان ( ٢٩٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ٢٧٠ - ٢٧١ ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٣/ ٢٨٦ ، والبغوي ( ٢١٨ ) . ] .

وأما قولُ النَّبِيِّ ﷺ للذي قال له: أصبتُ حدَّاً ، فأقمه عليَّ ، فتركه حتى صلى ، ثم قال له: « إِنَّ الله غفر لك حَدَّك » (٣) ، فليس صريحاً في أنَّ المراد به شيءٌ مِنَ الكبائر ؛ لأنَّ حدود الله محارمه كما قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَلُم ﴾ [الطلاق: ١] وقوله: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَاً ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتاوي لابن تيمية ٢٥/ ١٣٩ ـ ١٤٠ ، والمفصل في أحكام المرأة ٢/ ٥٩ - ٠٠ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

وقوله: ﴿ تِلَكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلَهُ جَنَّتٍ ﴾ الآية إلى قوله: ﴿ وَمَن يَعْضِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِينُ ﴾ [النساء: ١٣-١٤].

وفي حديث النواس بن سمعان (١) ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ في ضرب مثل الإسلام بالصراط المستقيم الذي على جنبتيه سُوران ، قال : « والسورانِ حُدودُ الله » . وقد سبق ذكره بتمامه .

فكلُّ من أصاب شيئاً من محارم الله ، فقد أصاب حدودَه ، وركبها ، وتعدَّاها . وعلى تقدير أنْ يكونَ الحدُّ الذي أصابه كبيرةً ، فهذا الرجل جاء نادماً تائباً ، وأسلم نفسه إلى إقامةِ الحدِّ عليه ، والنَّدمُ توبة ، والتوبةُ تُكفِّرُ الكبائر بغير تردُّدٍ ، وقد رُوي ما يُستدلُّ به على أنَّ الكبائر تكفرُ ببعض الأعمال الصالحة ، فخرَّجَ الإمامُ أحمد والترمذيُّ من حديث ابن عمر : أنَّ رجلاً أتى النَّبيَّ على ، فقال : يا رسولَ الله ، إني أصبتُ ذنباً عظيماً ، فهل لي من توبة ؟ قالَ : هل لك من أمِّ ؟ » قالَ : لا ، قالَ : «فهل لك من خالةٍ ؟ » قال : نعم ، قال : «فبرَّها » ، وخرَّجه ابن حبان في « صحيحه » والحاكم ، وقال : على شرط الشيخين [ أخرجه : أحمد ٢/١٤ ، والترمذي (١٩٠٤ ) ، والحاكم ٤/١٥٥ . ] ، لكن خرَّجه الترمذي من وجه آخر مرسلاً ، وذكر أنَّ المرسلَ أصحيحُ من الموصول [ أخرجه : الترمذي (١٩٠٤ ) ، وقال : «وهذا أصحُ من حديث أبي معاوية » . ] ، وكذا قال عليُّ بنُ المديني والدارقطني (٢) . «وقال :

وروي عن عمرَ أنَّ رجلاً قال له: قتلتُ نفساً ، قال : أمُّك حية ؟ قال : لا ، قال : فأبوك ؟ قال : نعم ، قال : فبرَّه وأحسن إليه ، ثم قال عمر : لو كانت أمُّه حيَّةً فبرَّها ، وأحسن إليها ، رجوتُ أنْ لا تطعَمه النارُ أبداً . وعن ابن عباس معناه أيضاً أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » (٤) . ] .

وكذلك المرأة التي عَمِلَت بالسحر بدُومَة الجندلِ ، وقدمت المدينة تسألُ عن

<sup>(</sup>١) في (ص): « العرباض بن سارية » ولعله سبق قلم من الناسخ .

 <sup>(</sup>٢) بيان ذلك كله في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه وطبعه .

توبتها ، فوجدت النّبيّ عَلَيْ قد توفي ، فقال لها أصحابه : لو كان أبواك حَيّيْنِ أو أحدهما كانا يكفيانك . خرّجه الحاكم وقال : فيه إجماعُ الصحابة حِدْثَان وفاةِ الرسول على أنّ برّ الأبوين يكفيانها [ أخرجه : الحاكم ١٥٥/٤ \_ ١٥٦ . ] . وقال مكحول والإمام أحمد : بِرُ الوالدين كفارةُ للكبائر . وروي عن بعض السّلف في حمل الجنائز أنّه يَحطُّ الكبائر ، وروي مرفوعاً من وجوهٍ لا تَصِحُّ .

وقد صحَّ من رواية أبي بُردة أنَّ أبا موسى لما حضرته الوفاةُ قال: يا بَنيَّ ، اذكروا صاحبَ الرَّغيف: كان رجلٌ يتعبَّدُ في صومعةٍ أراه سبعينَ سنة ، فشبَّه الشيطانُ في عينه امرأةً ، فكان معها سبعة أيامٍ وسبعَ ليالٍ ، ثم كُشِفَ عن الرجل غطاؤه ، فخرج تائباً ، ثمَّ ذكر أنَّه باتَ بين مساكين ، فتصدِّقَ عليهم برغيف رغيف ، فأعطوه رغيفاً ، ففقده صاحبُه الذي كان يُعطاه ، فلمَّا علم بذلك ، أعطاه الرغيف وأصبح ميتاً ، فوُزِنَتِ السَّبعونَ سنة بالسَّبع ليال ، فرجحت الليالي ، ووُزِنَ الرَّغيف بالسَّبع اللَّيال ، فرجح الرغيف [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٦٣/١ . ] .

وروى ابنُ المبارك بإسناده في كتاب « البر والصلة » عن ابن مسعود ، قال : عَبَدَ الله رجلٌ سبعين سنةً ، ثم أصابَ فاحشةً ، فأحبطَ الله عملَه ، ثم أصابته زَمَانةٌ وأقْعِدَ ، فرأى رجلاً يتصدَّقُ على مساكين ، فجاء إليه ، فأخذ منه رغيفاً ، فتصدَّقَ به على مسكينِ ، فغفرَ الله له ، وردَّ عليه عملَ سبعين سنة .

<sup>(</sup>١) عبارة : « فإن الله » لم ترد في (ص) .

بعضهم لرجل : هل أذنبت ذنباً ؟ قال : نعم ، قال : فعلمتَ أنَّ الله كتبه عليك ؟ قال : نعم ، قال : فاعمل حتّى تعلمَ أنَّ الله قد محاه . ومنه قولُ ابن مسعود : إنَّ المؤمن يرى ذنوبه كأنَّه في أصل جبل يخاف أنْ يقع عليه ، وإنَّ الفاجر يرى ذنوبَه كذُبابٍ طار على أنفه ، فقال به هكذا . خرَّجه البخاري [ أخرجه : البخاري ٨٣/٨ ـ ٨٤ ( ٦٣٠٨ ) .

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٦٨ ) و( ٦٩ ) ، وأحمد ٣٨٣/١ ، والترمذي ( ٢٤٩٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٢٩/٤ ، والبيهقي في ١٨٨/١ ـ ١٨٩ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٧١٠٤ ) . ] .

وكانوا يتَّهمُون أعمالهم وتوباتهم ، ويخافون أنْ لا يكونَ قد قُبِلَ منهم ذلك ، فكان ذلك يُوجبُ لهم شدَّةَ الخوف ، وكثرةَ الاجتهاد في الأعمال الصالحة . قال الحسن : أدركتُ أقواماً لو أنفق أحدهم ملءَ الأرض ما أمِنَ لِعظم الذنب في نفسه [ أخرجه : عبدالله بن المبارك في «الزهد» (١٦٠) . ] . وقال ابنُ عون : لا تَثِقْ بكثرة العمل ، فإنَّك لا تدري أيُقبل منك أم لا ، ولا تأمن ذنوبك ، فإنَّك لا تدري كُفِّرَتْ عنك كله .

والأظهر - والله أعلم - في هذ المسألة - أعني : مسألة تكفير الكبائر بالأعمال - أنّه إنْ أريدَ أنّ الكبائر تُمحى بمجرَّد الإتيان بالفرائض ، وتقع الكبائر مكفرة بذلك كما تُكفَّرُ الصَّغائر باجتناب الكبائر ، فهذا باطلٌ . وإن أريدَ أنَّه قد يُوازن يومَ القيامة بين الكبائر وبينَ بعض الأعمال ، فتُمحى الكبيرة بما يُقابلها من العمل ، ويَسقُطُ العمل ، فلا يبقى له ثوابٌ ، فهذا قد يقع .

وقد تقدَّم عن ابنِ عمرَ أنَّه لمَّا أعتق مملوكه الذي ضربه ، قال : ليس لي فيه مِنَ الأجر شيءٌ ، حيث كان كفارةً لذنبه ، ولم يكن ذنبُه مِنَ الكبائر ، فكيف بما كان من الأعمال مكفراً للكبائر ؟

وسبق أيضاً قولُ مَنْ قالَ مِنَ السَّلف : إنَّ السيئة تمحى ، ويسقط نظيرها حسنة مِن الحسنات التي هي ثواب العمل ، فإذا كان هذا في الصغائر ، فكيف بالكبائر ؟ فإنَّ بعضَ الكبائر قد يُحبِطُ بعضَ الأعمال المنافية لها ، كما يُبطل المنُّ والأذى الصدقة ، وتُبطلُ المعاملة بالرِّبا الجهادَ كما قالت عائشة [أخرجه: الدارقطني ٤٦/٣ ، والبيهةي

٥/ ٣٣٠ ، عن أبي إسحاق السبيعي ، عن امرأته أنّها دخلت على عائشة رضي الله عنها ، فدخلت معها أم ولد زيد بن أرقم الأنصاري وامرأة أخرى ، فقالت أم ولد زيد بن أرقم : يا أم المؤمنين إني بعت غلاماً من زيد بن أرقم بثمانمئة درهم نسيئة ، وإني ابتعته بستمئة درهم نقداً ، فقالت لها عائشة : بئسما اشتريت ، بئسما شَريتِ ، إنَّ جهاده مع رسول الله على قد بطل إلا أنْ يتوب . اللفظ للدارقطني . ] . وقال حذيفة : قذف المحصنة يَهْدِمُ عملَ مئة سنة ، وروي عنه مرفوعاً خرَّجه البزار [المسند ( ٢٩٢٩ ) .

وأخرجه: الطبراني في «الكبير» (٣٠٢٣)، وهو ضعيف مرفوعاً قال البزار: «هذا الحديث لا نعلم أحداً أسنده إلا ليث ولا عن ليث إلا موسى بن أعين، وقد رواه جماعة عن أبي إسحاق، عن صلة، عن حذيفة موقوفاً.]، وكما يبطل ترك صلاة العصر العمل [ أخرجه: أحمد ٥/ ٣٦١، والبخاري ١/ ١٤٥٥ ( ٥٥٣) و ( ١٩٤٥)، وابن ماجه ( ١٩٤٦)، وابن حبان ( ١٤٦٣) و ( ١٤٧٠)، والبيهقي ١/ ٤٤٤، والبغوي ( ٣٦٩) من طرق عن بريدة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله الله عنه من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله».]، فلا يستنكر أنْ يبطل ثواب العمل الذي يكفر الكبائر.

وقد خرَّج البزار في « مسنده » والحاكم من حديث ابن عباس ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « يُؤتَى بحسناتِ العبد وسيِّئاتِه يَوْمَ القيامة ، فَيُقص أو يُقضى بعضُها من بعض ، فإنْ بقيت له حسنةٌ ، وُسِّعَ له بها في الجنة » [ أخرجه : البزار (٣٤٥٦) كما في « كشف الأستار » ، وهو في « مسنده » ( ٧٧٢ ) ، والحاكم ٢٥٢/٤ .

وأخرجه : عبد بن حميد ( ٦٦١ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٨٣٢ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٥١٥ ) ، قال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢١٧/١٠ : « إسناده جيد » . ] .

وخرَّج ابنُ أبي حاتم من حديث ابن لَهيعة ، قال : حدَّثني عطاءُ بنُ دينار ، عن سعيد بن جُبير في قولِ الله عز وجل : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُومُ ﴾ [الزلزلة : ٧] ، قال : كان المسلمون يرون أنَّهم لا يُؤجرون على الشَّيءِ القليلِ إذا أعطوه ، فيجيءُ المسكينُ ، فيستقلُّون أنْ يعطوه تمرةً وكِسرة وجَوزةً ونحو ذلك ، فيردُّونه ، ويقولون : ما هذا بشيء ، إنَّما نُؤجر على ما نُعطي ونحن نحبُّه ، وكان آخرون يرون أنَّهم لا يُلامون على الذَّنب اليسير مثل الكذبة والنظرة والغيبة وأشباه ذلك ، يقولون : إنَّما وعد الله النار على الكبائر ، فرغَّبهم الله في القليل من الخير أنْ يعملوه ، فإنَّه

يُوشِكُ أَنْ يَكثُر ، وحذَّرهم اليسير من الشرِّ ، فإنَّه يُوشِكُ أَنْ يَكثُر ، فنزلت : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ ﴾ ، يعني : وزن أصغر النمل ﴿ خَيْرًا يَكرُهُ ﴾ يعني : في كتابه ، ويَسُرُّهُ ذلك قال : يُكتب لكلِّ برِّ وفاجر بكلِّ سيئة سيئة واحدة ، وبكلِّ حسنة عشر حسنات ، فإذا كان يومُ القيامة ، ضاعف الله حسناتِ المؤمن أيضاً بكلِّ واحدةٍ عشراً ، فيمحو عنه بكلِّ حسنةٍ عشرَ سيئات ، فمن زادت حسناتُه على سيئاتِه مِثقالَ ذرَّةٍ ، دخل الجنة [ أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ( ١٩٤٤٠ ) . ] .

وظاهرُ هذا أنَّه تقع المقاصةُ بين الحسناتِ والسيئات ، ثم تسقط الحسناتُ المقابلة للسيئات ، ويُنظر إلى ما يَفضُلُ منها بعدَ المقاصة ، وهذا يُوافق قولَ مَنْ قال بأنَّ من رَجَحَتْ حسناتُه على سيئاته بحسنة واحدةٍ أثيب بتلك الحسنة خاصة ، وسَقَطَ باقى حسناته في مقابلة سيئاته ، خلافاً لمن قال : يُثاب بالجميع ، وتسقُط سيئاتُه كأنَّها لم تكن ، وهذا في الكبائر ، أمَّا الصغائر ، فإنَّه قد تُمحى بالأعمال الصالحة مع بقاء ثوابها ، كما قال ﷺ : ﴿ أَلَا أَدُلُّكُم على ما يمحو الله به الخطايا ، ويرفعُ به الدرجات : إسباغُ الوضوء على المكاره ، وكثرَةُ الخُطا إلى المساجد ، وانتظارُ الصَّلاة بعد الصلاة » [ أخرجه : مالك ( ٤٤٥ ) برواية يحيى الليثي ، وعبد الرزاق ( ١٩٩٣ ) ، وأحمد ٢/ ٢٣٥ و٢٧٧ و٣٠١ و٣٠٣ و٤٣٨ ، ومسلم ١/١٥٠ ( ٢٥١ ) ، والترمذي (٥١ ) ، والنسائي ١/ ٨٩ ، وابن خزيمة ( ٥ ) ، وابن حبان ( ١٠٣٨ ) ، والبيهقي ١/ ٨٢ ، والبغوي ( ١٤٩ ) من طرق عن أبي هريرة به . ] فأثبت لهذه الأعمال تكفيرَ الخطايا ورَفْعَ الدَّرجات ، وكذلك قولُه ﷺ : « مَنْ قَالَ : لا إله إلا الله وحَدَه لا شريكَ له ، له الملك وله الحمد ، يحيى ويميت ، وهو على كل شيء قدير (١) مئة مرَّةٍ ، كتبَ الله له مئة حسنةٍ ، ومُحيت عنه مئة سيئة ، وكانَتْ له عَدْلَ عشر رقاب » [ أخرجه : مالك (٥٦٠ ) برواية يحيى الليثي ، وأحمد ٣٠٢/٢ و٣٦٠ و٣٧٥ ، والبخاري ٤/١٥٣ ( ٣٢٩٣ ) ، و٨/١٠٦ ( ٦٤٠٣ ) ، ومسلم ٨/٨٦ ( ٢٦٩١ ) ( ٢٨ ) ، وابن ماجه ( ٣٧٩٨ ) ، والترمذي ( ٣٤٦٨ ) ، وابن حبان ( ٨٤٩ ) ، والبغوي ( ١٢٧٢ ) من طرق عن أبي هريرة ، به . ] ، فهذا يدلُّ على أنَّ الذكر يمحو السيئات ، ويبقى ثوابُه لعامله مضاعفاً .

<sup>(</sup>١) عبارة : « له الملك وله الحمد ، يحيي ويميت ، وهو على كل شيء قدير » سقطت من (ج) .

وكذلك سيئاتُ التائب توبةً نصوحاً تُكفَّر عَنه ، وتبقى له حسناتُه ، كما قال الله تعالى : ﴿ حَقَّ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلِغَ أَرْبَعِينَ سَنَةَ قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي آَنَ أَشَكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَكِلَ وَالدَّى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحاً تَرْضَلُهُ وَأَصَّلِح لِى فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تَبُتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴿ وَلَكَيْكَ وَكَلَيْكَ وَالدِّي وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحاً تَرْضَلُهُ وَأَصَّلِح لِى فِي ذُرِيَّتِي إِنِي تَبُتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسَلِمِينَ ﴿ وَلَكَيْكَ النَّهِ مَنْ المُسَلِمِينَ ﴿ وَكُلَيْكَ النَّهِ مَا اللَّهِ مَنْ الْمُسَلِمِينَ ﴿ وَكُلَيْكَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وقال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ ۚ أُولَكِنِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ لَهُمْ مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ لِيُكَفِّوْ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُواً ٱلَّذِى عَمِلُواْ وَيَجْزِيَهُمْ لَصَاءُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ لَيُكَفِّوْ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسُواً ٱلَّذِى عَمِلُواْ وَيَجْزِيَهُمْ لَحَرَّهُم بِأَحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٣ ـ ٣٥]، فلمّا وصف هؤلاء بالتّقوى والإحسان، دلّ على أنّهم ليسوا بمصرّين على الذُّنوب، بل هم تائبون منها.

وقوله: ﴿ لِيُكَفِّرَ اللّهُ عَنْهُمْ أَسُواً ٱلّذِى عَمِلُواْ ﴾ يدخل فيه الكبائر ؛ لأنّها أسوأ الأعمال ، وقال : ﴿ وَمَن يَنّقِ اللّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيّعَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ وَأَجْرًا ﴾ [الطلاق : ٥] فرتّب على التقوى المتضمنة لفعل الواجبات وتركِ المحرّمات تكفيرَ السيئات وتعظيمَ الأجر ، وأخبرَ الله عَنِ المؤمنين المتفكِّرين في خلق السموات والأرض أنّهم قالوا : ﴿ رَّبُنَا إِنّنَا وَاللّهُ عَنِ المؤمنين المتفكِّرين في خلق السموات والأرض أنّهم قالوا : ﴿ رَّبُنَا إِنّنَا سَيّعَاتِنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَتِكُمْ فَعَامَنّا كَبُنَا فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرُ عَنَا سَيّعَاتِنَا وَتَقَوَلُونَا مَعَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ [آل عمران : ١٩٣] ، فأخبر أنّه استجاب لهم ذلك ، وأنّه كفّر عنهم سيئاتهم ، وأدخلهم الجنات .

وقوله: ﴿ فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرُ عَنَاسَيِّعَاتِنَا ﴾ فخصَّ الله الذنوبَ بالمغفرة ، والسيئات بالتَّكفير . فقد يقال : السيئات تخصُّ الصغائر ، والذنوبُ يرادُ بها الكبائر ، فالسيئات تكفر ؛ لأنَّ الله جعل لها كفاراتٍ في الدنيا شرعية وقدرية ، والذنوب تحتاجُ إلى مغفرة تقي صاحبَها مِنْ شرِّها والمغفرة والتكفير متقاربان ، فإنَّ المغفرة قد قيل : إنَّها سَتْرُ الذُّنوب ، وقيل : وقاية شرِّ الذنب مع ستره ، ولهذا يسمَّى (۱) ما ستر الرأس ووقاه في الحرب مِغْفراً ، ولا يُسمَّى كلُّ ساترٍ للرأس مغفراً ، وقد أخبر الله عَنِ الملائكة أنَّهم يدعون للمؤمنين التائبين بالمغفرة ووقايةِ السيئات والتكفير مِنْ هذا الجنس ؛ لأنَّ أصل الكفر السترُ والتغطيةُ أيضاً .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

وقد فرَّق بعضُ المتأخرين بينهما بأنَّ التكفير محوُ أثر الذَّنب ، حتَّى كأنَّه لم يكن ، والمغفرة تتضمن ـ مع ذلك ـ إفضالَ الله على العبد وإكرامه ، وفي هذا نظر .

وقد يُفسر بأنَّ مغفرةَ الذنوبِ بالأعمَال الصالحة تَقلِبُها حسناتٍ ، وتكفيرها بالمكفرات تمحوها فقط ، وفيه أيضاً نظر ، فإنَّه قد صحَّ أنَّ الذنوبَ المعاقبَ عليها بدخول النار تُبَدَّلُ حسناتٍ فالمكفرة بعمل صالح يكون كفارةً لها أولى .

## ويحتمل معنيين آخرين :

أحدهما: أنَّ المغفرة لا تحصلُ إلا مع عدم العقوبة والمؤاخذة ؛ لأَنَّها وقاية شرّ الذنب بالكلية ، والتكفير قد يقع بعد العقوبة ، فإنَّ المصائبَ الدنيوية كلَّها مكفراتُ للخطايا ، وهي عقوبات ، وكذلك العفوُ يقع مع العقوبة وبدونها ، وكذلك الرَّحمة .

والثاني : أنَّ الكفاراتِ من الأعمال ما جعلها الله لمحو الذنوب المكفرة بها ، ويكون ذلك هو ثوابَها ، ليس لها ثوابٌ غيرُه ، والغالبُ عليها أنْ تكون من جنس مخالفة هوى النفوسِ ، وتَجَشُّم المشقة فيه ، كاجتنابِ الكبائر الذي جعله الله كفارةً للصغائر .

وأما الأعمال التي تُعفر بها الذنوبُ ، فهي ما عدا ذلك ، ويجتمع فيها المغفرةُ والثوابُ عليها ، كالذكر الذي يُكتب به الحسنات ، ويُمحى به السيئات ، وعلى هذا الوجه فيُفرَّقُ بين الكفارات من الأعمال وغيرها ، وأما تكفيرُ الذنوب ومغفرتها إذا أضيف ذلك إلى الله ، فلا فرق بينهما ، وعلى الوجه الأوَّل يكونُ بينهما فرق أيضاً .

## ويشهد لهذا الوجه الثاني أمران:

أحدهما: قولُ ابن عمر لمَّا أعتق العبد الذي ضربه: ليس لي في عتقه مِن الأجر شيء ، واستدلَّ بأنَّه كفارة .

والثاني: أنَّ المصائب الدنيوية كُلَّها مكفراتٌ للذنوب ، وقد قال كثير مِنَ الصحابة وغيرهم مِنَ السَّلف: إنَّه لا ثواب فيها مع التكفير ، وإنْ كان بعضهم قد خالف في ذلك ، ولا يقال: فقد فسر الكفارات في حديث المنام بإسباغ الوضوء في المكروهات ، ونقل الأقدام إلى الصلوات [ أخرجه: أحمد ٥/ ٢٤٣ ، والترمذي ( ٣٢٣٥ ) ،

والطبراني في « الكبير » ٢٠/ (٢١٦ ) و ( ٢٩٠ ) ، والحاكم ١/ ٥٢١ من حديث معاذ بن جبل مرفوعاً ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] ، وقال : مَنْ فعل ذلك عاش بخير ، وماتَ بخير ، وكان من خطيئته كيومَ ولدته أمه .

وهذه كلها مع تكفيرها للسيئات ترفعُ الدرجات ، ويحصل عليها الثواب ، لأنّا نقول : قد يجتمع في العمل الواحد شيئانِ يُرفعُ بأحدهما الدرجات ، ويُكفر بالآخر السيئات ، فالوضوء نفسه يُثاب عليه ، لكن إسباغَه في شدَّة البردِ من جنس الآلام التي تحصل للنفوس في الدنيا ، فيكون كفارةً في هذه الحال ، وأما في غير هذه الحالة ، فتغفر به الخطايا ، كما تغفر بالذكر وغيره ، وكذلك المشي إلى الجماعات هو قُربةٌ وطاعةٌ ، ويُثاب عليه ، ولكن ما يحصل للنفس به مِنَ المشقة والألم بالتعب والنصب هو كفارة ، وكذلك حبسُ النفس في المسجد لانتظار الصلاة وقطعها عن مألوفاتها من الخروج إلى المواضع التي تميل النفوس إليها ، إما لكسب الدنيا أو للتنزُّه ، هو مِنْ هذه الجهة مؤلم للنفس ، فيكونُ كفارةً [ أخرجه : مالك ( ٤٤٥ ) برواية يحيى الليثي ، وعبد الرزاق ( ١٩٩٣ ) ، وأحمد ٢/ ٢٥٥ و ٢٧٥ و ٣٠١ ، ومسلم ١/ ١٥٠ ( ٢٥١ ) ( ٤١ ) ، والترمذي وينع به الدرات ؟ » قالوا : بلى يا رسول الله على الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا إلى ورفع به الدرجات ؟ » قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : « ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطا إلى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، فذلكم الرباط » ] .

وقد جاء في الحديث أنَّ إحدى خطوتي الماشي إلى المسجد ترفعُ له درجةً ، والأخرى تحطُّ عنه خطيئة [ أخرجه : الطيالسي ( ٢٤١٢ ) و ( ٢٤١٤ ) ، وأحمد ٢٥٢/٢ ، والبخاري ١٢٩/١ ( ١٤٧ ) و ١٦٦/١ ( ١٤٧ ) و ٣/ ١٦٨ ( ٢١١٩ ) ، ومسلم ١٢٨/١ ( ١٤٩ ) والبخاري ١٢٩/١ ( ١٤٩ ) ، وابن ماجه ( ٢٨١ ) و ( ٧٧٤ ) ، والترمذي ( ٣٠٣ ) ، وابن حبان ( ٢٧٢ ) ، وأبو داود ( ٥٩٩ ) ، وابغوي ( ٢٨١ ) ون حديث أبي هريرة مرفوعاً ] . وهذا يُقوِِّي ما ذكرناه ، وأنَّ ما حصل به التكفيرُ غيرُ ما حصل به رفعُ الدَّرجات ، والله أعلم .

وعلى هذا ، فيجتمع في العمل الواحد تكفيرُ السِّيئات ، ورفعُ الدرجات من جهتين ، ويُوصَفُ في كلِّ حال بكلا الوصفين ، فلا تنافيَ بين تسميته كفارةً وبين الإخبار عنه بمضاعفة الثواب به ، أو وصفه برفع الدرجات ، ولهذا قال ﷺ :

« الصلواتُ الخمسُ ، والجمعةُ إلى الجمعةِ ، ورمضانُ إلى رمضانَ مُكَفِّراتُ لما بينهن ما اجتُنبت الكبائرُ »(١) ، فإنَّ في حبس النفس على المواظبة على الفرائضِ من مخالفة هواها وكَفِّهَا عما تميلُ إليه ما يُوجبُ ذلك تكفير الصغائر .

وكذلك الشهادة في سبيل الله تكفّرُ الذُّنوب بما يحصُل بها من الألم ، وترفعُ الدرجات بما اقترن بها من الأعمال الصالحة بالقلب والبدن ، فتبيَّن بهذا أنَّ بعض الأعمال يجتمع فيها ما يُوجِبُ رفع الدرجات وتكفير السيئات من جهتين ، ولا يكونُ بينهما منافاة ، وهذا ثابت في الذُّنوب الصَّغائر بلا ريب ، وأمَّا الكبائر ، فقد تُكفَّر بالشهادة مع حصولِ الأجر للشَّهيد ، لكن الشهيد ذو الخطايا في رابع درجة من درجات الشهداء ، كذا رُوي عن النَّبيِّ على من حديث فضالة بن عُبيد خرَّجه الإمام أحمد والترمذي [أخرجه: أحمد ١/٢٢ و ٢٣ ، والترمذي ( ١٦٤٤ ) ، وقال : «هذا حديث حسن غريب » عن فضالة بن عبيد ، قال : سمعت عمر بن الخطاب يقول : سمعت رسول الله على يقول ، وفيه : « ورجل مؤمن أسرف على نفسه لقي العدو فصدق الله حتى قتل فذلك من الدرجة الرابعة » .

وأخرجه : الطيالسي ( ٤٥ ) و( ١٣٣ ) ، وعبد بن حميد ( ٢٧ ) ، والبزار ( ٢٤٦ ) ، وأبو يعلى ( ٢٥٢ ) ، وأبو يعلى ( ٢٥٢ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٣٦٣ ) عن فضالة بن عبيد ، عن عمر بن الخطاب ، به ] .

وأما مغفرة الذنوب ببعض الأعمال مع توفير أجرها وثوابها ، فقد دلَّ عليه الأحاديثُ الصحيحة في الذِّكر ، وقد قيل : إنَّ تلك السيئات تُكتب حسنات أيضاً ، كما في حديث أبي مالك الأشعري الذي سبق ذكرُه (٢) ، وذكرنا أيضاً عن بعض السَّلف أنَّه يُمحى بإزاء السيئة الواحدة ضعفٌ واحد من أضعاف ثواب الحسنة ، وتبقى له تسع حسنات (٣) . والظاهر أنَّ هذا مختصُّ بالصغائر ، وأمَّا في الآخرة ، فيُوازَنُ بين الحسنات والسيئات ، ويقُصُّ بعضُها من بعضٍ ، فمن رجحت حسناتُه على سيئاته ، فقد نجا ، ودخل الجنَّة ، وسواء في هذا الصغائر والكبائر ، وهكذا من كانت له حسنات وعليه مظالم ، فاستوفى المظلومون حقوقَهم من حسناته ، وبقي له حسنةٌ ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٣) هو ابن مسعود رضي الله عنه . انظر : المصنف لابن أبي شيبة (٣٤٥٣) .

دخل بها الجنة . قال ابن مسعود : إنْ كان ولياً لله ففضل له مثقال ذرَّة ، ضاعفها الله لهُ حتَّى يدخل الجنة ، وإنْ كان شقياً قال الملك : ربِّ فَنِيَتْ حسناتُه ، وبقي له طالبون كثير ، قال : خُذوا من سيئاتهم ، فأضعفوها إلى سيئاته ، ثم صُكُّوا له صكاً إلى النار . خرَّجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» ١٩٥٥/٥ النار . خرَّجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» ١٩٥٥/٥ )] .

والمرادُ أنَّ تفضيلَ مثقالِ ذرَّةٍ مِنَ الحسنات إنَّما هو بفضل الله عز وجل ، لمضاعفته لحسنات المؤمن وبركته فيها ، وهكذا حالُ مَنْ كانت له حسناتٌ وسيئاتٌ ، وأرادَ الله رحمته ، فضل له من حسناته ما يُدخِلُه به الجنة ، وكُلُّه من فضل الله ورحمته ، فإنَّه لا يدخل أحدٌ الجنَّة إلا بفضل الله ورحمته [ أخرجه : أحمد ٢/٣٠٥ و٥٠٩ من حديث أبي هريرة : أنَّ رسول الله ﷺ قال : « لا يدخل أحد منكم بعمله الجنة » قيل : ولا أنت يا رسول الله ؟ قال : « فضل » ] .

وخرَّج أبو نعيم بإسناد ضعيفٍ عن عليّ مرفوعاً : « أوحى الله إلى نبيّ من أنبياء بني إسرائيل : قُل لأهل طاعتي من أمتك : لا يَتّكلوا على أعمالهم ، فإنّي لا أقاصُ عبداً الحساب يوم القيامة أشاءُ أنْ أعَذَبه إلا عذبتُه ، وقل لأهل معصيتي من أمتك : لا يُلقوا بأيديهم ، فإني أغفرُ الذَّنب العظيم ولا أبالي » [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٩٥٤ ، وفي إسناده عبد الأعلى بن عامر ضعفه أحمد وأبو زرعة . انظر : تهذيب الكمال ٤/٣٣٠ \_ ٣٥٥ وفي إسناده عبد الأعلى بن عامر ضعفه أحمد وأبو زرعة . انظر : تهذيب الكمال ٤/٣٣٠ \_ ٣٥٥ الرحب المحديث وميزان الاعتدال ٢/ ٣٥٠ ] ، ومصداقُ هذا قولُ النّبيّ ﷺ في الحديث الصحيح : « مَنْ نُوقِشَ الحِسابَ عُذّبَ » ، وفي رواية : « هلك » [ أخرجه : عبد الله بن الممارك في « الزهد » ( ١٩٦٨ ) و ( ١٩٦٩ ) ، وأحمد ٢/٧٤ و ٩١ و ١٠٨ و ١٠ و ١٠٠٠ ، والبخاري ١٨٣٨ ( ١٩٣٠ ) ، والنسائي في « الكبرى » ١٨٧٨ ( ١٩٥٩ ) ، والنومذي ( ١٩٣٧ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١٩٥٩ ) ، وابن حبان ( ١٩٣٩ ) و ( ٢٣٧٧ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ١٩٥٩ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٩٣٨ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٦٩ ) ، والله أعلم . في « مسند الشهاب » ( ١٩٨٨ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٩٢٩ ) ، والله أعلم . « التفسير » ، له ٥/ ٢٢٨ - ٢٢٩ من طرق عن عائشة رضي الله عنها ، به ] ، والله أعلم .

المسألة الثانية : أنَّ الصغائر هل تجبُ التَّوبةُ منها كالكبائر أم لا ؟ لأنَّها تقع مكفرةً

باجتناب الكبائر (١) ، لقوله تعالى : ﴿ إِن تَجَتَّنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُم مُّذُخَلًا كَرِيمًا ﴾ [النساء: ٣١] . هذا ممَّا اختلف الناسُ فيه .

فمنهم من أوجب التوبة منها ، وهو قولُ أصحابنا وغيرهم من الفقهاء والمتكلمين وغيرهم .

وقد أمرَ الله بالتوبةِ عقيبَ ذكر الصغائرِ والكبائرِ ، فقال تعالى : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَلِكَ أَزَكَى لَهُمُّ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُّضَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ ثُفْلِحُونَ ﴾ [النور : ٣٠ - ٣١] .

وأمر بالتوبة من الصَّغائر بخصوصها في قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيَّا مِّنْهُمْ أَن يَكُونُواْ خَيَّرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيَّا مِّنْهُمْ أَلَا يَلُورُواْ أَنفُسَكُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيَّا مِّنْهُمُّ وَلَا نَلْبَرُواْ فَلَا مَنْهُمُ وَلَا نِسَاءً مُونَ لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [ الحجرات : ١١] .

ومن النَّاس من لم يُوجب التوبة منها ، وحكي عن طائفةٍ من المعتزلة ، ومن المتأخرين من قال : يجبُ أحد أمرين ، إمَّا التوبةُ منها ، أو الإتيانُ ببعض المكفِّرات للذُّنوب من الحسنات .

وحكى ابنُ عطية في « تفسيره »(٢) في تكفير الصَّغائر بامتثالِ الفرائض واجتناب الكبائر قولين :

أحدهما \_ وحكاه عن جماعة من الفقهاء وأهل الحديث \_ : أنَّه يُقطع بتكفيرها بذلك قطعاً ، لظاهر الآية والحديث .

والثاني \_ وحكاه عن الأصوليين \_ : أنَّه لا يُقطع بذلك ، بل يُحمل على غلبة الظنِّ وقوَّة الرجاء ، وهو في مشيئة الله عز وجل ، إذ لو قطع بتكفيرها لكانتِ الصَّغائرُ في حكم المباح الذي لا تَبِعَةَ فيه ، وذلك نقضٌ لِعُرا الشريعة .

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « منها ».

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن عطية ٤/ ٣٣ .

قلت: قد يقال: لا يُقطع بتكفيرها ؛ لأنَّ أحاديث التَّكفير المطلقة بالأعمال جاءت مقيَّدة بتحسين العمل ، كما ورد ذلك في الوضوء والصَّلاة ، وحينئذ فلا يتحقَّق وجودُ حسن العمل الذي يوجب التَّكفير ، وعلى هذا الاختلاف الذي ذكره ابنُ عطية ينبني الاختلاف في وجوب التوبة من الصغائر .

وقد خرَّج ابنُ جرير من رواية الحسن: أنَّ قوماً أتوا عمر، فقالوا: نرى أشياءَ من كتاب الله لا يُعْمَلُ بها، فقال لرجلٍ منهم: أقرأتَ القرآن كُلَّه ؟ قال: نعم، قال: فهل أحصيته في نفسك ؟ قال: اللهمَّ لا، قال: فهل أحصيته في بصرك ؟ فهل أحصيته في لفظك ؟ هل أحصيته في أثرِك ؟ ثم تتبَّعهم حتَّى أتى على آخرهم، ثم قال: ثكِلَت عمرَ أمُّه، أتكلفونه أنْ يُقيمَ على النَّاس كتاب الله ؟ قد علم ربُّنا أنَّه سيكون لنا شيئات [ أخرجه: الطبري في " تفسيره " ( ٣١٣٧) ]، قال: وتلا: ﴿ إِن تَحَتَّ بِبُوا كَبَآبِر مَا لَنُهُ وَنُدَّ خِلُكُم مُّدُ خَلًا كَرِيمًا ﴾ [ النساء: ٣١].

وبإسناده عن أنس بن مالك: أنَّه قال: لم أرَ مثلَ الذي بلغنا عن ربَّنا تعالى ، ثم لم نَخْرُجْ له عن كلِّ أهلِ ومالٍ، ثم سكت ، ثم قال: والله لقد كلَّفنا ربنا أهونَ من ذلك، لقد تجاوزَ لنا عمَّا دونَ الكبائر ، فمالنا ولها ، ثم تلا: ﴿ إِن تَحَتَّنِبُوا كَبَآيِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرَ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ وَنُدُّ خِلْكُم مُّدْخَلًا كَرِيمًا ﴾ وخرَّجه البزار في « مسنده » مرفوعاً ، والموقوف أصحُّ ( ) .

وقد وصف الله المحسنينَ باجتناب الكبائر قال تعالى: ﴿ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِٱلْحُسْنَى ( ﴿ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِٱلْحُسْنَى ( ﴿ اللَّهُمْ اللَّهُمْ إِنَّا ٱللَّهُمْ إِنَّا ٱللَّهُمْ إِنَّا رَبَّكَ وَاسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ [ النجم : ٣١-٣٢ ] .

وفي تفسير اللمم قولان للسَّلف:

أحدهما: أنَّه مقدمات الفواحش كاللمس والقبلة [ أخرجه: أحمد ٢/ ٢٧٦ ، والبخاري ٨/ ٥١ ( ٢٦٥٧ ) ، وأبو داود ( ٢١٥٢ ) ، ومسلم ٨/ ٥١ ( ٢٦٥٧ ) ، وأبو داود ( ٢١٥٢ ) ، والبيهقى ٧/ ٨٨ و ١/ ١٨٦ ، والبغوي ( ٧٥ ) من طرق عن ابن عباس قال :

<sup>(</sup>١) الرواية الموقوفة أخرجها : البزار كما في «كشف الأستار » (٢٢٠٠) ، والطبري في « تفسيره » (٧٣١٤) ، وطبعة التركي ٦/ ٦٥٩ ، ولم أقف على الرواية المرفوعة لفظاً .

ما رأيت شيئاً أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النّبيِّ على: « إنّ الله كتب على ابن آدم حظه من الزنى ، أدرك ذلك لا محالة ، فزنى العينين النظر ، وزنى اللسان المنطق ، والنفس تمنى وتشتهي ، والفرج يصدق ذلك ويكذبه » . اللفظ للبخاري ، قال النووي في « شرح صحيح مسلم » ١/٥٥ ( ٢٦٥٧ ) : « . . . إن اجتناب الكبائر يسقط الصغائر وهي اللمم وفسره ابن عباس بما في هذا الحديث من النظر واللمس ونحوهما كما قال : هذا هو الصحيح في تفسير اللمم » ] ، وعن ابن عباس : هو ما دُونَ الحدِّ من وعيد الآخرة بالنار وحدِّ الدُّنيا [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٥٢١٨ ) ] .

والثاني: أنَّه الإلمامُ بشيء من الفواحش والكبائر مرَّةً واحدةً ، ثم يتوبُ منه [ أخرجه: الطبري في «تفسيره» (٢٥٢١٨) و(٢٥٢١١) و(٢٥٢١٣) ، والحاكم ٢٩٢٩٤] ، وروي عن ابن عباس وأبي هريرة ، وروي عنه مرفوعاً بالشَّكِّ في رفعه ، قال: اللمة من الزني ثم يتوب فلا يعود ، واللمة من شرب الخمر ، ثم يتوب فلا يعود ، واللمة من السرقة ، ثم يتوب فلا يعود [ أخرجه: الطبري في «تفسيره» (٢٥٢٠٩) ] .

ومن فسَّر الآية بهذا قال : لا بدَّ أَنْ يتوبَ منه بخلاف مَنْ فسَّره بالمقدِّمات ، فإنَّه لم يشترط توبة .

والظاهرُ أنَّ القولين صحيحان ، وأنَّ كليهما مرادٌ من الآية ، وحينئذٍ فالمحسنُ : هو من لا يأتي بكبيرة إلا نادراً ثم يتوبُ منها ، ومن إذا أتى بصغيرةٍ كانت مغمورةً في حسناته المكفرة لها ، ولا بدَّ أنْ لا يكون مُصِراً عليها ، كما قال تعالى : ﴿وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ [آل عمران : ١٣٥] . وروي عن ابن عباس أنَّه قال : لا صغيرة مع الإصرار ، ولا كبيرة مع الاستغفار ، وروي مرفوعاً من وجوهٍ ضعيفةٍ إنحرجه : القضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٥٣) ] .

وإذا صارت الصغائر كبائر بالمداومة عليها ، فلا بُدَّ للمحسنين من اجتناب المداومة على الصغائر حتى يكونوا مجتنبين لكبائر الإثم والفواحش ، وقال الله عز وجل : ﴿ وَمَا عِندَ اللّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّمَ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ وَالّذِينَ يَجَنَبُونَ كَبَيْرَ ٱلْإِثْمَ وَالْفَوَاحِش وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا عَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا وَأَلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا عَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ السّتَجَابُوا لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا وَلَمْ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللله

فهذه الآيات تضمَّنت وصفَ المؤمنين بقيامهم بما أوجب الله عليهم مِنَ الإيمان والتوكلِ ، وإقام الصَّلاةِ ، والإنفاق مما رزقهُمُ الله ، والاستجابة لله في جميع طاعاته ، ومع هذا فهم مجتنبون كبائر الإثم والفواحش ، فهذا هو تحقيقُ التقوى ، ووصفهم في معاملتهم للخلق بالمغفرة عندَ الغضب ، وندبهم إلى العفو والإصلاح . وأمَّا قوله : ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ البِّغُي مُمْ يَنفَورُونَ ﴾ فليس منافياً للعفو ، فإنَّ الانتصارَ يكون بإظهار القُدرة على الانتقام ، ثم يقعُ العفوُ بعد ذلك ، فيكون أتمَّ وأكملَ .

قال النّخعيُّ في هذه الآية: كانوا يكرهون أن يُستذلُّوا ، فإذا قَدَرُوا عَفُوا [ أخرجه: ابن أبي حاتم في «تفسيره» ( ٢٣٧٤٠)]. وقال مجاهد: كانوا يكرهون للمؤمن أنْ يذلَّ نفسه ، فيجترئ عليه الفُسَّاق [ أخرجه: عبد بن حميد كما في «الدر المنثور» ٥/٨٠٧ من قول إبراهيم النخعي ] ، فالمؤمن إذا بُغِيَ عليه ، يُظهر القدرة على الانتقام ، ثم يعفو بعد ذلك ، وقد جرى مثلُ هذا لكثيرٍ من السَّلف ، منهم: قتادة وغيرُه (١٠).

فهذه الآياتُ تتضمن جميعَ ما ذكره النّبيُ في وصيته لمعاذ ، فإنّها تضمنت أصولَ خصالِ التّقوى بفعل الواجبات ، والانتهاء عن كبائر المحرّمات ومعاملة الخلق بالإحسان والعفو ، ولازِمُ هذا أنّهم إنْ وقع منهم شيءٌ من الإثم من غير الكبائر والفواحش ، يكونُ مغموراً بخصالِ التّقوى المقتضية لتكفيرها ومحوها .

وأما الآياتُ التي في سورة آل عمران ، فوَصَفَ فيها المتقين بالإحسان إلى الخلق ، وبالاستغفار من الفواحش وظلم النفس ، وعدم الإصرار على ذلك ، وهذا هو الأكمل ، وهو إحداثُ التوبة ، والاستغفار عَقِيبَ كلِّ ذنب مِنَ الذنوب صغيراً كان أو كبيراً ، كما رُوي أنَّ رسولَ الله عَلَيْ وصَّى بذلك معاذاً ، وقد ذكرناه فيما سبق .

وإنَّما بسطنا القولَ في هذا ؛ لأنَّ حاجةَ الخلق إليه شديدة ، وكلُّ أحد يحتاجُ إلى معرفة هذا ، ثم إلى العمل بمقتضاه ، والله الموفقُ والمعينُ .

وقوله ﷺ : « أتبع السَّيِّئةَ الحسنةَ تمحها » ظاهرُه أنَّ السيِّئات تُمحى بالحسنات ،

<sup>(</sup>١) انظر: حلية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ٣٤٠.

وقد تقدَّم ذكرُ الآثار التي فيها أنَّ السَّيئة تمحى من صُحف الملائكة بالحسنة إذا عملت بعدها . قال عطيَّة العَوفي (١) : بلغني أنَّه من بكى على خطيئة مُحيت عنه ، وكُتبت له حسنة [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الرقة والبكاء » ( ٢٣ ) و ( ٢٤ ) ] . وعن عبد الله بن عمرو ، قال : من ذكر خطيئةً عَمِلَها ، فوَجِلَ قلبُهُ منها ، فاستغفر الله عز وجل لم يحبسها شيءٌ حتى يمحوها عنه الرَّحمن . وقال بِشْرُ بنُ الحارث : بلغني عن الفضيل بن عياض قال : بكاءُ النَّهار يمحو ذنوب العلانية ، وبكاءُ اللَّيل يمحو ذنوبَ السرِّ . وقد ذكرنا قول النَّبيِّ على الدرجات ؟ »(٢) الحديث .

وقالت طائفة: لا تُمحى الذنوب من صحائف الأعمال بتوبة ولا غيرها ، بل لا بُدَّ أَنْ يُوقف عليها صاحبُها ويقرأها يوم القيامة ، واستدلوا بقوله تعالى : ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيَلْنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِتَبُ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلّا أَحْصَنَها ﴾ [الكهف: ٤٩] ، وفي الاستدلال بهذه الآية نظر ؛ لأنّه إنّما ذكر فيها حال المجرمين ، وهم أهل الجرائم والذنوب العظيمة ، فلا يدخل فيهم المؤمنون التائبون من ذنوبهم ، أو المغمورة ذنوبهم بحسناتهم. وأظهرُ من هذا الاستدلال بقوله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكَرًا يَكُومُ ﴾ [الزلزلة: ٧-٨] ، وقد ذكر بعضُ المفسرين أنَّ هذا القول هو الصحيحُ عندَ المحققين ، وقد روي هذا القولُ عن الحسن البصري ، وبلال بن سعد الدمشقي ، قالَ الحسن : في العبدِ يذنب ، ثُمَّ يتوبُ ويستغِفرُ : يُغفر له ، ولكن لا يُمحاه من كتابه دونَ أنْ يَقِفه عليه ، ثمَ ينسأله عنه ، ثم بكي الحسن بكاءً شديداً ، وقال : لو لم نَبكِ إلا للحياء من ذلك يسأله عنه ، ثم بكي لنا أن نبكي .

وقال بلالُ بن سعد : إنَّ الله يغفرُ الذنوبَ ، ولكن لا يمحوها من الصحيفة حتى يُوقِفَهُ عليها يوم القيامة وإنْ تاب [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٢٦/٥ ] .

<sup>(</sup>۱) هو عطية بن سعد بن جنادة العوفي ، الجدلي الكوفي توفي سنة (۱۱۱هـ) . انظر تهذيب الكمال ٥/ ١٨٤ (٤٥٤٥) ، وسير أعلام النبلاء ٥/ ٣٢٥ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وقال أبو هريرة: يُدني الله العبد يوم القيامة ، فيضع عليه كَنَفَهُ ، فيسترُه مِنَ الخلائق كُلِّها ، يدفع إليه كتابه في ذلك الستر ، فيقول : اقرأ يا بن آدم كتابك ، فيقرأ ، فيمر بالحسنة ، فيبيضُ لها وجهه ، ويُسرُّ بها قَلبُه ، فيقولُ الله : أتعرِفُ يا عبدي ؟ فيقول : نعم ، فيقول : إنِّي قبلتها منك ، فيسجد ، فيقول : ارفع رأسك وعُد في كتابك ، فيمر بالسيَّئة ، فيسودُّ لها وجهه ، ويَوْجَلُ منها قلبُه ، وترتعدُ منها فرائصهُ ، ويأخذه من الحياء من ربِّه ما لا يعلمُه غيرُه ، فيقول : أتعرف يا عبدي ؟ فيقول : نعم يا رب ، فيقول : إنِّي قد غفرتُها لك ، فيسجدُ ، فلا يرى منه الخلائقُ إلا السُّجود حتى يا رب ، فيقول : إنِّي قد غفرتُها لك ، فيسجدُ ، فلا يرى منه الخلائقُ إلا السُّجود حتى ينادي بعضهم بعضاً : طوبى لهذا العبد الذي لم يَعصِ الله قطُّ ، ولا يدرون ما قد لقي ينادي بعضهم بعناً : طوبى لهذا العبد الذي لم يَعصِ الله قطُّ ، ولا يدرون ما قد لقي فيما بينه وبينَ ربِّه ممَّا قد وَقَفَهُ عليه [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « الزهد » ١٧٢/١ من طريق أبي عمران الجوني ، عن أبي هريرة ، به ] .

وقال أبو عثمان النَّهديُّ ، عن سلمان : يُعطى الرجل صحيفته يوم القيامة ، فيقرأ أعلاها ، فإذا سيئاته ، فإذا كاد يسوء ظنه ، نظر في أسفلها ، فإذا حسناته ، ثم نظر في أعلاها فإذا هي قد بُدِّلت حسنات (١) . ورُوي عن أبي عثمان ، عن ابن مسعود ، وعن أبي عثمان من قوله وهو أصحُّ .

وروى ابن أبي حاتم بإسناده عن بعض أصحاب معاذ بن جبل قال : يدخل أهلُ الجنةِ الجنة على أربعة أصناف : المتقين ، ثم الشاكرين ، ثم الخائفين ، ثم أصحاب اليمين ؟ قال : لأنّهم عملوا الحسنات والسيئات ، اليمين . قيل : لم سُمُّوا أصحابَ اليمين ؟ قال : لأنّهم عملوا الحسنات والسيئات ، فأعطوا كتبهم بأيمانهم ، فقرؤوا سيئاتهم حرفاً حرفاً قالوا : يا ربّنا هذه سيّئاتنا فأين حسناتُنا ؟ فعند ذلك قالوا : ﴿ هَاَوْمُ كَانِينَهُ ﴾ [الحاقة : ١٩] فهم أكثرُ أهل الجنة [أخرجه : ابن أبي حاتم ، وابن المبارك في «الزهد » ، وعبد بن حميد ، وابن المنذر ، والخطيب كما في « الدر المنثور » ٢/٤١٤] . وأهلُ هذا القول قد يحملون أحاديث محو السيئات بالحسنات على محو عقوباتها دون محو كتابتها من الصحف ، والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير ٣/ ٣٢٨.

وقوله على : « وخالقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسن » هذا من خصال التقوى ، ولا تَتِمُّ التقوى إلا به ، وإنَّما أفرده بالذكر للحاجة إلى بيانه ، فإنَّ كثيراً من النَّاس يظنُّ أنَّ التقوى هي القيامُ بحقِّ اللهِ دونَ حقوق عباده ، فنصَّ له على الأمر بإحسان العشرة للناس ، فإنَّه كان قد بعثه إلى اليمن معلماً لهم ومفقهاً وقاضياً ، ومَنْ كان كذلك ، فإنَّه يحتاج إلى مخالقة النَّاس بخلق حسن ما لا يحتاج إليه غيرُه ممن لا حاجة للنَّاس به ولا يُخالطهم ، وكثيراً ما يغلب على من يعتني بالقيام بحقوق الله ، والانعكاف على محبته وخشيته وطاعته إهمالُ حقوق العباد بالكُلِّيَة أو التقصير فيها ، والجمعُ بَيْنَ القيام بحقوق الله وحقوق عباده عزيزٌ جداً لا يَقوى عليه إلا الكُمَّلُ مِنَ الأنبياءِ والصديقين .

وقال الحارث المحاسبي: ثلاثةُ أشياء عزيزة أو معدومة: حسنُ الوجه مع الصّيانة، وحسن الخلق مع الدّيانة، وحُسنُ الإخاء مع الأمانة [ أخرجه: أبو نعيم في «الحلية » ١٠/ ٧٥].

وقال بعضُ السَّلف : جلس داود عليه السلام خالياً ، فقال الله عز وجل : ما لي أراك خالياً ؟ قال : هجرتُ الناسَ فيك يا ربَّ العالمين ، قال : يا داود ألا أدلُّك على ما تستبقي به وجوه الناس<sup>(١)</sup> ، وتبلغ فيه رضاي ؟ خالق النَّاسَ بأخلاقهم ، واحتجز الإيمانَ بيني وبينك [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « الزهد » ١/ ٥٢ ] .

وقد عدَّ الله في كتابه مخالقة الناس بخلق حسن من خصال التقوى ، بل بدأ بذلك في قوله : ﴿ أُعِدَتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وروى ابنُ أبي الدنيا بإسناده عن سعيد المقبري قال: بلغنا أنَّ رجلاً جاء إلى عيسى ابن مريمَ عليه السلام فقال: يا معلِّمَ الخير، كيف أكون تقياً لله عز وجل كما ينبغي له ؟ قالَ: بيسيرٍ من الأمر: تُحِبُّ الله بقلبك كُلِّه، وتعمل بكدحك وقوَّتك ما استطعت، وترحمُ ابن جنسك كما ترحم نفسَك، قالَ: من ابنُ جنسي يا معلِّم الخير؟ قال: ولَدُ آدم كلهم، وما لا تُحب أنْ يؤتى إليك، فلا تأته لأحدٍ وأنت تقيُّ للهِ عز وجل كما ينبغي له [ أخرجه: ابن أبي عاصم في « الزهد » ١٩٥١].

<sup>(</sup>١) عبارة : « به وجوه الناس » سقطت من (ص) .

وقد جعل النَّبيُّ ﷺ حسن الخلق من أحسن خصال الإيمان ، كما خرَّج الإمام أحمد وأبو داود من حديث أبي هريرة : عن النَّبيِّ ﷺ قال : « أكملُ المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٢٥٠ و ٤٧٢ ، وأبو داود ( ٤٦٨٢ ) .

وأخرجه: الترمذي ( ١١٦٢) ، وابن حبان ( ٤٥٤) ، والحاكم ٣/١ ، وأبو نعيم في « الحلية » الاحمادة ٢ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٢٩١) ، والبغوي ( ٢٣٤١) و ( ٣٤٩٥) قال الترمذي : « حسن صحيح » ] ، وخرَّجه محمد بن نصر المروزي ، وزاد فيه : « وإنَّ المرءَ ليكُونُ مؤمناً وإنَّ في خُلُقه شيئاً فيَنقُصُ ذلك من إيمانه » [ أخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٤٥٤ ) و ( ٤٥٥ ) ، وهذه الزيادة ضعيفة لضعف ابن لهيعة وعيسى بن سيلان ] .

وخرَّج أحمد ، وأبو داود ، والنَّسائي ، وابنُ ماجه ، من حديث أسامة بن شريك قال: قالوا: يا رسولَ الله ، ما أفضلُ ما أُعطي المرءُ المسلمُ ؟ قال: « الخُلق الحَسَنُ » [ جزء من حديث طويل ، أخرجه : أحمد ٢٧٨/٤ ، وابن ماجه (٣٤٣٦) ، والنسائي في « الكبرى » (٥٨٧٥ ) ، و( ٥٨٨٠ ) ، و( ٥٨٨١ ) ، و( ٥٨٧٠ ) ولم أجده عند أبي داود .

وأخرجه: وكيع في « الزهد » ( ٤٢٣ ) ، والحميدي ( ٨٢٤ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٩١ ) ، وابسن حبان ( ٤٧٨ ) و( ٤٨٦ ) و ( ٢٠٦١ ) ، وابسن خزيمة ( ٤٧٧٤ ) و ( ٢٩٥٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٤٦٣ ) و ( ٤٦٤ ) و ( ٤٦٩ ) و ( ٤٢٩ ) و ( ٤٧١ ) و ( ٤٧٩ ) و ( ٤٧٩ ) و ( ٤٧٨ ) و ( ٤٨٠ ) و ( ٤٨٠ ) و ( ٤٨٠ ) و ( ٤٨٠ ) و في « الصغير » ، له ( ٥٥٩ ) ، والحاكم ١٩٨ [ ١٩٩ و١٩٩ و٤/ ٣٩٩ و ٤٠٠ ، والبيهقي ٥/ ١٤٦ و ٣٩٣ ، وفي « شعب الإيمان » ، له ( ١٥٢٨ ) و ( ١٥٢٩ ) و ( ١٣٨٢ ) و ( ١٣٨٢ ) و ( ١٣٨٢ ) و ( ١٣٨١ ) و ( ١٣٨١ ) و ( ١٣٨١ ) و ( ١٣٨١ ) و ( ١٣٨٨ ) و ( ١٣٨١ ) و ( ١٣٨٨ ) و و حديث صحيح ] .

وأخبر النَّبِيُّ ﷺ أنَّ صاحبَ الخلق الحسن يَبلُغُ بخلقِه درجةَ الصَّائم القائم لئلا يشتغِلَ المريدُ للتقوى عن حسن الخلق بالصَّوم والصلاة ، ويَظُنُّ أنَّ ذلك يقطعه عن فضلهما ، فخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود ، من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ المؤمن ليُدرِك بحُسْنِ خُلُقه درجاتِ الصَّائم القائم » [ أخرجه : أحمد ٢/٩٠ و١٣٣ و١٨٧ ، وأبو داود ( ٤٧٩٨ ) .

وأخرجه : ابن حبان ( ٤٨٠ ) ، والحاكم ٢٠/١ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٩٩٧ ) ، والبغوي ( ٣٥٠٠ ) و( ٣٥٠١ ) ، وهو قويٌّ بشواهده ] .

وأخبر أنَّ حسن الخُلق أثقلُ ما يُوضَعُ في الميزان ، وإنَّ صاحبَه أحبُّ الناسِ إلى

الله وأقربهم من النبيين مجلساً ، فخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود ، والترمذي من حديث أبي الدرداء ، عن النَّبيِّ عَلَيْهُ ، قال : « ما مِنْ شيءٍ يُوضَعُ في الميزان أثقل من حسن الخلق ، وإنَّ صاحبَ حسن الخلق (١) ليَبلُغُ به درجة صاحبِ الصَّوم والصلاة » [ أخرجه : أحمد ٢٠٠٢ ) و ٤٤٦ و ٤٤٨ ، وأبو داود ( ٤٧٩٩ ) ، والترمذي ( ٢٠٠٢ ) ، و( ٢٠٠٣ ) عن أم الدرداء ، عن أبي الدرداء ، به .

وأخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠١٥٧)، والطيالسي ( ٩٧٨)، والحميدي ( ٣٩٤)، والحميدي ( ٣٩٤)، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٧٠)، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ١٩٧٥)، وابن حبان ( ٤٨١) و ( ٥٦٩٣)، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٢١٤)، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨٠٠٣) و ( ٨٠٠٨) و ( ٨٠٠٥)، وقال الترمذي : «حسن صحيح » ] .

وخرَّج ابن حبان في «صحيحه » من حديث عبدِ الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « ألا أخبركم بأحبِّكُم إلى الله وأقربِكُم منِّي مجلساً يومَ القيامة ؟ » قالوا : بلى ، قال : « أحسنُكُم خُلُقاً ؟ » . وقد سبق حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ : « أكثرُ ما يُدخِلُ الجنَّة تقوى الله وحُسنُ الخلق »(٢) .

وخرَّج أبو داود من حديث أبي أمامة ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « أنا زعيمٌ ببيتٍ في أعلى الجنة لمن حَسُنَ خُلُقه » ، وخرَّجه الترمذي وابنُ ماجه بمعناه من حديث أنس [ أخرجه : أبو داود ( ٤٦٣٢ ) عن أبي أمامة ، به .

وأخرجه: ابن ماجه (٥١)، والترمذي (١٩٩٣)، من طريق سلمة بن وردان الليثي، عن أنس بن مالك، به، وقال الترمذي: «حسن»].

وقد رُوي عَن السلف تفسيرُ حُسنِ الخُلق ، فعن الحسن قال : حُسنُ الخلق : الكرمُ والبذلة والاحتمالُ .

وعن الشعبي قال : حسن الخلق : البذلة والعطية والبِشرُ الحسن ، وكان الشعبي كذلك .

وعن ابن المبارك قال : هو بسطُ الوجه ، وبذلُ المعروف ، وكفُّ الأذى [ أخرجه :

<sup>(</sup>١) عبارة : « وإن صاحب حسن الخلق » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

الترمذي ( ٢٠٠٥ ) عن أحمد بن عبدة الضبي ، عن ابن وهب ، عن عبد الله بن المبارك ، به . وانظر : تفسير القرطبي ١٨/٨٨ ] .

وسئل سلامٌ بن أبي مطيع عن حسن الخلق ، فأنشد :

تراهُ إذا ما جئته متهلّلاً كأنّك تُعطيه الذي أنت سائِلُه ولَوْ لَم يَكُنْ في كَفّه غيرُ رُوحِه لَجَادَ بها فَليَتَّق الله سائِلُه هُوَ البَحرُ مِنْ أيِّ النَّواحي أتيتَهُ فَلُجَّتُه المعروفُ والجُودُ سَاحِلُه

وقال الإمامُ أحمد : حُسنُ الخلق أنْ لا تَغضَبَ ولا تحْتدَّ ، وعنه أنَّه قال : حُسنُ الخلق أنْ تحتملَ ما يكونُ من الناس .

وقال إسحاق بن راهويه : هو بسطُ الوجهِ ، وأنْ لا تغضب ، ونحو ذلك قال : محمد بن نصر .

وقال بعضُ أهل العلم: حُسنُ الخلق: كظمُ الغيظِ لله، وإظهار الطلاقة والبشر إلا للمبتدع والفاجر، والعفوُ عن الزَّالين إلا تأديباً أو إقامة حدٍّ وكفُّ الأذى عن كلِّ مسلم أو معاهَدِ إلا تغييرَ منكر أو أخذاً بمظلمةٍ لمظلومٍ من غير تعدِّ(١).

وفي « مسند الإمام أحمد » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٤٣٨ .

وأخرجه: الطبراني في « الكبير » ٢٠/ (٤١٣) و (٤١٤) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة وزبان بن فائد ] من حديث معاذ بنِ أنس الجُهني ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال: « أفضلُ الفضائلِ أَنْ تَصِلَ مَنْ قَطَعَك ، وتُعطي من حَرمك ، وتصفحَ عمَّن شَتَمكَ »(٢) .

وخرَّج الحاكم من حديث عُقبة بن عامر الجهني ، قال : قال لي رسولُ الله ﷺ : « يا عقبةُ ، ألا أخبرك بأفضل أخلاق أهل الدنيا والآخرة ؟ تَصِلُ مَنْ قَطَعَكَ ، وتُعطِي مَنْ حَرَمك ، وتَعْفُو عَمَّن ظَلَمك » [ أخرجه : الحاكم ١٦١/٤ - ١٦٢ .

وأخرجه : أحمد ٤/ ١٤٨ و١٥٨ ، وهو حديث قويٌّ بطرقه ] .

<sup>(</sup>١) ذكره المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ٢/ ٨٦٣ ونسبهُ لعبد الله بن المبارك .

<sup>(</sup>٢) في (ص): «ظلمك».

وخرَّج الطبراني من حديث عليٍّ : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « ألا أدلُّك على أكرم أخلاقِ أهلِ الدُّنيا والآخرة ؟ أنْ تَصِلَ من قطعك ، وتعطي من حرمك ، وتعفو عمَّن ظلمك » [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٥٥٦٧ ) من طرق عن علي ، به ] .

\* \* \*

## الحديث التاسع عشر

عَنْ عبدِ الله بنِ عبَّاسٍ رضي الله عنهما قالَ : كُنتُ خلفَ النَّبِيِّ عَلَيْ فقال : « يا غُلامُ إنِّي أَعلَّمُكُ كَلماتٍ : احفَظِ الله يَحْفَظْكَ ، احفَظِ الله تَجِدْهُ تجاهَكَ ، إذا سَأَلْت فاسألِ الله ، وإذا استَعنْت فاستَعِنْ بالله ، واعلم أنَّ الأُمَّة لو اجتمعت على أنْ ينفعوك بشيءٍ ، لم ينفعوك إلا بشيءٍ قد كَتبَهُ الله لكَ ، وإنِ اجتمعوا على أنْ يَضرُّوكَ بشيءٍ ، لم يضرُّوك إلا بشيءٍ قد كتبهُ الله لكَ ، وإنِ اجتمعوا على أنْ يَضرُّوكَ بشيءٍ ، لم يضرُّوك إلا بشيءٍ قد كتبهُ الله عليكَ ، رُفِعَتِ الأقلامُ وجَفَّتِ الصُّحُفُ » .

رواه الترمذيُّ ، وقال : حديثٌ حسنٌ صحيحٌ .

وفي رواية غير التِّرمذي: « احفظ الله تجده أمامَك ، تَعرَّفْ إلى اللهِ في الرَّخاء يَعْرِفْك في الشِّدَّة ، واعلَمْ أنَّ ما أخطَأكَ لم يَكُن ليُصِيبَكَ ، وما أصابَكَ لم يَكُن ليُخطِئَكَ ، واعلَمْ أنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبرِ ، وأنَّ الفَرَجَ معَ الكَرْبِ ، وأنَّ معَ العُسْرِ يُسراً ».

هذا الحديث خرَّجه الترمذيُّ (۱) من رواية حَنَشٍ الصنعاني ، عن ابن عباس ، وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ۲۹۳/۱ .

وأخرجه: أبو يعلى (٢٥٥٦)، والطبراني في «الكبير ١٢٩/١)، وابن السني في «عمل اليوم والليلة » (٢٤٦)] من حديث حنش أيضاً مع إسنادَيْن آخرين منقطعين [ في «مسنده » اليوم والليلة » (٢٦٤)] من حديث من بعض ، ولفظ حديثه: «يا غلام أو يا غليم ألا أُعلِّمُك كلماتٍ ينفعُك الله بهنَّ ؟ » فقلتُ : بلى ، فقالَ : « احفظِ الله يحفظك ، احفظ الله تجده أمامك ، تعرَّف إلى الله في الرَّخاء يَعْرِفْكَ في الشِّدَةِ ، وإذا سألتَ ، فاسألِ الله ، وإذا استعنت ، فاستعِن بالله ، قد جف القلم بما هو كائن ، فلو أنَّ الخلق كُلَّهم الله ، وإذا استعنت ، فاستعِن بالله ، قد جف القلم بما هو كائن ، فلو أنَّ الخلق كُلَّهم جميعاً أرادوا أنْ ينفعوك بشيءٍ لم يقضه الله ، لم يَقدِرُوا عليك ، وإنْ أرادوا أنْ يضرُّوك بشيءٍ لم يقدروا عليه ، واعلم أنَّ في الصبر على ما تكره خيراً بشيءٍ لم يكتبه الله عليك ، لم يقدروا عليه ، واعلم أنَّ في الصبر على ما تكره خيراً

<sup>(</sup>۱) في « الجامع الكبير » (٢٥١٦) .

كثيراً ، وأنَّ النصر مع الصبر ، وأنَّ الفرجَ مع الكربِ ، وأنَّ مع العسر يسراً » .

وهذا اللفظُ أتمُّ من اللفظ الذي ذكره الشيخ ـ رحمه الله ـ ، وعزاه إلى غير الترمذي ، واللفظُ الذي ذكره الشيخ رواه عبدُ بنُ حُميد في « مسنده » بإسناد ضعيفٍ عن عطاء [ أخرجه : عبد بن حميد ( ٦٣٦ ) ] ، عن ابن عباس ، وكذلك عزاه ابنُ الصلاح في « الأحاديث الكلية » التي هي أصلُ أربعين الشيخ رحمه الله إلى عبد بنِ حُميد وغيره .

وقد روي هذا الحديث عن ابن عباس من طُرق كثيرة من رواية جماعة منهم (١): ابنه عليٌّ، ومولاه عكرمة [أخرجه: الطبراني في «الكبير» (١١٥٦٠)]، وعطاء بن أبي رباح [أخرجه: العقيلي في «الضعفاء الكبير» 7/80، والطبراني في «الكبير» (١١٤١٦) وفي «الأوسط»، له (١١٤١٥)، والآجري في «الشريعة»: ١٩٨]، وعمرو بن دينار، وغُبيد الله بن عبد الله [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» 1/3/8]، وعمر مولى غفرة، وابن أبي مليكة [أخرجه: العقيلي في «الضعفاء الكبير» 1/3/8»، والطبراني في «الكبير» (١١٢٤٣) وراكبير» (١١٢٤٣) والمسلمة والم

وأصحُّ الطرق كلها طريقُ حنش الصنعاني التي خرجها الترمذي [ في « الجامع الكبير » ( ٢٥١٦ ) .

وأخرجه: الطبراني في « الكبير » ( ١٢٩٨٨ ) و ( ١٢٩٨٩ ) ، وابن السني في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٢٥ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٧٤ ) من طريق حنش أيضاً ] ، كذا قاله ابنُ منده وغيرُه . وقد روي عن النّبيِّ ﷺ أنّه وصّى ابن عباس بهذه الوصية من حديث عليِّ بن أبي طالب ، وأبي سعيد الخدري [ أخرجه: أبو يعلى ( ١٠٩٩ ) ، والآجري في « الشريعة » : 1٩٩ ، وابن عدي في « الكامل » ٧٧ / ، والخطيب في « تاريخه » ١٩٤٢ ] ، وسهل بن

<sup>(</sup>۱) عبارة : « جماعة منهم » سقطت من (ج) .

سعد<sup>(۱)</sup>، وعبد الله بن جعفر [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « السنة » ( ٣١٥ ) ] ، وفي أسانيدها كلها ضعف .

وذكر العقيلي أنَّ أسانيد الحديث كلها لينة ، وبعضُها أصلحُ من بعض (٢) ، وبكلِّ حال ، فطريق حنشِ التي خرجها الترمذي حسنة جيدة .

وهذا الحديث يتضمن وصايا عظيمة وقواعد كلية من أهمِّ أمور الدين ، حتى قال بعض العلماء (٣) : تدبرتُ هذا الحديثَ ، فأدهشني وكِدتُ أطيشُ ، فوا أسفي من الجهل بهذا الحديث ، وقِلَّةِ التفهم لمعناه .

قلت : وقد أفردت لشرحه جزءاً كبيراً ونحن نذكر هاهنا مقاصِدَهُ على وجه الاختصار إنْ شاء الله تعالى (١) .

فقوله ﷺ: "احفظ الله "يعني: احفظ حدوده ، وحقوقه ، وأوامره ، ونواهيه ، وحفظ ذلك : هو الوقوف عند أوامره بالامتثال ، وعند نواهيه بالاجتناب ، وعند حدوده ، فلا يتجاوزُ ما أمر به وأذن فيه إلى ما نهى عنه ، فمن فعل ذلك ، فهو مِنَ الحافظين لحدود الله الذين مدحهم الله في كتابه ، وقال عز وجل : ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَابٍ حَفِيظٍ ﴿ ثَنَ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ ﴾ [ق : ٣٢ - ٣٣] . وفسر الحفيظ هاهنا بالحافظ لأوامرِ الله ، وبالحافظ لذنوبه ليتوب منها .

ومن أعظم ما يجبُ حِفظُه من أوامر الله الصَّلاةُ ، وقد أمر الله بالمحافظة عليها ، فقال : ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَ وَٱلصَّكَوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] ومدح المحافظين عليها بقوله : ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤] .

<sup>(</sup>١) أورده الدارقطني في « الأفراد » \_ كما في الأطراف \_ (٢١٤٠) وقال عقبة : « تفرد به زهرة بن عمرو التيمي » .

ولم يذكره البخاري ولا ابن أبي حاتم بجرح ولا تعديل . انظر : التاريخ الكبير ٣/٣٦٦ ، والجرح والتعديل ٣/ ٥٤٤ (٥٠٧٨) ولم أعثر على ترجمة له في غير هذين الكتابين .

<sup>(</sup>٢) انظر: الضعفاء الكبير ٣/ ٥٤.

<sup>(</sup>٣) في (ص): « أبو الفرج » .

<sup>(</sup>٤) وهو كتاب مطبوع اسمه : « نور الاقتباس في مشكاة وصية النبي ﷺ لابن عباس » .

وقال النّبيُّ عَلَيْ الله عند الله عند الله عهد أنْ يُدخِلَه الجنّة » [ أخرجه: عبد الرزاق ( ٤٥٧٥ ) ، والحميدي ( ٣٨٨ ) ، وأحمد ٥/ ٣١٥ و ٣١٧ ، والدارمي ( ١٥٨٥ ) ، وأبو داود ( ١٤٢٠ ) ، والنسائي ٢/ ٢٣٠ وفي « الكبرى » ، له ( ٣١٤ ) ، وابن حبان ( ١٥٨١ ) و أبو داود ( ٢٤١٧ ) ، والبيهقي ١/ ٣٦١ والبغوي ( ٩٧٧ ) من حديث عبادة بن الصامت ، وهو حديث صحيح ] وفي حديثٍ آخر : « من حافظ عليهنَّ ، كُنَّ له نوراً وبرهاناً ونجاةً يوم القيامة » [ أخرجه : أحمد ٢/ ١٦٩ ، وعبد بن حميد ( ٣٥٣ ) ، والدارمي ( ٢٧٢١ ) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » ( ٣١٨٠ ) و ( ٣١٨١ ) ، وابن حبان ( ١٤٦٧ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ١٧٨٨ ) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ، وهو حديث قويٌّ .

وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٦٨٠٧ ) من طريق قتادة بن ربعي ، به ] .

وكذلك الطهارة ، فإنَّها مفتاحُ الصلاة ، وقال النَّبيُّ ﷺ : « لا يُحافظُ على الوضوء الا مؤمن » [ أخرجه : الطيالسي ( ٩٩٦) ، وابن أبي شيبة ( ٣٥ ) ، وأحمد ٢٧٦/٥ و٢٨٠ و٢٨٢ و ٢٨٠ والدارمي ( ٢٥٦ ) ، وابن ماجه ( ٢٧٧ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٦٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٤٤٤ ) ، والحاكم ١/١٣٠ ، والبيهقي ١/ ٤٥٧ ، والخطيب في « تاريخه » ٢٩٣/١ ، وفي إسناده انقطاع .

وأخرجه : ابن ماجه ( ۲۷۸ ) من طريق عبد الله بن عمرو ، به .

وأخرجه : الطبراني في « مسند الشاميين » ( ٢١٧ ) عمن سمع النبي ﷺ ، به ] .

وممَّا يُؤمر بحفظه الأيمانُ ، قال الله عز وجل : ﴿ وَٱحۡفَظُوٓا ۚ أَيۡمَنَكُمْ ﴾ [المائدة : ٨٩] ، فإنَّ الأيمان يقع الناس فيها كثيراً ، ويُهْمِل كثيرٌ منهم ما يجب بها ، فلا يحفظه ، ولا يلتزمه .

ومن ذلك حفظُ الرأس والبطن كما في حديث ابن مسعود المرفوع: « الاستحياءُ من الله حَقَّ الحياء أَنْ تَحْفَظَ الرأس وما وَعَى ، وتحفظ البطنَ وما حوى » خرَّجه الإمام أحمد والترمذي [ أحمد في « مسنده » ١/ ٣٨٧ ، والترمذي ( ٢٤٥٨ ) ، وقال الترمذي : « غريب » أي ضعيف . وأخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٤٣٢ ) ، والحاكم ٣٣٣ / ٣٢٣ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٧٣٠ ) و ( ١٠٥٦١ ) ، والبغوي ( ٤٠٣٣ ) ] .

وحفظ الرأس وما وعى يدخل فيه حفظُ السَّمع والبصر واللسان من المحرمات ،

وحفظُ البطن وما حوى يتضمن حفظ القلب عَنِ الإصرار على محرم. قال الله عز وجل: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِى آَنفُسِكُمْ فَاتَحْذَرُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥]، وقد جمع الله ذلك كُلَّه في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَكُلُّ أُولَئِهَكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ويتضمن \_ أيضاً \_ حفظَ البطنِ من إدخال الحرام إليه من المآكل والمشارب .

ومِنْ أعظم ما يجبُ حفظُه من نواهي الله عز وجل : اللسانُ والفرجُ ، وفي حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ ، قال : « مَنْ حَفِظَ ما بَين لَحييه ، وما بَينَ رِجليه ، دَخَلَ الجنة » خرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » ٣٥٧/٤ .

وأخرجه : الترمذي ( ٢٤٠٩ ) وفي « العلل » ، له ( ٦١٤ ) ، وابن حبان ( ٥٧٠٣ ) ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٩٨/٤ .

وأخرجه: البخاري في « التاريخ الكبير » ٧/ ٥٥ ، وعبد الله بن أحمد في « زوائده على الزهد » : ٢٦٤ ، وأبو يعلى ( ٧٢٧٥ ) ، والحاكم ٣٥٨/٤ ، وتمام في فوائده كما في « الروض البسام » ( ١١١٦ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٥٤٥ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥٧٥٥ ) ، وهو حديث قويٌّ بشواهده ] من حديث أبي موسى ، عن النَّبيِّ عَيْدٌ ، قال : « مَنْ حَفِظ ما بَينَ فَقْمَيه وفرجه ، دخل الجنة » .

وأمر الله عز وجل بحفظ الفروج ، ومدح الحافظين لها ، فقال : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَخُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠] ، وقال : ﴿ وَٱلْحَنِظِينَ فَكُوجَهُمْ وَالْحَنِظِينَ فَكُرُوجَهُمْ وَالْحَنِظِينَ فَكُرُوجَهُمْ وَالْحَنْظِينَ فَكُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ وَالْحَنْفِظَاتِ وَالذَّرَ عَلَى الله كَثِيرًا وَالذَّرَ عَلَى الله والله عَلَى الله عَلَى الله

وقال أبو إدريس الخولاني: أوَّلُ ما وصى الله به آدم عند إهباطه إلى الأرض: حفظُ فرجه، وقال: لا تضعه إلا في حلال.

وقوله ﷺ : «يحفظك» يعني : أنَّ من حفظَ حدود الله، وراعى حقوقَه، حفظه الله، فإنَّ الجزاء من جنس العمل، كما قال تعالى : ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ [ البقرة : ٤٠]،

وقال : ﴿ فَأَذَٰكُونِينَ أَذَكُرُكُمُ ﴾ [ البقرة : ١٥٢ ] ، وقال : ﴿ إِن نَنصُرُواْ اللَّهَ يَنصُرُكُمْ ﴾ [ محمد : ٧ ].

وحفظ الله لعبده يدخل فيه نوعان :

أحدهما : حفظه له في مصالح دنياه ، كحفظه في بدنه وولده وأهله وماله ، قال الله عز وجل : ﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مِّنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ آَمْرِ ٱللهِ ﴾ [ الرعد : ١١ ] . قال ابن عباس : هم الملائكة يحفظونَهُ بأمرِ الله ، فإذا جاء القدر خَلُوا عنه [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » (١٥٣٤٥ ) ] .

وقال عليٌّ : إنَّ مع كلِّ رجلٍ ملكين يحفظانه مما لم يقدرْ فإذا جاء القدر خلّيا بينه وبينه ، وإنَّ الأجل جُنَّةٌ حصينة [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٥٣٧١ ) ] .

وقال مجاهد : ما مِنْ عبدٍ إلا له مَلَكٌ يحفظه في نومه ويقظته من الجنّ والإنس والهوامِّ ، فما من شيء يأتيه إلا قال : وراءك ، إلا شيئاً أذن الله فيه فيصيبه [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٥٣٥٢ ) ] .

وخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود ، والنسائي من حديث ابن عمر ، قال : لم يكن رسولُ الله على يَدَعُ هؤلاء الدَّعوات حين يُمسي وحين يُصبح : «اللهم إني أسألك العافية في ديني ودنياي وأهلي العافية في الدنيا والآخرة ، اللهم إنِّي أسألك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلي ومالي ، اللهم استُر عورتي ، وآمن روعتي ، واحفظني من بين يدي ومن خلفي ، وعن يميني وعن شمالي ، ومن فوقي ، وأعوذُ بعظمتك أنْ أغتالَ من تحتي »[أخرجه: أحمد يميني وعن شمالي ، ومن فوقي ، وأعوذُ بعظمتك أنْ أغتالَ من تحتي »[أخرجه: أحمد اليوم والليلة »، له (١٠٤٠١) ، وفي «عمل اليوم والليلة »، له (٥٦٦) ، وفي «عمل اليوم والليلة »، له (٥٦٦) .

وأخرجه: ابن أبي شيبة ( ٢٩٢٧٨ ) ، وعبد بن حميد ( ٨٣٧ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٦٩٨ ) و( ١٢٠٠ ) ، وابـن مـاجـه ( ٣٨٧١ ) ، وابـن حبـان ( ٩٦١ ) ، والطبـرانـي فـي « الكبيـر » ( ١٣٢٩٦ ) ، والحاكم ١/ ٥١٧ ، وهو حديث صحيح ] .

ومَنْ حفظ الله في صباه وقوَّته ، حفظه الله في حال كبَره وضعفِ قوّته ، ومتَّعه بسمعه وبصره وحولِه وقوَّته وعقله .

كان بعض العلماء قد جاوز المئة سنة وهو ممتَّعٌ بقوَّتِه وعقله ، فوثب يوماً وثبةً شديدةً ، فعُوتِبَ في ذلك ، فقال : هذه جوارحُ حفظناها عَنِ المعاصي في الصّغر ،

فحفظها الله علينا في الكبر (١) . وعكس هذا أنَّ بعض السَّلف رأى شيخاً يسأل الناسَ ، فقال : إنَّ هذا ضيَّع الله في صغره ، فضيَّعه الله في كبره .

وقد يحفظُ الله العبدَ بصلاحه بعدَ موته في ذريَّته كما قيل في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ الْمَهُمُ اصَلِاحًا ﴾ [الكهف: ٨٦]: أنَّهما حُفِظا بصلاح أبيهما [أخرجه: عبدالله بن المبارك في «المزهد» (٣٣٢)، والحميدي (٣٧٢)، والطبري في «تفسيره» (١٧٥٤٣)، والحاكم ١٢٩٨]. قال سعيد بن المسيب لابنه: لأزيدنَّ في صلاتي مِنْ أجلِك، رجاءَ أنْ أَخْفَظَ فيكَ، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا ﴾ (٢)، وقال عمرُ بن عبد العزيز: ما من مؤمن (٣) يموتُ إلا حفظه الله في عقبه وعقبِ عقبه.

وقال ابن المنكدر: إنَّ الله ليحفظُ بالرجل الصالح ولدَه وولدَ ولده والدويرات التي حوله فما يزالونَ في حفظ من الله وستر [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٣٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ١٤٨ ] .

ومتى كان العبد مشتغلاً بطاعة الله ، فإنَّ الله يحفظه في تلك الحال ، وفي « مسند الإمام أحمد » عن النَّبيِّ عَلَى ، قال : « كانت امرأةٌ في بيتٍ ، فخرجت في سريَةٍ من المسلمين ، وتركت ثنتي عشرة عنزاً وصيصيتها كانت تنسج بها ، قال : ففقدت عنزاً لها وصيصيتها ، فقالت : يا ربِّ ، إنَّك قد ضَمِنْتَ لمن خرج في سبيلك أنْ تحفظ عليه ، وإني قد فَقَدتُ عنزاً من غنمي وصيصيتي ، وإني أنشُدُك عنزي وصيصيتي » . قال : وجعل رسولُ الله على يذكر شدَّة مناشدتها ربَّها تبارك وتعالى ، قال رسول الله عنزي و ميصيتها ومثلها » [ أخرجه : أحمد ٥/١٧ ، هذا الحديث مما تفرد به الإمام أحمد ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٥/٢٧٧ : « رجاله رجال الصحيح » ] .

والصيصية: هي الصِّنارة التي يُغزل بها ويُنسج (١٤).

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء ١٦٨/١٧.

<sup>(</sup>۲) ذكره البغوي في « تفسيره » ۳/ ۲۱۱ .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « عبد » .

<sup>(</sup>٤) انظر : العين : ٥٣٨ (صيص) .

فمن حفظ الله حَفِظَهُ الله من كُلِّ أذى . قال بعضُ السَّلف : من اتقى الله ، فقد حَفِظَ نفسه ، ومن ضيَّع تقواه ، فقد ضيَّع نفسه ، والله الغنيُّ عنه .

ومن عجيب حفظِ الله لمن حفظه أنْ يجعلَ الحيوانات المؤذية بالطبع حافظةً له من الأذى ، كما جرى لِسَفِينة مولى النَّبيِّ عَلَى حيث كُسِرَ به المركبُ ، وخرج إلى جزيرة ، فرأى الأسدَ ، فجعل يمشي معه حتَّى دلَّه على الطريق ، فلمَّا أوقفه عليها ، جعل يُهَمْهِمُ كأنَّه يُودِّعُهُ ، ثم رجع عنه [ أخرجه : البزار كما في «كشف الأستار » ( ٢٧٣٣ ) وهو في «مسنده » ( ٣٨٣٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٦٤٣٢ ) ، والحاكم ٣/٦٠٦ ، وانظر : مجمع الزوائد

ورُئي إبراهيمُ بن أدهم نائماً في بستان وعنده حَيَّةٌ في فمها طاقةُ نَرجِس ، فما زالت تذبُّ عنه حتَّى استيقظ (١) .

وعكسُ هذا أنَّ من ضَيع الله ، ضيَّعهُ الله ، فضاع بين خلقه حتى يدخلَ عليه الضررُ والأذى ممن كان يرجو نفعه من أهله وغيرهم ، كما قال بعض السَّلف : إني لأعصي الله ، فأعرِفُ ذلك في خُلُقِ خادمي ودابَّتي (٢) .

النوع الثاني من الحفظ ، وهو أشرف النوعين : حفظُ الله للعبد في دينه وإيمانه ، فيحفظه في حياته من الشبهات المُضِلَّة ، ومن الشهوات المحرَّمة ، ويحفظ عليه دينَه عند موته ، فيتوفَّاه على الإيمان ، قال بعض السَّلف : إذا حضر الرجل الموت يقال للملك : شمَّ رأسه ، قال : أجد في قلبه الصيام ، شمَّ رأسه ، قال : أجد في قلبه الصيام ، قال : شمَّ قدميه ، قال : أجد في قدميه القيام ، قال : حَفظَ نفسه ، فحفظه الله .

وفي « الصحيحين » عن البراء بن عازب [ الذي وجدناه في الصحيحين عن أبي هريرة . أخرجه : البخاري ٩/ ١٤٥ ( ٧٣٩٣ ) ، ومسلم ٨/ ٧٩ ( ٢٧١٤ ) .

وأخرجه : عبد الرزاق ( ۱۹۸۳۰ ) ، وأحمد ۲٤٦/۲ ، وابن ماجه ( ٣٨٧٤ ) ، والترمذي ( ٣٤٠١ ) ، والترمذي ( ٣٤٠١ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٧٩١ ) ، وابن حبان ( ٥٥٣٥ ) .

<sup>(</sup>١) سرد هذه القصة عبد الله بن فرج العابد . انظر : حلية الأولياء ٨/ ١٠٩ ، وصفة الصفوة ٢/ ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) قال هذا الكلام: الفضيل بن عياض. انظر: حلية الأولياء ٨/ ١٠٩.

ورواية البراء بن عازب: أن رسول الله على قال: « إذا أخذت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة . ثم اضطجع على شقك الأيمن ثم قل: اللهم إني أسلمت وجهي إليك . وفوضت أمري إليك وألجأت ظهري إليك رغبة ورهبة إليك . لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك . آمنت بكتابك الذي أنزلت ، وبنبيك الذي أرسلت . واجعلهن من آخر كلامك . فإن مت من ليلتك مت وأنت على الفطرة » .

أخرجه: الطيالسي ( ٧٠٨) ، وأحمد ٢٩٠/٤ ، والبخاري ٢١/١ ( ٢٤٧) و٨/ ٨٤ ( ٦٣١٦) ، ومسلم ٨/ ٧٧ ( ٢٤٧) (٥٥) و ( ٥٠٤٨) ، وأبو داود ( ٥٠٤٦) و ( ٥٠٤٨) ، والترمذي في « الدعوات » ( ٣٥٧٤) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٧٨٠) و ( ٧٨٢) و ( ٧٨٧) ] ، عن النّبيّ ﷺ : أنّه أمره أنْ يقول عند منامه: إنْ قبضت نفسي فارحمها ، وإنْ أرسلتها فاحفظها بما تحفظُ به عبادَك الصالحين .

وفي حديث عمر : أنَّ النَّبَيَّ ﷺ علمه أنْ يقول : اللَّهُمَّ احفظني بالإسلام قائماً ، واحفظني بالإسلام قائماً ، واحفظني بالإسلام راقداً ، ولا تُطِعْ فيَّ عدواً ولا حاسداً . خرَّجه ابن حبان في « صحيحه »(١) .

وكان النَّبِيُّ ﷺ يودِّع من أراد سفراً ، فيقول : « أستودعُ الله دينكَ وأمانتكَ وخواتِيمَ عملك » ، وكان يقول : « إنَّ الله إذا استُودِعَ شيئاً حَفِظَهُ » . خرَّجه النَّسائي وغيره [ في « الكبرى » ( ١٠٣٤٣ ) و ( ١٠٣٥٦ ) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له ( ٥٠٦ ) و ( ٥١٣ ) .

وأخرجه: ابن ماجه ( ٢٨٢٦ ) ، وأحمد ٧/٢ ، وعبد بن حميد ( ٨٣٤ ) ، وأبو يعلى ( ٣٨٨٣ ) و ( ٣٨٨٣ ) و ( ٣٨٨٣ ) و ( ٣٨٨٢ ) و ( ١٣٥٧١ ) ، والطبراني في «الكبير » ( ١٣٣٨٤ ) و ( ١٣٥٧١ ) ، والبيهقي ٩/ ١٧٣ ، والبغوي ( ٢٠١١ ) ، وهو حديث صحيح ] .

وفي الجملة ، فالله عز وجل يحفظُ على المؤمن الحافظ لحدوده دينَه ، ويحولُ بينَه وبين ما يُفسد عليه دينَه بأنواع مِنَ الحفظ ، وقد لا يشعرُ العبدُ ببعضها ، وقد يكونُ كارهاً له ، كما قال في حقِّ يوسُف عليه السلام : ﴿ كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف : ٢٤] .

قال ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ أَنَ ٱللَّهَ يَكُولُ بَيْنَ ٱلْمَرِّءِ وَقَلِّهِهِ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، قل : يحول بين المؤمن وبين المعصية التي تجره إلى النار [أخرجه: الطبري في «تفسيره» (١٢٣٦) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٦٠٨ ( ٨٩٥٥) و ( ٨٩٥٥) ، والحاكم ٢٨٨٢] .

<sup>(</sup>١) الإحسان (٩٣٤) ، وفي إسناده ضعف .

وقال الحسن \_وذكر أهل المعاصي \_: هانوا عليه ، فعَصَوْه ، ولو عزُّوا عليه لعصمهم (١٠) .

وقال ابنُ مسعود : إنَّ العبد ليهمُّ بالأمرِ من التجارة والإمارة حتى يُيسر له ، فينظر الله إليه فيقول للملائكة : اصرفوه عنه ، فإني إنْ يسرته له أدخلتُه النار ، فيصرفه الله عنه ، فيظلُّ يتطيَّرُ يقول : سبقني فلان ، دهاني فلان ، وما هو إلا فضل الله عز وجل .

وخرَّجه الطبراني من حديث أنس ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ : « يقول الله عز وجل : إنَّ من عبادي من لا يُصلحُ إيمانَهُ إلا الفقر ، وإنْ بسطت عليه أفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يصلح لا يصلح إيمانه إلا الغنى ، ولو أفقرتُه لأفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا الصِّحَّة ، ولو أسقمته ، لأفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يصلح إيمانه إلا السقم ، ولو أصححتُه لأفسده ذلك ، وإنَّ مِنْ عبادي من يطلب باباً من العبادة ، فأكفُّه السقم ، ولو أصححتُه لأفسده ذلك ، وإنَّ مِنْ عبادي من يطلب باباً من العبادة ، فأكفُّه عنه ، لكيلا يدخله العُجْبُ ، إني أدبِّر عبادي بعلمي بما في قلوبهم ، إني عليمٌ خبير » أخرجه : الطبراني في «الأوسط» كما في «مجمع الزوائد» ٢٠/٠٢٠ ، وأبو نعيم في «الحلية » العربة ، وهو حديث ضعيف ] .

وقوله ﷺ: « احفظ الله تجده تجاهك » ، وفي رواية : « أمامك » معناه : أنَّ مَنْ حَفِظَ حُدودَ الله ، وراعى حقوقه ، وجد الله معه في كُلِّ أحواله حيث توجَّه يَحُوطُهُ وينصرُهُ ويحفظه ويوفِّقه ويُسدده ف ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ وَٱلَّذِينَ هُم مُحُسِنُونَ ﴾ [ النحل : ١٢٨ ] قال قتادة : من يتق الله يكن معه ، ومن يكن الله معه ، فمعه الفئة التي لا تُغلب ، والحارس الذي لا ينام ، والهادي الذي لا يضل [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٠/٢ ] .

كتبَ بعضُ السَّلف إلى أَخٍ له : أمَّا بعد ، فإنْ كان الله معك فمن تخاف ؟ وإنْ كان عليك فمن ترجو ؟

وهذه المعيةُ الخاصة هي المذكورةُ في قوله تعالى لموسى وهارون : ﴿ لَا تَخَافَآ إِنَّنِي

<sup>(</sup>۱) لم أعثر على كلام الحسن وما وجدته عن أبي سليمان الداراني بلفظ: « هانوا عليه فتركهم وعصوا ، ولو كرموا عليه منعهم عنها » . انظر : حلية الأولياء ٩/ ٢٦١ ، وشعب الإيمان ٥/ ٤٤٧ .

مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٤٦] ، وقوله موسى : ﴿ إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيَهَدِينِ ﴾ [الشعراء: ٢٦] . وفي قول النَّبِيِّ عَلَيْ لأبي بكر وهما في الغار : «ما ظنُّكَ باثنين الله ثالثهما ؟ لا تحزن إنَّ الله معنا » [أخرجه: أحمد ٤/١ ، وعبد بن حميد (٢) ، والبخاري ٥/٤ (٣٦٥٣) لا تحزن إنَّ الله معنا » وأخرجه : أحمد ١/٤ ، وعبد بن حميد (٢) ، والبخاري ٥/٤ (٣٦٥٣) والطبري و٥/٨٣ (٣٩٢٢) ، والطبوي و٥/٨٣ (٢٣٨١) ، والطبوي في «شرح مشكل الآثار » (٤٠٨ ) ، وابن حبان (٢٧٨١) و(٩٦٢١) ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٢/ ٤٨٠ من حديث أنس ، عن أبي بكر الصديق ، به ] .

فهذه المعية الخاصة تقتضي النّصر والتّأييد ، والحفظ والإعانة بخلاف المعية العامة المذكورة في قوله تعالى : ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلّا هُوَرَابِعُهُمْ وَلَا خَسُهَ إِلّا هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة : ٧] ، وقوله : ﴿ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِن ٱلْقَوْلِ ﴾ [النساء : ١٠٨] ، فإنّ هذه المعية تقتضي علمه واطّلاعه ومراقبته لأعمالهم ، فهي مقتضية لتخويف العباد منه ، والمعية الأولى تقتضي حفظ العبد وحياطته ونصره ، فمن حفظ الله ، وراعى حقوقه ، وجده أمامَه وتُجاهه على كُلِّ حالٍ ، فاستأنس به ، واستغنى به عن خلقه ، كما في حديث أمامَه وتُجاهه على كُلِّ حالٍ ، فاستأنس به ، واستغنى به عن خلقه ، كما في حديث ( ١٤١ ) وفي « الأسماء والصفات » ، له : ٤٣٠ ] وقد سبق .

ورُويَ عن بُنان الحمَّال : أنَّه دخل البريَّةَ وحدَه على طريق تبوك ، فاستوحش ، فهتف به هاتف : لِمَ تستوحش ؟ أليس حبيبُك معك ؟ (١) .

وقيل لبعضهم: ألا تستوحشُ وحدَك؟ فقال: كيف أستوحش ، وهو يقول: « أنا جليسُ مَنْ ذكرني » (٢) ، وقيل لآخر: نراكَ وحدكَ؟ فقال: من يكن الله معه ، كيف يكونُ وحده؟ ، وقيل لآخر: أما مَعَكَ مؤنسٌ؟ قال: بلى ، قيل له: أين هو؟ قال: أمامي (٣) ، وخلفي ، وعن يميني ، وعن شمالي ، وفوقي . وكان الشبلي ينشد:

<sup>(</sup>١) سرد هذه الرواية أبو على الروذباري . انظر : حلية الأولياء ١٠/ ٣٢٤ ، وصفة الصفوة ٢/ ٢٧١ .

<sup>(</sup>٢) لم أعثر عليه وما وجدتُه عن نبي الله موسى عليه السلام بلفظ: « قال موسى : يا رب أقريب أنت فأناجيك أم بعيد فأناديك ، قال : يا موسى أنا جليس من ذكرني » .

<sup>(</sup>٣) زاد بعدها في (ج) : « ومعى » .

## إذا نَحْنُ أدلَجْنا وأنت أمامَنا كَفَى لِمَطايَانا بذِكرك هاديا(١)

قوله ﷺ: « تعرّف إلى الله في الرَّخاء ، يعرفكَ في الشِّدَّةِ » يعني : أنَّ العبدَ إذا اتَّقى الله ، وحَفِظَ حدودَه ، وراعى حقوقه في حال رخائه ، فقد تعرَّف بذلك إلى الله ، وصار بينه وبينَ ربه معرفة خاصة ، فعرفه ربَّه في الشدَّة ، ورعى له تَعَرُّفَهُ إليه في الرَّخاء ، فنجَّاه من الشدائد بهذه المعرفة ، وهذه معرفة خاصة تقتضي قربَ العبدِ من ربّه ، ومحبته له ، وإجابته لدعائه .

فمعرفة العبد لربه نوعان:

أحدُهما : المعرفةُ العامة ، وهي معرفةُ الإقرار به والتَّصديق والإيمان ، وهذه عامةٌ للمؤمنين .

والثاني: معرفة خاصة تقتضي ميلَ القلب إلى الله بالكلية ، والانقطاع إليه ، والأنس به ، والطمأنينة بذكره ، والحياء منه ، والهيبة له ، وهذه المعرفة الخاصة هي التي يدور حولها العارفون ، كما قال بعضهم: مساكينُ أهلُ الدُّنيا ، خرجوا منها وما ذاقوا أطيبَ ما فيها ، قيل له : وما هو ؟ قال : معرفةُ الله عز وجل .

وقال أحمدُ بن عاصم الأنطاكيُّ : أحبُّ أنْ لا أموتَ حتّى أعرفَ مولاي ، وليس معرفتُه الإقرار به ، ولكن المعرفة التي إذا عرفته استحييت منه (٢) .

ومعرفة الله أيضاً لعبده نوعان :

معرفة عامة وهي علمه سبحانه بعباده ، واطِّلاعه على ما أسرُّوه وما أعلَنوه ، كما قال : ﴿ هُو أَعَلَمُ بِكُرْ إِذْ قَال : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا نُوسَوسُ بِدِ فَقُسُمُ ﴾ [ق: ١٦] ، وقال : ﴿ هُو أَعَلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنسَا كُرُّ مِنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عِلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَ

والثاني : معرفة خاصة : وهي تقتضي محبته لعبده وتقريبَه إليه ، وإجابةَ دعائه ،

<sup>(</sup>١) قائل هذا البيت هو عمرو بن شأس الأسدي ، له صحبة شهد الحديبية ، وكان ذا قدر وشرف ومنزلة في قومه . انظر : الإصابة ٢٠٥/ ٢٠٦ (٦٤٨٨) .

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ١٩٦/٤ بلفظ : ما أغبط أحداً إلا من عرف مولاه ، وأشتهي أن لا أموت حتى أعرفه معرفة العارفين الذين يستحبونه ، لا معرفة التصديق .

وإنجاؤه من الشدائد ، وهي المشار إليه بقوله ﷺ فيما يحكي عن ربّه : « ولا يزالُ عبدي يتقرَّبُ إليَّ بالنوافِل حتَّى أُحِبَّه ، فإذا أُحببتُه ، كنتُ سمعه الذي يسمع به ، وبصرَه الذي يُبصرُ به ، ويدَه التي يبطِشُ بها ، ورجلَه التي يمشي بها ، فلئن سألني ، لأعطِيَنَهُ ، ولئن استعاذني لأعيذنَه » ، وفي رواية : « ولئن دعاني لأجيبنَه » (١) .

ولما هرب الحسنُ من الحجاج دخلَ إلى بيت حبيب أبي محمد ، فقال له حبيب : يا أبا سعيد ، أليس بينك وبينَ ربِّك ما تدعوه به فيَستركَ مِنْ هؤلاء ؟ ادخل البيت ، فدخل ، ودخل الشُّرَطُ على أثره ، فلم يَرَوْهُ ، فذُكِرَ ذلك للحجاج ، فقال : بل كان في البيت ، إلا أنَّ الله طَمَسَ أعينهم فلم يروه .

واجتمع الفضيلُ بنُ عياض بشعوانة العابدة ، فسألها الدُّعاءَ ، فقالت : يا فضيلُ ، وما بينَك وبينَه ، ما إنْ دعوته أجابك ، فغُشِيَ على الفضيل [ أخرجه : ابن الجوزي في «صفة الصفوة » ٤/٣٤] .

وقيل لمعروف: ما الذي هيَّجك (٢) إلى الانقطاع والعبادة ـ وذكر له الموت والبرزخ والجنَّة والنار ـ ؟ فقال معروف: إنَّ ملكاً هذا كله بيده إنْ كانت بينك وبينه معرفةٌ كفاك جميع هذا .

وفي الجملة : فمن عامل الله بالتقوى والطاعة في حال رخائه ، عامله الله باللطف والإعانة في حال شدَّته .

وخرَّج الترمذيُّ من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْكَ قال : « من سرَّه أَنْ يستجيب الله له عندَ الشَّدائد ، فليُكثرِ الدُّعاءَ في الرَّخاء » [ في « جامعه » ( ٣٣٨٢ ) ، وقال : « غريب » أي ضعيف .

وأخرجه : أبو يعلى ( ٦٣٩٦ ) و( ٦٣٩٧ ) ، والطبراني في « الدعاء » ( ٤٤ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٧/ ٥٨ ، والحاكم ١/ ٥٤٤ ] .

وخرَّج ابنُ أبي حاتم (٣) وغيرهُ من رواية يزيد الرقاشي ، عن أنس يرفعه : أنَّ يونس

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه إن شاء الله ، وهو الحديث الثامن والثلاثون .

<sup>(</sup>٢) في (ص): «حملك».

<sup>(</sup>٣) في « التفسير » ١٠/ ٣٢٢٨ (١٨٢٨١) .

عليه السلام لمَّا دعا في بطن الحوت ، قالت الملائكة : يا ربِّ ، هذا صوتٌ معروفٌ من بلادٍ غريبة ، فقال الله عز وجل : أما تعرفون ذلك ؟ قالوا : ومَنْ هوَ ؟ قال : عبدي يونس ، قالوا : عبدُك يونس الذي لم يزل يُرفَعُ له عمل متقبل ودعوةٌ مستجابة ؟ قال : نعم ، قالوا : يا ربِّ ، أفلا ترحم ما كان يصنع في الرخاء فتنجيه من البلاء ؟ قال : بلى ، قال : فأمر الله الحوت فطرحه بالعراء .

وقال الضحاك بن قيس : اذكروا الله في الرَّخاء ، يذكركُم في الشَّدَة ، وإنَّ يونس عليه السلام كان يذكرُ الله تعالى ، فلمَّا وقعَ في بطن الحوت ، قال الله عز وجل : ﴿ فَلَوْلَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينُ مِنَ لَلْمِثَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات : ١٤٣ ـ ١٤٣] ، وإنَّ فرعون كان طاغياً ناسياً لذكر الله ، فلما أدركه الغرق ، قال : آمنت ، فقال الله تعالى : ﴿ وَالَّنُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يونس : ٩١] [أخرجه : ابن أبي شيبة (عَلَى ٣٤٧٩٤)] .

وقال سلمان الفارسي: إذا كان الرجلُ دَعَّاءً في السرَّاء، فنزلت به ضرَّاءُ ، فدعا الله تعالى ، قالت الملائكة: صوتٌ معروف فشفعوا له ، وإذا كان ليس بدَعَّاءٍ في السَّرَّاء، فنزلت به ضرَّاءُ ، فدعا الله تعالى قالت الملائكة: صوتٌ ليس بمعروف ، فلا يشفعون له [ أخرجه: ابن أبي عاصم في « الزهد » ٣١٣/١].

وقال رجل لأبي الدرداء: أوصني ، فقال: اذكر الله في السرَّاء يذكرك الله عز وجل في الضَّرَّاء [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٩/١ ، وابن الجوزي في « صفة الصفوة » // ٢٧٨].

وعنه أنَّه قال : ادعُ الله في يوم سرَّائك لعله أنْ يستجيب لك في يوم ضرَّائك [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٢٦٧ ) ، وأحمد في « الزهد » ( ٧١٨ ) ، وابن أبي عاصم في « الزهد » ١٣٥/١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٣٥/١ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١١٤١ ) ] .

وأعظمُ الشدائد التي تنزل بالعبد في الدنيا الموتُ ، وما بَعده أشدُّ منه إنْ لم يكن مصيرُ العبد إلى خيرٍ ، فالواجبُ على المؤمن الاستعدادُ للموت وما بعده في حال

وأخرجه : الطبري في « تفسيره » (٢٧١١) .

الصحة بالتقوى والأعمال الصالحة ، قال الله عز وجل : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَتَنْظُرَ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَانْسَلُهُمْ أَنفُسَهُمْ أَوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [الحشر : ١٨ - ١٩] .

فمن ذكر الله في حال صحته ورخائه ، واستعدَّ حينئذٍ للقاء الله بالموت وما بعده ، ذكره الله عند هذه الشدائد ، فكان معه فيها ، ولَطَفَ به ، وأعانه ، وتولاه ، وثبته على التوحيد ، فلقيه وهو عنه راضٍ ، ومن نسيَ الله في حال صحته ورخائه ، ولم يستعدَّ حينئذٍ للقائه ، نسيه الله في هذه الشدائد ، بمعنى أنَّه أعرض عنه ، وأهمله ، فإذا نزل الموتُ بالمؤمنِ المستعدِّ له ، أحسن الظنَّ بربه ، وجاءه البُشرى منَ الله ، فأحبَّ لقاءَ الله ، وأحبَّ الله لقاءه ، والفاجرُ بعكس ذلك ، وحينئذٍ يفرحُ المؤمنُ ، ويستبشر بما قدمه مما هو قادمٌ عليه ، ويَنْدَمُ المفرطُ ، ويقول : ﴿بَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ﴾ [الزمر: ٥٦] .

قال أبو عبد الرحمن السُّلمي قبل موته: كيف لا أرجو ربي وقد صُمْتُ له ثمانين رمضان [ أخرجه: يعقوب بن سفيان في « المعرفة والتاريخ » ٢/ ٥٩٠ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٤/ ١٩٢ ، وابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ٢٨ ، وذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٤/ ٢٧١ ] .

وقال أبو بكر بنُ عيّاش لابنه عندَ موته : أترى الله يُضيِّعُ لأبيك أربعين سنة يَختِمُ القرآن كُلَّ ليلةٍ ؟ [ أخرجه : ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ٨١ ، وذكره الخطيب في « تاريخه » ما ٥٠٤/١٦ ، والذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٨/ ٥٠٣ ] .

وختم آدمُ بن أبي إياس القرآن وهو مسجَّى للموت ، ثم قال : بحُبِّي لك ، إلا رفقتَ بي في هذا المصرع ؟ كنت أؤمِّلُك لهذا اليوم ، كنتُ أرجوكَ لا إله إلا الله ، ثم قضى [ أخرجه : أبن الجوزي في «صفة الصفوة » ٢١٧/٤ ، والخطيب في « تاريخه » ٤٨٩/٧ ، والمزي في « تهذيب الكمال » ١/١٦٠ ، وذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ١٩٧/١ ] .

ولما احتُضِرَ زكريا بنُ عديٍّ ، رفع يديه ، وقال : اللهمَّ إنِّي إليك لمشتاقُّ (١) .

<sup>(</sup>۱) أورده الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ۱۰ / ٤٤٣ .

وقال عبدُ الصمد الزاهد عند موته : سيدي لهذه الساعة خبَّأتك ، ولهذا اليوم اقتنيتُك ، حقِّق حُسْنَ ظنِّي بك<sup>(١)</sup> .

وقال قتادة في قول الله عز وجل : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَلَ لَهُ مِخْرَجًا ﴾ [ الطلاق : ٢ ] قال : من الكرب عندَ الموت [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٦٥٧٣ ) ] .

وقال عليُّ بن أبي طلحَة ، عن ابن عباس في هذه الآية : يُنجيه من كُلِّ كَربٍ في الدنيا والآخرة [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٦٥٦٥ ) ] .

وقال زيدُ بن أسلم في قوله عز وجل : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَــَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكُ ٱلْمَلَيْمِكُ ٱللَّمَاكَيْمِكُ ٱلْمَلَيْمِكُ ٱلْمَلَيْمِكُ ٱلْمَلَيْمِكُ ٱللَّمَاكَيْمِكُ اللَّمَانَ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُوالِلْمُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّلْمُ الللْمُواللْمُواللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِمُ الللْمُوال

وقال ثابت البناني في هذه الآية: بلغنا أنَّ المؤمنَ حيث يبعثه الله من قبره، يتلقاه مَلَكاه اللَّذان كانا معه في الدنيا، فيقولان له: لا تخف ولا تحزن، فيؤمِّنُ الله خوفَه، ويُقِرُّ الله عينَه، فما مِنْ عظيمة تَغشى الناس يومَ القيامة إلا هي للمؤمن قرَّةُ عينٍ لما هداه الله، ولما كان يعملُ في الدُّنيا<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هو عبد الصمد بن عمر بن إسحاق ، كان من أهل الزهد والصلاح ، نقل كلامه هذا ابن عقيل ، عن بعض من حضر وفاته . انظر : صفة الصفوة ٢/ ٢٩١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٣) « أبو داود » لم ترد في (ص) .

وأخرجه: عبد الله بن المبارك في « الزهد » (١٢٩٩) ، والطيالسي ( ٨٠١) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٧١٤) ، وابن حبان ( ٨٩٠) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٣٩٠١) وفي « الصغير » ، له ( ١ ) ، وفي « الدعاء » ، له ( ١ ) و( ٤ ) ، والحاكم ١/ ٤٩١ ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] .

وخرَّج الترمذي [في « الجامع الكبير » (٣٣٧١) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة ، قال الترمذي : « غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة »] من حديث أنس بن مالك ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ : « الدُّعاءُ مُخُّ العبادة » ، فتضمن هذا الكلام أنْ يُسأل الله عز وجل ، ولا يُسأل غيره ، وأنْ يُستعان بالله دونَ غيره .

وأما السؤال ، فقد أمر الله بمسألته ، فقال : ﴿ وَسَّعَلُواْ اللَّهَ مِن فَضَّ لِمِ ۗ ﴾ [النساء : ٣٧] . وفي « الترمذي » [ في « الجامع الكبير » (٣٥٧١) . وأخرجه : ابن أبي الدنيا في « القناعة » ١٠٦/١ ، والطبراني في « الكبير » (١٠٠٨٨) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » (٢٨٣١) ، وهو حديث ضعيف ] عن ابن مسعود مرفوعاً : « سَلُوا الله مِنْ فَضلِه ، فإنَّ الله يُحبُّ أَنْ يُسأل » .

وفيه أيضاً عن أبي هريرة مرفوعاً : « من لا يسأل الله يغْضَبْ عليه » [ الجامع الكبير ) .

وأخرجه : أحمد ٢/ ٤٤٢ و٤٤٧ ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٦٥٨) ، وابن ماجه (٣٨٢٧) ، وأبو يعلى ( ٦٦٥٥ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٤٥٢ ) وفي « الدعاء » ، له ( ٢٣ ) ، والحاكم ١/ ٤٩١ ، وهو حديث ضعيف ] .

وفي حديث آخر : « ليسأل أحدُكم ربَّه حاجَتَه كلَّها حتَّى يسأله شِسْعَ نعلِه إذا انقطع » [ أخرجه : البزار في « البحر الزخار » ( ٣٤٧٥ ) ، وأبو يعلى ( ٣٤٠٣ ) ، وابن حبان ( ٨٦٢ ) و ( ٨٩٤ ) ، والطبراني في « الدعاء » ( ٢٥ ) ، وأبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ٢/ ٢٨٩ ، وهو حديث قويٌ ] .

وفي النَّهي عن مسألة المخلوقين أحاديثُ كثيرة صحيحة ، وقد بايع النبيُّ عَلَيْهُ جماعةً من أصحابه على أنْ لا يسألوا النَّاس شيئاً ، منهم : أبو بكر الصدِّيق ، وأبو ذر ، وثوبان ، وكان أحدهم يسقط سوطُه أو خِطام ناقته ، فلا يسأل أحداً أنْ يُناوله إياه (۱) .

 <sup>(</sup>١) ومن هذه الأحاديث ما خرجه مسلم ٣/ ٩٦ (١٠٤٣) عن عوف بن مالك الأشجعي ، قال : كنا عند=

وخرّج ابنُ أبي الدنيا من حديث أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود : أنَّ رجلاً جاء إلى النّبيُ عَلَيْ فقال : يا رسول الله ، إنَّ بني فُلان أغاروا عليّ فذهبوا بابني وإبلي ، فقال له النّبيُ عَلَيْ : "إن آل محمّد كذا وكذا أهل بيت (١) ، ما لهم مدٌّ من طعام أو صاع ، فاسأل الله عز وجل » فرجع إلى امرأته ، فقالت : ما قالَ لك ؟ فأخبرها ، فقالت : نِعْمَ ما ردَّ عليك ، فما لبث أنْ ردَّ الله عليه ابنه وإبله أوفرَ ما كانت ، فأتى النّبيَ عَلَيْ فأخبره ، فصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ، وأمر الناس بمسألة الله عز وجل والرغبة إليه ، وقرأ : ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللهَ يَجْعَل لَهُ رَخَرَعًا إِن وَيَرَزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق : ٢ - ٣] إليه ، وقرأ : ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ رَخَرَعًا إِن وَيَرَزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق : ٢ - ٣] المحاكم ١٩٣١ م ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ١٠٦/٦ من رواية أبي عبيدة ، عن أبيه عبد الله بن مسعود ولم يسمع منه ] .

وخرَّج المحاملي وغيره من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : «قال الله تعالى : من ذا الذي دعاني فلم أجبه ؟ وسألني فلم أعطه ؟ واستغفرني فلم أغفر له ؟ وأنا أرحمُ الراحمين ؟ » [لم أجده وقد أخرجه أبو نعيم في «الحلية » ١٨٧/١٠ ، والبيهةي

رسول الله على تسعة أو ثمانية أو سبعة ، فقال : « ألا تبايعون رسول الله ؟ » وكنا حديث عهد ببيعة فقلنا : قد بايعناك يا رسول الله ، ثم قال : « ألا تبايعون رسول الله ؟ » فقلنا : قد بايعناك يا رسول الله ، ثم قال : « ألا تبايعون رسول الله ؟ » قال : فبسطنا أيدينا ، وقلنا : قد بايعناك يا رسول الله فعلام نبايعك ؟ قال : « على أنْ تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ، والصلوات الخمس . وتطيعوا (وأسر كلمة خفية) ، ولا تسألوا الناس شيئاً » . فلقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم فما يسأل أحداً يناوله إياه .

أخرجه أيضاً: ابن زنجويه في « الأموال » (٢٠٦٥) ، وأحمد ٢/ ٢٧ ، وأبو داود (١٦٤٢) ، وابن ماجه (٢٨٦٧) ، والبزار في « البحر الزخار » (٢٧٦٤) ، والنسائي ٢/ ٢٢٩ ، وابن حبان (٣٣٨٥) ، والطبراني في « الكبير » ١٧/ (٦٧) ، وفي « مسند الشاميين » ، له (٣٣٥) و(١٩٢٩) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٣٥١) .

<sup>(</sup>١) عبارة: « أهل بيت » لم ترد في (ص).

في « شعب الإيمان » ( ١٠٨٧ ) من قول يزيد بن هارون عن بعض الكتب السابقة ] .

واعلم أنَّ سؤالَ اللهِ تعالى دونَ خلقه هوَ المتعين ؛ لأنَّ السؤال فيهِ إظهار الذلِّ من السائل والمسكنة والحاجة والافتقار ، وفيه الاعتراف بقدرة المسؤول على دفع هذا الضَّرر ، ونيل المطلوب ، وجلب المنافع ، ودرء المضارِّ ، ولا يصلح الذلُّ والافتقار إلا لله وحدَه ؛ لأنَّه حقيقة العبادة ، وكان الإمامُ أحمد يدعو ويقول : اللهمَّ كما صُنتَ وجهي عَنِ السُّجود لغيرك فصُنه عن المسألة لغيرك (۱) ، ولا يقدر على كشف الضرِّ وجلب النفع سواه . كما قال : ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللهَ يُومَي فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِن يَمْسَلُكَ اللهُ يُومَي فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِن يَمْسَلُكَ اللهُ يُومَي فَلَا اللهُ عَلَي فَلَا مُمْسِكَ لَه اللهُ وَإِن يَمْسَلُكَ اللهُ يُومَي فَلَا اللهُ عَلَي فَلَا مُمْسِكَ لَه اللهُ وَإِن يَمْسَلُكَ اللهُ يُومَي فَلَا وَاللهُ وَاللهُ عَلَي فَلَا مُمْسِكَ لَه اللهُ اللهُ عَلَيْه فَلَا مُمْسِكَ لَه اللهُ عَلَي فَلَا مُمْسِكَ لَه اللهُ اللهُ عَلَيْه فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِودٌ ﴾ [ فاطر : ٢ ] .

والله سبحانه يحبّ أنْ يُسأل ويُرْغَبَ إليه في الحوائج ، ويُلَحَّ في سؤاله ودُعائه ، ويَغْضَب على من لا يسأله ، ويستدعي مِنْ عباده سؤاله ، وهو قادر على إعطاء خلقه كُلِّهم سُؤْلَهم من غير أنْ يَنْقُصَ من ملكه شيء ، والمخلوق بخلاف ذلك كله : يكره أنْ يُسأل ، ويُحبُّ أنْ لا يُسأل ، لعجزه وفقره وحاجته . ولهذا قال وهب بن منبه لرجل كان يأتي الملوك : ويحك ، تأتي من يُغلِقُ عنك بابَه ، ويُظهِرُ لك فقرَه ، ويواري عنك غناه ، وتدع من يفتحُ لك بابه بنصف الليل ونصف النهار ، ويظهر لك غناه ، ويقول : ادعني أستجب لك ؟! (٢٠) .

وقال طاووس لعطاء: إياك أنْ تطلب حوائجك إلى من أغلق دونك بابه ويجعل دونها حجابه، وعليك بمن بابه مفتوح إلى يوم القيامة، أمرك أنْ تسأله، ووعدك أنْ يُجيبك (٣).

وأما الاستعانة بالله عز وجل دونَ غيره من الخلق ؛ فلأنَّ العبدَ عاجزٌ عن الاستقلال بجلب مصالحه ، ودفع مضارّه ، ولا معين له على مصالح دينه ودنياه إلا الله عز وجل، فمن أعانه الله ، فهو المُعانُ ، ومن خذله فهو المخذولُ ، وهذا تحقيقُ معنى قول :

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٢/ ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٢/ ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو نعيم في « الحلية » ١١/٤ ، وابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٢/ ١٧٢ .

« لا حول و لا قُوَّة إلا بالله » ، فإنَّ المعنى : لا تَحوُّلَ للعبد مِنْ حال إلى حال ، و لا قُوَّة له على ذلك إلا بالله ، وهذه كلمةٌ عظيمةٌ ، وهي كنز من كنوز الجنة ، فالعبدُ محتاجٌ إلى الاستعانة بالله في فعل المأمورات ، وترك المحظورات ، والصبر على المقدورات كلّها في الدنيا وعند الموت وبعده من أهوال البرزخ ويوم القيامة ، ولا يقدر على الإعانة على ذلك إلا الله عز وجل ، فمن حقق الاستعانة عليه في ذلك كله أعانه . وفي الحديث الصحيح عَنِ النّبيّ عَنِي قال : « احرصْ على ما ينفعُكَ واستعن بالله ولا تعجزْ » اخرجه : الحميدي (١١١٤) ، وأحمد ٢/ ٣٦٦ و ٣٧٠ ، ومسلم ٨/ ٥٦ ( ٢٦٦٨ ) ، ويعقوب بن سفيان في « المعرفة والتاريخ » ٣/٢ ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٣٥٦ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٢٥٦ ) و ( ٢٦٢ ) و وابن أبي عاصم في « البيهقي ٥ / ٨٥١ ) ، وابن السني في « عمل اليوم والليلة » ( ٢٥٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥ / ٢٥١ ) ، والبيهقي ٥ / ٨٥ ، والخطيب في « تاريخه » والليلة » ( ٣٤٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١ / ٢٩٢ ، والبيهقي ٥ / ٨٩ ، والخطيب في « تاريخه » والليلة » ر ٢٤٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١ / ٢٩٢ ، والبيهقي ٥ / ٨٩ ، والخطيب في « تاريخه »

ومن ترك الاستعانة بالله ، واستعان بغيرِه ، وكَلَهُ الله إلى من استعان به فصار مخذولًا . كتب الحسنُ إلى عُمَرَ بنِ عبد العزيز: لاتستعِنْ بغيرِ الله، فَيَكِلُكَ الله إليه. ومن كلام بعضِ السَّلف: يا ربِّ عَجبت لمن يعرفُك كيف يرجو غيرك ، عجبتُ لمن يعرفك كيف يستعينُ بغيرك .

قوله على : « جفّ القلمُ بما هو كائنٌ » وفي روايةٍ أخرى : « رُفِعت الأقلام ، وجفّت الصحف » هو كنايةٌ عن تقدُّم كتابة المقادير كلِّها ، والفراغ منها من أمدٍ بعيد ، فإنَّ الكتابَ إذا فُرغَ من كتابته ، ورفعت الأقلامُ عنه ، وطال عهده ، فقد رُفعت عنه الأقلام ، وجفت الأقلام التي كتب بها مِنْ مدادها ، وجفت الصَّحيفة التي كتب فيها بالمداد المكتوب به فيها ، وهذا من أحسن الكنايات وأبلغها .

وقد دلَّ الكتابُ والسننُ الصحيحة الكثيرة على مثل هذا المعنى ، قال الله تعالى : ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِىٓ أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مِّن قَبِّلِ أَن نَبَرًأَهَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ ﴾ [ الحديد : ٢٢ ] .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٨/ ٥٠ ( ٢٦٥٣ ) .

وأخرجه : أحمد ١٦٩/٢ ، وعبد بن حميد (٣٤٣ ) ، والترمذي (٢١٥٦ ) ، وابن حبان

( ٦١٣٨ ) ، وأبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ٣٢٧/١ ، والبيهقي في « الأسماء والصفات » ٣٧٠ ـ ٥٧٥ ] عن عبد الله بن عمرو ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « إِنَّ الله كتبَ مقاديرَ الخلائق قبل أَنْ يخلُقَ السَّموات والأرض بخمسين ألفَ سنة » .

وفيه [ صحيح مسلم ٨/ ٤٧ ( ٢٦٤٨ ) .

وأخرجه: الطيالسي ( ١٧٣٧) ، وابن الجعد في « مسنده » ( ٢٧٢١) و ( ٢٧٢٢) ، وابن حبان ( ٣٣٧) ، ( ٣٩٢٤) ، والآجري في « الشريعة » : ١٧٤ ، والبغوي ( ٧٤) ] أيضاً عن جابر : أنَّ رجلاً قال : يا رسول الله ، فيمَ العمل اليوم ؟ أفيما جفَّت به الأقلامُ ، وجرت به المقادير ، أم فيما يستقبل ؟ قال : « لا ، بل فيما جفت به الأقلام وجرت به المقادير » ، قال : ففيم العملُ ؟ قال : « اعملوا فكلُّ ميسَّر لما خلق له » .

وخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود ، والترمذي من حديث عبادة بن الصامت ، عن النَّبيِّ وَاللَّهِ قال : « إنَّ أوَّل ما خلق الله القلم ، ثم قال : اكتب ، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة » [ أخرجه : أحمد ٣١٧/٥ ، وأبو داود (٤٧٠٠ ) ، والترمذي (٢١٥٥ ) ، و(٢١٥٥ ) .

وأخرجه: الطيالسي ( ٥٧٧ )، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ١٠٤ ) و( ١٠٧ )، والشاشي ( ١١٩٢ )، والآجـري فـي « الشـريعـة » : ٢١١ ، والطبـرانـي فـي « مسنـد الشـامييـن » ( ١٦٠٨ ) و( ١٩٤٩ )، واللالكائي في « أصول الاعتقاد » ( ٣٥٧ ) و( ١٠٩٧ ) ] .

والأحاديث في هذا المعنى كثيرةٌ جداً يطول ذكرها .

قوله ﷺ : « فلو أنَّ الخلق جميعاً أرادوا أنْ ينفعوك بشيء لم يقضِهِ الله ، لم يقدِرُوا عليه ، و إنْ أرادوا أنْ يضرُّوك بشيء لم يكتبه الله عليك ، لم يقدروا عليه » .

هذه رواية الإمام أحمد ، ورواية الترمذي بهذا المعنى أيضاً (۱) ، والمراد : إنَّ ما يُصيب العبدَ في دنياه مما يضرُّه أو ينفعه ، فكلُّه مقدَّرٌ عليه ، ولا يصيبُ العبدَ إلا ما كُتِبَ له من ذلك في الكتاب السابق ، ولو اجتهد على ذلك الخلق كلهم جميعاً .

وقد دلَّ القرآنُ على مثل هذا في قوله عز وجل : ﴿ قُل لَّن يُصِيبَــنَآ إِلَّا مَاكَــتَبَ ٱللَّهُ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجهما .

لَنَا﴾ [النوبة: ٥١] ، وقوله: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِىٓ أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ۚ ﴾ [الحديد: ٢٢] ، وقوله: ﴿ قُل لَوْ كُنُكُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتَلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٍ ۗ ﴾ [آل عمران: ١٥٤] .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٦/ ٤٤١ .

وأخرجه: ابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢٤٦ ) ، والبزار ( ٣٣ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ٢٢١٤ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٨٩٠ ) و( ٨٩١ ) ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » / ٢٢١٤ : « رواه أحمد والطبراني ورجاله ثقات » ] من حديث أبي الدرداء ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ قال : « إِنَّ لَكلِّ شيء حقيقةً ، وما بلغ عبدٌ حقيقة الإيمان حتى يعلم أنَّ ما أصابه لم يكن ليضيبه » .

وخرّج أبو داود<sup>(۱)</sup> وابنُ ماجه [ ني « سننه » ( ۷۷ ) .

وأخرجه: أحمد ٥/١٨٢ و١٨٥ ، وعبد بن حميد (٢٤٧)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٢٤٥)، وعبد الله بن أحمد بن حنبل في «السنة» (٨٤٣)، وابن حبان (٧٢٧)، والآجري في «الشريعة»: ١٨٧، والطبراني في «الكبير» (٤٩٤٠)، والبيهقي ٢٠٤/١، وهو صحيح] من حديث زيد بن ثابت ، عن النّبيِّ عَلَيْهُ معنى ذلك أيضاً.

واعلم أنَّ مدارَ جميع هذه الوصية على هذا الأصل ، وما ذُكِر قبلَه وبعدَه ، فهو متفرِّعٌ عليه ، وراجعٌ إليه ، فإنَّ العبد إذا علم أنَّه لن يُصيبَه إلا ما كتبَ الله له مِنْ خير وشرِّ ، وضرِّ ، وأنَّ اجتهادَ الخلق كلِّهم على خلاف المقدور غيرُ مفيد البتة ، علم حينئذٍ أنَّ الله وحده هو الضَّارُ النَّافعُ ، المعطي المانع ، فأوجبَ ذلك للعبدِ توحيد ربَّه عز وجل ، وإفرادَه بالطاعة ، وحفظ حدوده ، فإنَّ المعبود إنَّما يقصد بعبادته جلبَ المنافع ودفع المضار ، ولهذا ذمَّ الله من يعبدُ من لا ينفعُ ولا يضرُّ ، ولا يُغني عن عابدِهِ شيئاً ، فمن علم أنَّه لا ينفعُ ولا يضرُّ ، ولا يُعطي ولا يمنعُ غيرُ الله ، أوجبَ له ذلك إفراده بالخوف والرجاء والمحبة والسؤال والتضرُّع والدعاء ، وتقديم طاعته على طاعةِ الخلق جميعاً ، وأنْ يتقي سخطه ، ولو كان فيه سخطُ الخلق جميعاً ، وإفراده

<sup>(</sup>۱) في « سننه » (٤٦٩٩) .

بالاستعانة به ، والسؤال له ، وإخلاص الدعاء له في حال الشدَّة وحال الرَّخاء ، بخلاف ما كان المشركون عليه من إخلاص الدعاء له عندَ الشدائد ، ونسيانه في الرخاء ، ودعاء من يرجون نفعَه مِنْ دُونِهِ ، قال الله عز وجل : ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَشُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللهُ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي اللهُ عَلَيْهِ بِتَوَكُلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨].

قوله ﷺ: « واعلم أنَّ في الصَّبر على ما تكره خيراً كثيراً » يعني : أنَّ ما أصاب العبدَ مِنَ المصائب المؤلمةِ المكتوبة عليه إذا صبر عليها ، كان له في الصبر خيرٌ كثير .

وفي رواية عمر مولى غُفرة وغيره عن ابن عباس زيادة أخرى قبل هذا الكلام ، وهي : « فإنِ استطعتَ أنْ تعمل لله بالرِّضا في اليقين فافعل ، وإنْ لم تستطع ، فإنَّ في الصَّبر على ما تكره خيراً كثيراً » .

وفي روايةٍ أخرى من روايةِ عليً بن عبد الله بن عباس ، عن أبيه ؛ لكن إسنادها ضعيف ، زيادة أخرى بعد هذا ، وهي : قلتُ : يا رسول الله ، كيف أصنع باليقين ؟ قال : « أنْ تعلم أنَّ ما أصابكَ لم يكن ليخطئك ، وأنَّ ما أخطأك لم يكن ليصيبك ، فإذا أنتَ أحكمتَ باب اليقين » . ومعنى هذا أنَّ حصول اليقين للقلب بالقضاء السابق والتقدير الماضي يُعين العبد على أنْ ترضى نفسُه بما أصابه ، فمن استطاع أنْ يعمل في اليقين بالقضاء والقدر على الرضا بالمقدور فليفعل ، فإنْ لم يستطع الرِّضا ، فإنَّ في الصَّبر على (١) المكروه خيراً كثيراً .

فهاتان درجتان للمؤمن بالقضاء والقدر في المصائب:

إحداهما : أَنْ يرضى بذلك ، وهذه درجةٌ عاليةٌ رفيعة جداً ، قال الله عز وجل : ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ [النابن : ١١] . قال علقمة : هي المصيبة تصيبُ الرَّجلَ ، فيعلم أنَّها من عند الله ، فيسلِّمُ لها ويرضى .

وخرَّج الترمذي من حديث أنس ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ الله إذا أحبَّ قوماً

<sup>(</sup>١) عبارة : « الصبر على » سقطت من (ص) .

ابتلاهم ، فمن رضي فله الرضا ، ومن سخط فله السخط » [ في « الجامع الكبير » ( ٢٣٩٦ ) .

وأخرجه: ابن ماجه ( ٤٠٣١) ، وابن عدي في « الكامل » ٢٩٦/٤ ، والبغوي ( ١٤٣٥) ، والضياء المقدسي في « المختارة » ( ٢٣٥٠) و ( ٢٣٥١) ، وقال الترمذي: «حسن غريب » على أنَّ في إسناده سعد بن سنان ، ويقال: سنان بن سعد وفيه ضعف] ، وكان النَّبِيُّ يَقِيلُ يقول في دعائه: « أسألكَ الرِّضا بعد القضاء » [ أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٢٩٤٦) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ١٢٨ ) و ( ٣٧٨ ) ، والبزار في « البحر الزخار » ( ١٣٩٢ ) ، والطبراني في « الدعاء » ( ١٦٥ ) ، والحاكم ١/٤٢٥-٥٢٥ ، وابن منده في « الرد على الجهمية » ( ٨٦ ) واللالكائي في « شرح أصول الاعتقاد » ( ٨٤٥ ) من حديث عمار بن ياسر مطولًا ، وهو صحيح ] .

وممًّا يدعو المؤمن إلى الرِّضا بالقضاء تحقيقُ إيمانه بمعنى قول النَّبِيِّ عَلَيْهِ: « لا يقضي الله للمؤمن قضاءً إلا كان خيراً له : إنْ أصابته سرَّاء شكر ، كان خيراً له ، وإنْ أصابته ضرَّاء صبر ، كان خيراً له ، وليس ذلك إلا للمؤمن » [ أخرجه : أحمد ٤/ ٣٣٢ و٣٣٢ ، والدارمي ( ٢٨٩٦ ) ، ومسلم ٨/ ٢٢٦ ( ٢٩٩٩ ) ، وابن حبان ( ٢٨٩٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٣١٦ ) وفي « الأوسط » ، له ( ٧٣٩٠ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ١٥٤ ، والبيهقي ٣/ ٣٥٥ وفي « الشعب » ، له ( ٩٩٤٩ ) من حديث صهيب بن سنان ] .

وجاء رجلٌ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، فسأله أَنْ يُوصيه وصيَّةً جامعةً موجَزةً ، فقال : « لا تتَّهم الله في قضائه » [ أخرجه : ابن أبي شيبة كما في « إتحاف الخيرة » (١) ، والخرائطي في « مكارم الأخلاق » : ٦٠ ، والبخاري في « خلق أفعال العباد » (١٦٣) ، وابن أبي عاصم في « الجهاد » (٢٥) ، وهو حديث ضعيف ] .

قال أبو الدرداء: إنَّ الله إذا قضى قضاءً أحبَّ أنْ يُرضى به ، وقال ابن مسعود: إنَّ الله بقسطه وعدله جعلَ الرَّوحَ والفرح في اليقين والرضا ، وجعل الهم والحزن في الشَّكِّ والسخط [ أخرجه: الطبراني في « الكبير » (١٠٥١٤) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٧/١٣٠ وك/ ١٢١ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » (١١١٦) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٠٨) ، مرفوعاً ، وإسناده تالف لا يصح .

وأخرجه: ابن أبي الدنيا في «اليقين» (٣٢)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٩)، موقوفاً]، فالرَّاضي لا يتمنَّى غيرَ ما هو عليه من شدَّةٍ ورخاء، كذا رُوِيَ عَنْ عمر وابنِ مسعود وغيرهما [أخرجه: البيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٧) عن أبي سعيد الخدري، به. وزاد في أوله «إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله وأن تحمدهم على رزق الله»]. وقال عمر بن عبد العزيز: أصبحتُ ومالي سرورٌ إلا في مواضع القضاء والقدر.

فمن وصل إلى هذه الدرجة ، كان عيشُه كلُّه في نعيم وسرورٍ ، قال الله تعالى : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْ بِيَنَّهُ حَيْوةً طَيِّبَةً ﴾ [ النحل : ٩٧ ] قال بعض السَّلف : الحياة الطيبة : هي الرضا والقناعة [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٦٥٢٦ ) عن على ، به .

وأخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٦٥٢٧ ) عن الحسن البصري ، به .

وأخرجه: الحاكم ٣٥٦/٢ عن ابن عباس ، به ] . وقال عبد الواحد بن زيد: الرضا باب الله الأعظم وجنة الدنيا ومستراح العابدين [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ١٥٦/٦ ] .

وأهل الرضا تارةً يلاحظون حكمة المبتلي وخيرته لعبده في البلاء ، وأنّه غير متّهم في قضائه ، وتارةً يُلاحظون ثوابَ الرِّضا بالقضاء ، فيُنسيهم أَلَمَ المَقْضِيِّ به ، وتارةً يُلاحظون عظمة المبتلي وجلالَه وكمالَه ، فيستغرقون في مشاهدة ذلك ، حتى لا يشعرون بالألم ، وهذا يصلُ إليه خواصُّ أهل المعرفة والمحبَّة ، حتى ربَّما تلذَّذوا بما أصابهم لملاحظتهم صدوره عن حبيبهم ، كما قال بعضهم : أوجدهم في عذابه عُذوبة .

وسئل بعضُ التابعينَ عن حاله في مرضه ، فقال : أحبُّه إليه أحبُّه إليَّ [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ١٨/ (١٩٣ ) من قول عمران بن الحصين ] . وسُئِلَ السريّ : هل يجد المحبُّ ألم البلاء ؟ فقالَ : لا . وقال بعضهم :

عـذابُـه فيـكَ عَـذْبُ وبُعْـدُهُ فيـكَ قُـرْبُ وأنْتَ مِنها أحَبُّ وأنْتَ مِنها أحَبُّ حسبي مِنَ الحُبِّ أنِّي لِمَـا تُحِـبُ أحِـبُ أحِـبُ

والدرجة الثانية : أنْ يصبرَ على البلاء ، وهذه لمن لم يستطع الرِّضا بالقضاء ،

فالرِّضا فضلٌ مندوبٌ إليه مستحب ، والصبرُ واجبٌ على المؤمن حتمٌ ، وفي الصَّبر خيرٌ كثيرٌ ، فإنَّ الله أمرَ به ، ووعدَ عليه جزيلَ الأجر . قال الله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا يُوقَى خيرٌ كثيرٌ ، فإنَّ الله أمرَ به ، ووعدَ عليه جزيلَ الأجر . قال الله عز وجل : ﴿ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ فِنَ الَّذِينَ إِذَا أَصَكِبَتُهُم الصَّبِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ الزمر : ١٠ ] ، وقال : ﴿ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ فِنَ الَّذِينَ إِذَا أَصَكِبَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُونًا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ فِنَ أَوْلَتَهِكَ عَلَيْهِم صَلَوَتُ مِن رَبِّهِم وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ المُمْ الله قَالُونَ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ فِنَ أَوْلَتَهِكَ عَلَيْهِم صَلَوَتُ مِن رَبِّهِم وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللهُ الصَّبر معولُ الصبر معولُ الصبر معولُ المور نا المؤل نا المؤل المور نا المؤل نا المور نا المور نا المؤل نا المور نا المؤل نا المؤل

والفرق بين الرضا والصبر: أنَّ الصَّبر (١): كفُّ النَّفس وحبسُها عن التسخط مع وجود الألم، وتمنِّي زوال ذلك، وكفُّ الجوارح عن العمل بمقتضى الجزع، والرضا: انشراح الصدر وسعته بالقضاء، وترك تمنِّي زوال ذلك المؤلم، وإنْ وجِدَ الإحساسُ بالألم، لكن الرضا يخفِّفُه لما يباشر القلبَ من رَوح اليقين والمعرفة، وإذا قوي الرِّضا، فقد يزيل الإحساس بالألم بالكلية كما سبق.

قوله على : « واعلم أنَّ النَّصر مع الصَّبر » هذا موافق لقول الله عز وجل : ﴿ قَالَ اللَّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّمرِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٤٩] ، وقوله تعالى : ﴿ فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغَلِبُوا مِائنَيْنَ وَإِذِنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّمرِينَ ﴾ [ الأنفال : ٢٦] (١٠) . وقال عمرُ وَإِن يَكُن مِّنكُمُ أَلْفُ يَغَلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللّهِ وَاللّهُ مَعَ الصَّمرِينَ ﴾ [ الأنفال : ٢٦] (١٠) . وقال عمرُ لأشياخ من بني عبس : بم قاتلتُمُ الناس ؟ قالوا : بالصبر ، لم نلق قوماً إلا صبرنا لهم كما صبروا لنا . وقال بعض السَّلف : كلنا يكره الموت وألم الجراح ، ولكن نتفاضل بالصَّبر . وقال البطَّال (٣) : الشجاعةُ صبرُ ساعة .

<sup>(</sup>١) عبارة: « أن الصبر » لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٢) وهذه الآية لم ترد في (ص).

<sup>(</sup>٣) هو أبو محمد عبد الله بن البطال ، ذكره الذهبي ضمن الذين توفوا في سنة ثلاث عشرة ومئة ، وقال عنه : أوطأ الروم خوفاً وذُلاً . ولكن كُذِبَ عليه أشياء مستحيلة في سيرته الموضوعة . انظر : سير أعلام النبلاء ٥/ ٢٦٨ ، وتاريخ الإسلام (١٠١-١٢٠هـ) : ٣٠٧ . •

وهذا في جهاد العدوِّ الظاهر ، وهو جهادُ الكفار ، وكذلك جهاد العدوِّ الباطن ، وهو جهاد النَّفس والهَوى ، فإنَّ جهادَهُما من أعظم الجهاد ، كما قال النَّبيُّ ﷺ : « المجاهدُ مَنْ جاهد نفسه في الله » [ أخرجه : عبد الله بن المبارك ( ١٧٥ ) ، وأحمد ٢٠/٦ و ٢٢ ، والترمذي ( ١٦٢١ ) ، وابن أبي عاصم في « الجهاد » ( ١٤ ) ، والنسائي كما في « تحفة الأشراف » ( ١٦٣٨ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٣١٦ ) ، وابن حبان ( ٤٦٢٤ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٨/ ( ٧٩٧ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٨٤ ) والبيهقي في « الزهد » ( ٣٧٠ ) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] .

وقال عبد الله بنُ عمر لمن سأله عن الجهاد : ابدأ بنفسك فجاهدها ، وابدأ بنفسك فاغزُها [ أخرجه : الطيالسي ( ۲۲۷۷ ) ، والبيهقي في « الزهد » ( ۳٦٨ ) ] .

وقال بقيةُ بن الوليد : أخبرنا إبراهيمُ بن أدهم ، قال : حدثنا الثقة ، عن عليِّ بن أبي طالب ، قال : أوَّلَ ما تُنكرون من جهادكم جهادكم أنفسكم .

وقال إبراهيم بن أبي عبلة (١) لقوم جاؤوا من الغزو: قد جئتُم من الجهاد الأصغر، فما فعلتم في الجهاد الأكبر؟ قالوا: وما الجهاد الأكبر؟ قال: جهادُ القلب (٢). ويُروى هذا مرفوعاً من حديث جابر بإسناد ضعيف، ولفظه: «قدمتم من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر» قالوا: وما الجهاد الأكبر؟ قال: «مجاهدةُ العبدِ لهواه» [ أخرجه: البيهقي في « الزهد » ( ٣٧٤ ) وقال عقبه: «وهذا ضعيف ».

وليث بن أبي سليم ، قال عنه يحيى بن معين : ليس حديثه بذاك ، وعن أبي حاتم ، وأبي زرعة : ليث لا يشتغل به ، هو مضطرب الحديث ، وعن أبي زرعة قال : ليث بن أبي سليم لين الحديث ، وعن أحمد بن حنبل مضطرب الحديث ، وعنه أيضاً قال : ما رأيت يحيى بن سعيد أسوأ رأياً في أحد منه في ليث ، وعن يحيى بن سعيد القطان : أنه كان لا يحدث عن ليث بن أبي سليم .

انظر : الجرح والتعديل ٧/ ٢٤٢ ( ١٠١٤ ) ، وتهذيب الكمال ٦/ ١٩٠ ( ٥٦٠٦ ) .

وأخرجه: الخطيب في « تاريخه » ١٥/ ٦٨٥ ، وهو ضعيف أيضاً فيه يحيى بن العلاء. قال عنه أحمد بن حنبل: كذاب يضع الحديث، وعن عباس الدوري، عن يحيى بن معين: « ليس بثقة » ، وعن

<sup>(</sup>۱) في (ص): «علية».

<sup>(</sup>٢) ذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٦/ ٣٢٥ .

أبي حاتم الرازي ، قال : « رأيت سلمة ضعف يحيى بن العلاء ، وكان سمع منه » . انظر : الجرح والتعديل ٩/ ٢٢١ ( ٧٤٤ ) ، وتهذيب الكمال ٨/ ٧٥ ( ٧٤٩٠ ) ] .

ويُروى من حديث سعد بن سنان ، عن أنس ، عن النّبيِّ عَلَيْهُ ، قال : « ليس عدوُك الذي إذا قتلك أدخلك الجنة ، وإذا قتلته كان لك نوراً ، أعدى عدوِّك نفسك التي بين جنبيك » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٣٤٤٥ ) ، من حديث أبي مالك الأشعري ، مرفوعاً ، وهو حديث ضعيف .

وأخرجه : البيهقي في « الزهد » ( ٣٤٣ ) من حديث ابن عباس ، وهو ضعيف أيضاً .

ولم أقف على طريق سعد بن سنان ، عن أنس بن مالك ] .

وقال أبو بكر الصديق في وصيته لعمر رضي الله عنهما حين استخلفه : إنَّ أوَّل ما أُحذِّرُكَ نفسك التي بين جنبيك .

فهذا الجهاد يحتاجُ أيضاً إلى صبر ، فمن صبر على مجاهدة نفسه وهواه وشيطانِهِ غَلَبَهُ ، وحصل له النصر والظفر ، وملكَ نفسه ، فصار عزيزاً ملكاً ، ومن جَزِعَ ولم يَصبر على مجاهد ذلك ، غُلِب وقُهِر وأسر ، وصار عبداً ذليلاً أسيراً في يدي شيطانه وهواه (١) ، كما قيل :

إذا المَرءُ لم يَغلِبْ هواهُ أقامه بمنْزلةٍ فيها العَزيزُ ذَليلُ

قال ابن المبارك : من صبر ، فما أقلُّ ما يصبر ، ومن جزع ، فما أقل ما يتمتع .

فقوله على النصر مع الصبر » يشمل النصرَ في الجهادين : جهادُ العدوِّ الطاهر ، وجهادُ العدوِّ الباطن ، فمن صبرَ فيهما ، نُصِرَ وظفر بعدوِّه ، ومن لم يصبر فيهما وجَزعَ ، قُهِرَ وصار أسيراً لعدوّه ، أو قتيلاً له .

قوله ﷺ: « وإنَّ الفرج مع الكرب » وهذا يشهد له قوله عز وجل : ﴿ وَهُوَ الَّذِى يُنْزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَاقَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ ﴾ [الشورى: ٢٨] وقول النَّبيِّ ﷺ: « ضَحِكَ ربنا من قُنوط عباده وقُربِ غيرِهِ » خرَّجه الإمام أحمد ، وخرَّجه ابنه عبدُ الله [ في « مسنده » ١١/٤ و١٢ ، وعبد الله بن أحمد في « السنة » (٤٥٢ ) و (٤٥٣ ) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

وأخرجه: الطيالسي ( ١٩٩١)، وابن ماجه ( ١٨١)، والطبراني في « الكبير » ١٩٥ ( ١٩٤)، والآجري في « الشريعة » : ٢٧٩ ـ ٢٨٠، وهو حديث ضعيف ] في حديث طويل ، وفيه : « علم الله يوم الغيث أنّه ليشرف عليكم أزلين قَنِطينَ ، فيظلُّ يضحك قد علم أنَّ غيرَكُم إلى قُرب » [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « السنة » ( ٤٢٥) و ( ١٣٦ ) ، وعبد الله بن أحمد في « زوائده على المسند » ١٩٦٤ ـ ١٤ وفي « السنة » ، له ( ١١٢٠) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٤٧٧ ) ، على المسند » ١٩٠٤ - ١٤ وفي « السنة » ، له ( ١١٢٠) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ٤٧٧ ) ، والحاكم ٤٠٠٥، وهو حديث ضعيف ] ، والمعنى : أنَّه سبحانه يعجب من قنوط عباده عند الحتباس القطر عنهم وقنوطهم ويأسهم من الرحمة ، وقد اقترب وقتُ فرجه ورحمته لعباده ، بإنزال الغيث عليهم ، وتغيره لحالهم وهم لا يشعرون . وقال تعالى : ﴿ فَإِذَا السَّيَيْسَ الرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدُ اللهِ عَنْ عَبْلِوء إِذَا هُمْ يَسَبَشْرُونَ ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنزَل عَلَيْهِ مِ مِن قَبْلِهِ وَلَا اللهِ عَلَى الرَّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدُ لَنُهُ اللهِ عَلَى اللهُ وَ اللهِ عَلَى اللهُ وَالَذِينَ ءَامَنُوا مَن مَعْمُ مَكَى نَعْمُ اللهُ اللهُ وَالَذِينَ ءَامَنُوا لبنيه : ﴿ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَذِينَ ءَامَنُوا لبنيه عَلَى اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ وَ البنية ؛ ﴿ يَبَيْقُ الْمَالُونُ وَالَذِينَ عَالَو البنية ؛ ﴿ يَبَيْقُ الْمَالُونُ وَالْمَالِي وَلَى اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَا

وكم قص سبحانه من قصص تفريج كُرُباتِ أنبيائه عند تناهي الكَرْب كإنجاء نوح وَمَنْ معه في الفلك ، وإنجاء إبراهيم من النار ، وفدائه لولده الذي أمر بذبحه ، وإنجاء موسى وقومه من اليم ، وإغراق عدوِّهم ، وقصة أيوب ويونس ، وقصص محمَّد على مع أعدائه ، وإنجائه منهم ، كقصته في الغار ، ويوم بدر ، ويوم أحد ، ويوم الأحزاب ، ويوم حنين ، وغير ذلك .

وقوله ﷺ : ﴿ فَإِنَّ مَعَ العسر يسراً ﴾ هو منتزع من قوله تعالى : ﴿ سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [ الطلاق : ٧] ، وقوله عز وجل : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [ الطلاق : ٧] .

وخرَّج البزار في « مسنده » [ كما في « كشف الأستار » ( ٢٢٨٨ ) .

وأخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ١٠/٣٤٤ ( ١٩٣٩٥ ) .

وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ١٥٤٨ ) ، والحاكم ٢/ ٢٥٥ ، والبيهقي في « شعب الإيمان »

(١٠٠١٢)، وطبعة الرشد (٩٥٣٩) وهو حديث ضعيف]، وابن أبي حاتم ـ واللفظ له ـ من حديث أنس ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « لو جاء العُسْرُ ، فدخل هذا الجُحر ، لجاء اليسر حتّى يدخل عليه فيخرجه (١) »، فأنزل الله عز وجل : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرًا ﴿ وَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرًا ﴿ وَهِلَ : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ .

وروى ابنُ جرير [ في « تفسيره » ( ۲۹۰٦٩ ) .

وأخرجه: عبد الرزاق في « التفسير » (٣٦٤٣) ، والحاكم ٥٢٨/٢ ] وغيره من حديث الحسن مرسلاً (٢٠ نحوه ، وفي حديثه: فقال النَّبيُّ ﷺ: « لن يَغْلِبَ عُسرٌ يُسرين » .

وروى ابن أبي الدنيا بإسناده عن ابن مسعود قال : لو أنَّ العسر دخل في جُحر لجاء اليسر حتى يدخل معه ، ثُمَّ قال : قال الله تعالى : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسُرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسُرًا ﴾ اليسر حتى يدخل معه ، ثُمَّ قال : قال الله تعالى : ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسُرًا ﴾ [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٩٩٧٧ ) من حديث ابن مسعود ، وهو ضعيف ] . وبإسناده أنَّ أبا عبيدة حُصِرَ فكتب إليه عمرُ يقول : مهما ينزل بامرئ شدَّةٌ يجعل الله بعدها فرجاً ، وإنَّ عبيدة حُصِرَ فكتب إليه عمرُ يقول : مهما ينزل بامرئ شدَّةٌ يجعل الله بعدها فرجاً ، وإنَّ لن يَعْلِبَ عسرٌ يُسرين [ أخرجه : مالك في « الموطأ » برواية الليثي ( ١٢٨٨ ) ، وابن أبي شيبة ورَايِطُواْ وَاللّهُ لَعَلَكُمُ مُثَفِّلِحُونَ ﴾ [ آل عمران : ٢٠٠ ] ، وإنّه يقول : ﴿ أُصِّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَايِطُواْ وَاللّهُ لَعَلّهُ مُنْ اللّهُ لَعَلّهُ مُؤلِّكُونَ ﴾ [ آل عمران : ٢٠٠ ] .

ومن لطائف أسرار اقتران الفرج بالكرب واليُسر بالعسر: أنَّ الكربَ إذا اشتدَّ وعَظُمَ وتناهى ، وحصل للعبد الإياسُ من كَشفه من جهة المخلوقين ، وتعلق قلبُه بالله وحده ، وهذا هو حقيقةُ التوكُّل على الله ، وهو من أعظم الأسباب التي تُطلَبُ بها الحوائجُ ، فإنَّ الله يكفي من توكَّل عليه ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَن يَتُوكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو كَسَبُهُ وَ الطلاق : ٣] .

وروى آدمُ بن أبي إياس في « تفسيره » بإسناده عن محمد بن إسحاق قال : جاء مالكٌ الأشجعي إلى النَّبيِّ ﷺ ، فقال : أُسِرَ ابني عوفٌ ، فقال له : أرسل إليه أنَّ رسول الله ﷺ يأمُرُكَ أَنْ تُكثِرَ من قول : لا حول ولا قوَّةَ إلا بالله ، فأتاه الرسول

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) والمرسل أحد أقسام الضعيف.

قال الفضيل: والله لو يئستَ مِنَ الخلق حتَّى لا تريد منهم شيئاً ، لأعطاك مولاك كُلَّ ما تُريد . وذكر إبراهيمُ بن أدهم عن بعضهم قال: ما سأل السائلون مسألةً هي ألحفُ مِنْ أَنْ يقولَ العبدُ: ما شاء الله ، قال: يعني بذلك التَّفويض إلى الله عز وجل . وقال سعيدُ بن سالم القداح: بلغني أنَّ موسى عليه السلام كانت له إلى الله حاجةٌ ، فطلبها ، فأبطأت عليه ، فقال: ما شاء الله ، فإذا حاجتُه بَيْنَ يديه ، فعجب ، فأوحى الله إليه : أما علمتَ أنَّ قولك: ما شاء الله أنجحُ ما طُلِبَتْ به الحوائج .

وأيضاً فإنَّ المؤمن إذا استبطأ الفرج ، وأيس منه بعد كثرة دعائه وتضرُّعه ، ولم يظهر عليه أثرُ الإجابة يرجع إلى نفسه باللائمة ، وقال لها : إنَّما أتيتُ من قِبَلكَ ، ولو كان فيك خيرٌ لأجِبْتُ ، وهذا اللومُ أحبُّ إلى الله من كثيرٍ من الطَّاعاتِ ، فإنَّه يُوجبُ انكسار العبد لمولاه واعترافه له بأنَّه أهلٌ لما نزل به من البلاء ، وأنَّه ليس بأهلٍ لإجابة الدعاء ، فلذلك تُسرعُ إليه حينئذٍ إجابةُ الدعاء وتفريجُ الكرب ، فإنَّه تعالى عندَ المنكسرةِ قلوبهم من أجله .

قال وهب : تعبَّدَ رجل زماناً ، ثم بدت له إلى الله حاجةٌ ، فصام سبعين سبتاً ،

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>۲) من (ص): « واشوقاه » .

<sup>(</sup>٣) ذكره المنذري في « الترغيب والترهيب » (٢٤٤٦) .

يأكلُ في كُلِّ سبتِ إحدى عشرة تمرة ، ثم سأل الله حاجته فلم يُعطَها ، فرجع إلى نفسه فقال : منك أتيتُ ، لو كان فيك خيرٌ ، أعطيت حاجتك ، فنزل إليه عند ذلك مَلكٌ ، فقال : يا بنَ آدم ساعتُك هذه خيرٌ من عبادتك التي مضت ، وقد قضى الله حاجتك . خرَّجه ابن أبي الدنيا .

ولبعضِ المتقدمينَ في هذا المعنى شعرٌ (١):

لِهُ فَرجاً مِمَّا ألحَّ به الدَّهرُ لَهُ فَرجاً مِمَّا ألحَّ به الدَّهرُ لَهُ كُلَّ يَومٍ في خَليقتِه أمْرُ قَضَى الله أنَّ العُسرَ يَتبعُهُ اليُسرُ

عسى ما ترى أنْ لا يَدومَ وأنْ تَرَى عَسى فَرَجٌ يأتِي به الله إنَّه إذا لاح عسرٌ فارجُ يُسراً فإنَّه

\* \* \*

## الحديث العشرون

عَنْ أَبِي مَسعودٍ البَدريِّ رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « إنَّ ممَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلام النَّبُوَّةِ الأولى : إذا لَم تَسْتَحي ، فاصْنَعْ ما شِئْتَ » رَواهُ البُخاريُّ .

وخرَّجه الطبراني من حديث أبي الطفيل ، عن النَّبيِّ ﷺ أيضاً (٣) .

فقولُه على الله الله الله الناسُ من كلام النبوَّةِ الأولى » يشيرُ إلى أنَّ هذا مأثورٌ عن الأنبياء المتقدمين ، وأنَّ الناس تداولوه بينهم ، وتوارثوه عنهم قرناً بعد قرنٍ ، وهذا يدلُّ على أنَّ النبوات المتقدِّمة جاءت بهذا الكلام ، وأنَّه اشتهر بَيْنَ الناسِ حتى وصل إلى أوَّل هذه الأمة . وفي بعض الروايات قال : « لم يدركِ الناسُ مِنْ كلام النبوَّةِ الأولى إلا هذا » . خرَّجها حميدُ بن زنجويه وغيره .

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن أبي حاتم في « العلل » ٣/ ١٦١ (٢٥٣٨) .

<sup>(</sup>٢) علل الدارقطني ٦/ ١٨٠ \_ ١٨١ س (١٠٥٣) .

<sup>(</sup>٣) في « الأوسط » (٩٤٠٠) .

وقوله : « إذا لم تستحي ، فاصنع ما شئت » في معناه قولان :

أحدهما: أنَّه ليس بمعنى الأمر: أنْ يصنع ما شاء، ولكنه على معنى الذمِّ والنهي عنه، وأهل هذه المقالة لهم طريقان:

أحدهما: أنَّه أمرٌ بمعنى التهديد والوعيد ، والمعنى : إذا لم يكن لك حياء ، فاعمل ما شئت ، فإنَّ الله يُجازيك عليه ، كقوله : ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [ فصلت : ٤٠] ، وقوله : ﴿ فَأَعْبُدُواْ مَا شِئْتُمُ مِّن دُونِهِ ﴾ [ الزمر : ١٥] وقول النَّبيِّ ﷺ : « من بناع الخمر ، فَلَيُشقِّص الخنازير » [ أخرجه : الحميدي (٧٦٠) ، وأحمد ٢٥٣/٤ ، والدارمي (٢٠١ ) ، وأبو داود (٣٤٨٩) ، والطبراني في « الكبير » ٢٠/ (٨٨٤) وفي « الأوسط » ، له (٢٥٣١) ، والبيهقي ٢/١١ ، وإسناده ضعيف لجهالة حال عمر بن بيان التغلبي .

قوله: « فليشقص الخنازير » معناه ؛ فليقطع الخنازير قطعاً ويعضيها إعضاءً كما يفعل بالشاة إذا بيع لحمها ، المعنى : من استحل بيع الخمر ، فليستحل بيع الخنازير ، فإنّهما في التحريم سواء ، وهذا لفظ معناه النهي ، تقديره : من باع الخمر فليكن للخنازير قصاباً . انظر : لسان العرب ١٦٣/٧] ، يعني : ليقطعها إما لبيعها أو لأكلها ، وأمثلته متعدّدة وهذا اختيارُ جماعة ، منهم : أبو العباس ثعلب .

والطريق الثاني: أنَّه أمرٌ ، ومعناه: الخبر ، والمعنى: أنَّ من لم يستحي ، صنع ما شاء ، فإنَّ المانعَ من فعل القبائح هو الحياء ، فمن لم يكن له حياءٌ ، انهمك في كُلِّ فحشاء ومنكر ، وما يمتنع من مثله من له حياء على حدِّ قوله ﷺ: « مَنْ كَذَب عليَّ متعمداً (١) ، فليتبوَّأ مقعده من النارِ » [ أخرجه: الطيالسي ( ٢٤٢٠ ) ، وأحمد ٢١٠/٤ ، و٤٦٩ معمداً (١١٠ ) ، والدارمي ( ٥٥٩ ) ، والبخاري ( ٢٨٨ ( ١١٠ ) و ٨/٤٥ ( ١٩٩٧ ) ، ومسلم ( ٢٧١ ) ( ٣ ) من حديث أبي هريرة ، به ، وهو حديث متواتر انظر تخريج بعض طرقه في تعليقي على « شرح التبصرة والتذكرة » ( ١٤٨ ـ ١٤٨ ] ، فإنَّ لفظه لفظُ الأمر ، ومعناه الخبر ، وإنَّ من كذب عليه تبوأ مقعده من النار ، وهذا اختيار أبي عبيد القاسم بن سلام ـ رحمه الله ـ ، وابن قتيبة ، ومحمدِ بن نصر المروزي وغيرهم ، وروى أبو داود عن الإمام أحمد ما يدلُّ على مثل هذا القول .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ج) .

وروى ابنُ لهيعة ، عن أبي قبيل ، عن عبد الله بن عمرو ، عن النّبيّ على ، قال : « إذا أبغض الله عبداً ، نَزَعَ مِنهُ الحَياءَ ، فإذا نزع منه الحياءَ لم تلقه إلا بغيضاً متبغّضاً ، ونزع منه الأمانة ، فإذا نزع منه الأمانة نزع منه الرّحمة ، فإذا نزع منه الرّحمة نزع منه ربقة الإسلام ، فإذا نزع منه ربقة الإسلام ، لم تلقه إلا شيطاناً مريداً » [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٧٢٤ ) ، وطبعة الرشد ( ٨٣٢٨ ) ، وابن لهيعة ضعيف ] . خرّجه حميدُ بنُ زنجويه ، وخرّجه ابنُ ماجه بمعناه بإسناد ضعيف عن ابن عمر مرفوعاً أيضاً [ في « سننه » (٤٠٥٤ ) .

في إسناده سعيد بن سنان، قال النسائي في « الضعفاء والمتروكين » (٢٦٨): « متروك الحديث » ].

وعن سلمان الفارسي قال: إنَّ الله إذا أرادَ بعبدٍ هلاكاً ، نَزَعَ منه الحياءَ ، فإذا نزعَ منه الخياءَ ، فإذا نزعَ منه الأمانة ، فلم تلقه الاحلياءَ ، لم تلقه إلا مقيتاً مُمقَّتاً ، فإذا كان مقيتاً ممقتاً ، نزع منه الأمانة ، فلم تلقه إلا خائناً مخوّناً ، فإذا كان خائناً مخوناً ، نزع منه الرحمة ، فلم تلقه إلا فظاً غليظاً ، فإذا كان فظاً غليظاً ، نزع رِبْقَ الإيمان من عنقه ، فإذا نزع رِبْقَ الإيمان من عنقه لم تلقه إلا شيطاناً لعيناً ملعناً [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٤/١ ] .

وعن ابن عباس قال : الحياءُ والإيمانُ في قَرَنٍ ، فإذا نُزِعَ الحياءُ ، تبعه الآخر . خرّجه كله حميدُ بنُ زنجويه في كتاب « الأدب » .

وقد جعل النّبيُ على الحياءَ مِنَ الإيمان كما في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ٣٥ ( ٦١١٨ ) ، وصحيح مسلم ٤٦/١ ( ٣٦ ) ( ٥٩ ] عن ابن عمر : أنّ النّبيّ على مرّ على رجل وهو يُعاتِبُ أخاه في الحياء يقولُ : إنّك لتستحيي ، كأنّه يقول : قد أضرّ بك ، فقال رسولُ الله على : « دَعْهُ ، فإنّ الحياءَ مِنَ الإيمانِ » (١) .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩/١ ( ٩ ) ، وصحيح مسلم ٤٦/١ ( ٣٥ ) ( ٥٧ ) و ( ٥٨ ) ] عن أبي هُريرة قال : « الحياءُ شُعبةٌ من الإيمان » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ٣٥ ( ٦١١٧ ) ، وصحيح مسلم ٤٦/١ ( ٣٧ ) ( ٣٠ ) عن عمران بن حصين ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « الحياءُ لا يأتي إلا بخيرٍ » ، وفي

<sup>(</sup>١) بعد هذا في (ص): « ولفظه للبخاري » .

روايةٍ لمسلم قال: « الحياء خيرٌ كلُّه » ، أو قال: « الحياءُ كلُّه خير » .

وخرَّج الإمام أحمد (۱) والنسائي (۲) من حديث الأشج العصري قال: قال لي رسولُ الله على : « إنَّ فيك لخُلُقَيْن يُحبُّهما الله » قلت : ما هما ؟ قال : « الحِلْمُ والحياء » قلت : أقديماً كان أو حديثاً ؟ قال : « بل قديماً » ، قلت : الحمد لله الذي جعلني على خُلُقين يحبهما الله .

وقال إسماعيل بن أبي خالد: دخل عيينة بنُ حصنٍ على النَّبيِّ عَلَيْ وعنده رجلٌ فاستسقى ، فأُتِيَ بماءٍ فشرب ، فستره النَّبيُّ عَلَيْهُ ، فقال: ما هذا ؟ قال: « الحياء خلَّةٌ أوتوها ومُنِعْتُموها » [ أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٥٣٤٧ ) ] .

واعلم أنَّ الحياء نوعان :

أحدهما: ما كان خَلْقاً وجِبِلَّةً غيرَ مكتسب، وهو من أجلِّ الأخلاق التي يَمْنَحُها الله العبدَ ويَجبِلُه عليها، ولهذا قال على : « الحياء لا يأتي إلا بخير »، فإنَّه يكفُّ عن ارتكاب القبائح ودناءة الأخلاق، ويحثُّ على استعمال مكارم الأخلاق ومعاليها، فهو مِنْ خصال الإيمان بهذا الاعتبار، وقد روي عن عمر رضي الله عنه أنَّه قال: من استحيا اختفى، ومن اختفى اتقى، ومن اتقى وُقي.

وقال الجَرَّاح بنُ عبد الله الحكمي \_ وكان فارس أهل الشام \_ : تركتُ الذنوب حياءً أربعين سنة ، ثم أدركني الورع [ انظر : سير أعلام النبلاء ١٩٠/٥ ] . وعن بعضهم قال : رأيتُ المعاصي نذالةً ، فتركتها مُروءةً ، فاستحالت دِيانة (٣) .

والثاني: ما كان مكتسباً من معرفة الله، ومعرفة عظمته وقربه من عباده، واطلاعه عليهم، وعلمِه بخائنة الأعين وما تُخفي الصدور، فهذا من أعلى خصالِ الإيمان، بل هو مِنْ أعلى درجات الإحسّان، وقد تقدَّم أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال لرجل: «استحي مِنَ الله كما تستحي رجلاً مِنْ صالح عشيرتِكَ »(٤).

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۲۰٥/٤ ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>۲) في « الكبرى » (۷۷٤٦) و (۸۳۰۸) .

 <sup>(</sup>٣) هذه العبارة من كلام ابن سمعون . انظر : تاريخ بغداد ١/ ٢٧٥ ، وصفة الصفوة ٢/ ٤٧٢ .

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه .

وفي حديث ابن مسعود: « الاستحياءُ مِنَ الله أَنْ تحفَظَ الرَّأَسَ وما وعى ، والبطن وما حوى ، والبطن وما حوى ، وأَنْ تذكر الموتَ والبِلَى ، ومن أراد الآخرة تركَ زينةَ الدُّنيا ، فمن فعل ذلك ، فقد استحيا مِنَ الله » خرجَّه الإمامُ أحمد والترمذي مرفوعاً (۱) .

وقد يتولَّدُ من الله الحياءُ من مطالعة نِعمه ورؤية التقصير في شكرها ، فإذا سُلِبَ العبدُ الحياءَ المكتسب والغريزي لم يبق له ما يمنعه من ارتكاب القبيح ، والأخلاق الدنيئة ، فصار كأنَّه لا إيمانَ له . وقد روي من مراسيل الحسن ، عن النَّبيِّ عَلَى قال : « الحياء حياءانِ : طَرَفٌ من الإيمان ، والآخر عجز » ولعله من كلام الحسن ، وكذلك قال بُشير بن كعب العدوي لِعمران بن حصين : إنا نجد في بعض الكتب أنَّ منه سكينةً ووقاراً لله ، ومنه ضعف ، فغضب عِمران وقال : أحدثك عن رسول الله على وتعارض فيه ؟(٢) .

والأمر كما قاله عِمران رضي الله عنه ، فإنَّ الحياءَ الممدوح في كلام النَّبِيِّ عَلَيْهِ إنَّما يُريد به الخُلُقَ الذي يَحُثُّ على فعل الجميل ، وتركِ القبيح ، فأمَّا الضعف والعجزُ الذي يوجب التقصيرَ في شيء من حقوق الله أو حقوق عباده ، فليس هو من الحياء ، إنَّما هو ضعفٌ وخَوَرٌ ، وعجزٌ ومهانة ، والله أعلم .

والقول الثاني في معنى قوله: "إذا لم تستحي ، فاصنع ما شئت "("): أنَّه أمر بفعل ما يشاء على ظاهرِ لفظه ، وأنَّ المعنى: إذا كان الذي تريدُ فعله مما لا يُستحيا من فعله ، لا من الله ولا من الناس ، لكونه من أفعال الطاعات ، أو من جميل الأخلاق والآداب المستحسنة ، فاصنعْ منه حينئذٍ ما شئتَ ، وهذا قولُ جماعةٍ من الأئمة ، منهم : أبو إسحاق المروزي الشافعي ، وحُكي مثله عن الإمام أحمد ، ووقع كذلك في بعض نسخ " مسائل أبي داود " المختصرة عنه ، ولكن الذي في النسخ المعتمدة التامة كما حكيناه عنه من قبلُ ، وكذلك رواه عنه الخلال في كتاب " الأدب " ، ومن هذا قولُ

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه عند الحديث الثاني عشر.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخریجه عند حدیث عمران.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

بعض السَّلف \_ وقد سئل عن المروءة \_ فقال : أنْ لا تعملَ في السرِّ شيئاً تستحيي منه في العلانية ، وسيأتي قول النَّبِيِّ ﷺ : « الإثم ما حاكَ في صدرك ، وكرهتَ أنْ يطَّلع عليه الناس »(١) في موضعه من هذا الكتاب إنْ شاء الله تعالى .

وروى عبد الرازق في «كتابه »(٢) ، عن معمر ، عن أبي إسحاق ، عن رجلٍ من مزينة قال : قيلَ : يا رسولَ الله ، ما أفضلُ ما أوتي الرجلُ المسلم ؟ قال : « الخلق الحسن » ، قال : فما شرُّ ما أوتي المسلم ؟ قال : « إذا كرهتَ أَنْ يُرى عليكَ شيءٌ في نادي القوم ، فلا تفعله إذا خلوتَ » .

وفي « صحيح ابن حبان »(٣) عن أسامةَ بنِ شريك قال : قال رسولُ الله ﷺ : « ما كرهَ الله منكَ شيئاً ، فلا تفعله إذا خلوتَ » .

وخرَّج الطبرانيُّ (٤) من حديثِ أبي مالكِ الأشعري قال: قلت: يا رسول اللهِ ما تمامُ البرِّ ؟ قال: « أَنْ تعملَ في السرِّ عملَ العلانية ». وخرَّجه أيضاً من حديث أبي عامر السكوني (٥) ، قال: قلت: يا رسولَ الله ، فذكره.

وروى عبد الغني بنُ سعيد الحافظ في كتاب «أدب المحدّث » بإسناده عن حرملة بن عبد الله ، قال : أتيتُ النّبيَّ عَلَيْ لأزداد مِنَ العلم ، فقمتُ بين يديه ، فقلت : يا رسولَ الله ، ما تأمُرني أنْ أعمل به ؟ قال : «ائتِ المعروف ، واجتنب المنكر ، وانظر الذي سمعته أذُنكَ مِنَ الخير يقولُه القومُ لك إذا قمتَ من عندهم فأتِه ، وانظر الذي تكره أنْ يقولَه القومُ لك إذا قمتَ مِنْ عندهم ، فاجتنبه » قال : فنظرت فإذا هما أمران لم يتركا شيئاً : إتيانُ المعروف ، واجتنابُ المنكر [أخرجه : البخاري في «الأدب المفرد » ( ٢٢٢ ) ، وهو حديث ضعيف ] .

سيأتي تخريجه عند الحديث السابع والعشرين .

<sup>(</sup>Y) « الجامع لمعمر » (٢٠١٥١) .

<sup>(</sup>٣) الإحسان (٤٠٣) ، وإسناده ضعيف لضعف مؤمل بن إسماعيل .

<sup>(</sup>٤) في « الكبير » (٣٤٢٠) ، وهو ضعيف لضعف ابن لهيعة وعبد الرحمن الإفريقي ، وانظر : مجمع الزوائد ١٠/ ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٥) في « الكبير » ٢٢/ (٨٠٠) ، وهو ضعيف أيضاً وعلته علة سابقة .

وخرَّجه ابن سعد في « طبقاته »(۱) بمعناه .

وحكى أبو عبيد في معنى الحديث قولاً آخر حكاه عن جرير قال : معناه أنْ يُريدَ الرجلُ أنْ يعملَ الخيرَ ، فيدعُه حياءً من الناس كأنَّه يخاف الرِّياء ، يقول : فلا يمنعك الحياء مِنَ المُضيِّ لما أردت ، كما جاء في الحديث : « إذا جاءك الشيطانُ وأنت تُصلِّي ، فقال : إنَّك تُرائي ، فزدها طولاً » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » (٣٥) ، وابن أبي شيبة (٨٣٥٧) ، وطبعة الرشد (٨٤٣٤) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٣٢/٤ من قول الحارث بن قيس ] ثم قال أبو عُبيد : وهذا الحديث ليس يجيء سياقُه ولا لفظُه على هذا التفسير ، ولا على هذا يحمله الناس .

قلت: لو كان على ما قاله جرير ، لكان لفظُ الحديث: إذا استحييتَ مما لا يُستحيا منه فافعل ما شئتَ ، ولا يخفى بُعْدُ هذا من لفظ الحديث ومعناه ، والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الطبقات ١/ ٣٢٠، وهو ضعيف كذلك.

## الحديث الحادي والعشرون

عَنْ سُفيانَ بن عبدِ الله ِرضي الله عنه، قالَ: قُلتُ: يا رَسولَ اللهِ ، قُلْ لي في الإسلام قولًا لا أسألُ عَنْهُ أحداً غَيرَكَ ، قال : « قُلْ : آمَنْتُ باللهِ ، ثمَّ استقِمْ » . رواهُ مُسلم .

هذا الحديث خرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ١/٧١ ( ٣٨ ) ( ٦٢ ) .

وأخرجه: ابن أبي شيبة ( ٦٧٩) ، وأحمد ٤١٣/٣ ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ٢١ ) وفي « الآحاد والمثاني » ، له ( ١٥٨٤ ) ، والبغوي ( ١٦ ) من طرق عن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن سفيان بن عبد الله ، به ] من رواية هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن سفيان وسفيان : هو ابنُ عبد الله الثقفي الطائفي له صحبة ، وكان عاملاً لعمر َ بنِ الخطَّابِ على الطائف .

وقد رُوي عن سفيان بن عبد الله من وجوه أخَرَ بزيادات ، فخرَّجه الإمام أحمد ، والترمذي وابن ماجه من رواية الزهري ، عن محمد بن عبد الرحمن بن ماعز [ أخرجه : أحمد ٣/٣١٤ ، وابن ماجه (٣٩٧٢)] ، وعند الترمذي : عبد الرحمن بن ماعز ، عن سفيان بن عبد الله قال : قلتُ : يا رسول الله ، حَدِّثني بأمرٍ أعتصم به ، قال : «قل : ربي الله ، ثم استقم » ، قلتُ : يا رسول الله ِ ، ما أخوفُ ما تخاف علي ؟ فأخذ بلسان نفسه ، ثم قال : « هذا » ، وقال الترمذي : حسن صحيح [ أخرجه : الترمذي (٢٤١٠) ، وقال : « هذا حديث حسن صحيح ، وقد روي من غير وجه عن سفيان بن عبد الله الثقفي » ] .

وخرَّجه الإمام أحمد ، والنَّسائي (١) من رواية عبدِ الله بن سفيان الثقفي ، عن أبيه : أنَّ رجلاً قال : يا رسولَ الله ، مُرني بأمرٍ في الإسلام لا أسألُ عنه أحداً بعدَك ، قال : «قل : آمنتُ بالله ، ثم استقم » . قلت : فما أتَّقي ؟ فأومأ إلى لسانه [ أخرجه : أحمد ٣/ ١٢٤ و٤/ ٣٨٤ ، والنسائي في « الكبرى » ( ١١٤٨٩ ) و( ١١٤٩٠ ) وفي « التفسير » ، له ( ٥٠٩ ) ] .

<sup>(</sup>۱) زاد بعدها في (ص): « وابن ماجه ».

قول سفيان بن عبد الله للنّبيّ على : « قُلْ لي في الإسلام قولًا لا أسأل عنه أحداً بعدك » طلب منه أنْ يُعلمه كلاماً جامعاً لأمر الإسلام كافياً حتى لا يحتاجَ بعده إلى غيره ، فقالَ لهُ النّبيُ على : « قل : آمنتُ بالله ، ثُمَّ استقم » ، وفي الرواية الأخرى : « قل : ربي الله ، ثُمَّ استقم » . هذا منتزع من قوله على : ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلْتِهِكَةُ ٱللَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَرْزُواْ وَٱبشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمَ وَعَلَى اللهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُواْ فَلا تَحَدُونَ وَاللهِ عَلَى اللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلا تَحَدُونَ وَاللهِ عَرْزُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَنُونَ ﴿ إِنَّ ٱلْذِينَ فِيهَا جَزَاءًا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ فصلت : ٣٠] ، وقوله عز وجل : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَنُونَ ﴿ إِنَّ أَلْلِيكَ أَصَعَنُ ٱلْجُنَةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَاءًا بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وقوله : الأحقاف : ١٣ ـ ١٤] .

وخرَّج النَّسائي في « تفسيره » (١) من رواية سهيل بن أبي حزم : حدثنا ثابت ، عن أنس : أنَّ النَّبيَّ عَلَيُّ قرأ : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَمُواْ ﴾ ، فقال : « قد قالها الناس ، ثم كفروا ، فمن مات عليها فهو مِن أهل الاستقامة » . وخرَّجه الترمذي (٢) ، ولفظه : فقال : « قد قالها الناس ، ثم كفر أكثرُهم ، فمن مات عليها ، فهو مِمَّنِ استقامَ » ، وقال : حسن غريب ، وسهيل تُكُلِّمَ فيه مِن قِبَلِ حفظه (٣) .

وقال أبو بكر الصديق في تفسير ﴿ ثُمَّ اَسَتَقَامُوا ﴾ قال : لم يشركُوا بالله شيئاً . وعنه قال : لم يلتفتوا إلى إله غيره . و عنه قال : ثم استقاموا على أنَّ الله رَبُّهم [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٢٦ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٣٥٥١ ) و ( ٣٥٥٢ ) ] .

وعن ابن عباس بإسنادٍ ضعيفٍ قال : هذه أرخصُ آيةٍ في كتاب الله ﴿ قَالُواْرَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّنَقَامُواْ ﴾ على شهادة أنْ لا إله إلا الله(٤) . وروي نحوه عن أنس ، ومجاهد ،

<sup>(</sup>۱) التفسير (٤٩٠) وفي « الكبرى » ، له (١١٤٧٠) .

<sup>(</sup>٢) في « الجامع الكبير » (٣٢٥٠) وقال: « حديث غريب. . » ، وفي بعض النسخ: « حسن غريب » .

<sup>(</sup>٣) قال عنه أحَمد بن حنبل : « روى عن تائب أحاديث منكرة » ، وقال أبو حاتم : « ليس بالقوي ، يكتب حديثه ولا يحتج به . . . » .

انظر : الضعفاء ٢/ ١٥٤ ، والجرح والتعديل ٤/ ٢٣٠ (٦١٨٣) ، والكامل ٢٦٦/٥ ، وتهذيب الكمال ٣/ ٣٣٠ (٢٦١١) .

 <sup>(</sup>٤) ذكره: السيوطي في « الدر المنثور » ٥/ ٦٨٢ وعزاه البيهقي في « الأسماء والصفات » وضعفه بسبب حفص بن عمر العدني . انظر: الضعفاء والمتروكون (١٣٣) .

والأسود بن هلال ، وزيد بن أسلم ، والسُّدِّيِّ ، وعكرمة ، وغيرهم .

ورُوي عن عمر بن الخطاب أنَّه قرأ هذه الآية على المنبر: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ﴾ فقال: لم يَروغوا رَوَغَانَ الثَّعلب(١).

وروى على بن أبي طلحة ، عن ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ ٱسْتَقَامُوا ﴾ قال : استقاموا على أداءِ فرائضه [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٣٥٦٠ ) ] .

وعن أبي العالية ، قال : ثمَّ أخلصوا له الدينَ والعملَ (٢) .

وعن قتادة قال : استقاموا على طاعة الله ، وكان الحسن إذا قرأ هذه الآية قال : اللهمَّ أنت ربنا فارزقنا الاستقامة [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٣٥٥٩ ) ] .

ولعل من قال: إنَّ المرادَ الاستقامة على التوحيد إنَّما أرادَ التوحيدَ الكاملَ الذي يُطاعُ ، يُحرِّمُ صاحبَه على النار ، وهو تحقيق معنى لا إله إلا الله ، فإنَّ الإله هو الذي يُطاعُ ، فلا يُعصى خشيةً وإجلالًا ومهابةً ومحبةً ورجاءً وتوكُّلاً ودعاءً ، والمعاصي كلُّها قادحة في هذا التوحيد ؛ لأنَّها إجابة لداعي الهوى وهو الشيطان ، قال الله عز وجل : ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَنَهَمُ هَوَنَهُ ﴾ [ الجاثية : ٣٣ ] قالَ الحسن وغيره : هو الذي لا يهوى شيئاً إلا ركبه [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٤١٣٤ ) ] ، فهذا يُنافي الاستقامة على التوحيد .

وأما على رواية من روى : « قُلْ : آمنْتُ بالله » فالمعنى أظهر ؛ لأنَّ الإيمانَ يدخل فيه الأعمالُ الصالحة عند السَّلف ومن تابعهم من أهلِ الحديث (٣) ، وقال الله

وقول مجاهد والأسود بن هلال والسدي وعكرمة ذكره الطبري في « تفسيره » (٢٣٥٥٣) و(٢٣٥٥٥) و (٢٣٥٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥٥) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٥) و (٢٣٥) و (٢٣٥) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٠) و (٢٣٥) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٠) و (٢٣٠) و (٢٣٥) و (٢٣٠) و (٢٣٠)

<sup>(</sup>۱) ذكره : ابن المبارك في « الزهد » (۳۲۵) ، وأحمد بن حنبل في « الزهد » (۲۰۱) ، والطبري في « تفسيره » (۲۰۸) ، والقرطبي في « تفسيره » ۳٥٨/۱۵ .

<sup>(</sup>۲) ذكره : ابن كثير في « تفسيره » ٧/ ١٦٥ .

<sup>(</sup>٣) قال ابن تيمية \_ رحمه الله \_ : « وأما سائر الفقهاء من أهل الرأي والآثار بالحجاز والعراق والشام ومصر ، منهم : مالك بن أنس ، والليث بن سعد ، وسفيان الثوري ، والأوزاعي ، والشافعي ، وأجمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه ، وأبو عبيد القاسم بن سلام ، وداود بن علي ، والطبري ، من سلك سبيلهم ، فقالوا : الإيمان قول وعمل ، قول باللسان وهو الإقرار ، واعتقاد بالقلب ، =

عز وجل : ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا ٓ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوُّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [ هود : ١١٢ ] .

فأمره أَنْ يستقيمَ هوَ ومن تاب معه ، وأَنْ لا يُجاوزوا ما أُمِروا به ، وهو الطغيانُ ، وأخبر أَنَّه بصيرٌ بأعمالهم ، مطَّلعٌ عليها ، وقال تعالى : ﴿ فَلِلاَلِكَ فَأَدَّعٌ وَاَسْتَقِمَ كَمَ الْحَبر أَنَّه بصيرٌ بأعمالهم ، مطَّلعٌ عليها ، وقال تعالى : ﴿ فَلِلاَلِكَ فَأَدَّعٌ وَاَسْتَقِمَ على أمر أُمِرَتُ وَلَا نَلْيَعُ أَهُواءَ هُمُّ السُورى : ١٥] . قال قتادة : أمِرَ محمد على أنْ يستقيمَ على أمر الله . وقال الثوري : على القرآن (١) ، وعن الحسن ، قال : لما نزلت هذه الآية شَمَّر رسولُ الله على ، فما رُئي ضاحكاً . خرّجه ابن أبي حاتم (٢) .

وذكر القُشيريُّ وغيره عن بعضهم: أنَّه رأى النَّبيُّ ﷺ في المنام ، فقال له: يا رسولَ الله قلتَ : «شَيَّبَتني هُودٌ وأخواتُها » ، فما شيَّبك منها ؟ قال : «قوله: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ » [ أخرجه: البيهقي في «شعب الإيمان » ( ٢٤٣٩ ) ، وهو من كلام أبي علي السري ، وأصل الحديث : «شيبتني هود وأخواتها » تكلمت عليه بتوسع في كتابي « الجامع في العلل » ، وهو من أوائل أحاديث الكتاب ، يسر الله إتمامه وطبعه ] .

وقال عز وجل : ﴿ قُلَ إِنَّمَآ أَنَاْ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰۤ إِلَىٓ أَنَّمَاۤ إِلَىٰهُكُمْ اِللَّهُ وَحِدُ فَأَسْتَقِيمُوٓاْ إِلَيْهِ وَٱسْتَغْفِرُوهُۚ﴾ [ فصلت : ٦ ] .

وقد أمرَ الله تعالى بإقامةِ الدِّين عموماً كما قال : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُو اللهِ تعالى بإقامةِ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُو اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

والاستقامة: هي سلوكُ الصِّراط المستقيم، وهو الدِّينُ القيِّم من غير تعريج عنه يَمنةً ولا يَسرةً، ويشمل ذلك فعلَ الطَّاعات كلِّها، الظاهرة والباطنة، وتركَ المنهيات كُلِّها كذلك، فصارت هذه الوصيةُ جامعةً لخصال الدِّين كُلِّها.

وعمل بالجوارح ، مع الإخلاص بالنية الصادقة . . . » .

انظر : الفتاوى لابن تيمية ٧/ ٢٠٦ . () ذكر والقرط في « تفسر ۵ ١٣/١٦ .

<sup>(</sup>۱) ذكره القرطبي في « تفسيره » ۱۳/۱٦ .

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في « الدر المنثور » ٣/ ٦٣٦ ، ونسبه لابن أبي حاتم وأبي الشيخ .

وفي قوله عز وجل: ﴿ فَالسّتَقِيمُوا إِليّهِ وَالسّتَغْفِرُوهُ ﴾ إشارة إلى أنّه لا بُدّ من تقصيرٍ في الاستقامة المأمور بها ، فيُجبَرُ ذلك بالاستغفار المقتضي للتّوبة والرُّجوع إلى الاستقامة ، فهو كقول النّبيِّ عَلَيْ لمعاذ: ﴿ اتّقِ الله حيثُما كُنت ، وأتبع السّيّئة الحسنة تمحُها ﴾ [سبق تخريجه وهو الحديث الثامن عشر من هذا الكتاب] . وقد أخبر النّبيُّ عَلَيْ أَنَّ الناس لن يُطيقوا الاستقامة حق الاستقامة ، كما خرَّجه الإمام أحمد ، وابن ماجه من حديث ثوبان ، عن النّبيُّ عَلَيْ قال : ﴿ استَقيموا ولن تُحْصوا ، واعلموا أنَّ خيرَ أعمالكُم الصّلاةُ ، ولا يُحافِظُ على الوضوء إلا مؤمن ﴾ ، وفي روايةٍ للإمام أحمد : ﴿ سَدِّدوا وقاربوا ، ولا يحافظُ على الوضوء إلا مؤمن ﴾ [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٧٧ و٢٨٠ و٢٨٢ و٢٨٠ ، وابن

وأخرجه أيضاً : مالك ( ٢٧ ) برواية الليثي ، والطيالسي ( ٩٩٦ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٥ ) ، وابن أبي عمر العدني في « الإيمان » ( ٢٢ ) و ( ٢٣ ) ، والدارمي ( ٦٥٥ ) ، وابن نصر المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٦٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٤٤٤ ) ، وفي « الأوسط » ، له ( ١٠١٧ ) ، وفي « مسند الشاميين » ، له ( ١٢٧ ) و ( ١٣٣٥ ) ، والحاكم ١/ ١٣٠ ، والبيهةي ١/ ٨٢ و ٤٥٧ ، والخطيب في « تاريخه » ١/ ٢٩٣ ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٢/ ٣١٨ \_ ٣١٩ ، والبغوي في « شرح السنة » ( ١٥٥ ) ، وهو حديث صحيح ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٥٧/٧ (٥٦٣ ) و١٢٢ (٦٤٦٣ ) ، وصحيح مسلم ١٢٩/٨ (٢٨١٦ ) (٧١ ) ] عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ قال : « سددوا وقاربوا » .

فالسّدادُ: هو حقيقةُ الاستقامة ، وهو الإصابةُ في جميع الأقوالِ والأعمال والمقاصد ، كالذي يرمي إلى غرض ، فيُصيبه ، وقد أمرَ النّبيُ عليّاً أنْ يسألَ الله عز وجل السّداد والهدى ، وقال له : « اذكر بالسّدادِ تسديدَكَ السّهْمَ ، وبالهدى هدايَتك الطّريق » [ أخرجه : الطيالسي ( ١٦١ ) ، والحميدي ( ٥٢ ) ، وأحمد ١/٨٨ و ١٣٤ و ١٣٨ و ١٠٢٠ ، وابن حبان ( ٩٩٨ ) من طرق عن أبي بردة ، عن علي ، به ] .

والمقاربة: أنْ يُصيبَ ما قَرُبَ مِنَ الغرض إذا لم يُصِبِ الغرضَ نفسَه ، ولكن بشرط أنْ يكونَ مصمِّماً على قصد السَّداد وإصابة الغرض ، فتكون مقاربتُه عن غير عمدٍ ، ويدلُّ عليه قولُ النَّبيِّ ﷺ في حديث الحكم بن حزن الكُلَفي : « أَيُها النَّاس ،

إنكم لن تعملوا \_ أو لن تُطيقوا \_ كلَّ ما أمرتُكم ، ولكن سدِّدوا وأبشروا » [ أخرجه : أحمد ٤/٢١٢ ، وأبو داود (١٠٩٦) ، وأبو يعلى (١٨٢٦) ، وابن قانع في « معجم الصحابة » أحمد ٢١٢/٢ ، وأبطبراني في « الكبير » ( ٣١٦٥ ) ، والبيهقي ٣/٢٠٢ وفي « دلائل النبوة » ، له ٥/٣٥٤ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٠/١٤ ، والمزي في « تهذيب الكمال » ٢/٢٤٠ ( ١٤٠٩ ) ، وهو حديث حسن ] والمعنى : اقصدُوا التَّسديدَ والإصابةَ والاستقامةَ ، فإنَّهم لو سدَّدُوا في العمل كلِّه ، لكانوا قد فعلوا ما أُمِرُوا به كُلِّه .

فأصلُ الاستقامةِ استقامةُ القلب على التوحيد ، كما فسر أبو بكر الصّديق وغيرُه قولَه : ﴿ إِنَّ ٱللّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾ [الأحقاف : ١٦] بأنّهم لم يلتفتوا إلى غيره ، فمتى استقام القلبُ على معرفةِ الله ، وعلى خشيته ، وإجلاله ، ومهابته ، ومحبته ، وإرادته ، ورجائه ، ودعائه ، والتوكُّلِ عليه ، والإعراض عما سواه ، استقامت الجوارحُ كلُّها على طاعته ، فإنَّ القلبَ هو ملكُ الأعضاء ، وهي جنودهُ ، فإذا استقام الملك ، استقامت جنودُه ورعاياه ، وكذلك فسَّر قوله تعالى : ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا ﴾ [الروم: ٣٠] بإخلاص القصد لله وإرادته وحدَه لا شريكَ له .

وأعظم ما يُراعى استقامتُه بعدَ القلبِ مِنَ الجوارح اللسانُ ، فإنَّه ترجمانُ القلب والمعبِّرُ عنه ، ولهذا لما أمر النَّبِيُّ عَلَيْ بالاستقامة ، وصَّاه بعدَ ذلك بحفظ لسانه ، وفي «مسند الإمام أحمد »(۱) عن أنس ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « لا يستقيمُ إيمانُ عبدٍ حتى يستقيم قلبُه ، ولا يستقيمُ قلبُه حتى يستقيمَ لسانُه » . وفي « الترمذي »(۱) عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً وموقوفاً : « إذا أصبح ابن آدم ، فإنَّ الأعضاء كلها تكفر اللسان ، فتقول : اتق الله فينا ، فإنَّما نحنُ بك ، فإنِ استقمتَ استقمنا ، وإنِ اعوججنا » .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المسند ٣/ ١٩٨، وإسناده ضعيف لضعف على بن مسعدة .

<sup>(</sup>٢) الجامع الكبير (٢٤٠٧) و(٢٤٠٧م١) وقال عن الحديث الموقوف: « وهذا أصح من حديث محمد بن موسى » أي : الحديث المرفوع .

## الحديث الثاني والعشرون

عَنْ جَابِرِ بنِ عبدِ الله \_ رضي الله عنهما \_ : أنَّ رَجلًا سألَ رَسولَ اللهِ ﷺ فَقَالَ : أرابَتَ إذا صَلَّيتُ المَكتُوبات ، وصُمْتُ رَمَضَانَ ، وأَحْلَلْتُ الحَلالَ ، وحَرَّمْتُ الحَرامَ ، ولم أزِدْ على ذلك شيئاً ، أأدخُلُ الجنَّة ؟ قال : « نَعَمْ » . رواهُ مسلم .

هذا الحديثُ خرَّجه مسلم [في «صحيحه» ٣٣/١ (١٥) (١٨)]. من رواية أبي الزبير ، عن جابر ، وزاد في آخره : قالَ : والله لا أزيدُ على ذَلِكَ شيئاً . وخرَّجه أيضاً [في «صحيحه» ٣٣/١ (١٥) (١٧)] من رواية الأعمش ، عن أبي صالح ، وأبي سفيان ، عن جابر قالَ : قالَ النعمانُ بنُ قوقل : يا رسولَ الله ، أرأيت إذا صليتُ المكتوبة ، وحرمتُ الحرام ، وأحللتُ الحلالَ ولم أزِدْ على ذَلِكَ شيئاً أأدخُلُ الجنَّة ؟ قالَ النبيُ عَلَيْ : « نعم » .

وقد فسَّر بعضُهم تحليلَ الحلالِ باعتقادِ حلِّه ، وتحريمَ الحرامِ باعتقاد حُرمته مع اجتنابه (۱) ، ويُحتمل أن يراد بتحليل الحلال إتيانُه ، ويكون الحلالُ هاهنا عبارةً عمَّا ليسَ بحرامٍ ، فيدخل فيه الواجبُ والمستحبُّ والمباحُ ، ويكونُ المعنى أنَّه يفعلَ ما ليس بمحرَّم عليه ، ولا يتعدَّى ما أبيحَ له إلى غيره ، ويجتنب المحرَّمات . وقد روي عن طائفةِ من السَّلفِ ، منهم : ابنُ مسعود وابن عباس في قوله عز وجل : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ يَتُلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۗ أُولَتِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۗ [ البقرة : ١٢١] ، قالوا : يُحلُّون حلاله ويحرِّمون حرامَه ، ولا يُحرِّفونه عن مواضِعه [ أخرجه : عبد الرزاق في «تفسيره» (١٥٦٥ ) عن ابن مسعود ، به . وأخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٥٦٥ ) عن ابن مسعود ، به . وأخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٥٦٥ ) عن ابن مسعود ، به . وأخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٥٦٥ ) عن ابن مسعود ، به . والحاكم ٢٦٦٢ عن ابن عباس ،

<sup>(</sup>١) منهم: الشيخ أبو عمرو بن الصلاح. انظر: شرح صحيح مسلم للنووي: ١٥٩/١.

والمرادُ بالتحليل والتحريم: فعلُ الحلال واجتنابُ الحرام كما ذُكر في هذا الحديث. وقد قال الله تعالى في حقِّ الكفار الذين كانوا يُغيرون تحريمَ الشُّهور الحُرُم: ﴿ إِنَّمَا النَّيِيَ ءُ زِيَادَةٌ فِي الْكَفَرِيُ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُجِلُونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا الحُرُم: ﴿ إِنَّمَا النَّيِيَ ءُ زِيَادَةٌ فِي الْصَافِقَ الْحَامِ الْحَرامِ الْمُواعِدُةَ مَا حَرَّمَ اللهُ ﴾ [التوبة: ٣٧]، والمراد: أنَّهم كانوا يُقاتلون في الشهر الحرام عاماً، فيحرِّمونَهُ بذلك [أخرجه: عاماً، فيحرِّمونَهُ بذلك [أخرجه: الطبري في "تفسيره" (١٢٩٨١) عن ابن عباس، به].

وقال الله عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحُرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَا آَعَلَ ٱللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوّاً إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَكُلُواْ مِمَا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ حَلَلًا طَيّبَا ﴾ [المائدة: ٨٠-٨٨] وهذه الآية نزلت بسبب قوم امتنعوا من تناول بعض الطيبات زهداً في الدنيا وتقشفاً ، وبعضهم حرَّم ذلك عن نفسه ، إمَّا بيمينِ حَلَفَ بها ، أو بتحريمه على نفسه ، وذلك كُلُّه لا يوجبُ تحريمه في نفس الأمر ، وبعضُهم امتنع منه من غير يمينٍ ولا تحريمٍ ، فسمَّى الجميع تحريماً ( ) ، حيث قصد الامتناع منه إضراراً بالنفس ، وكفاً لها عن شهواتها . ويقال في الأمثال : فلانٌ لا يحلِّلُ ولا يحرِّمُ ، إذا كان لا يمتنع من فعل حرام ، ولا يقفُ عندَ ما أبيح له ، وإنْ كان يعتقدُ تحريمَ الحرام ، فيجعلون من فعلَ الحرام ولا يتحاشى منه مُحلِّلاً له ، وإنْ كان لا يعتقد حلّه .

وبكلِّ حالٍ ، فهذا الحديثُ يدلُّ على أنَّ من قام بالواجبات ، وانتهى عن المحرَّمات ، دخلَ الجنة ، وقد تواترتِ الأحاديثُ عَنِ النبيِّ عَلَيْ بهذا المعنى ، أو ما هو قريبٌ منه ، كما خرَّجهُ النَّسائي ، وابنُ حبان ، والحاكم من حديث أبي هريرة وأبي سعيد عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : «ما مِنْ عبدٍ يُصلِّي الصلواتِ الخمس ، ويصومُ رمضان ، ويُخرِجُ الزَّكاة ، ويجتنبُ الكبائر السَّبعَ ، إلا فُتِحَتْ له أبوابُ الجنة ، يدخُلُ من أيّها شاء » ، ثم تلا : ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَونَ عَنْهُ نُكُفِّرٌ عَنكُمُ سَكِتَاتِكُمُ ﴾ من أيّها شاء » ، ثم تلا : ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَونَ عَنْهُ نُكُفِّرٌ عَنكُمُ سَكِتَاتِكُمُ ﴾ [النساء : ٣١] [أخرجه : النسائي في «المجتبى » ٥/٨ ، وابن حبان ( ١٧٤٨ ) ، والحاكم ١٩٢١ ، والحاكم ٢٦٦/٤ ، وأخرجه : البخاري في « التاريخ الكبير » ٢٦٦/٤ ، والطبري في « تفسيره » ( ٧٢٨٧ ) ، وابن

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك : تفسير الطبري (٩٦٣٥) و(٩٦٣٦) ، وتفسير ابن أبي حاتم (٦٦٨٧) و(٦٦٨٩) .

خزيمة ( ٣١٥ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٤٧٧ ) ، والبيهقي ١٠/ ١٨٧ ، وإسناده ضعيف لجهالة صهيب مولى العتواري فقد تفرد بالرواية عنه نعيم المجمر ] .

وخرَّج الإمام أحمد (١) والنسائي (٢) من حديث أبي أيوب الأنصاري ، عن النَّبيِّ ، قال : « مَنْ عَبَدَ الله ، لا يُشركُ به ، وأقامَ الصَّلاةَ ، وآتى الزَّكاة ، وصامَ رمضان ، واجتنبَ الكبائرَ ، فله الجنةُ ، أو دخل الجنة » .

وفي « المسند » (٣) عن ابنِ عباس : أنَّ ضِمَامَ بنَ ثعلبةً وفَدَ على النَّبِيِّ عَلَى ، فذكر له الصَّلوات الخمس ، والصيام ، والزكاة ، والحج ، وشرائع الإسلام كلها ، فلمَّا فرغ ، قال : أشهد أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسول الله ، وسأؤدِّي هذه الفرائض ، وأجتنبُ ما نهيتني عنه ، لا أزيدُ ولا أنقُصُ ، فقال رسولُ الله على : « إنْ صدق دخلَ الجنَّة » . وخرَّجه الطبراني (٤) مِنْ وجه آخرَ ، وفي حديثه قال : والخامسة لا أرَبَ لي فيها ، يعني : الفواحش ، ثم قال : لأعملنَّ بها ، ومن أطاعني ، فقال رسولُ الله على : « لئن صدق ، ليدخلنَّ الجنَّة » .

وفي "صحيح البخاري " [الصحيح ٢/ ١٣٠ (١٣٩٦) و ٥/٥ - ٦ ( ٥٩٨٢) و ١٣٩٦ ( ٥٩٨٣ ) و ١٣٩٥ ) . ] عن أبي أيوب : أنَّ رجلاً قال للنَّبيِّ عَلَيْ : أخبرني بعمل يُدخلني الجنَّة ، قال : "تعبدُ الله لا تُشركُ به شيئاً ، وتقيمُ الصَّلاة ، وتُؤْتِي الزكاة ، وتَصِلُ الرَّحم » . وخرَّجه مسلم [ في "صحيحه » ١/ ٣١ - ٣٢ ( ١٣ ) ( ١٤ ) ] إلا أنَّ عنده أنَّه قال : أخبرني بعمل يُدنيني من الجنَّة ويُباعدُني من النَّار . وعنده في رواية : فلما أدبرَ قال رسول الله على النَّد : " إنْ تمسَّك بما أُمِرَ به ، دخلَ الجنَّة » .

وَفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٣٠/٢ ـ ١٣١ (١٣٩٧ ) ، وصحيح مسلم ٣٣/١ (١٤ ) (١٥ ) ] عن أبي هريرة : أنَّ أعرابياً قال : يا رسول الله ، دُلَّني على عملٍ إذا عملتُه دخلتُ الجنَّة ، قال : « تعبدُ الله لا تُشركُ به شيئاً ، وتقيمُ الصَّلاةَ المكتوبة ،

<sup>(</sup>١) المسند ٥/ ٤١٣ .

<sup>(</sup>٢) في « المجتبى » ٧/ ٨٨ ، وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>٣) المسند ١/ ٢٥٠ و ٢٦٤ و ٢٦٥ ، وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>٤) في « الكبير » (٨١٥١) و(٨١٥١) ، وفي إسناده مقال .

وتؤدِّي الزكاةَ المفروضة ، وتصومُ رمضانَ » ، قال : والذي بعثك بالحقِّ ، لا أزيدُ على هذا شيئاً أبداً ولا أنْقُصُ منه ، فلمَّا ولَّى ، قال النَّبِيُّ ﷺ : « مَنْ سرَّه أَنْ ينظرَ إلى رجلٍ من أهلِ الجنَّة ، فلينظر إلى هذا » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٨/١ (٤٦) ، وصحيح مسلم ١٩١١ (١١) (٩)] عن طلحة بن عُبيد الله : أنَّ أعرابياً جاء إلى رسولِ الله على ثائر الرأس ، فقال : يا رسول الله ، أخبرني ماذا فرض الله عليَّ من الصّلاة ؟ فقال : « الصلوات الخمس ، إلا أنْ تَطوَّع شيئاً » ، فقال : أخبرني بما فرض الله عليَّ من الصّيام ؟ فقال : «شهر رمضان ، إلا أنْ تطوَّع شيئاً » فقال : أخبرني بما فرض الله عليَّ من الزَّكاة ؟ فأخبره رسول الله عليَّ بشرائع الإسلام ، فقال : والذي أكرمك (١) بالحقِّ ، لا أتطوَّع شيئاً ولا أنقصُ ممًا فرض الله عليَّ شيئاً ، فقال رسول الله عليَّ : « أفلحَ إنْ صدق ، أو دخل الجنَّة إنْ صدق » ولفظه للبخاري .

وفي «صحيح مسلم» [الصحيح ٣١/١ (١٢) (١٠) و(٣١/١ (١٢) (١٢)] عن أنس : أنَّ أعرابياً سألَ النَّبيَّ ﷺ فذكره بمعناه ، وزاد فيه : «حجّ البيت من استطاع إليه سبيلاً » فقال : والذي بعثك بالحقِّ لا أزيد عليهن ولا أنقُصُ منهن ، فقال النَّبيُّ ﷺ : «لئنْ صدَقَ ليَدْخُلَنَّ الجنَّة » .

ومراد الأعرابي أنَّه لا يزيد على الصلاة المكتوبة ، والزكاة المفروضة ، وصيام رمضان ، وحجِّ البيت شيئًا من التطوُّع ، ليس مرادُه أنَّه لا يعمل بشيءٍ من شرائع الإسلام وواجباته غير ذلك ، وهذه الأحاديثُ لم يذكر فيه اجتناب المحرَّمات ؛ لأنَّ السائل إنَّما سأله عَنِ الأعمال التي يدخل بها عامِلُها الجنَّة .

وخرَّج الترمذي (٢) من حديث أبي أُمامة قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يَخطُبُ في حجَّةِ الوداع يقول: « أَيُها النَّاس ، اتَّقوا الله ، وصلُّوا خمسَكم ، وصُوموا شهركم ، وأُدُوا زكاةَ أموالكم ، وأطيعوا ذا أمركم ، تدخلوا جنَّة ربكم » وقال: «حسن

<sup>(</sup>١) في (ص): « بعثك ».

<sup>(</sup>٢) الجامع الكبير (٦١٦).

صحيح ، وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٥/ ٢٥١ ] ، وعنده : « اعبدوا ربكم » بدل قوله : « اتقوا الله » . وخرَّجه بقي بن مخلد في « مسنده » من وجه آخر ، ولفظ حديثه : « صلُّوا خمسَكم ، وصوموا شهرَكم ، وحُجُّوا بيتكم ، وأدُّوا زكاة أموالكم ، طيِّبةً بها أنفسكم ، تدخلوا جنَّة ربِّكم » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٦٢ ] .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣/ ٢٧٢ و ٣/ ٣٨٣ ، وإسناده ضعيف ] بإسناده عن ابن المنتفق ، قال : أتيتُ النَّبيَّ عَلَيْ وهو بعرفات ، فقلت : ثنتان أسألُك عنهما : ما يُنجيني من النار ؟ وما يُدخلني الجنَّة ؟ قالَ : « لئن كنتَ أوجزتَ في المسألة لقد أعظمتَ وأطولت ، فاعقل عني إذاً : اعبد الله لا تشرك به شيئاً وأقم الصَّلاة المكتوبة ، وصُمْ رمضان ، وما تُحِبُّ أنْ يفعله بكَ النَّاسُ ، فافعله بهم ، وما تكره أنْ يأتي إليك الناس ، فذر الناس منه » .

وفي رواية له أيضاً قال: « اتَّقِ الله ، لا تشركْ به شيئاً ، وتُقيم الصَّلاة ، وتُؤْتي الزَّكاة ، وتحجّ البيت ، وتصوم رمضان ، ولم تَزِدْ على ذلك » وقيل: إنَّ هذا الصحابي هو وافد بني المنتفق ، واسمه لقيط (١٠) .

فهذه الأعمال أسبابٌ مقتضية لدخول الجنّة ، وقد يكونُ ارتكابُ المحرَّمات موانع ، ويدلُّ على هذا ما خرَّجه الإمام أحمد (٢) من حديث عمرو بن مرَّة الجهني ، قال : جاء رجلٌ إلى النّبيِّ على ، فقال : يا رسولَ الله ، شهدتُ أنْ لا إلله إلا الله ، وانّك رسولُ الله ، وصلّيتُ الخمس ، وأدّيتُ زكاة مالي ، وصُمْتُ شهرَ رمضانَ ، فقال رسولُ الله ، وصلّيتُ الخمس ، وأدّيتُ زكاة مالي ، وصُمْتُ شهرَ رمضانَ ، فقال رسولُ الله على الله على هذا ، كان مع النبيّين والصدّيقين والشهداء (٣) يومَ القيامة هكذا ـ ونصَبَ أصبعيه ـ ما لم يَعُقَ والديه » .

<sup>(</sup>۱) ذكره الحافظ ابن حجر هذا الحديث ونسبه إلى عبد الله بن المنتفق اليشكري وكذا قال أبو نعيم الأصبهاني . انظر : معرفة الصحابة ٣/ ٢٤٦ (١٧٦٩) ، والاستيعاب ٣/ ٩٩٨ ، والإصابة ٣/ ٢٩٦ (٤٩٨٠) .

<sup>(</sup>٢) كما في « إتحاف المهرة » ٢٦/١٢ (١٦٠٣٣) ، وأطراف المسند ٥/ ١٥٤ (٦٨٤٣) حيث إن هذا الحديث سقط من مطبوع المسند للإمام أحمد . قال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٨/ ١٤٧ : « رواه أحمد والطبراني بإسنادين ورجال أحد إسنادي الطبراني رجال الصحيح » .

۳) زاد بعدها في (ص): « والصالحين ».

وقد ورد ترتُّب (۱) دخولِ الجنة على فعلِ بعض هذه الأعمال كالصَّلاةِ ، ففي الحديث المشهور: « من صلَّى الصلواتِ لوقتها ، كان له عندَ الله عهدُ أنْ يُدخِلهُ الجنة » . وفي الحديث الصحيح: « من صَلَّى البَرْدَينِ دخل الجنة » ، وهذا كلُّه من ذكر السبب المقتضي الذي لا يعمل عمله (۲) إلا باستجماع شروطه ، وانتفاء موانعه ؛ ويدلُّ على هذا ما خرَّجه الإمام أحمد (۳) عن بشير بنِ الخصاصيةِ ، قالَ : أتيتُ النَّبيَّ لأبايِعَه ، فشرط عليَّ شهادة أنْ لا إله إلَّ الله ، وأنَّ محمداً عبده ورسوله ، وأنْ أقيم الصَّلاة ، وأنْ أوتي الزكاة ، وأنْ أحجَّ حجة الإسلام ، وأنْ أصومَ رمضان ، وأنْ أجاهِد في سبيل الله ، فقلتُ : يا رسول الله أما اثنتان فوالله ما أُطيقُهُما : الجهاد والصَّدقةُ ، فقبضَ رسولُ الله يَهِ يَدُهُ ، ثمَّ حَرَّكَها ، وقال : « فلا جهادَ ولا صدقة ؟ فبِمَ تدخلُ الجنّة إذاً ؟ » قلتُ : يا رسول الله أنا أبايعُك ، فبايعتُه عليهنَّ كُلِّهنَّ . ففي هذا الحديث أنَّه لا يكفي في دخول الجنّة هذه الخصالُ بدون الزكاة والجهاد .

وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أنَّ ارتكاب بعضِ الكبائر يمنع دخولَ الجنَّة ، كقوله: « لا يدخل الجَنَّة قاطع » [ أخرجه: البخاري ٢/٨ ( ٤٩٨٥ ) ، ومسلم ٢/٨ ( ٢٥٥٦ ) كقوله: « لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرَّة من كِبْر » [ أخرجه: أحمد ٢/١١١ و ٤١٦ ، و وسلم ٢/٥٥ ( ٩١ ) ( ١٤٨ ) ، وأبو داود ( ٤٠٩١ ) من حديث عبد الله بن مسعود ] ، وقوله: « لا تدخلوا الجنة حتَّى تُؤْمنوا ، ولا تُؤْمنوا حتَّى تحابُّوا » [ أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٢٥٧٤٢ ) ، وأحمد ٢/ ٣٩١ ، ومسلم ٢/٥٥ ( ٤٥ ) ( ٤٤ ) من حديث أبي هريرة ] . والأحاديث التي جاءت في منع دخول الجنَّة بالدَّينِ حتى يُقضى ، وفي الصَّحيح: « أنَّ المؤمنين إذا جازوا الصِّراطَ ، حُبِسُوا على قنطرة يقتصُّ منهم مظالم كانت بينهم في الدنيا » [ أخرجه: البخاري ٣/ ١٦٧ ( ٢٤٤٠ ) و٨/ ١٣٨ ( ٢٥٣٥ ) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً ] .

<sup>(</sup>١) في (ص) : « ترتيب » .

<sup>(</sup>٢) في (ص): «عليه».

<sup>(</sup>٣) في « مسنده » ٥/ ٢٢٤ ، وإسناده ضعيف لجهالة أبي المثنى العبدي مؤثر بن عَفاذة فقد تفرد بالرواية عنه جبلة بن سحيم .

وقال بعض السَّلف : إنَّ الرجل ليُحبَسُ على باب الجنَّةِ مئة عام بالذنب كان يعملُه في الدنيا [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٥٤١٦ ) من قول أبي حرب بن أبي الأسود الدؤلي ] . فهذه كُلُّها موانع .

ومن هنا يظهرُ معنى الأحاديث التي جاءت في ترتيب دخول الجنَّة على مجرَّد التوحيد ، ففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٩٢/٧ - ١٩٣ ( ١٨٢٥ ) ، وصحيح مسلم ١٦٢ ( ٩٤ ) ( ١٥٤ ) ] عن أبي ذرِّ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ما منْ عبدٍ قال : لا إلكه إلَّا الله ، ثمَّ مات على ذلك إلَّا دخل الجنَّة » ، قلت : وإنْ زني وإنْ سرق ؟! قال : « وإنْ زني وإنْ سرق ؟! قال : « وإنْ زني وإن سرق » ، قالها ثلاثاً ، ثم قال في الرابعة : « على رغم أنف أبي ذرِّ » ، فخرج أبو ذرِّ ، وهو يقول : وإنْ رغم أنف أبي ذرِّ .

وفيهما [صحيح البخاري ٢٠١/٤ (٣٤٣٥)، وصحيح مسلم ٢٢/١ (٢٨) (٢٦)] عن عُبادة بنِ الصامت ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ قال : « مَنْ شهد أَنْ لا إلله إلَّا الله وحدَهُ لا شَريكَ له ، وأَنَّ محمداً عبده ورسولُه ، وأَنَّ عيسى عبدُ الله ورسوله وكلمتُه ألقاها إلى مريم وروحٌ منه ، وأنَّ الجنَّة حقٌّ ، والنَّارَ حقٌّ ، أدخله الله الجنَّة على ما كان من عملٍ » .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١/١٤ (٢٧) (٤٥ ) ] عن أبي هريرة ، أو أبي سعيد \_ بالشَّكِّ \_ ، عن النَّبيِّ ﷺ أنَّه قال : « أشهد أنْ لا إلـٰه إلَّا الله وأنِّي رسول الله ، لا يلقى الله بهما عَبْدٌ غيرَ شاك ، فيُحْجَبُ عن الجنَّة » .

وفيه [الصحيح ٣١/١ (٣١) (٥٢)] عن أبي هُريرة : أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال له يوماً : « مَنْ لَقيتَ يشهد أَنْ لا إِلٰه إلَّا الله مستيقناً بها قلبُه ، فبشِّره بالجنَّة » وفي المعنى أحاديث كثيرةً جدًاً .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٤٤/١ (١٢٨ ) ، وصحيح مسلم ٤٤/١ (٣٢ ) (٣٢ ) (٣٢ ) وصحيح مسلم ٤٤/١ (٣٢ ) (٣٥ ) ] عن أنس : أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال يوماً لمعاذ : « ما مِنْ عبدٍ يشهدُ أنْ لا إلله إلَّا الله ، وأنَّ محمداً عبدُه ورسوله إلَّا حرَّمه الله على النار » .

وفيهما [ صحيح البخاري ١١٥/١ \_١١٦ ( ٤٢٥ ) ، وصحيح مسلم ١/٤٤ ( ٣٣ ) ( ٥٤ ) ] عن عِتبان بن مالك ، عن النَّبِيِّ قَال : ﴿ إِنَّ الله قد حرَّم على النَّارِ مَنْ قال : لا إلـٰه إلا الله ، يبتغي بها وجه الله ِ .

فقال طائفةٌ من العلماء : إنَّ كلمة التوحيد سببٌ مقتضٍ لدخول الجنَّة وللنجاة مِنَ النَّارِ ، لكن له شروطٌ ، وهي الإتيانُ بالفرائضِ ، وموانعُ وهي إتيانُ الكبائر . قال الحسن للفرزدق : إنَّ لـ « لا إلله إلَّا الله » شروطاً ، فإيَّاكَ وقذفَ المحصنة (١) . ورُوي عنه أنَّه قال : هذا العمودُ ، فأين الطُّنُب(٢) ، يعني : أنَّ كلمةَ التوحيد عمودُ الفسطاط ، ولكن لا يثبتُ الفسطاطُ بدون أطنابه ، وهي فعلُ الواجبات ، وتركُ المحرَّمات .

وقيل للحسن : إنَّ ناساً يقولون : من قال : لا إله إلَّا الله ، دخل الجنَّة ، فقال : من قال : لا إله إلَّا الله ، فأدَّى حقَّها وفرضها ، دخلَ الجنَّةَ (٣) .

وقيل لوهب بن مُنبِّه : أليس لا إله إلَّا الله مفتاح الجنَّة ؟ قال : بلى ؛ ولكن ما من مفتاح ٍ إلَّا وله أسنان ، فإنْ جئتَ بمفتاح ٍ له أسنانٌ فتح لك ، وإلَّا لم يفتح لك . [ أخرجه : البخاري في « التاريخ الكبير » ١٩٨/ ( ٢٦١ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٦٦/٤ ] .

ويشبه هذا ما رُوي عن ابنِ عمر : أنَّه سُئِلَ عن لا إله إلَّا الله : هل يضرُّ معها عملٌ ، كما لا ينفع مع تركها عملٌ ؟ فقالَ ابن عمر : عش ولا تغتر . [ أخرجه : معمر في «جامعه » (٢٠٥٥٣) ، وعبد الله بن المبارك في « الزهد » (٩٢٣) ، وابن الجعد في « مسنده » (٣٣٨١) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ١/١١١ . ] .

وقالت طائفة منهم الضحاكُ والزهري \_: كانَ هذا قبلَ الفرائض والحدود (١٠) ، فمِنْ هؤلاء مَنْ أشار إلى أنَّها نُسِخَتْ ، ومنهم من قَالَ : بل ضُمَّ إليها شروطٌ زيدت عليها ، وزيادة الشرط هل هي نسخ أم لا ؟ فيه خلاف مشهور بين الأصوليين ، وفي هذا كلِّه نظرٌ ، فإنَّ كثيراً مِنْ هذه الأحاديث متأخر بعدَ الفرائض والحدود .

وقال الثوري: نسختها الفرائضُ والحدودُ، فيحتمل أنْ يكونَ مرادُه ما أراده هؤلاء، ويحتمل أنْ يكون مرادُه أنَّ وجوبَ الفرائض والحدود تبين بها أنَّ عقوبات

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٤/ ٥٨٤ .

<sup>(</sup>۲) الطنب : جمعها أطناب وطنبة ، قال ابن سيده : الطنب حبل طويل يشد به البيت والسرادق بين الأرض والطرائق ، وقيل : « هو الوتد » . انظر : لسان العرب ۸/ ۲۰۵ (طنب) .

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح صحيح مسلم للنووي ١/ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر في ذلك : الزهد لعبد الله بن المبارك (٩٢١) ، وشرح صحيح مسلم للنووي ١٠٠٠ .

الدنيا لا تسقُطُ بمجرَّدِ الشهادتين ، فكذلك عقوباتُ الآخرة ، ومثل هذا البيان وإزالة الإيهام كان السَّلفُ يُسمُّونه نسخاً ، وليس هو بنسخ في الاصطلاح المشهور .

وقالت طائفة : هذه النصوص المطلقة جاءت مقيدة بأنْ يقولها بصدقٍ وإخلاصٍ ، وإخلاصُها وصدقُها يمنع الإصرارَ معها على معصية (١١) .

وجاء من مراسيل الحسن ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ : « من قال : لا إله إلَّا الله مخلصاً دخل الجنَّة » قيل : وما إخلاصها ؟ قال : « أَنْ تحجُزَكَ عمَّا حرَّم الله »(٢) . وروي ذلك مسنداً من وجوه أخرَ ضعيفة (٣) .

ولعل الحسن أشار بكلامه الذين حكيناه عنه من قبلُ إلى هذا فإنَّ تحقق القلب بمعنى « لا إله إلَّا الله » وصدقه فيها ، وإخلاصه بها يقتضي أنْ يرسخ فيه تألَّهُ الله وحده ، إجلالًا ، وهيبةً ، ومخافةً ، ومحبَّةً ، ورجاءً ، وتعظيماً ، وتوكُّلاً ، ويمتلئ بذلك ، وينتفي عنه تألُّه ما سواه من المخلوقين ، ومتى كان كذلك ، لم يبق فيه محبَّةٌ ، ولا إرادةٌ ، ولا طلبٌ لغير ما يُريدُهُ الله ويحبُّه ويطلبه ، وينتفي بذلك من القلب جميعُ أهواء النُّفوس وإراداتها ، ووساوس الشيطان ، فمن أحب شيئاً وأطاعه ، وأحبَّ عليه وأبغض عليه ، فهو إلههُ ، فمن كان لا يحبُّ ولا يبغضُ إلَّا لله ، ولا يُوالي ولا يُعادي إلَّا له ، فالله إلههُ حقّاً ، ومن أحبَّ لهواه ، وأبغض له ، ووالى عليه ، وعادى عليه ، فإلهه هواه ، كما قال تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ أَغَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ ﴾ [الجائية : ٣٣] قال

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح صحیح مسلم ۱/۲۰۰ و ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٢) لم نقف عليه في مظانه . وذكره الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ١٦/٣ ، والقرطبي في « تفسيره » ١٠/١٠ .

وقد روي هذا الحديث عن زيد بن أرقم مرفوعاً مسنداً .

أخرجه : الطبراني في « الكبير » (٥٠٧٤) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٩/ ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٣) في إسناده الهيثم بن جماز . سئل عنه أحمد بن حنبل فقال : « كان منكر الحديث ترك حديثه » ، وعن يحيى بن معين قال : « كان قاصاً بالبصرة ضعيف » ، وعن أبي حاتم الرازي قال : « ضعيف الحديث منكر الحديث » ، وعن أبي زرعة قال : « ضعيف » .

انظر : الجرح والتعديل ٩/ ١٠٢ (٣٣٠) .

وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » (١٢٥٧) ، وفي إسناده محمد بن عبد الرحمن بن غزوان . قال عنه الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١ / ١٨ : « وضاع » .

وكذلك مَنْ أطاعَ الشيطانَ في معصية الله ، فقد عبده ، كما قال الله عز وجل : ﴿ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

فتبيَّن بهذا أنَّه لا يصحُّ تحقيقُ معنى قولِ : لا إلله إلَّا الله ، إلَّا لمن لم يكن في قلبه إصرارٌ على محبة ما يكرهه الله ، ولا على إرادة ما لا يُريده الله ، ومتى كان في القلب شيءٌ من ذلك ، كان ذلك نقصاً في التوحيد ، وهو مِنْ نوع الشِّرك الخفيِّ . ولهذا قال مجاهدٌ في قوله تعالى : ﴿ أَلَا تُشَرِكُوا بِهِ عَسَيْمًا ﴾ [الأنعام: ١٥١] قال : لا تحبُّوا غيري .

وفي «صحيح الحاكم» [ المستدرك ١٩١/ . وأخرجه: ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٣٩٩٨) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ٢٥٣/٩ ، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» ٣٣٩/٢ ، وإسناده ضعيف فيه عبد الأعلى بن أعين قال أبو زرعة الرازي: «هذا حديث منكر وعبد الأعلى منكر الحديث ضعيف » كما في «تفسير ابن أبي حاتم »] عن عائشة ، عن النّبيّ على أقال : «الشّركُ أخفى من دبيب الذّر على الصّفا في الليلة الظّلماء ، وأدناه أنْ تُحِبَّ على شيءٍ مِنَ العدل ، وهل الدّينُ إلّا الحبّ والبغض ؟ قال الله الجَوْرِ ، وتُبغض على شيءٍ مِنَ العدل ، وهل الدّينُ إلّا الحبّ والبغض ؟ قال الله عز وجل : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجُونُ الله قَاتَيْعُونِي يُحْمِبُكُمُ الله ﴾ [ آل عمران : ٣١] » . وهذا نصنٌ في على محبة ما يكرهه الله ، وبغض ما يُحبه متابعةٌ للهوى ، والموالاة على ذلك والمعاداة عليه من الشرك الخفي .

وخرَّج ابن أبي الدُّنيا من حديث أنس مرفوعاً : « لا تزالُ لا إله إلَّا الله تمنعُ العبادَ

<sup>(</sup>۱) ذكره القرطبي في « تفسيره » ٣١/١٣ .

مِنْ سخط الله ، ما لم يُؤْثِروا دُنياهم على صَفقةِ دينهم ، فإذا آثرُوا صفقةَ دُنياهم على دينهم ، ثم قالوا : لا إله إلا الله رُدَّتْ عليهم ، وقال الله : كذبتم » [ أخرجه : أبو يعلى (٤٠٣٤ ) ، وإسناده ضعيف جدّاً لضعف حسين بن علي بن الأسود وعمر بن حمزة العمري . وأخرجه : العقيلي ٢/٢٩٧ من حديث أبي هريرة ، وسنده ضعيف لضعف عبد الله بن محمد بن عجلان ] .

فتبيّن بهذا معنى قوله على : « من شهد أنْ لا إله إلّا الله صادقاً من قلبه حرّمه الله على النار » ، وأنَّ من دخل النار من أهل هذه الكلمة ، فَلِقلّةِ صدقه في قولها ، فإنَّ هذه الكلمة إذا صدقت ، طهّرت من القلب كلَّ ما سوى الله ، فمن صدق في قوله : لا إله إلّا الله ، لم يُحبَّ سواه ، ولم يرْجُ إلّا إيّاه ، ولم يخشَ أحداً إلّا الله ، ولم يتوكّل إلا على الله ، ولم تبق له بقيّةٌ من آثار نفسه وهواه ، ومتى بقي في القلب أثرُ لسوى الله ، فمن قلّة الصدق في قولها .

نارُ جهنَّم تنطفئ بنور إيمان الموحدين ، كما في الحديث المشهور : « تقول النار للمؤمن : جُزْ يا مؤمنُ ، فقد أطفأ نورُك لهبي » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » / ١٣١ / ( ٦٦٨ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٨/ ١٣١ ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٨/ ٣٢٩ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣٧٥ ) ، وهو حديث ضعيف ] .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٣٢٨/٣ . وأخرجه : الحارث في « مسنده » كما في « بغية الباحث » (١١٢٧ ) ، وعبد بن حميد (١١٠٦ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٣٧٠ ) ، وهو حديث ضعيف ] عن جابر ، عَنِ النَّبيِّ عَلَيْ قال : « لا يبقى برُّ ولا فاجر إلاَّ دخلها ، فتكونُ على المؤمنين برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم ، حتى إنَّ للنار ضجيجاً من بردهم » .

فهذا ميراثٌ وَرِثَهُ المؤمنون من حال إبراهيم عليه السلام ، فنارُ المحبة في قلوب المؤمنين تخافُ منها نارُ جهنم . قال الجنيد : قالت النار : يا ربِّ ، لو لم أُطِعك ، هل كنت تُعذِبني بشيءٍ هو أشدُّ مني ؟ قالَ : نعم ، كنتُ أسلط عليك نارِي الكبرى ، قالت : وهل نارٌ أعظم مني وأشدُّ ؟ قال : نعم ، نار محبتي أسكنتُها قلوبَ أوليائي المؤمنين . وفي هذا يقول بعضهم :

ففي فؤاد المُحِبِّ نارُ هوى أحرُّ نارِ الجحيم أبردُهَا

ويشهد لهذا المعنى حديثُ معاذ ، عن النّبيِّ على قال : « مَنْ كَانَ آخِرَ كَلَامِهِ لَا إِلَه إِلَّا الله ، دخل الجنّة » [ أخرجه : أحمد ٥/٣٣٠ ، وأبو داود (٣١١٦) ، وابن منده (١١٣) ، وابن منده (١١٣) ، والحاكم ٥٠٠١ و٠٠٠ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٩٢٣٤ ) ، وفي « الاعتقاد » ، له : ٣٧ ، وهو حديث صحيح ] ، فإنّ المحتضر لا يكادُ يقولُها إلّا بإخلاص ، وتوبة ، وندم على ما مضى ، وعزم على أنْ لا يعودَ إلى مثله ، ورجح هذا القولَ الخطابيُّ في مصنّف له مفرد في التوحيد ، وهو حسن .

## الحديث الثالث والعشرون

عَنْ أَبِي مَالِكِ الأَشْعَرِيِّ رَضِي الله عنه قالَ : قالَ رَسُولُ الله ﷺ : « الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ ، والحَمْدُ للهِ ، تَمَلَّأَانِ أَو تَمَلَّأَ مَا بَيْنَ اللهِ مَانِ ، والحَمْدُ للهِ ، تَمَلَّأَانِ أَو تَمَلَّأَ مَا بَيْنَ السَّمُواتِ والأَرْضِ ، والصَّلاةُ نُورٌ ، والصَّدقَةُ بُرْهَانٌ ، والصَّبْرُ ضياءٌ ، والقُرآنُ حُجَّةٌ للكَ أَو عَلَيكَ ، كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو ، فَبَائعٌ نَفْسَهُ ، فَمُعْتِقُها أَو مُوبِقها » رواه مسلم .

هذا الحديث خرَّجه مسلم [الصحيح ١/١٤٠ (٢٢٣) (١). وأخرجه ابن أبي شيبة (٣٧)، وأحمد ٥/٣٤٣ و٣٤٣ و٣٤٣، والدارمي (١٥٩)، والترمذي (٣٥١٧)، والنسائي في «الكبرى» (٩٩٩٦)، وفي «عمل اليوم والليلة»، له (١٦٨)، وأبو عوانة ١/٩٨، والطبراني في «الكبير» (٣٤٢٣)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (١٣٥٥) و(٤٣٦)، وابن منده في «الإيمان» (٢١١)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (١٦١٩)، وأبو نعيم في «المسند (٢١١)، والبيهقي ١/٢٤ وفي «الاعتقاد»، له: ١٧٦، والبغوي (١٤٨)] من رواية يحيى بن أبي كثير: أنَّ زيد بن سلام حدثه: أنَّ أبا سلام حدثه عن أبي مالك الأشعري، قال رسولُ الله ﷺ: «الطُهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان»، فذكر الحديث. وفي أكثر نسخ «صحيح مسلم»: «والصبرُ ضياء» وفي بعضها: «والصيامُ ضياء».

وقد اختلف في سماع يحيى بن أبي كثير من زيدِ بن سلام ، فأنكره يحيى بنُ معين ، وأثبته الإمامُ أحمدُ ، وفي هذه الرواية التصريحُ بسماعه منه (٢) .

وخرَّج هذا الحديث النسائيُّ (٣) ، وابنُ ماجه (٤) من رواية معاوية بن سلام ، عن

<sup>(</sup>١) انظر: المفهم ١/ ٤٧٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تهذیب الکمال ۳/ ۸۰ (۲۰۹۵).

<sup>(</sup>٣) في « المجتبى » ٥/٥ ، وفي « عمل اليوم والليلة » ، له (١٦٩) .

<sup>(</sup>٤) في « سننه » (٢٨٠) .

أخيه زيدِ بن سلام ، عن جدِّه أبي سلام ، عن عبد الرحمن بن غنم ، عن أبي مالك ، فزاد في إسناده عبد الرحمن بن غنم ، ورجَّح هذه الرواية بعضُ الحفاظ ، وقال : معاوية بن سلام أعلمُ بحديثِ أخيه زيدٍ من يحيى بن أبي كثيرٍ (١) ، ويقوِّي ذلك أنَّه قد روي عن عبد الرحمن بن غنم ، عن أبي مالك من وجهٍ آخر ، وحينئذٍ فتكونُ روايةُ مسلم منقطعةً (٢) .

وفي حديث معاوية بعضُ المخالفة لحديث يحيى بن أبي كثير ، فإنَّ لفظ حديثه عند ابن ماجه : « إسباغُ الوضوء شطرُ الإيمان ، والحمد لله مِلء الميزان ، والتسبيحُ والتَّكبير مِلء السماء والأرض، والصلاة نورٌ، والزكاة برهانٌ ، والصبر ضياءٌ ، والقرآن حُجَّةٌ لك أو عليك ، كلُّ الناسِ يغدو ، فبائع نفسه ، فمعتقها ، أو موبقها »(٣) .

وخرَّج الترمذي حديث يحيى بن أبي كثير الذي خرَّجه مسلم ، ولفظ حديثه : « الوضوءُ شطرُ الإيمانِ » ، وباقي حديثه مِثلُ سياقِ مسلمِ (٤) .

وخرَّج الإمامُ أحمدُ [ في « مسنده » ٢٦٠/٤ و ٣٦٥ و ٣٦٥ و ٣٧٠ و ٣٧٠ و ٣٧٠ و الترمذي [ في « جامعه » ( ٣٥١٩ ) ، وأبو عمر العدني في « الإيمان » ( ٣٠١٩ ) ، وأبو عمر العدني في « الإيمان » ( ٥٨٠ ) ، والدارمي ( ٦٦٠ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٤٣٢ ) و ( ٤٣٣ ) ، والطبراني في « الدعاء » ( ١٧٣٤ ) ، وأبو الشيخ في « طبقات المحدّثين » ( ٧٨٥ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٠١٥ ) و ( ٣٥٧٥ ) ، وقال الترمذي : « حديث حسن » على أنَّ في إسناده مقالًا : فإنَّ جُري النهدي

انظر: علل الجارودي ١/ ٤٥.

<sup>(</sup>۲) قال الإمام النووي في «شرح صحيح مسلم » ۲/ ۸۸ في تعليقه على إسناد مسلم لهذا الحديث: «فهذا الإسناد مما تكلم فيه الدارقطني وغيره ، فقال: سقط فيه رجل بين أبي سلام وأبي مالك ، والساقط عبد الرحمن بن غنم ، قال: والدليل على سقوطه: أن معاوية بن سلام رواه عن أخيه زيد بن سلام ، عن جده أبي سلام ، عن عبد الرحمن بن غنم ، عن أبي مالك الأشعري ، وهكذا أخرجه النسائي وابن ماجه وغيرهما ويمكن أنْ يجاب لمسلم عن هذا بأنَّ الظاهر من حال مسلم أنَّه علم سماع أبي سلام لهذا الحديث من أبي مالك فيكون أبو سلام سمعه من أبي مالك وسمعه أيضاً من عبد الرحمن بن غنم ، عن أبي مالك فرواه مرة عنه ، ومرة عن عبد الرحمن » ، وانظر: التتبع: ١٩ عبد الرحمن التعليق عليه .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

مقبول حيث يتابع ولم يتابع ] من حديث رجل من بني سليم ، قال : عدَّهُنَّ رسولُ الله ﷺ في يدي أو في يده : « التسبيحُ نصفُ الميزان ، والحمد لله تملؤه ، والتكبير يملأ ما بين السماء والأرض ، والصومُ نصفُ الصبر ، والطهورُ نصفُ الإيمان » .

فقوله على : « الطهور شطرُ الإيمان » فسر بعضهم الطهورَ هاهنا بتركِ الذُّنوب ، كما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُمُ أَنَاشُ يَنَطَهَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٨٢] ، وقوله : ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ﴾ [المدثر: ٤] ، وقوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] .

وقال: الإيمانُ نوعان: فعلٌ وترك، فنصفُه: فعلُ المأموراتِ، ونصفُه: ترك المحظورات، وهو تطهيرُ النفس بترك المعاصي، وهذا القولُ محتمل لولا أنَّ رواية: « الوضوء شطرُ الإيمان » تردُّه، وكذلك رواية: « إسباغ الوضوء ».

وأيضاً ، ففيه نظرٌ من جهة المعنى ، فإنَّ كثيراً من الأعمال تُطَهِّرُ النفس مِنَ الذُّنوبِ السابقة ، كالصلاة ، فكيف لا تدخل في اسم الطُّهور ؟! ومتى دخلت الأعمالُ ، أو بعضُها ، في اسم الطُّهور ، لم يتحقَّنْ كونُ تركِ الذنوبِ شَطْرَ الإيمان .

والصحيح الذي عليه الأكثرون: أنَّ المراد بالطهور هاهنا: التَّطهُّر بالماء من الأحداث، وكذلك خرَّجه النَّسائي وابن ماجه (۱) وغيرهما، وعلى هذا، فاختلف الناسُ في معنى كون الطهور بالماء شطرَ الإيمان.

فمنهم من قال: المرادُ بالشطر: الجزءُ ، لا أنَّه النصفُ بعينه ، فيكونُ الطهور جزءاً مِنَ الإيمان ، وهذا فيه ضعف ؛ لأنَّ الشطر إنَّما يُعْرَفُ استعمالُه لغة في النَّصف ؛ ولأنَّ في حديث الرجلِ من بني سُليم : « الطهورُ نصف الإيمان » كما سبق .

ومنهم من قال : المعنى أنَّه يُضاعفُ ثوابُ الوضوء إلى نصف ثوابِ الإيمان ، لكن من غير تضعيف ، وفي هذا نظرٌ ، وبُعدٌ .

ومنهم من قال : الإيمانُ يكفِّرُ الكبائرَ كلُّها ، والوضوء يكفِّر الصَّغائِرَ ، فهو شطرُ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

الإيمان بهذا الاعتبار ، وهذا يردُّه حديث : « من أساءَ في الإسلام أخِذَ بما عمل في الجاهلية » وقد سبق ذكره .

ومنهم من قال : الوضوء يُكفِّرُ الذنوبَ مع الإيمان ، فصار نصفَ الإيمانِ ، وهذا ضعيف<sup>(۱)</sup> .

ومنهم من قال: المرادُ بالإيمان هاهنا: الصلاة ، كما في قوله عز وجل: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهَ لِيُضِيعَ إِيمَنَكُمُ ﴾ [البقرة: ١٤٣] ، والمراد: صلاتُكم إلى بيتِ المقدس ، فإذا كان المرادُ بالإيمان الصلاة ، فالصلاة لا تُقبل إلا بطهور ، فصار الطُّهور شطر الصلاة بهذا الاعتبار ، حكى هذا التفسير محمدُ بن نصر المروزي في « كتاب الصلاة » (٢) عن إسحاق بن راهويه ، عن يحيى بنِ آدم ، وأنَّه قال في معنى قولهم: لا أدري نصفُ العلم : إنَّ العلم إنَّما هو: أدري ولا أدري ، فأحدهما نصفُ الآخر (٣) .

قلت: كُلُّ شيء كان تحته نوعان: فأحدُهما نصفٌ له، وسواءٌ كان عددُ النوعين على السواء، أو أحدهما أزيد من الآخر، ويدلُّ على هذا حديثُ: «قسمتُ الصلاة بيني وبينَ عبدي نصفين » [ أخرجه: مالك في «الموطأ» (٢٢٤) برواية يحيى الليثي، وعبد الرزاق (٢٧٦٧) و (٢٧٦٧)، والحميدي (٩٧٣)، وأحمد ٢/١٤١ و٢٥١ و٢٤١، والبخاري في «القراءة خلف الإمام» (٢٥) و (٤٥) و (٤٦) و (٤٢) و في «خلق أفعال العباد»، له في «القراءة خلف الإمام» (٢٥) و (٣٥)، وأبو داود (٢٢١)، وابن ماجه (٢٧٨٤)، والترمذي (٢٨٥٤)، والنسائي ٢/١٩٨١ وفي «الكبرى»، له (٨٩١) و (٢٠١٨) و (٢٠١٨) و (٢٠٩٨) و (٢٠٩٨)، والتمشير »، له (٢٠٩ ) و (٢٠٩٨) و (١٠٩٨١)، وابن خزيمة (٢٠٥) من حديث أبي هريرة به، الروايات مطولة ومختصرة ] والمرادُ : قراءة الصلاة، ولهذا فسّرها بالفاتحة، والمرادُ أنَّها مقسومة للعبادة والمسألة، فالعبادةُ حقُّ الربِّ والمسألةُ حقُّ العبد، وليس المرادُ قسمة كلماتها على السواء (٤٠). وقد ذكر هذا الخطابيُّ ، واستشهد بقول العرب : نصف السنة سفر، ونصفها حَضَر، قال : وليس على تساوي الزمانين العرب : نصف السنة سفر، ونصفها حَضَر، قال : وليس على تساوي الزمانين

<sup>(</sup>١) انظر: المفهم (١٦٦) ، وشرح صحيح مسلم للنووي ٢/ ٨٦ ، وفيض القدير (٥٣٤٣) .

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة (٤٣٩).

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة (٤٤٢).

<sup>(</sup>٤) انظر : شرح صحيح مسلم للنووي ٢/ ٢٨٩ ـ ٢٩٠ .

فيهما ، لكن على انقسام الزمانين لهما ، وإنْ تفاوتت مدتاهما (١) ، وبقول شريح \_ وقيل له : كيف أصبحت ؟ \_ قال : أصبحت ونصفُ الناس عليَّ غضبان (٢) ، يريد أنَّ الناسَ بين محكومٍ له ومحكومٍ عليه ، فالمحكومُ عليه غضبان ، والمحكوم له راضٍ عنه ، فهما حزبان مختلفان . ويقول الشاعر :

إذا مِتُ كان الناسُ نصفين : شامتٌ بموتي ومُثْنِ بالذي كنتُ أفعلُ ومراده أنَّهم ينقسمون قسمين .

قلت: ومِنْ هذا المعنى: حديث أبي هريرة المرفوع في الفرائض: "إنّها نصف العلم " خرَّجه ابن ماجه [ في " سننه " ( ٢٧١٩ ) . وأخرجه : الطبراني في " الأوسط " ( ٣٢٩٥ ) ، والحاكم ٤/ ٣٣٢ ، والبيهقي ٢٠٨٠ \_ ٢٠٩ ، وإسناده ضعيف لضعف حفص بن عمر بن أبي العطاف ] ، فإنّ أحكام المكلفين نوعان : نوع يتعلق بالحياة ، ونوع يتعلّق بما بعد الموت ، وهذا هو الفرائض . وقال ابن مسعود : الفرائض ثلث العلم [ لم أقف عليه . وأخرجه : معمر في " جامعه " ( ٢١٠١٣ ) من قول قتادة ] . ووجه ذلك الحديث الذي خرَّجه أبو داود (٣ وابن ماجه (٤) من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً : " العلم ثلاثة ، وما سوى ذلك ، فهو فضل " : آية محكمة ، أو سنة قائمة " ، أو فريضة عادلة " .

وروي عن مجاهد أنّه قال : المضمضةُ والاستنشاقُ نصفُ الوضوء ، ولعلّه أراد أنّ الوضوء قسمان : أحدهما مذكور في القرآن ، والثاني مأخوذٌ من السُّنَّةِ ، وهو المضمضة والاستنشاق يُطَهِّرُ باطنَ الجسدِ ، وغسلَ سائرِ الأعضاء يُطهر ظاهره ، فهما نصفان بهذا الاعتبار ، ومنه قولُ ابن مسعود : الصبرُ نصفُ الإيمان ، واليقينُ الإيمان كله [أخرجه : عبد الله بن أحمد في

<sup>(</sup>١) انظر : معالم السنن ١٧٦/١ .

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه في مظانه وذكره صاحب عون المعبود ٣/ ٢٨ (ط دار الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٢٨٨٥) .

<sup>(</sup>٤) في « سننه » (٥٤) .

وأُخرجه : الدارقطني (٤٠١٥) ، والحاكم ٤/ ٣٣٢ ، والبيهقي ٢٠٨/٦ ، وإسناده ضعيف لضعف عبد الرحمن بن زياد الإفريقي وعبد الرحمن بن رافع التنوخي .

«السنة » ( ۱۸۷ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٥٤٤ ) ، والحاكم ٢٤٦/٢ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٤ ) ] . وجاء من رواية يزيد الرقاشي ، عن أنس مرفوعاً : « الإيمان نصفان : نصف في الصّبر ، ونصف في الشّكر » [ أخرجه : الخرائطي في « فضيلة الشكر » ( ١٨ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٥٩ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٩٧١٥ ) ، وطبعة الرشد ( ٩٢٦٥ ) ] ، فلمّا كان الإيمان يشمل فعلَ الواجباتِ ، وتركَ المحرّمات ، ولا يُنالُ ذلك كلُّه إلا بالصّبر ، كان الصبر نصف الإيمان ، فهكذا يقالُ في الوضوء : إنّه نصف الصلاة .

وأيضاً فالصلاة تُكفر الذنوبَ والخطايا بشرط إسباغ الوضوء وإحسانه ، فصار شطر الصلاة بهذا الاعتبار أيضاً ، كما في « صحيح مسلم » [ الصحيح ١٢٢/ (٢٣١) (١٠) . وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » (٢٧٢٦) ] عن عثمان ، عن النّبيّ عليه قال : « ما مِنْ مُسلم يتطهر فيُتِمُّ الطهورَ الذي كُتِبَ عليه ، فيُصلي هذه الصلوات الخمْسَ إلا كانت كفّارةً لما بينهن » . وفي روايةٍ له [ في «صحيحه » ١/١٤٢ (٢٣١) (١١) ] : « من أتمَّ الوضوء كما أمره الله ، فالصلواتُ المكتوبات كفاراتُ لما بينهن » .

وأيضاً فالصلاة مفتاح الجنّة ، والوضوء مفتاح الصّلاة ، كما خرَّجه الإمام أحمد (۱) والترمذي [ في «جامعه » (٤) . وأخرجه : الطيالسي (٢٧١٢) ، والعقيلي في «الضعفاء » والترمذي [ في «الطبراني في «الأوسط» (٤٣٦٤) ، وفي «الصغير» ، له (٩٩٦) ، وابن عدي في «الكامل » ٢٤١/٤ ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٧١١) و(٢٧١١) ، والخطيب في «الموضح» ٢٤١/١ ، وولخطيب في «الموضح» ٢٥١/١ ، وهو حديث ضعيف لضعف سليمان بن قرم وأبي يحيى القتات ] من حديث جابر مرفوعاً ، وكلُّ من الصلاة والوضوء مُوجِبُ لفتح أبواب الجنَّة كما في «صحيح مسلم » [ الصحيح ١/١٤٤ (٢٣٤) ] عن عُقبة بن عامر سمع النَّبيَّ عَيْ يقول : «ما من مسلم يتوضأ ، فيُحسنُ وضوءه ، ثم يقوم فيصلي ركعتين ، يقبل عليهما بقلبه ووجهه ، إلا وجبت له الجنَّة » ، وعن عقبة ، عن عمر ، عن النَّبيُّ عَيْ قال : «ما مِنْكُم مِنْ أَحَدٍ يتوضأ فيبُلغُ أو يُسبغُ الوضوء ، ثم يقولُ : أشهدُ أنْ لا إله إلا الله ، «ما مِنْكُم مِنْ أَحَدٍ يتوضأ فيبُلغُ أو يُسبغُ الوضوء ، ثم يقولُ : أشهدُ أنْ لا إله إلا الله ،

<sup>(</sup>۱) فی « مسنده » ۳۲ · ۳۲ .

وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه ورسوله ، إلا فُتحت له أبوابُ الجنَّةِ الثمانية يدخل من أيِّها شاء » [ أخرجه : الترمذي (٥٥) ، والنسائي ١/٩٥ ، وفي « الكبرى » ، له (١٤١) ، والبيهقي ١/٧٨ . وأخرج الروايتين معاً : عبد الرزاق (١٤٢) ، وابن أبي شيبة (٢١) ، وأحمد ١٤٥٤ و٣٥٠ ، ومسلم ١/١٤٤ (٢٣٤) (١٧) ، وأبو داود (١٦٩) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » (٨٤) ، وأبو يعلى (٧٢) ، وابن خزيمة (٢٢٢) و (٣٢٣) ، وابن حبان (١٠٥٠) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ (٩١٧) ، وأبو نعيم في « المسند المستخرج » (٥٥٤) ، والبيهقي ١/٨٧] .

وفي « الصحيحين »(١) عن عُبَادة ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « من قال : أشهدُ أَنْ لا إلهَ إلا الله وحدَه لا شريكَ له ، وأنَّ محمداً عبدُه ورسولُه ، وأنَّ عيسى عبدُ الله ، وابنُ أمتِهِ ، وكلمتُهُ ألقاها إلى مريمَ ، وروحٌ منه ، وأنَّ الجنَّةَ حقٌّ ، وأنَّ النارحقٌ ، أدخله الله مِنْ أيِّ أبوابِ الجنةِ الثمانيةِ شاءَ » .

فإذا كان الوضوء مع الشهادتينِ موجباً لفتح أبواب الجنَّة ، صار الوضوءُ نصفَ الإيمان بالله ورسوله بهذا الاعتبار .

وأيضاً فالوضوء من خِصال الإيمان الخفيّة التي لا يُحافظُ عليها إلا مُؤمنٌ ، كما في حديث ثوبان وغيره ، عن النّبيّ على : « لا يُحافظُ على الوضوء إلا مؤمن » (٢٠ . والغسل من الجنابة قد ورد أنّه أداء الأمانة ، كما خرَّجه العقيلي [ في « الضعفاء » ١٢٣/٣ . وأخرجه : أبو داود (٤٢٩ ) ، والطبراني في « الصغير » (٢٥٩ ) . وأخرجه : البيهتي في « شعب الإيمان » (٢٧٥٠ ) ، موقوفاً ] من حديث أبي الدرداء ، عن النّبيّ على قال : « خمسٌ من جاء بهن مع إيمانٍ دخل الجنّة : من حافظ على الصلوات الخمس على وضوئهن وركوعهن وسجودهن ومواقيتهن ، وأعطى الزّكاة من ماله طيّب النّفس بها ـ قال : وكان يقول : \_ وايمُ الله ِ، لا يفعل ذلك إلا مؤمنٌ ، وصام رمضانَ ، وحجَّ البيتَ من استطاع إليه سبيلاً ، وأدَّى الأمانة » قالوا : يا أبا الدرداء ، وما أداءُ الأمانة ؟ قال : الغسلُ من الجنابة ، فإنَّ الله لم يأتمنِ ابنَ آدم على شيءٍ من دينه غيرها .

وخرَّج ابنُ ماجه [ في « سننه » ( ٥٩٨ ) . وأخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة »

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

(٥١١) ، والطبراني في « الكبير » (٣٩٨٩) وفي « مسند الشاميين » ، له (٧٣٢) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٧٤٨ ) ، وإسناده ضعيف لانقطاعه كما نص عليه أبو حاتم ] من حديث أبي أيوب ، عن النّبي عن النّبي قال : « الصلواتُ الخمس ، والجمعة إلى الجمعة ، وأداءُ الأمانة كفّارةٌ لما بينهنّ » ، قيل : وما أداء الأمانة ؟ قال : « الغسل من الجنابة ، فإنّ تحت كُلّ شعرة جنابة » ، وحديث أبي الدرداء الذي قبلَه (١) جعل فيه الوضوءَ من أجزاءِ الصلاة .

وجاء في حديثٍ آخر خرَّجه البزار [كما في «كشف الأستار» (٣٤٩). وأخرجه: الصيداوي في «معجم الشيوخ»: ٣٢٣، وهذا الحديث أعله البزار بالوقف فقال: «لا نعلمه مرفوعاً إلا عن المغيرة، ولم يتابع عليه، وإنَّما نحفظه عن أبي صالح عن كعب قوله»] من رواية شبابة بن سوار: حدثنا المُغيرة بن مسلم، عن الأعمش، عن أبي صالح، عن أبي هريرة مرفوعاً: «الصلاةُ ثلاثةُ أثلاث: الطهور ثُلُثٌ، والركوع ثُلُثٌ، والسجودُ ثُلُثٌ، فمن أدَّاها بحقِّها، قُبِلَتْ منه، وقُبِلَ منه سائرُ عمله، ومن رُدَّتْ عليه صلاتُه، رُدَّ عليه سائر عمله» وقال: تفرَّد به المغيرةُ، والمحفوظُ عن أبي صالح، عن كعب من قوله.

فعلى هذا التقسيم الوضوءُ ثُلُثُ الصلاة ، إلا أنْ يجعل الركوع والسجود كالشيء الواحد ، لتقاربهما في الصورة ، فيكونُ الوضوءُ نصفَ الصلاة أيضاً .

ويحتمل أنْ يُقال : إنَّ خصالَ الإيمان من الأعمال والأقوال كُلِّها تُطَهِّرُ القلبَ ويُحتمل أنْ يُقال : إنَّ خصالَ الإيمان من الأعمال وتنظيفه ، فصارت خصالُ الإيمان قسمين : أحدُهما يُطهِّرُ الظاهر ، والآخر يُطهِّرُ الباطن ، فهما نصفان بهذا الاعتبار ، والله أعلم بمراده ومراد رسوله في ذلك كُلِّه .

وقوله على : « والحمدُ لله تملأ الميزانَ ، وسبحان الله والحمد لله تملأان أو تملأ ما بَيْنَ السموات والأرض » فهذا شكٌ مِن الراوي في لفظه ، وفي رواية النَّسائي وابن ماجه : « والتسبيح والتكبير مِلءُ السماء والأرض » . وفي حديث الرجل من بني سُليم : « التسبيحُ نصفُ الميزانِ ، والحمد لله تملؤُه ، والتكبيرُ يملأ ما بَيْنَ السماء والأرض » (٢) .

<sup>(</sup>۱) عبارة : « الذي قبله » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وخرَّج الترمذي [ في جامعه (٣٥١٨) ] من حديث الإفريقي ، عن عبد الله بن يزيد ، عن عبد الله بن يزيد ، عن عبد الله بن عمرٍو ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « التسبيحُ نصفُ الميزان ، والحمدُ لله تملؤه ، ولا إله إلا الله ليس لها دونَ الله حجابٌ حتَّى تصلَ إليه » ، وقال : ليس إسناده بالقوي (١) .

قلت: اختلف في إسناده على الإفريقي ، فروي عنه ، عن أبي علقمة ، عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ ، وفيه زيادة : « والله أكبر ملء السموات والأرض » [ أخرجه : إسحاق بن راهويه (٣٤٠) ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة ] .

روى جعفر الفريابي في كتاب « الذكر » وغيره من حديث عليٍّ ، عن النَّبيُّ ﷺ قال : « الحمد لله ملء الميزان ، وسبحان الله نصف الميزان ، ولا إله إلَّا الله والله أكبر ملء السموات والأرض وما بينهن » .

وخرَّج الفريابي أيضاً من حديث معاذ بن جبل ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : «كلمتان إحداهما منْ قالها لم يكن لها ناهية دونَ العرش ، والأخرى تملأ ما بين السماء والأرض : لا إله إلا الله والله أكبر » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ٢٠/ ( ٣٣٤ ) ] .

فقد تضمنت هذه الأحاديثُ فضلَ هذه الكلمات الأربع التي هي أفضلُ الكلام ، وهي : سبحانَ الله ، والحمدُ لله ، ولا إلـٰه إلّا الله ، والله أكبر .

فأما الحمدُ لله ، فاتفقت الأحاديثُ كلُّها على أنَّه يملأ الميزانَ ، وقد قيل : إنَّه ضربُ مثل ، وأنَّ المعنى : لو كان الحمدُ جسماً لملأ الميزان ، وقيل : بل الله عز وجل يُمثِّلُ أعمالَ بني آدم وأقوالهم صُوراً تُرى يومَ القيامة وتوزَنُ ، كما قال النَّبيُّ : « يأتي القرآنُ يومَ القيامة تقدُّمُه البقرةُ وآلُ عمران كأنَّهما غمامتان أو غَيَايتانِ (٢) أو فِرقان (٣) من طيرٍ صَواف » [ أخرجه : أحمد ١٨٣/٤ ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٨/٣٩ فرقان (٢٥٠٠ ) ، والطبراني في « مسند (٢٥١٢ ) ، ومسلم ١٩٧/٢ ( ٥٠٥ ) ( ٢٥٥٢ ) ، والترمذي (٢٨٨٣ ) ، والطبراني في « مسند

<sup>(</sup>١) فيه عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي ضعيف ، انظر : الجرح والتعديل ٥/ ٢٩٠ (١١١١) .

 <sup>(</sup>٢) كل شيء أظل الإنسان فوق رأسه كالسحابة وغيرها . انظر : النهاية ٣/ ٤٠٣ .

<sup>(</sup>٣) أي : قطعتان . انظر : النهاية ٣/ ٤٤٠ .

الشاميين » ( ١٤١٨ ) ، وأبو نعيم في « المسند المستخرج » ( ١٨٢٦ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٣٧٣ ) من حديث النواس بن سمعان ، به ] .

وقال: «أثقلُ ما يُوضَعُ في الميزانِ الخُلُق الحسنُ » [أخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠١٥٧) ، والطيالسي ( ٩٧٨) ، والحميدي ( ٣٩٣) ، و( ٣٩٤) ، وأحمد ٢/٢٤٤ و ٤٤٦ و ٤٤٨ و و ٤٥١ ، وعبد بن حميد ( ٢٠٤) و ( ٢١٤) و البخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٧٠) و ( ٤٦٤) ، وأبو داود ( ٤٧٩٩) ، والترمذي ( ٢٠٠٢) و ( ٢٠٠٣) من حديث أبي الدرداء ، وقال الترمذي : «حسن صحيح » ] ، وكذلك المؤمن يأتيه عملُه الصالحُ في قبره في أحسنِ صُورَةٍ ، والكافرُ يأتيه عملُه في أقبح صورةٍ ، ورُوي أنَّ الصلاة والزكاة والصيام وأعمال البرِّ (١) تكونُ حَوْل الميت في قبره تُدافعُ عنه ، وأنَّ القرآن يصعد فيشفعُ له [أخرجه: عبد الرزاق ( ٣٠٠٣) ، وابن أبي شيبة ( ٢٠٦١) ، وهناد بن السري في « الزهد » ( ٣٣٨) ، والطبري في « تفسيره » ( ١٥٧٠٩ ) ، وابن حبان ( ٣١١٣) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٢٦٥١ ) ، والحاكم ( ٢٠٠٢ ) ، من حديث أبي هريرة ، به ] .

وأما سبحان الله ، ففي رواية مسلم : « سبحان الله والحمد لله تملأ ـ أو تملأان ـ ما بَينَ السماء والأرض » (٢) ، فشكَّ الراوي في الذي يملأ ما بين السماء والأرض : هل هو الكلمتان أو إحداهما ؟ وفي رواية النَّسائي وابنِ ماجه : « التسبيحُ والتَّكبيرُ ملءُ

<sup>(</sup>١) في (ص): « والزكاة والأعمال ».

<sup>(</sup>٢) قال النووي: « وأما معناه فيحتمل أن يقال لقدر ثوابهما جسماً يملأ ما بين السموات والأرض ، وسبب عظم فضلهما ما اشتملتا عليه من التنزيه لله تعالى ، بقوله: « سبحان الله » والتفويض والافتقار إلى الله بقوله: « الحمد لله » ، والله أعلم » . شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٨٧ .

السَّماءِ والأرض » ، وهذه الروايةُ أشبه ، وهل المرادُ أنهما معاً يملأان ما بينَ السماء والأرض ، أو أنَّ كلاً منهما يملأ ذلك ؟ هذا محتمل(١) . وفي حديث أبي هريرة والرجلِ الآخر أنَّ التكبير وحدَه يملأ ما بينَ السَّماءِ والأرض .

وبكلِّ حال فالتسبيح دونَ التحميد في الفضل كما جاء صريحاً في حديث عليٍّ وأبي هريرة، وعبد الله بن عمرو ، والرجل من بني سُليم : أنَّ التسبيح نصفُ الميزان، والحمد لله تملؤه ، وسببُ ذلك أنَّ التحميدَ إثباتُ المحاَمد كلِّها لله ، فدخل في ذلك إثباتُ صفاتِ الكمال ونعوتِ الجلال كلِّها ، والتسبيحُ هو تنزيه الله ِ عن النقائص والعيوب والآفات (٢) ، والإثباتُ أكملُ من السلب ، ولهذا لم يرد التسبيحُ مجرَّداً ، لكن مقروناً بما يدلُّ على إثبات الكمال ، فتارةً يُقرَنُ بالحمد ، كقولِ : سبحان الله وبحمده، وسبحان الله والحمد لله، وتارة باسم من الأسماء الدَّالَّةِ على العظمة والجلال، كقوله : سبحان الله العظيم ، فإنْ كان حديثُ أبي مالكٍ يدلُّ على أنَّ الذي يملأ ما بَيْنَ السَّماء والأرض هو مجموعُ التسبيح والتكبير ، فالأمرُ ظاهر ، وإنْ كان المراد أنَّ كلاَّ منهما يملأ ذلك ، فإنَّ الميزان أوسعُ مما بينَ السَّماء والأرض ، فما يملأ الميزانَ هو أكبر ممَّا يملأ ما بينَ السَّماء والأرض ، ويدلُّ عليه أنَّه صح عن سلمانَ رضي الله عنه أنَّه قال : يُوضعُ الميزانُ يوم القيامة ، فلو وُزِنَ فيه السمواتُ والأرضُ لوسعت، فتقولُ الملائكة : يا ربِّ لمن تزن هذا ؟ فيقول الله تعالى : لمن شئتُ من خلقي، فتقول الملائكة: سبحانك ما عبدناك حقّ عبادتك. وخرَّجه الحاكم مرفوعاً وصححه (٣)، ولكن الموقوف [ أخرجه : عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ١٣٥٧ ) ] هو المشهور .

وأمَّا التكبيرُ ، ففي حديث أبي هريرة والرجل من بني سُليمٍ : أنَّه وحده يملأ ما بين السموات والأرض وفي حديث عليٍّ أنَّ التكبير مع التهليل يملأ السموات والأرض وما بينهن .

<sup>(</sup>١) قال السندي : « بالإفراد ، أي : كل منهما أو مجموعهما ، وفي بعض النُّسخ يملأان بالتثنية ، والظاهر أنَّ هذا يكون عند الوزن » . حاشية السندي على سنن النسائي ٦/٥ .

<sup>(</sup>٢) قال السندي: « التسبيح هو التنزيه عن جميع ما لا يليق بجنابه الأقدس » . حاشية السندي ٣/ ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) في « المستدرك » ٨٦/٤ .

وأما التهليلُ وحده ، فإنَّه يصلُ إلى الله من غيرٍ حجابِ بينه وبينه . وخرَّج التِّرمذي [ في « جامعه » ( ٣٥٩٠ ) . وأخرجه : النسائي في « الكبرى » ( ١٠٦٦٩ ) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له ( ٣٨٣ ) ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] من حديث أبي هريرة ، عنِ النَّبيِّ عَيَّ ، قال : « ما قالَ عبدٌ : لا إله إلا الله ؛ مخلصاً ، إلا فُتِحَتْ له أبوابُ السَّماء ، حتَّى تُفضي إلى العرش ما اجتُنِبَتِ الكبائر » .

وقال أبو أمامة: ما من عبد يُهلِّل تهليلةً ، فيُنهنِهُها (١) شيءٌ دونَ العرشِ ، وورد أنَّه لا يعدِلُها شيء في الميزان في حديث البطاقة المشهور ، وقد خرَّجه أحمد (٢٠) والترمذي [ في « جامعه » (٢٦٣٩). وأخرجه : عبد الله بن المبارك في « زوائده على الزهد » (٢٧١)، وعبد بن حميد ( ٣٧١) ، وأبن ماجه ( ٤٣٠٠) ، وابن حبان ( ٢٢٥) ، وأبو القاسم الكناني في « جزء بطاقة » ( ٢ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٤٧٢٥) ، والحاكم ١/٦ و ٢٥٥ ، والبيهقي في « شعب بطاقة » ( ٢ ) ، والطبراني في « (٢٣٤) ) من حديث عبد الله بن عمرو ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] والنَّسائي ، وفي آخره عند الإمام أحمد : « ولا يثقل شيءٌ بسم الله الرحمن الرحيم » . وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ٢/٩١ و ٢٢٥ . وأخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ٨٤٥ ) ، وهو حديث صحيح ] عن عبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ ﷺ أنَّه قال : المفرد » ( ٨٤٥ ) ، وهو حديث صحيح ] عن عبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ أَنَّه قال : السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة ، ووضعت لا إله إلا الله في كفة ، السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة ، ووضعت لا إله إلا الله في كفة ، ورجحت بهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ ، وبهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ ، وبهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ ، وبهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ ، وبهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ ، وبهنَّ لا إله إلا الله » . فانَّ السموات السبع والأرضين السبع لو وضعت في كفة ، ووضعت لا إله إلا الله » .

وفيه أيضاً عن عبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ عَلَيْهُ ، قال : « إِنَّ موسى عليه السلام قال : يا ربِّ علمني شيئاً أذكُرُكَ به وأدعوك به ، قال : يا موسى ، قل : لا إله إلَّا الله ، قال : كلُّ عبادكَ يقولُ هذا ، إنَّما أريدُ شيئاً تخصُّني به ، قال : يا موسى ، لو أنَّ السموات السبعَ وعامرهن غيري ، والأرضين السبع في كفَّة ، ولا إله إلَّا الله في كفَّة ؛ مالت بهنَّ لا إله إلَّا الله في كفَّة ؛

<sup>(</sup>١) أي: منعها وكفها عن الوصول إليه . لسان العرب ٢١٢/١٤ (نهنه) .

<sup>(</sup>۲) في « مسنده » ۲/ ۲۱۳ و ۲۲۱ .

<sup>(</sup>٣) لم أقف على رواية عبد الله بن عمرو ، وما وجدته في المصادر يروى عن أبي سعيد الخدري . =

وقد اختلف في أيِّ الكلمتين أفضلُ ؟ أكلمةُ الحمدِ أم كلمةُ التَّهليلِ ؟ وقد حكى هذا الاختلاف ابنُ عبد البرِّ<sup>(۱)</sup> وغيره . وقال النَّخعي : كانوا يرون أنَّ الحمدَ أكثرُ الكلام تضعيفاً [ أخرجه : البيهقي في «شعب الإيمان » (٤٣٩٣ )] ، وقال الثوري : ليس يُضاعف من الكلام مثل الحمد لله (٢٠) .

وقولُه ﷺ: « والصلاةُ نورٌ ، والصدقةُ برهانٌ ، والصبرُ ضياءٌ » ، وفي بعض نسخ « صحيح مسلم » : « والصيام ضياءٌ » ، فهذه الأنواع الثلاثةُ من الأعمال أنوارٌ كلُّها ، لكن منها ما يختصُّ بنوع من أنواع النُّور ، فالصَّلاةُ نورٌ مطلق ، ويُروى بإسنادين فيهما نظر عن أنسٍ ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « الصلاةُ نورُ المؤمنِ » [ أخرجه : المروزي في

أخرجه: النسائي في « الكبرى » (١٠٦٧٠) و(١٠٩٨٠) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له (٨٣٤) و (١١٤٨٠) ، وأبو يعلى (٣٩٣) ، وابن حبان (٦٢١٨) ، والطبراني في « الدعاء » (١٤٨٠) ، والحاكم (١٨٨٠ ، والبيهقي في « الأسماء والصفات » : ١٢٨ ، وهو حديث ضعيف ؛ فإنّه من رواية دراج ، عن أبي الهيثم ، وهي سلسلة ضعيفة .

في « التمهيد » ٦/ ٤٤ ـ ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٧/ ١٦ .

«تعظيم قدر الصلاة » (١٧٦) ، وأبو يعلى (٣٦٥٥) ، والقضاعي في «مسند الشهاب » (١٤٤) . وفيه عيسى بن ميسرة قال عنه ابن حجر : «متروك » . انظر : التقريب (٣١٧٥) ، وكذلك فيه أبو خالد الأحمر ، قال عنه ابن حجر : «صدوق يخطئ » . انظر : التقريب (٢٥٤٧)] ، فهي للمؤمنين في الله الدُّنيا نورٌ في قلوبهم وبصائرهم ، تُشرِق بها قلوبهم ، وتستنير بصائرُهم ولهذا كانت قُرَّة عين المتقين ، كما كان النَّبيُ عَلَيْ يقول : «جعلت قُرَّة عيني في الصلاة » خرّجه أحمد (١) . والنَّسائي [ في « المجتبى » ١/ ٦٥ وفي « الكبرى » ، له ( ٨٨٨٨ ) ، و ( ٨٨٨٨ ) .

وأخرجه: ابن سعد في « الطبقات » ١/ ٣٠٤ ، والعقيلي في « الضعفاء » ٢/ ١٦٠ ، وابن أبي عاصم في « الزهد » ( ٢٣٥ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٣٢٢ ) و ( ٣٢٣ ) ، وأبو يعلى في (٣٤٨٢ ) و ( ٣٣٣ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٧٧٧ ) ، وفي « الصغير » ، له ( ٧٢٨ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٤/ ٣١٣ ، وأبو الشيخ في « أخلاق النبي » : ٩٨ و ٢٢٩ ، والبيهقي ٧/ ٧٨ ، والخطيب في « تاريخه » ٢١/ ٧١١ ، والضياء المقدسي في « المختارة » ٤/ ٣٦٧ ( ١٥٣٣ ) و٤/ ٤٢٨ ( ١٦٨٠ ) و ١١٨٠ ) . من حديث أنس بن مالك ، وهو حديث حسن ] .

وفي رواية: « الجائع يشبع ، والظمآنُ يروى ، وأنا لا أشبع من حُبِّ الصلاة »(٢) ، وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١/٥٤٧ و ٢٥٥ و ٢٦٩ . وأخرجه : عبد بن حميد ( ٢٦٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٩٢٩ ) ، وإسناده ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان ويوسف بن مهران ] عن ابن عباس ، قال : قال جبريلُ للنّبيِّ ﷺ : إنَّ الله قد حبَّبَ إليكَ الصَّلاةَ ، فخذُ منها ما شئتَ . وخرَّج أبو داود [ في « سننه » ( ٤٩٨٥ ) و ( ٤٩٨٦ ) . وأخرجه : أحمد ٥/٤٣٤ ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢١٤ ) ، والخطيب في « تاريخه » ١٠/٤٤٤ ـ ٤٤٥ ، وطبعة دار الغرب ٢٠٤/٢٠ ، وقد حصل فيه اختلاف شديد فصله الخطيب ، والدارقطني في « العلل » ٤/٠٢٠ ـ الصَّلاةَ وأرحْنا بها » .

قال مالك بن دينار : قرأتُ في التوراة : يا بن آدم ، لا تَعْجزْ أَنْ تقومَ بينَ يديَّ في صلاتِك باكياً ، فأنا الذي اقتربتُ بقلبك ، وبالغيب رأيت نوري ، يعني : ما يفتح

في « مسنده » ٣/ ١٢٨ و ١٩٩ و ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه في مظانه ، وذكره الديلمي في « مسند الفردوس » ٢/ ١١٩ (٢٦٢٢) .

للمصلي في الصلاة من الرِّقة والبكاء [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/ ٣٥٩ ] .

وخرَّج الطبراني [ في « مسند الشاميين » ( ٤٢٧ ) . وأخرجه : الطيالسي ( ٥٨٥ ) ، والبزار في « مسنده » ( ٢٦٩١ ) و ( ٢٧٠٨ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣١٤٠ ) ، وطبعة الرشد ( ٢٨٧١ ) ، وهو حديث ضعيف ] من حديث عُبادة بنِ الصامت مرفوعاً : « إذا حافظ العَبْدُ على صلاته ، فأقام وضوءها ، وركوعها ، وسجودها ، والقراءة فيها ، قالت له : حَفِظَكَ الله كما حَفِظتني ، وصُعِدَ بها إلى السَّماء ، ولها نورٌ حتَّى تنتهي إلى الله عز وجل ، فتشفع لصاحبها » .

وهي نورٌ للمؤمنين في قبورهم ، ولاسيَّما صلاة الليل ، كما قال أبو الدرداء : « صلُّوا ركعتين في ظُلَم اللَّيلِ لظلمة القبور »(١) .

وكانت رابعةُ قد فَتَرَتْ عن وِرْدَهَا بِاللَّيلِ مُدَّةً ، فأتاها آتٍ في منامها فأنشدها : صلاتُكِ نـورٌ والعبـادُ رُقُـودُ ونـومُـكِ ضـدُّ للصَّـلاةِ عنيـدُ

وهي في الآخرة نورٌ للمؤمنين في ظلمات القيامة ، وعلى الصراط ، فإنَّ الأنوارَ تُقسم لهم على حسب أعمالهم . وفي « المسند » و « صحيح ابن حبان » عن عبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ عَيْ : أنَّه ذكر الصلاة ، فقال : « من حافظ عليها كانت له نوراً وبُرهاناً ونجاةً يَوْمَ القيامة ، ومَنْ لم يُحافِظُ عليها لم يكن له نور ولا نجاة ولا بُرهانٌ » (٢) .

وخرَّج الطبراني (٣) بإسنادٍ فيه نظرٌ من حديث ابن عباس وأبي هريرة ، عن النَّبيِّ

<sup>(</sup>١) انظر: أخبار مكة للفاكهي ٣/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) في « الأوسط » (٦٦٤١) و (٦٦٥٦) .

وفيه بقية بن الوليد وقد عنعنه ، قال عنه ابن عيينة : « لا تسمعوا من بقية ما كان في السنة ، واسمعوا منه ما كان في الثواب وغيره » ، وسئل عنه ابن معين فقال : « إذا حدَّث عن الثقات مثل صفوان بن عمرو وغيرهم ، فأما إذا حدث عن أولئك المجهولين فلا . وإذا كنى ولم يسم اسم الرجل فليس يساوي شيئاً » . وقال عنه الهيئمي : « مدلس » ، وقال عنه ابن حجر : « صدوق كثير التدليس عن الضعفاء » .

انظر : الجرح والتعديل ٢/ ٣٥٩ (١٧٢٨) ، ومجمع الزوائد ٢/ ٣٩ ، والتقريب (٧٣٤) .

عَلَيْهِ: « من صلَّى الصلوات الخمسَ في جماعة ، جاز على الصِّراط كالبرقِ اللامع في أوَّلِ زُمرةٍ من السابقين ، وجاء يومَ القيامة ووجهُه كالقمر ليلَةَ البدرِ » .

وأمّا الصدقة ، فهي برهان ، والبرهان : هو الشُّعاعُ الذي يلي وجهَ الشَّمس ، ومنه حديثُ أبي موسى : أنّ روحَ المؤمن تخرُج مِنْ جسده لها برهان كبرهانِ الشَّمس (۱) ، ومنه سُمّيَت الحُجَّةُ القاطعةُ برهاناً ؛ لوضوح دلالتها على ما دلّت عليه ، فكذلك الصدقة برهان على صحة الإيمان ، وطيب النفس بها علامة على وجود حلاوة الإيمان وطعمه ، كما في حديث عبد الله بن معاوية الغاضِري ، عن النّبيّ على : «ثلاث من فعلهن فقد طَعِمَ طَعْمَ الإيمان : مَنْ عَبدَ الله وحدَه ، وأنّه لا إله إلّا الله ، وأدّى زكاةَ ماله طيّبةً بها نفسُه رافِدةً عليه في كُلِّ عام » ، وذكر الحديث ، خرَّجه أبو داود [ في « سننه » طيّبةً بها نفسُه رافِدةً عليه في كُلِّ عام » ، وذكر الحديث ، خرَّجه أبو داود [ في « سننه » ( ١٠٦٢ ) ، والطبراني في « الصغير » ( ١٠٦٢ ) ، والبيهقي ١٩٤٤ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٢٢٩٧ ) ، وهو حديث صحيح ] .

وقد ذكرنا قريباً حديث أبي الدرداء فيمن أدى زكاة ماله طيبة بها نفسه ، قال : وكان يقول : لا يفعلُ ذلك إلا مؤمن (٢) . وسبب هذا أنَّ المالَ تحبُّه النُّفوسُ ، وتبخَلُ به ، فإذا سمحت بإخراجه لله عز وجل دلَّ ذلك على صحَّة إيمانها بالله ووعده ووعيده ، ولهذا منعت العربُ الزكاة بعدَ النَّبيِّ عَيْنَ ، وقاتلهم الصدِّيقُ رضي الله عنه على منعها ، والصلاةُ أيضاً برهانٌ على صحة الإسلام .

وقد خرَّج الإمامُ أحمد [في «مسنده» ٣٢١/٣ و٣٩٩. وأخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠٧١٩)، وعبد بن حميد (١٦٠٩)، والبزار كما في «كشف الأستار» (١٦٠٩)، وأبو يعلى (١٩٩٩)، وابن حبان (١٧٢٣) و(٤٥١٤)، والطبراني في «الكبير» ١٩/(٢١٢) و(٢٩٨)، وفي «الأوسط» (٢١٢)، والحاكم في «المستدرك» ٤٨٠/٤، والبيهقي في «شعب الإيمان» وفي «الأوسط» (٢٧٥١)، والحاكم في «الصلاة قربان» ] والترمذي (٣) من حديث كعب بن عُجرة، عن النَّبِيِّ عَلَى : «الصلاة برهان».

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) في « جامعه » (٦١٤) ، وقال الترمذي : « حسن غريب » .

وقد ذكرنا في شرح حديث: « أمرتُ أنْ أقاتلَ الناس حتَّى يشهدوا أنَّ لا إله إلَّا الله وأنَّ محمَّداً رسول الله ، ويقيمُوا الصلاة ويؤتوا الزَّكاة »(١) أنَّ الصلاة هي الفارقةُ بين الكفرِ والإسلام ، وهي أيضاً أوَّل ما يُحاسَبُ به المرءُ يومَ القيامةِ ، فإنْ تمَّت صلاتُه ، فقد أفلح وأنجح ، وقد سبق حديث عبد الله بن عمرو فيمن حافظ عليها أنَّها تكونُ له نوراً وبرهاناً ونجاةً يوم القيامة (٢) .

وأمّا الصّبرُ ، فإنّه ضياء ، والضياءُ : هو النّورُ الذي يحصلُ فيه نوعُ حرارةٍ وإحراقٍ كضياء الشمس بخلاف القمر ، فإنّه نورٌ محضٌ ، فيه إشراقٌ بغير إحراقٍ ، قال الله عز وجل : ﴿ هُو اللّذِى جَعَلَ الشّمسَ ضِيآء والْقَمَر نُورًا ﴾ [يونس : ٥] ومِن هُنا وصف الله شريعة موسى بأنّها ضياءٌ ، كما قال : ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ الْفُرَقَانَ وَضِيآء وَذِكّرًا لِللّمُنّقِينَ ﴾ [الأنبياء : ٨٤] وإنْ كان قد ذكر أنّ في التوراة نوراً كما قال : ﴿ إِنّا آنزَلْنَا اللّمَانَدة : ٤٤] ، ولكن الغالب على شريعتهم الضياءُ لما فيها مِنَ الأصار والأغلال والأثقال .

ووصف شريعة محمَّد على بأنّها نورٌ لما فيها من الحنيفيَّةِ السمحة ، قال تعالى : ﴿ اَلَّذِينَ يَنَّبِعُونَ ﴿ قَدْ جَاءَ حُمْ مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابُ مُبِينُ ﴾ [المائدة : ١٥] وقال : ﴿ اللَّيْعُونَ الرّسُولَ النّبِيّ الْأَمِّى اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابُ مُبِينُ ﴾ [المائدة : ١٥] وقال : ﴿ اللَّيْعُونَ الرّسُولَ النّبِيّ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ الطّيبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْخَلَلُ الَّذِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللّ

ولما كان الصبر شاقاً على النفوس ، يحتاجُ إلى مجاهدةِ النفس وحبسها ، وكفِّها عمَّا تهواهُ ، كان ضياءً ، فإنَّ معنى الصَّبر في اللغة : الحبسُ ، ومنه قَتْلُ الصبر : وهو أَنْ يُحبسَ الرَّجلُ حتى يقتل (٣) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب ٧/ ٢٧٦ (صبر).

والصبر المحمود أنواع: منه صبرٌ على طاعةِ الله عز وجل ، ومنه صبرٌ عن معاصي الله عز وجل ، ومنه صبرٌ على الطاعات وعنِ المحرَّماتِ أفضلُ من الصَّبرِ على الأقدار المؤلمة ، صرّح بذلك السَّلفُ ، منهم : سعيدُ بنُ جبير ، وميمون بن مهران (١) ، وغيرهما . وقد روي بإسناد ضعيفٍ من حديث عليًّ مرفوعاً : "إنَّ الصَّبرَ على المصيبة يُكتب به للعبد ثلاثمئة درجة ، وإنَّ الصّبر على الطاعة يكتب له به ستمئة درجة ، وإنَّ الصبر عن المعاصي يُكتب له به الصّبة درجة » وإنَّ الصبر عن المعاصي يُكتب له به تسعمئة درجة » [ أخرجه : ابن الجوزي في " الموضوعات » 7/711 - 100 ، وطبعة أضواء السلف ( 100 ) . وفيه عبد الله بن زياد بن سمعان . قال عنه مالك : " كذاب » ، وقال عنه أحمد بن حنبل : "هو متروك الحديث كان إبراهيم بن سعد يرميه بالكذب » ، وعن يحيى بن معين قال : " ابن السمعان ضعيف الحديث ليس بشيء » ، وعن أحمد بن صالح قال : " أظن ابن السمعان كان يضع للناس ، يعني : الحديث موضوع » . انظر : الجرح والتعديل 0/10 – 100 ( 100 ) ، والتقريب الجوزي : " هذا حديث موضوع » . انظر : الجرح والتعديل 100 – 100 ) ، والتقريب الجوزي : " هذا حديث موضوع » . انظر : الجرح والتعديل 100 – 100 ) ، والتقريب الجوزي : " هذا حديث موضوع » . الغر : الجرح والتعديل 100 – 100 ) ، والتقريب الجوزي : " هذا حديث موضوع » . الغر : الجرح والتعديل 100 – 100 ) ، والتقريب الجوزي : " هذا حديث موضوع » . الغر : الجرح والتعديل 100 – 100 ) ، والتقريب الحديث ) ، وقد خرَّجه ابنُ أبي الدنيا وابن جرير الطبري .

ومن أفضل أنواع الصبر: الصيامُ ، فإنّه يجمعُ الصبرَ على الأنواعِ الثّلاثةِ ؛ لأنّه صبرٌ على طاعةِ الله عز وجل ، وصبرٌ عن معاصي الله ؛ لأنّ العبدَ يتركُ شهواتِه لله عز وجل عز وجل ونفسه قد تنازعه إليها ، ولهذا في الحديث الصحيح : « إنّ الله عز وجل يقولُ : كُلُّ عمل ابنِ آدمَ له إلا الصّيام ، فإنّه لي ، وأنا أجزي به ، إنّه تركَ شهوته وطعامَه ، وشرابَه من أجلي » [ أخرجه : البخاري ١١١٧ (٢١١ ( ١٩٣٥ ) ، ومسلم ١٥٧/٣ ( ١١٥١ ) ( ٥٩٠ ) ] ، وفيه أيضاً صبرٌ على الأقدار المؤلمة بما قد يحصُلُ للصّائم من الجوع والعطش ، وكان النّبيُ على يسمّي شهرَ الصّيامِ شهرَ الصّبر [ أخرجه : الحارث في الجوع والعطش ، وكان النّبيُ على بن زيد بن جدعان ، والمحاملي في « الأمالي » ( ٢٩٣ ) ، وهو حديث ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان ، ولم يصححه ابن خزيمة بل توقف فيه ] .

وقد جاء في حديث الرجل من بني سُليم ، عن النَّبيِّ ﷺ : أنَّ الصوم نصفُ

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٤/ ١٣١ عن ميمون بن مهران ، به .

الصبر ، وربما عُسر الوقوف على سرِّ كونه نصفَ الصبر أكثر من عُسر الوقوف على سرِّ (١) كونِ الطهور شطر الإيمان ، والله أعلم .

وقوله ﷺ: « والقرآنُ حجةٌ لك أو عليك » ، قال الله عز وجل : ﴿ وَنُنزِّلُ مِنَ الْقَدْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٢] . قال بعضُ السَّلف : ما جالسَ أحدٌ القرآنَ فقام عنه سالماً ؛ بل إمّا أن يربح أو أنْ يخسرَ ، ثمَّ تلا هذه الآية (٢) .

وروى عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جَدّه ، عن النّبيّ على قال : « يُمَثّلُ القُرآن يومَ القيامة رجلاً ، فيؤتى بالرَّجُلِ قد حمله ، فخالف أمره ، فيتمثّلُ له خصماً ، فيقول : يا ربِّ حمَّلتَه إيّاي فشَرُّ حاملٍ تعدَّى حدودي ، وضيَّع فرائضي ، وركب معصيتي ، وترك طاعتي ، فما يزال يقذف عليه بالحُجَج حتَّى يقالَ : شأنك به ، فيأخذ بيده ، فما يرسلُه حتَّى يكبّه على مِنخَرِه في النّار ، ويُؤتى بالرَّجل الصَّالح كان قد حمله ، وحفظ أمرَهُ ، فيتمثّل خصماً دونه ، فيقول : يا ربِّ ، حمَّلتَه إيّاي ، فخيرُ حاملٍ : حفظ حدودي ، وعمل بفرائضي ، واجتنب معصيتي ، واتَّبع طاعتي ، فما يزالُ يقذف له بالحجج حتى يقال : شأنك به ، فيأخذه بيده ، فما يرسلُه حتى يُلبِسَه حلَّة الإستبرق ، ويعقد عليه تاجَ المُلك ، ويسقيه كأسَ الخمر » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٣٠٠٤ ) ، وابن قتية في « تأويل مختلف الحديث » : ٢٣٨ ، والبزار كما في « كشف الأستار »

وقال ابنُ مسعود : « القرآنُ شافع مُشفَّع وماحلٌ مصدَّق ، فمن جعله أمامَه ، قادَه إلى الجنَّةِ ، ومن جعله خَلْفَ ظهره ، قاده إلى النار » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٦٠١٠ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٠٠٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٨٦٥٥ ) ] .

وعنه قال: «يجيءُ القرآنُ يومَ القيامة ، فيشفع لِصاحبه ، فيكون قائداً إلى الجنَّة ، أو يشهد عليه ، فيكون سائقاً إلى النار » [أخرجه ابن أبي شيبة (٣٠٠٥٣)، والدارمي (٣٣٢٥)].

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه في مظانه ، وذكره القرطبي في « تفسيره » ٢١/١٠ عن قتادة ، به .

وقال أبو موسى الأشعري: إنَّ هذا القرآن كائنٌ لكم أجراً ، وكائنٌ عليكم وِزراً ، فاتَّبِعوا القرآن ، ولا يتَّبعكُم القرآن ، فإنَّه مَنِ اتَّبَعَ القرآنَ هبط به على رياضِ الجنَّةِ ، ومن اتَّبعه القرآنُ ، زخَّ في قفاه ، فقذفه في النار [ أخرجه: ابن أبي شيبة (٣٠٠١٤) و(٣٣٢٨) ، وسعيد بن منصور (٨٠) ، والدارمي (٣٣٢٨) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٢٠٢٣) ] .

قوله على : «كلُّ النَّاس يغدو ، فبائعٌ نفسه فمعتِقُها أو موبقها » وخرَّج الإمامُ أحمد ، وابن حبان من حديث كعب بن عُجرة ، عن النَّبيِّ على قال : « النَّاسُ غاديان : فمبتاعٌ نفسه ، فمعتق نفسه وموبقها »(١) . وفي روايةٍ خرَّجها الطبراني : « الناس غاديان : فبائعٌ نفسه فمويِقُها ، وفادٍ نفسه فمُعتقها » . وقال الله عز وجل : ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَا فَلْمَ مَن ذَكَمُهَا فَحُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ [ الشمس : ٧ - سَوَّنَهَا ﴿ وَالمعنى : قد أفلح من زكى نفسه بطاعة الله ، وخابَ من دسًاها بالمعاصي ، فالطاعة تُزكي النفس وتُطهرها ، فترتفع ، والمعاصي تُدسِّي النفس ، وتقمعها ، فتنخفض ، وتصيرُ كالذي يُدسُّ في التراب .

ودلَّ الحديثُ على أن كلَّ إنسان فهو ساع في هلاك نفسه ، أو في فِكاكها ، فمن سعى في معصيةِ الله ، ومن سعى في معصيةِ الله ، فقد باع نفسه لله ، وأعتقها من عذابه ، ومن سعى في معصيةِ الله ، فقد باغ نفسه بالهوان ، وأوبقها بالآثام الموجبة لغضب الله وعقابه ، قال الله عز وجل : فقد بأنَّ الله الشيري من المُؤْمِنِين انفُسهُمْ وَأَمُولُهُم بِأَن لَهُمُ الْجَنَّةُ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَالسَّ تَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة : ١١١] ، وقال تعالى : ﴿ وَمِن النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَهْ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ ﴾ [البقرة : ٢٠٧] ، وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ الْخَسِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمُ مِوْمَ الْقِينَمَةِ أَلا ذَلِكَ هُو الْمَدِينَ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمِمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَلا ذَلِكَ هُو الْمُؤْرُلُ الْمُعِينُ ﴾ [الزمر : ١٥] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٧/٤ ( ٢٧٥٣ ) و٤/ ٢٢٤ \_ ٢٢٥ ( ٣٥٢٧ ) و٦ / ١٤٠ ( ٤٧٧١ ) ، وصحيح مسلم ١/ ١٣٢ ( ٢٠٤ ) ( ٣٤٨ ) و( ٣٤٩ ) ] عن أبي هُريرة ، قال : قال

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

رسولُ الله على حين أُنْزِل عليه : ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤] : ﴿ يا معشرَ قريشٍ ، اشترُوا أنفسَكُم مِنَ اللهِ ، لا أغني عنكُم من الله شيئاً ، يا بني عبد المطلب ، لا أغني عنكم من الله شيئاً » ، وفي روايةٍ للبخاري : ﴿ يا بني عبدِ مناف ، اشترُوا أنفسكُم من الله ، يا عمَّة رسولِ الله ، أنفسكُم من الله ، يا عمَّة رسولِ الله ، يا فاطمة بنت محمد ، اشتريا أنفسكما مِنَ الله ِ ، لا أملِكُ لكُما من الله شيئاً » .

وفي رواية لمسلم أنَّه دعا قريشاً ، فاجتمعوا ، فعمَّ وخصَّ ، فقال : « يا بني كعب بن لؤي أنقِذُوا أنفسكم من النار ، يا بني مرَّة بن كعب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ، يا فاطمة أنقذي نفسك من النار ؛ فإني لا أملك لكم من الله شيئاً » .

وخرَّج الطبراني (١) والخرائطي من حديث ابن عباس مرفوعاً: « مَنْ قال إذا أصبح: سبحان الله وبحمده ألفَ مرَّة ، فقد اشترى نفسه مِنَ الله تعالى ، وكان من آخر يومه عتيقاً مِنَ النَّار » .

وقد اشترى جماعةٌ من السَّلف أنفسَهم من الله عز وجل بأموالهم ، فمنهم من تصدَّق بماله كحبيب أبي محمد [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٤٩/٦ ] ، ومنهم مَنْ تصدَّق بوزنه فضة ثلاثَ مرَّاتٍ أو أربعاً ، كخالد الطحَّان (٢) .

ومنهم من كان يجتهد في الأعمال الصالحة ويقول: إنَّما أنا أسيرٌ أسعى في فكاك رقبتي ، منهم عمرو بنُ عُتبة [ أخرجه: المزي في «تهذيب الكمال » ٥/٤٤٠] ، وكان بعضُهم يسبِّحُ كلَّ يوم اثني عشر ألفَ تسبيحة بقدر دِيَتِه ، كأنَّه قد قتل نفسه ، فهو يَفْتَكُُها بديتها (٣) .

<sup>(</sup>۱) في «الأوسط» (٣٩٨٢)، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١١٦/١٠ ـ ١١٧ : « فيه من لم أعرفه » .

<sup>(</sup>۲) ذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٨/ ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٣) ذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٢/ ٦١٠ .

قال الحسن : المؤمن في الدنيا كالأسير ، يسعى في فكاك رقبته (١) ، لا يأمنُ شيئًا حتى يلقى الله عز وجل [ أخرجه : عبد الله بن المبارك في « الزهد » (٣٠٧) ، وابن أبي شيبة (٣٥٧)] . وقال : ابنَ آدم ، إنَّك تغدو أو تروحُ في طلب الأرباح ، فليكن همُّك نفسك ، فإنَّك لن تربح مثلها أبداً .

قال أبو بكر بن عيّاش : قال لي رجل مرَّة وأنا شابٌّ : خلِّص رقبتَك ما استطعتَ في الدنيا من رقِّ الآخرة ، فإنَّ أسيرَ الآخرةِ غيرُ مفكوكٍ أبداً ، قال : فوالله ما نسيتُها بعد [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٨/ ٣٠٤ ، وذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ١٦٤ ] .

وكان بعضُ السَّلف يبكي ، ويقول : ليس لي نفسان ، إنَّما لي نفسٌ واحدةٌ ، إذا ذهبت لم أجد أخرى .

وقال محمد ابن الحنفية: إنَّ الله عز وجل جعل الجنَّة ثمناً لأنفسكم ، فلا تبيعُوها بغيرها [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١٧٧/٣ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١٩٠/ ٢٦ وذكره ابن الجوزي في «صفة الصفوة » ، ٢/ ٤٣ ، والذهبي في سير أعلام النبلاء ١١٧/٤ ] . وقال : من كرمت نفسه عليه لم يكن للدنيا عنده قدر [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١٧٦/٣ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٦٠/٥٧ . وذكره ابن الجوزي في «صفة الصفوة » ٢٦٠/٥٧ ، وقيل له : من أعظمُ الناس قدراً ؟ ٢٢/٤ ، والذهبي في «سير أعلام النبلاء » ١١٧/٤ ] . وقيل له : من أعظمُ الناس قدراً ؟ قالَ : من لم يرَ الدُّنيا كُلَّها لنفسه خطراً [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١٢٠/٢ ] .

وأنشد بعضُ المتقدمين :

ولَيسَ لها في الخلق كُلِّهم ثَمَنْ بشيءٍ من الدُّنيا ، فذَاكَ هُوَ الغَبَنْ لقَدْ ذَهَبَتْ نفس وقد ذَهَبَ الثَّمنْ

أثامِن بالنفس النفيسة ربَّها بها تُملك الأخرى فإنْ أنا بِعْتُها لَئِنْ ذَهَبَتْ نفسي بدُنيا أصيبُها

<sup>\* \* \*</sup> 

## الحديث الرابع والعشرون

عَنْ أَبِي ذَرٍّ رضي الله عنه ، عَن النَّبِيِّ ﷺ فيما يروي عَنْ ربِّه عز وجل : أنَّه قالَ : « يا عِبادي إنِّي حَرَّمْتُ الظُّلمَ على نَفَسي ، وجَعَلْتُهُ بَينَكُم مُحرَّماً فلا تظالموا ، يا عِبادي كُلَّكُم ضَالٌّ إلا مَنْ هَديتُهُ فاستهدُوني أهدِكُم ، يا عبادي كُلُّكُم جَائِعٌ إلا مَنْ أَطْعَمْتُهُ ، فاستطعموني أطعِمْكُم ، يا عِبادي كُلُّكُم عَارِ إلا مَنْ كَسَوتُهُ ، فاستَكْسوني أكسكُمْ ، يا عبادي إنَّكم تُخطِئونَ باللَّيل والنَّهار ، وأنَا أغْفِرُ الذُّنوبَ جَميعاً ، فاستَغفِروني أغفر لكُمْ . يا عبادي إنَّكُم لَنْ تَبلُّغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّوني ، ولن تَبلُّغُوا نَفْعِي فَتنفَعونِي . يا عِبادي لو أنَّ أوَّلَكُم وآخِركُم وإنْسَكُمْ وجِنَّكُم كانُوا على أَتْقى قَلب رَجُلِ واحدٍ منكُم ، ما زَادَ ذلك في مُلْكي شَيئاً ، يا عِبادي لو أنَّ أوَّلَكُم وآخِرَكُم وإنْسَكُمْ وجِنَّكُم كانُوا على أفْجَر قلبِ رَجُلِ واحِدٍ منكُم ، ما نَقَصَ ذلك من مُلكِي شيئاً ، يا عِبادي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُم وآخِرَكُم وإنْسَكُمْ وجنَّكم قاموا في صَعِيدٍ واحدٍ فسألوني فأعطيت كل إنسانٍ مسألته ، ما نَقَصَ ذلك مِمَّا عندي إلا كَما يَنْقُصُ المِخْيَطُ إذا أَدْخِلَ البَحرَ . يا عبادي ، إنَّما هِيَ أعمالُكُم أَحْصيها لَكُمْ ، ثُمَّ أُوفِّيكُم إيَّاها ، فَمَنْ وَجَدَ خَيراً ، فليَحْمَدِ الله ، ومَنْ وَجَد غير ذلك ، فَلا يَلومَنَّ إِلا نَفْسَه » . رواهُ مسلمٌ [ في «صحيحه » ٨/١٧ ( ٢٥٧٧ ) ( ٥٥ ) من طريق أبي إدريس الخولاني ، عن أبي ذر ، به . وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٢٧٢ ) ، والطيالسي (٤٦٣)، وأحمد ٥/١٥٤ و١٦٠ و١٧٧، وهناد في « الزهد » (٩٠٥)، والبخاري في « الأدب المفرد » (٤٩٠ ) ، وابن ماجه (٤٢٥٧ ) ، والترمذي (٢٤٩٥ ) ، والبزار (٤٠٥١ ) و(٤٠٥٢ ) و( ٤٠٥٣ ) ، وابن حبان ( ٦١٩ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ٣٣٨ ) و( ٢٨١١ ) ، والحاكم ٤/ ٢٤١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/ ١٢٥ \_ ١٢٦ ، والبيهقي ٦/ ٩٣ ، وفي « شعب الإيمان » ، له ( ۷۰۸۸ ) ، والخطيب في « تاريخه » ۷/ ۲۰۳\_ ۲۰۴ . ] .

هذا الحديث خرَّجه مسلم من رواية سعيد بن عبد العزيز ، عن ربيعة بن يزيد ، عن أبي إدريس الخولاني ، عن أبي ذرِّ ، وفي آخره : قال سعيدُ بن عبد العزيز : كان أبو إدريس الخولاني إذا حدَّثَ بهذا الحديث جثا على ركبتيه . وخرَّجه مسلم أيضاً من رواية قتادة ، عن أبي قلابة ، عن أبي أسماء الرَّحَبي ، عن أبي ذرِّ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، ولم يَسُقُه بلفظه ، ولكنَّه قال : وساق الحديث بنحو سياق أبي إدريس ، وحديث أبي إدريس أتمُّ .

وخرَّجه الإمام أحمد (۱) والترمذي (۲) وابن ماجه (۳) ، من رواية شهر بن حوشب ، عن عبد الرحمن بن غنم ، عن أبي ذرِّ ، قال : قال رسول الله على : « يقولُ الله تعالى : يا عبادي ، كُلُكم ضالٌ إلا مَنْ هَديتُ ، فسلوني الهدى أهدِكُم ، وكلُكم فقيرٌ إلا من أغنيتُ فسلوني أرزقكم ، وكلُكم مذنبٌ إلا من عافيت ، فمن علم منكم أني ذو قدرة على المغفرة واستغفرني غفرتُ له ولا أبالي ، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم وحيَّكم وميِّتكم ، ورطبكم ويابسكم ، اجتمعوا على أتقى قلب عبدٍ من عبادي ما زاد ذلك في ملكي جناح بعوضة ، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم وحيَّكم وميَّتكم ورطبكم ويابسكم اجتمعوا في صعيدٍ واحد ، فسأل كلُّ إنسان منكم ما بلغتْ أمنيته فأعطيتُ كلَّ سائلٍ منكم ، ما نقص ذلك من ملكي إلا كما لو أنَّ أحدَكم مرَّ بالبحر ، فغمس فيه إبرة ثم منكم ، ما نقص ذلك من ملكي إلا كما لو أنَّ أحدَكم مرَّ بالبحر ، فغمس فيه إبرة ثم رفعها إليه ، ذلك بأني جواد واجد ماجد أفعلُ ما أريد ، عطائي كلام ، وعذابي كلام ، وقال : وقال المري لشيء إذا أردته أنْ أقولَ له : كن ، فيكون » وهذا لفظ الترمذي ، وقال : «حديث حسن » .

وخرَّجه الطبراني (٤) بمعناه من حديث أبي موسى الأشعري ، عن النَّبيِّ ﷺ ، إلا أنَّ إسنادَه ضعيف .

وحديث أبي ذرِّ قال الإمام أحمد : هو أشرفُ حديثٍ لأهلِ الشام (٥) .

<sup>(</sup>١) المسند ٥/ ١٥٤ و١٧٧ .

<sup>(</sup>٢) في « الجامع الكبير » (٢٤٩٥) .

<sup>(</sup>٣) السنن (٢٥٧).

<sup>(</sup>٤) في «الأوسط» (٧١٦٩)، وسبب ضعفه عبد الملك بن هارون بن عنترة، قال عنه أبو حاتم: «متروك الحديث، ذاهب الحديث»، وقال عنه يحيى بن معين: «كذاب». انظر: الجرح والتعديل ٥/ ٤٤٠ (١٧٤٨).

<sup>(</sup>٥) انظر : الأذكار للنووي : ٣٦٨ .

فقوله على نفسه من الظلم لعباده، كما قال عز وجل: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَلَامِ عَلَى نفسي » ، يعني : أنّه منع نفسه من الظلم لعباده، كما قال عز وجل: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَلَامِ لِقَبِيدِ ﴾ [ق: ٢٩] ، وقال: ﴿ وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ﴿ وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٠١] ، وقال: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِطَلّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤١] ، وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ [النساء: ٤٠] ، وقال: ﴿ وَمَن شَيَّا ﴾ [يونس: ٤٤] ، وقال: ﴿ وَمَن شَيَّا ﴾ [يونس: ٤٤] ، وقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ [النساء: ٤٠] ، وقال: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصّالِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا يَعَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢] ، والهضم : أنَّ يُنقَصَ من جزاء حسناته ، وَالظّلم : أنْ يُعاقب بذنوب غيره [أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » من جزاء حسناته ، وَالظّلم : أنْ يُعاقب بذنوب غيره [أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » (١٣٥٣) ، والطبري في « تفسيره » (١٨٣٧) عن ابن عباس ، به ] ، ومثل هذا كثير في القرآن .

وهو مما يدلُّ على أنَّ الله قادرٌ على الظلم ، ولكنَّه لا يفعلُه فضلاً منه وجوداً ، وكرماً وإحساناً إلى عباده (١٠) .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٨٣٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب ٨/ ٢٦٣ (ظلم).

<sup>(</sup>٣) قال ابن أبي العز الحنفي : « . . . فلو وضع الرب سبحانه عدله على أهل سمواته وأرضه ، لعذبهم بعدله ، ولم يكن ظالماً لهم ، وغاية ما يقدَّر توبة العبد من ذلك واعترافه ، وقبول التوبة محض فضله وإحسانه ، وإلا فلو عذَّب عبده على جنايته لم يكن ظالماً ولو قدّر أنه تاب منها ، لكن أوجب على نفسه \_ بمقتضى فضله ورحمته \_ أنَّه لا يعذب من تاب ، وقد كتب على نفسه الرحمة ، فلا يسع الخلائق إلا رحمته وعفوه . . » ، انظر : شرح العقيدة الطحاوية : ٤٥١ (ط المكتب الإسلامي) .

وخرَّج أبو داود ، وابنُ ماجه من حديث أبي سنان سعيد بن سنان ، عن وهب بن خالد الحمصي ، عن ابن الدَّيلَمي أنَّه سمع أبيَّ بن كعب يقول : لو أنَّ الله عذَّب أهل سمواته وأهل أرضه ، لعنَّبهم وهو غيرُ ظالم لهم ، ولو رَحِمَهُم ، لكانت رحمتُه خيراً لهم من أعمالهم ، وأنَّه أتى ابن مسعود ، فقال له مثلَ ذلك ، ثم أتى زيدَ بن ثابت ، فحدَّثه عن النَّبيِّ على بمثل ذلك [ أخرجه : أبو داود ( ١٩٩٦ ) ، وابن ماجه ( ٧٧ ) . وأخرجه : أحمد ٥/ ١٨٢ و ١٨٥ و ١٨٩ ، وعبد بن حميد ( ٧٤٧ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ١٤٥٠ ) ، وعبد الله بن أحمد في « السنة » ( ١٨٤٨ ) ، وابن حبان ( ٧٧٧ ) ، والآجري في « الشريعة » : ١٨٧ ، والطبراني في « الكبير » ( ١٩٤٠ ) ، وفي « مسند الشامين » ، له ( ١٩٦٢ ) ، واللالكائي في « شرح أصول الاعتقاد » ( ١٠٩٢ ) و ( ١٠٩٣ ) ، والبيهقي ١/ ٢٠٤ ] . وفي هذا الحديث نظر ، ووهبُ بنُ خالدٍ ليس بذلك المشهور بالعلم (١) . وقد يُحمل على أنَّه لو أراد تعذيبهم ، لقدَّرَ لهم ما يعذَّبهم عليه ، فيكون غيرَ ظالم لهم حينئذٍ .

وكونه خلق أفعال العباد وفيها الظلمُ لا يقتضي وصفَه بالظُّلم سبحانه وتعالى ، كما أنَّه لا يُوصَفُ بسائر القبائح التي يفعلها العبادُ ، وهي خَلْقُه وتقديرُه (٢) ، فإنَّه لا يُوصَفُ إلا بأفعاله لا يُوصف بأفعال عباده ، فإنَّ أفعالَ عباده مخلوقاتُه ومفعولاتُه ، وهو لا يُوصَفُ بشيءٍ منها ، إنَّما يوصَفُ بما قام به من صفاته وأفعاله ! والله أعلم .

وقوله: « وجعلتُه بينكم محرَّماً ، فلا تظالموا » يعني: أنَّه تعالى حَرَّم الظلم على عباده ، ونهاهم أنْ يظلِمَ غيره ، مع أنَّ عباده ، ونهاهم أنْ يظلِمَ غيره ، مع أنَّ الظُّلم في نفسه محرَّم مطلقاً ، وهو نوعان :

<sup>(</sup>۱) لم أجد ما ذكره ابن رجب\_رحمه الله \_ في وهب بن خالد عن أحد من المتقدمين ولا عن غيرهم ، فقد وثقه أبو داود ، وابن حبان ، والعجلي ، والذهبي ، وابن حجر .

انظر: تهذيب الكمال ٧/ ٤٩٥ (٧٣٥٠)، وتهذيب التهذيب الهديب الا/٧٢٥ (٧٧٩٥)، والتقريب (٧٤٧٤)، وقال العلامة مغلطاي في «إكمال تهذيب الكمال » ٢٦٠/١٢: « خرج أبو عبد الله الحاكم وأبو علي الطوسي حديثه في صحيحهما »، ولعل ابن رجب ـ رحمه الله ـ أراد أن يعل هذا الحديث بتفرد وهب بن خالد ؛ إذ إنَّ الحديث ورد موقوفاً من حديث أبي بن كعب وابن مسعود وحذيفة ، وبيان ذلك في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه وطبعه .

<sup>(</sup>٢) « وتقديره » لم ترد في (ص) .

أحدهما: ظلمُ النفسِ ، وأعظمه الشِّرْكُ ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ وَعَظِيمٌ ﴾ [لقمان : ١٦] ، فإنَّ المشركَ جعل المخلوق في منزلةِ الخالق ، فعبده وتألَّهه ، فوضع الأشياءَ في غير موضعها ، وأكثر ما ذُكِرَ في القرآن مِنْ وعيد الظالمين إنَّما أريد به المشركون ، كما قال الله عز وجل : ﴿ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة : ٢٠٤] ، ثمَّ يليه المعاصي على اختلاف أجناسها من كبائرَ وصغائرَ .

والثاني : ظلمُ العبدِ لغيره ، وهو المذكورُ في هذا الحديث ، وقد قال النبيُّ في خطبته في حجة الوداع : " إنَّ دماءكم وأموالكُم وأعراضَكُم عليكُم حرامٌ ، كحرمةِ يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا » [ أخرجه : ابن أبي شية ( ٣٧١٦٤ ) ، وأحمد ٥/٧٧ و ٣٩ و ٤٩ ، والدارمي ( ١٩١٦ ) ، والبخاري ( ٢١ ( ٧٧ ) ، و ١/٣٨ ( ١٠٥ ) و ٢/٢٢٧ ( ١٠٤١ ) و ١/٤١١ ) ( ١٧٤١ ) و ١/٤١١ ) ( ١٧٤١ ) ( ١٧٤١ ) ( ١٧٤١ ) ( ١٧٤١ ) ( ١٧٤١ ) ( ١٧٤١ ) و ١/١٤١ ) و النبائي في " الكبرى » ( ١٩٩٤ ) و ( ٣٠ ) و البزار ( ٣٦١٧ ) ، وابن الجارود ( ٣٣٨ ) ، والنسائي في " الكبرى » ( ٢٩٠٤ ) و ( ٣٠ ) و البزار ( ٣١٠ ) ، وابن الجارود ( ٣٣٨ ) ، والنسائي في " الكبرى » ( ١٩٩٠ ) و و قي يوم النبو ، و في اليوم الثاني من أيّام التشريق ، و في رواية : ثُمَّ قال : " اسمعوا منّي تعيشوا ، ألا لا تَظلموا ، ألا لا تَظلموا ، ألا لا تَظلموا ، إنّه لا يحلُّ مالُ امرئ مسلم إلا عن طيب نفس منه » [ أخرجه : أحمد ٥/٢٧ من طريق أبي حرّة الرقاشي ، عن عمه . و في إسناده علي بن زيد بن جدعان وهو ضعيف . انظر : تهذيب الكمال ٢٤٨٥ م حديث عمه . و في إسناده علي بن زيد بن جدعان وهو ضعيف . انظر : تهذيب الكمال ٢٤٨٥ م حديث جماعة من الصحابة . انظر : إدواء الغليل ٥/٢٤٩ - ٢٤٢ ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣/ ١٦٩ ( ٢٤٤٧ ) ، وصحيح مسلم ١٨/٨ ( ٢٥٧٩ ) ( ٢٥٧٩ ) . ( ٥٧٠ ) عن ابن عمر ، عن النّبيِّ ﷺ أنّه قال : « الظلمُ ظُلُماتٌ يوم القيامة » .

وفيهما [صحيح البخاري ٩٣/٦ \_ ٩٤ ( ٤٦٨٦ ) ، وصحيح مسلم ١٩/٨ ( ٢٥٨٣ ) ( ٢٦ ) ] عن أبي موسى ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « إِنَّ الله لَيُملي للظَّالم حتَّى إذا أَخَذَه لم يُفلِته » ، ثم قرأ : ﴿ وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِى ظَلِلْمَةُ إِنَّ أَخَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدُ ﴾ يُفلِته » ، ثم قرأ : ﴿ وَكَذَلِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِى ظَلِلْمَةُ إِنَّ أَخَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدُ ﴾ [الصحيح ٣/ ١٧٠ ( ٢٤٤٩ ) و٨/ ١٣٨ ( ٢٥٣٤ ) ] [ هود : ١٠٢ ] . وفي « صحيح البخاري » [الصحيح ٣/ ١٧٠ ( ٢٤٤٩ ) وه/ ١٣٨٨ ( ٢٥٣٤ ) ] عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « من كانت عنده مظلمة لأخيه ، فليتحلَّلُهُ

منها ، فإنَّه ليسَ ثَمَّ دينارٌ ولا درهم مِنْ قبل أَنْ يُؤخَذَ لأخيه من حسناته ، فإنْ لم يكن له حسناتٌ أخِذَ مِنْ سَيِّئات أخيه فطُرِحَت عليه » .

قوله: « يا عبادي ، كلُّكُم ضالٌ إلا من هديتُه ، فاستهدوني أهدِكم ، يا عبادِي ، كُلُّكم جائعٌ إلا من أطعمتُه ، فاستطعموني أطعمكم ، يا عبادي ، كلُّكم عارٍ إلا من كَسُوتُهُ ، فاستكسوني أكسكُم ، يا عبادي إنَّكم تُخطئون باللَّيل والنَّهار ، وأنا أغفرُ الذُّنوب جميعاً ، فاستغفروني أغفر لكم » .

هذا يقتضي أنَّ جميعَ الخلق مُفتقرون إلى الله تعالى في جلب مصالحهم ، ودفع مضارِّهم في أمور دينهم ودُنياهم ، وإنَّ العباد لا يملِكُون لأنفسهم شيئًا مِنْ ذلك كلِّه ، وإنَّ مَنْ لم يتفضَّل اللهُ عليه بالهدى والرزق ، فإنَّه يُحرمهما في الدنيا ، ومن لم يتفضَّل الله عليه بمغفرة ذنوبه ، أوْبَقَتْهُ خطاياه في الآخرة .

قال الله تعالى : ﴿ مَن يَهْدِ اللّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيَّا مُّهْشِدًا ﴾ [الكهف: ١٧] ، ومثل هذا كثيرٌ في القرآن ، وقال تعالى : ﴿ مَّا يَفْتَحِ اللّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢] ، وقال : ﴿ إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات : ٥٥] ، وقال : ﴿ فَابْنَغُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾ [العنكبوت : ١٧] ، وقال : ﴿ فَابْنَغُواْ عِندَ اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾ [العنكبوت : ١٧] ، وقال : ﴿ وَمَا مِن دَابَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود : ٢] .

وقال تعالى حاكياً عن آدم وزوجه أنَّهما قالا : ﴿ رَبَّنَاظَلَمَنَاۤ أَنفُسَنَاوَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَاوَرَحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلِسِرِينَ ﴾ [ الأعراف : ٢٣ ] ، وعن نوح عليه الصلاة والسَّلام أنَّه قال : ﴿ وَلِلّا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِيَ ٱكُن مِّنَ ٱلْخَلِسِرِينَ ﴾ [ هود : ٤٧ ] .

والعبادة والسؤال والتضرُّع إليه ، والاستكانة له . قال الله عز وجل : ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمُ مَّ ثُمَّ رَزَقَكُمُ ثُمَّ يُمُيِنُكُمُ ثُمَّ يُحُيِيكُمْ هَـلَ مِن شُرَكَآيِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْءً سُبْحَننَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [ الروم : ٤٠] .

وفي الحديث دليلٌ (١) على أنَّ الله يحبُّ أنْ يسأله العبادُ جميعَ مصالح دينهم ودنياهم ، مِنَ الطَّعام والشراب والكسوة وغير ذلك ، كما يسألونه الهداية والمغفرة ، وفي الحديث : « ليسأل أحدُكم ربَّه حاجته كلَّها حتى يسأله شِسعَ نعله إذا انقطع »(١) .

وكان بعضُ السَّلف يسأل الله في صلاته كلَّ حوائجه حتَّى ملحَ عجينه وعلفَ شاته . وفي الإسرائيليات : أنَّ موسى عليه السلام قال : يا ربِّ إنَّه لتَعْرِضُ لي الحاجةُ من الدنيا ، فأستحيى أنْ أسألك ، قال : سلني حتى ملح عجينك وعلف حمارك .

فإنَّ كلَّ ما يحتاج العبد إليه إذا سأله من الله فقد أظهَرَ حاجتَه فيه ، وافتقاره إلى الله ، وذلك يحبُّه الله ، وكان بعضُ السَّلف يستحيي من الله أنْ يسأله شيئاً من مصالح الدنيا ، والاقتداءُ بالسُّنَّة أولى .

وقوله: «كُلُّكم ضالٌ إلا مَنْ هديتُه» قد ظنَّ بعضُهم أنَّه معارض لحديث عياض بنِ حمار ، عن النَّبيِّ على : «يقولُ اللهُ عز وجل : خلقتُ عبادي حنفاء » ، وفي روايةٍ : «مسلمين ، فاجتالتهم الشياطين » [ أخرجه : الطيالسي (١٠٧٩) ، وعبد الرزاق (١٠٧٨) ، وأحمد ١٦٢/٤ و٢٦٦ ، ومسلم ١٥٨٨ –١٥٩ ( ٢٨٦٥) ( ٣٦) ( ١٤) ، وابن حبان ( ٢٥٣) و ( عام ) ، والطبراني في « الكبير » ١٧/ ( ٩٩٢ ) و ( ٩٩٣ ) و ( ٩٩٤ ) و ( ٩٩٥ ) و ( ٩٩٦ ) وفي « الأوسط » ( ٢٩٣٣ ) و ( ٤٩٥٣ ) ، والبيهقي ١٠٠٩ من طرق عن مطرّف ، عن عياض بن حمار ، وفي « الأوسط » ( ٢٩٣٣ ) و ( ٤٩٥١ ) ، والبيهقي ١٠٠٩ من طرق عن مطرّف ، عن عياض بن حمار ، به ] وليس كذلك ، فإنَّ الله خلق بني آدم ، وفطرهم على قبول الإسلام ، والميل إليه دونَ غيره ، والتهيؤ لذلك ، والاستعداد له بالقوَّة ، لكن لا بدَّ للعبد من تعليم الإسلام بالفعل ، فإنَّه قبل التعليم جاهلٌ لا يعلم شيئاً ، كما قال عز وجل : ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَكُمُ مِّنُ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ لَا تَعَلَّمُ وَكَ إِلللهِ وَقَالُ لنبيه ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا اللهِ عَلَى اللهِ وَقَالُ لنبيه ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا اللهُ عَالًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَّمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل : ١٨ ] وقال لنبيه ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا اللهُ عَلَمُونَ ﴾ [ النحل : ١٠٤ ] وقال لنبيه ﷺ : ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ، وقال الترمذي : « غريب » أي ضعيف .

فَهَدَىٰ ﴾ [الضحى: ٧] ، والمراد: وجدك غير عالم بما علّمك من الكتاب والحكمة (١) ، كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ رُوحًا مِّن أَمْرِناً مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنتُ وَلا والحكمة (١) ، كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنا ٓ إِلَيْكَ رُوحًا مِّن أَمْرِناً مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِنتُ وَلا الْمِيمَنُ ﴾ [الشورى: ٥٢] فالإنسان يولد مفطوراً على قبول الحقّ ، فإنْ هداه الله سبّب له من يعلمه الهدى ، فصار مهتدياً بالفعل بعد أنْ كان مهتدياً بالقوّة ، وإنْ خذله الله ، قيّض له من يعلمه ما يُغير فطرته كما قال ﴿ الله على مولودٍ يُولد على الفطرة ، فأبواه يهوّدانه ويمجسانه ﴾ [أخرجه: معمر في «جامعه» (٢٠٠٨٧) ، وأحمد ٢/٣٥٢ و و ٢٧٠) ، والترمذي و ٢٧٥ و ٢٨١ ) ، والمخاري ٢/١١٨ (١٣٥٨) ، ومسلم ٨/٥ (١٢٨ ) و (٢٢) و (٢٠٠) ، والخطيب في «تاريخه ﴾ ٣٠٨/٣ ، وأبو نعيم في «الحلية » ١٩٤٩ من حديث أبي هريرة ، به ] .

وأما سؤالُ المؤمن من الله الهداية ، فإنَّ الهداية نوعان : هداية مجملة : وهي الهداية للإسلام والإيمان وهي حاصلة للمؤمن ، وهداية مفصلة : وهي هدايته إلى معرفة تفاصيلِ أجزاء الإيمان والإسلام ، وإعانته على فعل ذلك ، وهذا يحتاج إليه كلُّ مؤمن ليلاً ونهاراً ، ولهذا أمر (٢) الله عباده أنْ يقرؤوا في كُلِّ ركعةٍ من صلاتهم قوله : هؤمن ليلاً ونهاراً ، ولهذا أمر (٢) الله عباده أنْ يقرؤوا في كُلِّ ركعةٍ من صلاتهم قوله : «اهدني لما اختُلِفَ فيه من الحقِّ بإذنك ، إنَّكَ تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم المنافخ لما اختُلِفَ فيه من الحقِّ بإذنك ، إنَّكَ تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم المنافخ المحرد (٢٢٧) ، والبو داود (٢٧٧) ، وابن ماجه (١٣٥٧) ، والترمذي (٣٤٠٠) ، من حديث عائشة ، به ] ، ولهذا يُشمت العاطس ، فيقال له : «يرحمك الله » فيقول : «يهديكم الله » كما جاءت السنة بذلك [ أخرجه : الطيالسي (١٩٥٠) ، وأحمد ١٩٥٥ و ٢٢٤ ، والدارمي (٢٦٦٢) ، والنسائي في «عمل اليوم والليلة » (١٩٥١) ، والطبراني في «الكبير » (٢٠٠٤) ، والحاكم ٢٦٦٢ ، وأبو نعيم في «الحلية »١٦٣/ ، والبغوي في «شرح السنة » (٢٣٤٢) ، والحاكم ١٦٢٢ ، وأبو نعيم في «الحلية » ١٦٣/ ، والبغوي في «شرح السنة » (٢٣٤٢) ، والسنة ثابتة بذلك ] ، وإنْ أنكره من أنكره من فقهاء وعلي بن أبي طالب ، وعبد الله بن جعفو ، فالسنة ثابتة بذلك ] ، وإنْ أنكره من أنكره من فقهاء العراق ظناً منهم أنَّ المسلم لا يحتاج أنْ يُدعى له بالهُدى ، وخالفهم جمهورُ العلماء

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي ٢٠/ ٩٨ .

<sup>(</sup>۲) في (ص): «أراد».

اتباعاً للسنة في ذلك . وقد أمر النّبيُّ عليّاً أنْ يسأل الله السداد والهدى [ أخرجه : الطيالسي ( ١٦١ ) ، والحميدي ( ٢٥ ) ، وأحمد ١/٨٨ و١٣٤ و١٣٨ و١٩٨ ، ومسلم ١٨٢٨ ( ٢٧٢٥ ) ( ٢٧٧ ) ، وأبو داود ( ٢٢٥ ) ، والنسائي ١/٧٧١ و ٢١٩ ـ ٢٢٠ ، وابن حبان ( ٩٩٨ ) . من حديث علي رضي الله عنه ، به ] ، وعلّم الحسن أنْ يقولَ في قُنوتِ الوتر : «اللهم اهدني فيمن هديت » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٤٩٨٤ ) ، وابن أبي شيبة ( ١٨٨٩ ) ، وأحمد ١/٩٩١ فيمن هديت » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٤٩٨٤ ) ، وابن أبي شيبة ( ١٨٨٩ ) ، وأحمد ١/١٩٩١ و ٠٠٠ ، والدارمي ( ١٥٩١ ) و ( ١٥٩١ ) ، وأبو داود ( ١٤٤٥ ) و ( ١٤٤٦ ) ، وابن ماجه ( ١١٧٨ ) ، والترمذي ( ٤٦٤ ) ، والنسائي ٣/٨٤ ، وفي « الكبرى » ، له ( ١٤٤٢ ) وفي « فضائل القرآن » ، له ( ١٢٤١ ) ، وابن خزيمة ( ١٠٩٠ ) و ( ٢٧٠١ ) و ( ٢٧١٠ ) و العام ٣/١ ، والبيهقي ٢/ ٢٠٩ ، وقال الترمذي : « حديث حسن » ] .

وأما الاستغفارُ من الذنوب ، فهو طلبُ المغفرة ، والعبدُ أحوجُ شيءٍ إليه ؛ لأنّه يخطئ بالليل والنهار ، وقد تكرّر في القرآن ذكرُ التوبة والاستغفارِ ، والأمرُ بهما ، والحثُ عليهما ، وخرّج الترمذي ، وابنُ ماجه من حديث أنسٍ ، عن النّبيّ عليه ، قال : «كلُّ بني آدم خطّاءٌ ، وخيرُ الخطّائين التّوابون » [ أخرجه : ابن ماجه (٢٥١١) ، والترمذي (٢٤٩٩) ، وقال : «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث علي بن مسعدة ، عن قتادة » ، وعلي بن مسعدة ضعيف عند التفرد وقد تفرد . وأخرجه : ابن أبي شيبة (٢٩٢٦) ، وأحمد ما ١٩٨٨ ، وعبد بن حميد (١٩٩٧) ، والدارمي (٢٧٢٧) ، وأبو يعلى (٢٩٢٢) ، وابن عدي في «الكامل » ٢ ٢٥٣ ، والحاكم ٤ ٢٤٤٢ من طرق عن علي بن مسعدة الباهلي ، عن قتادة ، عن أنس ،

وخرَّج البخاري من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ قال : « والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرَّةً » [ أخرجه : البخاري ٨٣/٨ ( ١٣٠٧ ) . وأخرجه أيضاً : أحمد ٢/ ٢٨٢ و ٣٤١ ، والترمذي ( ٣٢٥٩ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٣٥ ) أيضاً : أحمد ٢/ ٢٨٢ و ٣٤١ ، والترمذي ( ٣٢٥٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ١٨٨ ، والبيهقي في « شعب و( ٤٣٦ ) ، وابن حبان ( ٩٢٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ١٨٨ ، والبيهقي في « ألليمان » ( ٦٣٨ ) و ( ٦٣٩ ) ، والبغوي ( ١٢٨٥ ) من حديث أبي هريرة ، به ] ، وخرَّجه النَّسائي وابن ماجه ، ولفظهما : « إني لأستغفر الله وأتوب إليه كلَّ يوم مئة مرَّةً » [ أخرجه : ابن

ماجه ( ٣٨١٥) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٣٤) و ( ٤٣٨) ، وأخرجه أيضاً : عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ١١٣٨) ، وابن أبي شيبة ( ٢٩٤٤٢) و ( ٣٥٠٧١) ، وأحمد ٢/٤٥٠، والترمذي عقيب ( ٣٥٠٥) ، والنسائي في « التفسير » ( ٥١٥) ، والطبراني في « الدعاء » ( ١٨٢١) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٤٠) ، والبغوي ( ١٢٨٦) من حديث أبي هريزة ، به ، وهو حديث صحيح ] .

وخرّج مسلم (۱) من حديث الأغرّ المزني سمع النَّبيَّ ﷺ يقولُ: « يا أَيُها الناسُ توبوا إلى ربَّكم ، فإنِّي أتوبُ إليه في اليوم مئةَ مرَّة » ، وخرَّجه النَّسائي (۱) ، ولفظه: « يا أَيُها الناسُ توبوا إلى ربِّكم واستغفروه ، فإنِّي أتوب إلى الله وأستغفره كلَّ يوم مئة مرَّة » .

وخرَّج الإمامُ أحمد (٣) من حديث حُذيفة قال : كان في لساني ذَرَبُّ على أهلي لم أعْدُهُ إلى غيرِه ، فذكرتُ ذلك للنَّبِيِّ على ، فقال : « أين أنتَ مِنَ الاستغفاريا حُذيفَةُ ، إنِّي لأستغفر الله كل يوم مئة مرَّة » . ومن حديث أبي موسى ، عن النَّبِيِّ على ، قال : « إنِّي لأستغفر الله كل يوم مئة مرّة وأتوب إليه » [ أخرجه : أحمد ٢٠٠٤ ، ومتن الحديث صحيح ؛ لكن من حديث الأغر المزني ، وهذا الإسناد معلول ، بيان ذلك كله في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه وطبعه ] .

وخرَّج النَّسائي (١٠) من حديث أبي موسى ، قال : كنَّا جلوساً ، فجاء النَّبيُّ ﷺ فقال : « ما أصبحت غداةً قط إلا استغفرتُ الله مئةَ مرَّة » .

وخرَّج الإمام أحمد ، وأبو داود<sup>(٥)</sup> ، والترمذي ، والنَّسائي ، وابن ماجه من

<sup>(</sup>۱) في « صحيحه » ۸/ ۷۲ (۲۷۰۲) (٤١) .

<sup>(</sup>٢) في « عمل اليوم والليلة » (٤٤٤)\_(٤٤٧) .

<sup>(</sup>٣) في « مسنده » ٥/ ٣٩٦ و٣٩٧ ، وإسناده ضعيف لجهالة أبي المغيرة عبيد الله بن أبي المغيرة إلا أنَّ جزأه الأخير : « إني لأستغفر الله كل يوم مئة مرة » صحيح لغيره .

<sup>(</sup>٤) في « الكبرى » (١٠٢٧٤) المتن صحيح كما تقدم ؛ لكن من حديث الأغر ، وممن نص على أن رواية أبي موسى وهم العقيلي في « الضعفاء » ٤/ ١٧٥ ، والمزي إذ قال : « المحفوظ حديث أبي بردة ، عن الأغر المزنى » .

<sup>(</sup>٥) « وأبو داود » لم ترد في (ص) .

حديث ابنِ عمر ، قال : إن كنّا لنُعدُّ لرسول الله ﷺ في المجلس الواحد مئة مرَّة يقول : « ربِّ اغفر لي وتُب عليَّ ، إنّك أنتَ التَّوَّابُ الرَّحيم » [ أخرجه : أحمد ٢١/٢ و ٢٧ ، وأبو داود ( ١٥١٦ ) ، والترمذي ( ٣٤٣٤ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٥٨ ) ، ( ٤٥٩ ) ، وابن ماجه ( ٣٨١٤ ) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح غريب » ] .

وخرَّج النَّسائي (١<sup>٠)</sup> من حديث أبي هريرة ، قال : لم أرَ أحداً أكثر أنْ يقولَ : أستغفرُ الله وأتوبُ إليه من رسول الله ﷺ .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ أخرجه : أحمد ١٢٩/٦ و١٤٥ و١٨٨ و٢٣٩ ، وإسناده ضعيف لضعف على بن زيد بن جدعان ] من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ أَنَّه كان يقول : « اللهمَّ اجعلني مِنَ الذين إذا أحسنوا استبشروا ، وإذا أساؤوا استغفروا » ، وسنذكر بقية الكلام في الاستغفار فيما بعد إنْ شاء الله تعالى .

وقوله: «يا عبادي ، إنّكم لن تبلُغوا ضَرِّي فتضرُّوني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني » يعني : أنّ العباد لا يَقدِرُونَ أنْ يُوصِلُوا إلى الله نفعاً ولا ضرّاً ، فإنّ الله تعالى في نفسه غنيٌ حميدٌ ، لا حاجة له بطاعات العباد ، ولا يعودُ نفعُها إليه ، وإنّما هُم يتفعون بها ، ولا يتضرّرُ بمعاصيهم ، وإنّما هم يتضررون بها ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَعُنُونَكَ ٱلّذِينَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْكُفْرِ ۚ إِنّهُمْ لَن يَضُرُّوا ٱللهَ شَيْئاً ﴾ [آل عمران: ١٧٦]. وقال : ﴿ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللّهَ شَيْئاً ﴾ [آل عمران: ١٤٤] .

وكان النَّبيُّ عَلَيْهِ يقول في خطبته: « ومَنْ يعصِ الله ورسولَه فقد غوى ، ولا يضرُّ إلا نفسه ، ولا يضرُّ الله شيئاً » [ أخرجه: أبو داود (١٠٩٧) ، و(٢١١٩) ، والطبراني في « الكبير » (١٠٤٩) ، والبيهقي ٣/ ٢١٥ من طرق عن أبي عياض ، عن ابن مسعود ، وأبو عياض هو المدني مجهول ، فالحديث ضعيف ] .

قال الله عز وجل : ﴿ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِللَّهِ مَا فِى ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا﴾ [النساء : ١٣١] ، وقال حاكياً عن موسى : ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰۤ إِن تَكُفُرُواْ أَنْتُمْ وَمَن فِى ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ ٱللّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدٌ﴾ [إبراهيم : ٨] ، وقال : ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ﴾

<sup>(</sup>١) في « عمل اليوم والليلة » (٤٥٤) ، وهو حديث قويٌّ .

[ آل عمران : ٩٧ ] ، وقال : ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَكِكِن يَنَالُهُ النَّقُوكِي مِنكُمْ ﴾ [ الحج : ٣٧ ] .

والمعنى: أنّه تعالى يُحبُّ من عباده أنْ يتّقوهُ ويُطبعوه ، كما أنّه يكره منهم أنْ يعْصُوه ، ولهذا يفرح بتوبة التائبين أشدَّ من فرح من ضَلَّتْ راحلته التي عليها طعامُه وشرابُه بفلاةٍ مِنَ الأرض ، وطلبها حتى أعيى وأيسَ منها ، واستسلم للموت ، وأيس من الحياة ، ثم غلبته عينُه فنام ، فاستيقظ وهي قائمةٌ عنده ، وهذا أعلى ما يتصوره المخلوقُ من الفرح ، هذا كلَّه مع غناه عن طاعات عباده وتوباتهم إليه ، وإنّه إنّما يعودُ نفعُها إليهم دونه ، ولكن هذا من كمال جوده وإحسانه إلى عباده ، ومحبته لنفعهم ، ودفع الضَّرر عنهم ، فهو يُحبُّ من عباده أنْ يعرفوه ويحبُّوه ويخافوه ويتَقوه ويطيعوه ويتقرَبوا إليه ، ويُحبُّ أنْ يعلموا أنّه لا يغفر الذنوب غيره ، وأنّه قادرٌ على مغفرة ذنوب عباده ، كما في رواية عبد الرحمن بن غَنْم ، عن أبي ذرّ لهذا الحديث : « من علم منكم أنّي ذو قُدرةٍ على المغفرة ، ثم استغفرني ، غفرت له ولا أبالي » .

وفي « الصحيح » [ أخرجه: البخاري ١٧٨/٩ ( ٧٥٠٧) ، ومسلم ١٩٨ ( ٢٧٥٨) ( ٢٦) و وفي « الصحيح » [ أخرجه: البخاري ١٩٨ ( ١٩٠٧) ، ومسلم ١٩٨ ( ١٩٠) و و النّبيّ عملتُ ذنباً ، فقال : يا ربّ ، إنّي عملتُ ذنباً ، فاغفر لي ، فقالَ الله : علم عبدي أنّ لهُ ربّاً يغفر الذنب ويأخذ بالذنب ، قد غفرتُ لعبدي » . وفي حديث عليّ بن أبي طالب ، عن النّبيّ في : أنّه لمّا ركب دابّته ، حَمِدَ اللهَ ثلاثاً ، وكبّر ثلاثاً ، وقال : « سبحانك إني ظلمتُ نفسي ، فاغفر لي ، فإنّه لا يغفر الذنوبَ إلا أنت ، ثمّ ضحك ، وقال : إنّ ربّك ليعجَبُ منْ عبده إذا قال : ربّ اغفر لي ذنوبي ، يعلم أنّه لا يغفرُ الذُنوبَ غيري » ، خرّجه الإمامُ أحمد والترمذي وصححه الخرجه : أحمد ١/٧٥ و ١٥ ( ١٢٨ ، والترمذي ( ٣٤٤٦ ) ] .

وفي « الصحيح » [ أخرجه : البخاري ٩/٨ ( ٥٩٩٩ ) ، ومسلم ٩/٧ ( ٢٧٤٥ ) ( ٢٢ ) ، من طريق زيد بن أسلم ، عن أبيه ، عن عمر بن الخطاب ، به ] عن النّبيِّ عَلَيْهُ ، قال : « والله لله أرحمُ بعباده من الوالدةِ بولدِها » .

كان بعضُ أصحاب ذي النون يطوفُ وينادي : آه أين قلبي ؟ من وجد قلبي ؟ فدخل يوماً بعضَ السكك ، فوجد صبياً يبكي وأمه تضرِبهُ ، ثُمَّ أخرجته من الدار ،

وأغلقت البابَ دونه ، فجعل الصبيُّ يتلفَّتُ يميناً وشمالاً لا يدري أين يذهب ولا أين يقصِدُ ، فرجع إلى باب الدار ، فجعلَ يبكي ويقول : يا أماه من يَفْتَحُ لي الباب إذا أغلقت عني بابك ؟ ومن يُدنيني من نفسه إذا طردتيني ؟ ومن الذي يدنيني بعد أنْ غضبت عليَّ ؟ فرحمته أمُّه ، فقامت ، فنظرت من خَللِ الباب ، فوجدت ولدها تجري الدموعُ على خديه متمعِّكاً في التراب ، ففتحت البابَ ، وأخذته حتى وضعته في حجرها ، وجعلت تُقبِّله ، وتقول : يا قُرَّة عيني ، ويا عزيز نفسي ، أنتَ الذي حملتني على نفسك ، وأنتَ الذي تعرَّضت لما حلَّ بك ، لو كنتَ أطعتني لم تلقَ مني مكروها ، فتواجد الفتى ، ثم قام ، فصاح ، وقال : قد وجدتُ قلبي ، قد وجدتُ قلبي .

وتفكروا في قوله : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَـلُواْ فَكِيشَةً أَوْ ظَلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ ٱللَّهَ فَأَسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [ آل عمران : ١٣٥ ] ، فإنَّ فيه إشارةً إلى أنَّ المذنبين ليس لهم من يلجؤون إليه ، ويُعوِّلون عليه في مغفرة ذنوبهم غيره ، وكذلك قوله في حقِّ الثلاثة الذين خُلِّفوا: ﴿ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحْبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ وَظُنُّوٓاْ أَن لَا مَلْجَــُا مِنَ اللَّهِ إِلَّا ۚ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَـتُوبُوَّا إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [التوبة: ١١٨] ، فرتَّب توبته عليهم على ظنِّهم أنْ لا ملجأ من الله إلا إليه ، فإنَّ العبدَ إذا خاف من مخلوقٍ ، هرب منه ، وفرَّ إلى غيره ، وأمَّا من خاف من الله ، فما له منْ ملجأ يلجأ إليه ، ولا مهرب يهربُ إليه إلا هو ، فيهرُب منه إليه ، كما كان النَّبيُّ عِنْ يقول في دعائه : « لا ملجأ ، ولا مَنجَى منك إلا إليك » [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ١٩٨٢٩ ) ، والطيالسي ( ٧٤٤ ) ، والحميدي ( ٧٢٣ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٦٥٢٦ ) و( ٢٩٢٩٤ ) ، وأحمد ٤/ ٢٨٥ و٢٩٠ و٢٩٣ و٣٠٠ ، والدارمي ( ٢٦٨٣ ) ، والبخاري ١/ ٧١ ( ٢٤٧ ) و٨/ ٨٥ ( ٦٣١٣ ) و٩/ ١٧٤ ( ٧٤٨٨ ) ، ومسلم ٨/ ٧٧ ( ٢٧١٠ ) ( ٥٦ ) و( ٥٧ ) ، والنسائي في « الكبرى » (١٠٦٠٩) و( ۱۰۲۱۰ ) و( ۱۰۲۱۱ ) و( ۱۰۲۱۲ ) و( ۱۰۲۱۲ ) و( ۲۰۲۱۷ ) و( ۱۰۲۱۷ ) و( ۱۰۲۱۸ ) و (١٠٦١٩ ) من طرق عن البراء بن عازب ، به ] وكان يقول : « أعوذُ برضاكَ مِنْ سَخَطِك ، وبعفوك من عقوبتك ، وبِكَ منكَ » [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٥٧١ ) برواية يحيى الليثي ، وعبد الرزاق ( ٢٨٨١ ) و( ٢٨٨٣ ) و( ٢٨٩٨ ) ، وإسحاق بن راهويه ( ٥٤٤ ) ، وأحمد ٦/ ٨٥ و ٢٠١ ، ومسلم ٢/ ٥١ ( ٤٨٦ ) ( ٢٢٢ ) ، وأبو داود ( ٨٧٩ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٤١ ) ، والترمذي ( ٣٤٩٣ ) ، والنسائي ٢/ ١٠٢ \_ ١٠٣ و٢/ ٢١٠ و ٢٢٢ ـ ٢٢٣ و٨/ ٢٨٣ ، وفي « الكبرى » ، له ( ٧١٠ ) و( ٧١٥ ) ، و( ٢٩٠٩ ) و( ٨٩١٠ ) من حديث عائشة ، به ] .

## ولبعضهم في المعنى:

أَسَأْتُ وَلَمَ أَحْسِنْ وَجَئَتُكَ تَائِبًا وَأَنَّى لِعَبْدٍ عَن مُوالِيهُ مَهْرَبُ يُؤَمِّلُ غُفُرانًا فَإِنْ خَابَ ظَنُّه فَمَا أَحَدٌ منه على الأرض أخيبُ

فقوله بعد هذا: « يا عبادي ، لو أنَّ أوَّلكم وآخرَكُم وإنسكم وجِنَّكم كانوا على أتقى قلبِ رجلٍ واحدٍ منكم ، ما زاد ذلك في مُلكي شيئاً ، ولو كانوا على أفجر قلب رجلٍ منكم ، ما نقص ذلك من مُلكي شيئاً » : هو إشارةٌ إلى أنَّ مُلكه لا يزيدُ بطاعة الخلق ، ولو كانوا كلُّهم بررةً أتقياءَ ، قلوبُهم على قلب أتقى رجلٍ منهم ، ولا يَنْقُصُ مُلكهُ بمعصية العاصين ، ولو كان الجنُّ والإنسُ كلُّهم عصاةً فجرةً قلوبُهم على قلبِ أفجرِ رجلٍ منهم ، فإنَّه سبحانه الغنيُّ بذاته عمَّن سواه ، وله الكمالُ المطلق في ذاته وصفاته وأفعاله ، فَمُلكُهُ ملكُ كاملٌ لا نقص فيه بوجه من الوجوه على أيِّ وجهٍ كان .

ومِنَ النَّاسِ مَنْ قال : إنَّ إيجاده لخلقِه على هذا الوجه الموجود أكملُ من إيجاده

<sup>(</sup>۱) « بعد المعاصى » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في (ص): « يستحى العاملون » .

على غيره ، وهو خيرٌ من وجوده على غيره ، وما فيه من الشَّرٌ ، فهو شرٌ إضافيٌ نسبيٌ بالنسبة إلى بعض الأشياء دونَ بعض ، وليس شَرَّا مطلقاً ، بحيث يكونُ عدمُه خيراً من وجوده من كلِّ وجه ، بل وجودُه خيرٌ من عدمه ، قال: وهذا معنى قوله: «بيده الخيرُ » [ جزء من حديث طويل ، أخرجه : الطيالسي (١٢) ، وأحمد ٢/٧١ ، وعبد بن حميد (٢٨) ، والدارمي (٢٦٥ ) ، وابن ماجه (٢٢٥ ) ، والترمذي (٢٢٥٨) ، من حديث عمر بن الخطاب ، والدارمي قول النَّبيَّ عَيْنَ : « والشَّرُ ليس إليك » [ أخرجه : مسلم ٢/ ٨٥ ( ٢٧١) (٢٠١ ) ، وأبو داود (٢٠٠ ) ، والترمذي (٢٤٢١) ، والنسائي ٢/ ١٢٩ \_ ١٣٠ ، وابن الجارود (١٧٩ ) من طرق وأبو داود (٢٠٠ ) ، والترمذي (٢٤٢١) ، والنسائي ١٢٩ لـ ١٣٠ ، وابن الجارود (١٧٩ ) من طرق عن عبيد الله بن أبي طالب ، به . قال النووي \_ رحمه الله \_ : « وأما قوله : « والشر ليس إليك » مما يجب تأويله ؛ لأن مذهب أهل الحق أن كل المحدثات فعل الله تعالى وخلقه ، والشر ليس شرّاً بالنسبة إليك فإنك خلقته بحكمة بالغة ، وإنما هو شر بالنسبة للمخلوقين . . » ، شرح صحيح مسلم ٣/ ٢٥٢ \_ ٢٥٣ ] يعني : أنَّ الشَّرَّ المحضَ الذي عدمه خيرٌ من وجوده شرح صحيح مسلم ٣/ ٢٥٢ \_ ٢٥٣ ] يعني : أنَّ الشَّرَ المحضَ الذي عدمه خيرٌ من وجوده ليس موجوداً في ملكك ، فإنَّ الله تعالى أوجد خلقه على ما تقتضيه حكمته وعدله ، وخصَّ قوماً من خلقه بالفضل ، وترك آخرينَ منهم في العدل ، لما له في ذلك من الحكمة البالغة .

وهذا فيه نظرٌ ، وهو يُخالِفُ ما في الحديث مِنْ أَنَّ جميعَ الخلق لو كانوا على صفة أكمل خلقه من البرِّ والتقوى ، لم يزد ذلك ملكه شيئاً ، ولا قدر جناح بعوضة ، ولو كانوا على صفة أنقصِ خلقه من الفجور ، لم ينقص ذلك من ملكه شيئاً ، فدلَّ على أنَّ ملكه كاملٌ على أيِّ وجهٍ كان لا يزداد ولا يكمل بالطاعات ، ولا ينقُصُ بالمعاصي ، ولا يؤثِّرُ فيه شيء .

وفي هذا الكلام دليلٌ على أنَّ الأصل في التَّقوى والفجور هو القلبُ ، فإذا برَّ القلبُ واتَّقى برَّت الجوارحُ ، وإذا فجر القلب ، فجرت الجوارحُ ، كما قال النَّبيُّ : « التقوى هاهنا » ، وأشار إلى صدره [ أخرجه : أحمد ٢/٧٧ ، ومسلم ٨/١٠ \_ ١١ ( ٢٥٦٤ ) ( ٣٢ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١١١٥١ ) ، من طريق عبد الله بن عامر بن كريز ، عن أبي هريرة ، به ] .

قوله: « يا عبادي ، لو أنَّ أوَّلكم وآخركم وإنسَكُم وجنَّكم قاموا في صعيدٍ

واحدٍ ، فسألوني ، فأعطيتُ كُلَّ إنسانِ مسألته ، ما نقصَ ذلك ممَّا عندي إلا كما ينقصُ المِخْيَطُ إذا أدخِلَ البحرَ » المرادُ بهذا ذكرُ كمال(١) قدرته سبحانه ، وكمال ملكه ، وإن مُلكَهُ وخزائنه لا تَنفَدُ ، ولا تَنقُصُ بالعطاء ، ولو أعطى الأوَّلين والآخرين من الجنِّ والإنس جميعَ ما سألوه في مقامٍ واحدٍ ، وفي ذلك حثٌ للخلق على سؤالِه وإنزالِ حوائجهم به ، وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٢/٢١ ( ٤٦٨٤ ) و٩/ ١٥٠ ( ٧٤١١) و٩/ ١٥٠ ( ١٥٢ ) والنبي هريرة ، عن أبي هريرة ، عن النبي من المروات والأرض ؟ فإنَّه لم يَغِضْ ما في يَمينه » .

وفي «صحيح مسلم »(٣) عن أبي هريرة ، عن النّبيّ على ، قال : « إذا دعا أحدُكم ، فلا يَقُل : اللهمَّ اغفر لي إنْ شئتَ ، ولكن ليعزم المسألةَ ، وليُعَظِّم الرَّغبةَ ، فإنَّ الله لا يتعاظمُهُ شيءٌ » .

وقال أبو سعيد الخدريُّ : إذا دعوتُم الله ، فارفعوا في المسألة ، فإنَّ ما عنده لا يَنْفَدُه شيء ، وإذا دعوتم فاعزموا ، فإنَّ الله لا مستكره له .

وفي بعض الآثار الإسرائيلية: يقول الله عز وجل: أيُؤمَّلُ غيري للشدائد والشدائد بيدي وأنا الحيُّ القيُّوم؟! ويُرجى غيري، ويُطرق بابُه بالبكرات، وبيدي مفاتيحُ الخزائنِ، وبابي مفتوحُ لمن دعاني؟! من ذا الذي أمَّلني لنائبة فقطعت به؟! أو مَنْ ذا الذي رجاني لعظيم، فقطعت رجاءه؟! أو مَنْ ذا الذي طرق بابي، فلم أفتحه له؟! أنا غايةُ الآمالِ، فكيف تنقطعُ الآمالُ دوني؟! أبخيلٌ أنا فيبخِّلُني عبدي؟! أليس الدُّنيا والآخرة والكرم والفضلُ كُلُه لي؟! فما يمنع المؤمِّلين أنْ يؤمِّلوني؟! لو جمعتُ أهل السموات والأرض، ثم أعطيتُ كلَّ واحدٍ منهم ما أعطيتُ الجميعَ، وبلَّغْت كلَّ واحدٍ منهم أملَه، لم يَنقُصُ ذلك مِنْ مُلكي عضو ذرَّةٍ، كيف يَنقُصُ ملكٌ أنا قيِّمُه؟! فيا بؤساً للقانطين من رحمتي، ويا بؤساً لمن عصاني وتوثَّب على محارمي [ أخرجه: أبو نعيم في

<sup>(</sup>۱) « كمال » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر في الفتح عقيب (٢٦٨٤) : « الليل والنهار بالنصب على الظرفية » .

<sup>(</sup>٣) الصحيح ٨/ ١٤ (٢٦٧٩) (٨) .

« الحلية » ١/ ١٨٧ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٨٧ ) من قول يزيد بن هارون نقلاً عن بعض كتب من سبق ] .

قوله : « لم ينقص ذلك ممَّا عندي إلا كما يَنقُصُ المِخيَطُ إذا أدخل البحر » تحقيق لأنَّ ما عنده لا ينقُصُ البتَّة ، كما قال تعالى : ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَدُّ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ بَاقِّ ﴾ [النحل: ٩٦] ، فإنَّ البحرَ إذا غُمسَ فيه إبرةٌ ، ثم أخرجتْ ، لم ينقص من البحر بذلك شيءٌ ، وكذلك لو فرض أنَّه شرب منه عصفورٌ مثلاً ، فإنَّه لا ينقص البحر البتة ، ولهذا ضربَ الخضر لموسى عليهما السلام هذا المثل في نسب علمهما إلى علم الله عز وجل(١)، وهذا لأنَّ البحر لا يزال تمدُّهُ مياه الدُّنيا وأنهارُها الجاريةُ ، فمهما أخذ منه ، لم يَنْقُصْهُ شيءٌ ؛ لأنَّه يمدُّه ما هو أزيدُ ممَّا أخذ منه ، وهكذا طعامُ الجنَّة وما فيها ، فإنَّه لا ينفدُ ، كما قال تعالى: ﴿ وَفَكِكُهُ فِي كُثِيرَةِ ﴿ إِنَّ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴾ [الواقعة: ٣٠ ـ ٣٣] ، وقد جاء : « أنَّه كلَّما نُزِعت ثمرةٌ ، عاد مكانها مثلُها » وروي : « مثلاها » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١٤٤٩ ) ، وعزاه الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١٠/ ٤١٤ للبزار أيضاً . وضعفه بسبب عباد بن منصور . انظر : تهذيب الكمال ٤/٥٥ ( ٣٠٨١ ) ] ، فهي لا تنقُصُ أبداً ويشهد لذلك قولُ النَّبِيِّ ﷺ في خطبة الكسوف : « وأريتُ الجنَّة ، فتناولتُ منها عنقوداً ، ولو أخذتُه لأكلتُم منه ما بَقِيَتِ الدُّنيا » خرَّجاه في « الصحيحين » من حديث ابن عباس [ أخرجه : البخاري ١/١٩٠ ( ٧٤٨ ) و٢/ ٤٥ ( ١٠٥٢ ) ، ومسلم ٣/ ٣٣ \_ ٣٤ ( ٩٠٧ ) ( ١٧ ) ] ، وخرَّجه الإمام أحمد من حديث جابرٍ ، ولفظه : « ولو أتيتكم به لأكل منه مَنْ بينَ السَّماء والأرض ، لا يَنقصونَه شيئاً  $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>۱) وهو معنى من حديث طويل وفيه: « . . . قال: وجاء عصفور، فوقع على حرف السفينة، فنقر بمنقاره في البحر، فقال الخضر لموسى: ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصفور بمنقاره من البحر . . . . » اللفظ لابن حبان .

أخرجه: الحميدي (٣٧١) ، وأحمد ٥/ ١١٧ . والبخاري ١/ ٤١ (١٢٢) و٤/ ١٨٨ (٣٤٠١) و٢/ ١٠٥ (٢٢٠) و٢/ ١٠٥ (٢٢٠) وو٦/ ١٠٠ (٢٧٠) ، والترمذي و٦/ ١١٠ (٢٧٠) ، والنسائي في « الكبرى » (١١٣٠) ، والطبري في « تفسيره » (١٧٤٩) ، وابن حبان (٢٢٠) ، والحاكم ٢/ ٣٦٩ ، والبيهقي في « الأسماء والصفات » ١٤٤ ـ ١٤٦ من طرق عن ابن عباس ، عن أبي بن كعب ، به .

<sup>(</sup>٢) المسند ٣/ ٣٥٢\_٣٥٣ و٥/ ١٣٧ من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل ، عن جابر بن عبد الله ، به ،=

وهكذا لحمُ الطَّيرِ الذي يأكلُه أهل الجنَّة يستخلف ويعودُ كما كان حيَّاً لا ينقص منه شيءٌ ، وقد روي هذا عن النَّبيِّ عَلَيْهِ من وجوهٍ فيها ضعفٌ [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٩٦٦) ، وأبو نعيم في «الحلية » ٢/ ٦٨] ، وقاله كعبٌ . وروي أيضاً عن أبي أمامة الباهلي من قوله ، قال أبو أمامة : وكذلك الشرابُ يشرب حتى ينتهي نفسُه ، ثم يعودُ مكانَه . ورُئي بعض العلماء الصالحين بعدَ موته بمدَّة في المنام فقال : ما أكلتُ منذ فارقتكم إلا بعض فرخٍ ، أما علمتم أنَّ طعامَ الجنَّة لا ينفَدُ ؟ »(١) .

وقد بيَّن في الحديث الذي خرَّجه الترمذيُّ وابنُ ماجَه السبب الذي لأجله لا ينقصُ ما عندَ الله بالعطاء بقولِهِ : « ذَلِكَ بأنِّي جوادٌ واجدٌ ماجدٌ ، أفعلُ ما أريدُ ، عطائي كلامٌ ، وعذابي كلامٌ ، إنَّما أمري لشيءٍ إذا أردتُ أنْ أقولَ له : كن ؛ فيكون »(٢) وهذا مثلُ قوله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس : ١٨] ، وقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيَّ إِذَاۤ أَرَدُنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [النحل : ١٠] .

في « مسند البزار » بإسناد فيه نظرٌ من حديث أبي هريرة ، عن النّبيّ على قال : « خزائنُ الله ِ الكلامُ ، فإذا أراد شيئاً ، قال له : كن ، فكان » (٣) ، فهو سبحانه إذا أراد شيئاً من عطاءٍ أو عذابٍ أو غير ذلك ، قال له : كن ، فكان ، فكيف يتصوَّرُ أَنْ يَنقُصَ هذا ؟ وكذلك إذا أراد أَنْ يخلُق شيئاً ، قال له : كن ، فيكون ، كما قال : ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمَثَلِ ءَادَمُ خَلَقَكُمُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنُ فَيكُونُ ﴾ [ آل عمران : ٥٩ ] .

وفي بعض الآثار الإسرائيلية : أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام : يا موسى لا تخافنَّ غيري ما دام ليَ السُّلطان ، وسلطاني دائمٌ لا ينقطعُ ، يا موسى لا تهتمَّنَّ

وعبد الله بن محمد بن عقيل ضعيف عند التفرد ، وقد تفرد .

<sup>(</sup>١) ذكر هذه القصة ابن مفلح في « المقصد الأرشد في ذكر أصحاب الإمام أحمد » ١٦٧/١ ، عن أبي بكر بن عبد العزيز ، قال : رأيت الخلال في المنام . . . فذكر القصة .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٣) لم أجده في المطبوع من « مسند البزار » ، ولا في « كشف الأستار » ، وقد عزاه ابن كثير في « تفسيره » : ١٠٤٤ للبزار ، وقد أخرجه : أبو الشيخ في « العظمة » (١٥٧) . والنظر الذي في إسناده بسبب أغلب بن تميم ضعيف ، والراوي عنه حبان بن أغلب ضعيف أيضاً .

برزقي أبداً ما دامت خزائني مملوءةً ، وخزائني مملوءةٌ لا تفنَى أبداً ، يا موسى لا تأنس بغير ما وجدتَني أنيساً لك ، ومتى طلبتني وجدتني ، يا موسى ، لا تأمن مكري ما لم تَجُز الصِّراطَ إلى الجنة . وقال بعضهم :

لا تَخضَعَنَّ لِمخلُوقٍ على طَمَعٍ فإنَّ ذَاكَ مُضِرِّ مِنْكَ بالدِّينِ والنَّونِ والنُّونِ والنُّونِ والنُّونِ

وقوله: « يا عبادي ، إنَّما هي أعمالُكُم أحصيها لكم ، ثم أُوفِيكُم إيّاها » يعني: أنَّه سبحانه يُحصي أعمالَ عباده ، ثمّ يُوفيهم إياها بالجزاء عليها ، وهذا كقوله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرُهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ [الزلزلة: ٧-٨] ، وقوله: ﴿ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِراً وَلاَ يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩] ، وقوله: ﴿ يَوْمَ تَعِدُكُلُ نَقْسٍ مّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَدًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شَوْءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [آل عمران: ٣٠] ، وقوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا فَيُلْبِتُهُم بِمَا عَمِلُواً أَحْصَلُهُ ٱللّهُ وَنسُوهً ﴾ عمران: ٣٠] ، وقوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللّهُ جَمِيعًا فَيُلْبِتُهُم بِمَا عَمِلُواً أَحْصَلُهُ ٱللّهُ وَنسُوهٌ ﴾ [المجادلة: ٢] .

وقوله: «ثم أوَفِيكُم إِيَّاها» الظاهرُ أنَّ المرادَ توفيتُها يوم القيامة كما قال تعالى: 
﴿ وَإِنَّمَا تُوكُوكُ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيكُمَةُ ﴾ [المجادلة: ٢]، ويحتمل أنَّ المرادَ: أنَّه يوفي عبادَه جزاءَ أعمالِهم في اللَّنيا والآخرة كما في قوله: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُومًا يُجُرَ بِهِ عِهُ السَّيَاتهم في اللَّنيا ، وقد رُوي عن النَّبِيِّ عَيْهُ أنَّه فسر ذلك بأنَّ المؤمنين يُجازَوْن بسيِّئاتهم في اللَّنيا ، وتدخر لهم حسناتُهم في الآخرة ، فيوفَّون أجورها [أخرجه: الطبري في «تفسيره» اللَّنيا ، وتدخر لهم حسناتُهم في الآخرة ، وتوفية الأعمال هي توفية جزائها من خير أو شرّ ، سيئاته ، فيعاقب بها في الآخرة . وتوفية الأعمال هي توفية جزائها من خير أو شرّ ، فالشرُّ يُجازى به مثلَه من غير زيادةٍ إلا أنْ يعفوَ الله عنه ، والخيرُ تُضاعف الحسنة منه بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف إلى أضعاف كثيرةٍ لا يعلم قدرها إلا الله [أخرجه بمعناه: البخاري ١٩٧١ (٢٤) من طريق همام ، عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله ﷺ : «إذا أحسن أحدكم إسلامه فكل حسنة يعملها تكتب له بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف وكل سيئة يعملها تكتب له بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف وكل سيئة يعملها تكتب له بمثلها »] ، كما قال عز وجل : ﴿ إِنَّمَا يُوقَى الصَّنِرُونَ أَجَرَهُم يِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠] .

وقوله : « فمن وجد خيراً ، فليحمَدِ الله ، ومن وجدَ غير ذلك، فلا يلومنَّ إلا

نفسه » إشارةٌ إلى أنَّ الخيرَ كلَّه من الله فضلٌ منه على عبدِه ، من غير استحقاقٍ له ، والشرُّ كلُّه من عند ابنِ آدم من اتِّباع هوى نفسه ، كما قال عز وجل : ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَن اللهِ عَنه : لا يرجونَّ فَن اللهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَن نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٢٩] ، وقال عليٌّ رضي الله عنه : لا يرجونَّ عبدٌ إلا ربه ، ولا يخافنَّ إلا ذنبه [أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٤٥٠٤) ، والعدني في « الإيمان » عبدٌ إلا ربه ، موقوفاً] ، فالله سبحانه إذا أراد توفيقَ عبد وهدايته أعانه ، ووفقه لطاعته ، فكان ذلك فضلاً منه ، وإذا أراد خِذلانَ عبدٍ ، وكله إلى نفسه ، وخلَّى بينه وبينها ، فأغواهُ الشيطانُ لغفلته عن ذكرِ الله ، واتَّبع هواه ، وكان أمره فُرُطاً ، وكان ذلك عدلًا منه ، فإنَّ الحجَّةَ قائمةٌ على العبدِ بإنزالِ الكتاب ، وإرسال الرسول ، فما ذلك عدلًا منه ، فإنَّ الحجَّةَ قائمةٌ على العبدِ بإنزالِ الكتاب ، وإرسال الرسول ، فما بقي لأحدٍ مِنَ النَّاس (١) على الله حجَّةٌ بعد الرُّسُل .

فقوله بعد هذا: « فمن وجد خيراً ، فليحمدِ الله ، ومن وجدَ غيرَ ذلك ، فلا يلومنَ الا نفسَه » إنْ كان المرادُ : مَنْ وجدَ ذلك في الدُّنيا ، فإنَّه يكونُ حينئذِ مأموراً بالحمد لله على ما وجده من جزاءِ الأعمال الصالحة الذي عجل له في الدُّنيا كما قال : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْ ِينَهُ حَيَوٰةً طَيِّبَةً وَلَنَجْ زِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُوا مَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْ ِينَهُ حَيَوٰةً طَيِّبَةً وَلَنَجْ زِينَهُمْ اَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُوا مَلْمُوراً بلوم نفسه على ما فَعَلَتْ من الدُّنوب التي وجد عاقبتها في الدنيا ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَنُذِيقَنَهُم مِن المُّذَلِ اللَّذَيْ دُونَ الْعَذَابِ اللَّكُمْ بَرَحِعُونَ ﴾ [السجدة : ١٢] ، فالمؤمن إذا أصابه في الدُّنيا بلاءٌ ، رجع على نفسه لكلّهم يَرْجِعُونَ ﴾ [السجدة : ٢١] ، فالمؤمن إذا أصابه في الدُّنيا بلاءٌ ، رجع على نفسه باللوم ، ودعاه ذلك إلى الرجوع إلى الله بالتوبة والاستغفار ، وفي « المسند » و« سنن أبي عن النّبي عنه قال : « إنَّ المؤمن إذا أصابه سَقَمٌ ، ثمَّ عافاه الله منه ، كان كالبعيرِ عَقلَه أهلُه ، وموعظةً له فيما يستقبلُ من عمره ، وإنَّ المنافق إذا مرض وعوفي ، كان كالبعيرِ عَقلَه أهلُه ، وأطلقوه ، لا يدري لِمَ عقلوه ولا لِمَ أطلقوه » .

<sup>(</sup>۱) « من الناس » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) ليس في المطبوع من « مسند الإمام أحمد » في طبعاته المتعددة ، ولا في « المسند الجامع » ٨/ ٤٢ ـ ٤٣ ، ولا في « أطراف المسند » ، ولا في « إتحاف المهرة » ، ولا في « جامع المسانيد » ٧/ ٥٠ ـ ٥٣ ، وقد عزاه لمسند الإمام الحافظ ابن حجر في « الإصابة » ٣/ ١٣١ (٤٤٣٦) على أنَّ الحديث ضعيف لجهالة أحدرواته .

<sup>(</sup>٣) السنن (٣٠٨٩).

وقال سلمان الفارسي: إنَّ المسلم ليُبتلى ، فيكون كفارةً لما مضى ومستعتباً فيما بقي ، وإنَّ الكافر يُبتلى ، فمثله كمثل البعير أطلِقَ ، فلم يدر لِمَ أطلق ؟ وعقل ، فلم يدر لم عُقِلَ ؟ [ أخرجه: ابن أبي شيبة (١٠٨١٩ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٩٩١٣ ) عن عمار ، به ] .

وإنْ كان المرادُ من وجد خيراً أو غيرَه في الآخرة ، كان إخباراً منه بأنَّ الذين يجدون الخيرَ في الآخرة يحمَدُونَ الله على ذلك ، وأنَّ مَنْ وجدَ غير ذلك يلوم نفسه حين لا ينفعُهُ اللومُ ، فيكونُ الكلام لفظه لفظُ الأمر ، ومعناه الخبرُ ، كقوله على : « مَنْ كَذَبَ عليَّ متعمداً ، فليتبوَّأ مقعده من النار »(١) والمعنى : أنَّ الكاذبَ عليه يتبوَّأ مقعده من النار .

وقد كان السَّلفُ الصالح يجتهدون في الأعمال الصالحة ؛ حذراً من لوم النفس عند انقطاع الأعمال على التقصير . وفي « الترمذي (Y) عن أبي هريرة مرفوعاً :

<sup>(</sup>١) صحيح متواتر ، وقد تقدم .

<sup>(</sup>٢) في « الجامع الكبير » (٢٤٠٣) . وقال : « هذا حديث إنما نعرفه من هذا الوجه ، ويحيى بن عبيد الله=

« ما مِنْ مَيِّتٍ يموتُ إلا ندم ، إنْ كان محسناً ندم على أنْ لا يكونَ ازداد ، وإنْ كان مسيئاً ندم أنْ لا يكون استعتب » .

وقيل لمسروق: لو قصرتَ عن بعض ما تصنع من الاجتهاد، فقال: والله لو أتاني آتٍ، فأخبرني أنْ لا يعذبني، لاجتهادت في العبادة، قيل: كيف ذاك؟ قال: حتى تعذرني نفسي إنْ دخلت النار أنْ لا ألومها، أما بلغك في قول الله تعالى: ﴿ وَلاَ أُقْيِمُ بِالنَّفَسِ ٱللَّوَامَةِ ﴾ [القيامة: ٢] إنَّما لاموا أنفسهم حين صاروا إلى جهنَّم، فاعتنقتهم الزَّبانيةُ، وحيل بينهم وبين ما يشتهون، وانقطعت عنهم الأماني، ورفعت عنهم الرحمة، وأقبل كلُّ امرئ منهم يلومُ نفسَه [أخرجه: ابن الجوزي في «صفة الصفوة» الرحمة، وأقبل كلُّ امرئ منهم يلومُ نفسَه [أخرجه: ابن الجوزي في «صفة الصفوة» الرحمة، وأقبل كلُّ امرئ منهم يلومُ نفسَه [أخرجه: ابن الجوزي أي «

وكان عامر بن عبد قيس يقول: والله لأجتهدنَّ ، ثم والله لأجتهدنَّ ، فإنْ نجوت فبرحمة الله ، وإلا لم ألم نفسي [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٨٨ ].

وكان زياد مولى ابن عياش يقول لابن المنكدر ولصفوانَ بن سُليم : الجدَّ الجدَّ والحَدَر والصفوانَ بن سُليم : الجدَّ الجدَّ والحَدَرَ الحذَرَ ، فإنْ يكن الأمرُ على ما نرجو ، كان ما عمِلتُما فضلاً ، وإلا لم تلوما أنفسكما .

وكان مُطرِّف بن عبد الله يقول: اجتهدوا في العمل ، فإنْ يكن الأمرُ كما نرجو من رحمة الله وعفوه ، كانت لنا درجات في الجنَّة ، وإنْ يكن الأمرُ شديداً كما نخافُ ونُحاذِرُ ، لم نقل: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كَ نَانَعُمَلُ ﴾ [ فاطر: ٣٧] ، نقول: قد عملنا فلم ينفعنا ذلك [ أخرجه: ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ١١٩].

\* \* \*

قد تكلم فيه شعبة ، وهو يحيى بن عبيد الله بن موهب المدنى » .

## الحديث الخامس والعشرون

عَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه : أَنَّ ناساً مِنْ أَصْحابِ رسولِ اللهِ عَلَى قَالُوا للنَّبِيِّ عَلَى اللهُ وَيَصومُونَ كَمَا نَصُومُ ، ويتصدَّقُونَ اللهُ ا

هذا الحديث خرَّجه مسلم من رواية يحيى بن يعمر ، عن أبي الأسود الديلي ، عن أبي ذرِّ رضي الله عنه ، وقد روي معناه عن أبي ذرِّ من وجوهٍ كثيرةٍ بزيادةٍ ونقصانٍ ، وسنذكر بعضها فيما بعد إنْ شاء الله تعالى .

وفي هذا الحديث دليلٌ على أنَّ الصحابة رضي الله عنهم لِشدَّة حرصهم على الأعمال الصالحة ، وقوة رغبتهم في الخير كانوا يحزنون على ما يتعذر عليهم فعله من الخير ممَّا يقدر عليه غيرهم ، فكان الفقراء يَحزَنُونَ على فواتِ الصَّدقة بالأموال التي يَقدِرُ عليها الأغنياء ، ويحزنون على التخلُّف عن الخروج في الجهاد ؛ لعدم القدرة على آلته ، وقد أخبر الله عنهم بذلك في كتابه ، فقال : ﴿ وَلَا عَلَى ٱلنَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَحِدُمُا أَلَّا يَجِدُوا مَا اللهَ عَنْهُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّوا وَّأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ ﴾ [التوبة : ٩٢] .

وفي هذا الحديث : أنَّ الفقراء غَبَطوا أهل الدُّثور \_ والدُّثور : هي الأموال (`` ـ بما يحصُلُ لهم مِنْ أجر الصدقة بأموالهم ، فدلَّهمُ النَّبيُّ ﷺ على صدقاتٍ يقدِرُون عليها .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢١٣/١ ( ٨٤٣) و٨/ ٨٥ ( ٢٣٢٩) ، وصحيح مسلم ١٩٧/٧ ( ٥٩٥) ( ١٤٢) و ( ١٤٣) من طريق أبي صالح ، عن أبي هريرة ، به ] عن أبي صالح ، عن أبي هريرة : أنَّ فقراء المهاجرين أتوا النَّبيَّ ، فقالوا : ذَهَبَ أهلُ الدُّثُورِ بالدرجات العُلى والنعيم المقيم ، فقال : « وما ذاك ؟ » قالوا : يُصلُّون كما نُصلِّي ، ويصومون كما نصوم ، ويتصدَّقون ولا نتصدَّق ، ويَعتِقون ولا نَعتِق ، فقال رسولُ الله ويصومون كما نصوم ، ويتصدَّقون ولا نتصدَّق ، ويعتِقون ولا نَعتِق ، فقال رسولُ الله عنه الله عنه أفلا أعلَمُكم شيئاً تُدرِكُونَ به مَنْ قد سَبَقَكُم ، وتسبِقُونَ به من بَعدكم ، ولا يكون أحدٌ أفضلَ منكم إلا مَنْ صنع مثل ما صنعتم ؟ قالوا : بلى يا رسولَ الله ، قال : يكون أحدٌ أفضلَ منكم إلا مَنْ صنع مثل ما صنعتم ؟ قالوا : بلى يا رسولَ الله ، قال : « تُسبِّحون و تُكبِّرون و تحمَدُونَ دُبُرَ كلِّ صلاة ثلاثاً وثلاثين مرَّة » ، قال أبو صالح : فرجع فقراءُ المهاجرين إلى رسول الله في فقالوا : سمع إخواننا أهلُ الأموالِ بما فعلنا ففعلوا مثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا مثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا : سمع إخواننا أهلُ الأموالِ بما فعلنا ففعلوا مثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا مثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا مثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا ، فقال والمثله ، فقال رسولُ الله عنه فقالوا ، هنه من يَشَاءً المائدة : ١٥٤ ] .

وقد روي نحو هذا الحديث من رواية جماعة من الصحابة منهم: علي [ أخرجه: البخاري 1.77 ( 1.77 )، ومسلم 1.77 ( 1.77 ) ، وأبو ذر [ أخرجه: أحمد 1.77 )، والبخاري في « الأدب المفرد » ( 1.70 )، والترمذي ( 1.90 )، والبزار ( 1.90 )، والبزار ( 1.90 )، وأحمد 1.77 ) وأبو الدرداء [ أخرجه: عبد الرزاق ( 1.70 )، وابن أبي شيبة ( 1.77 )، وأحمد 1.77 )، والبزار ( 1.70 )، والنسائي في « الكبرى » ( 1.70 ) و ( 1.70 ) ، وابن عمر 1.70 ، وابن عمر 1.70 )، وغيرهم .

ومعنى هذا أنَّ الفقراء ظنُّوا أنْ لا صدقةَ إلا بالمال ، وهم عاجزون عن ذلك ، فأخبرهم النَّبيُّ ﷺ أنَّ جميعَ أنواع فعلِ المعروف والإحسان صدقة . وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٣/ ٨٢ ( ١٠٠٥ ) ( ٥٢ ) ] عن حذيفة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « كلُّ

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية ٢/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١٠١/١٠ ، وقال : « رواه البزار ، وفيه موسى بن عبيدة الربذي وهو ضعيف ».

<sup>(</sup>٣) لم أقف على رواية ابن عباس.

معروف صدقة " . وخرَّجه البخاري [ صحيح البخاري / ١٣/ ( ٢٠٢١)] من حديث جابرٍ ، عن النَّبيِّ في . فالصدقة تطلقُ على جميع أنواع فعل المعروف والإحسان ، حتَّى إنَّ فضل الله الواصل منه إلى عباده صدقة منه عليهم . وقد كان بعضُ السَّلف يُنكر ذلك ، ويقول : إنَّما الصَّدقةُ ممَّن يطلُبُ جزاءها وأجرَها ، والصَّحيحُ خلافُ ذلك ، وقد قال النَّبيُ في قصر الصَّلاة في السفر : «صدقةٌ تصدَّق الله بها عليكم ، فاقبلوا صدقته » خرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ٢/١٤٣ ( ٢٨٦ ) ( ٤ ) ] ، وقال : من كانت له صلاةٌ بليلٍ ، فغلب عليه نومٌ فنام عنها ، كتب الله له أجرَ صلاتِه ، وكان نومُه صدقةً مِنَ الله تصدَّق بها عليه » . خرَّجه النسائي وغيرُه من حديث عائشة [ أخرجه : النسائي ٣/٢٥٧ و ٢٥٨ وفي ها الكبرى » ، له ( ١٤٥٧ ) و ( ١٤٥٨ ) . وأخرجه : مالك في « الموطأ » ( ٣٠٧ ) برواية يحيى الليثي ، وأبو داود ( ١٣١٤ ) ، والبيهقي ٣/ ١٥ ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٢٦١/٢٦ من حديث عائشة ،

وخرَّجه ابن ماجه من حديث أبي الدرداء (١).

وفي « مسندي » [ أخرجه : البزار في « مسنده » ( ٣٨٩٠) ، وهو في « كشف الأستار » ( ٣٨٩٠) ، وهو في « كشف الأستار » ( ٦٩٤ ) ، والحديث ضعفه أبو حاتم الرازي كما في « العلل » لابنه ( ٣٧٠ ) ] بقي بن مخلد والبزار من حديث أبي ذرِّ مرفوعاً : « ما من يومٍ ولا ليلةٍ ولا ساعةٍ إلا لله فيها صدقة يَمُنُّ بها على مَنْ يشاءُ مِنْ عباده ، وما منَّ الله على عبدٍ مثلَ أنْ يُلهِمَهُ ذكره » .

وقال خالدُ بن معدان : إنَّ الله يتصدَّقُ كلَّ يوم بصدقة ، وما تصدَّق الله على أحدِ من خلقِه بشيءٍ خيرٍ من أنْ يتصدَّق عليه بذكره [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٨/٩ . ] .

والصدقة بغير المال نوعان:

أحدهما: ما فيه تعدية الإحسان إلى الخلق ، فيكون صدقةً عليهم ، وربما كان أفضل من الصدقة بالمال ، وهذا كالأمر بالمعروف ، والنَّهي عن المنكر ، فإنَّه دُعاءٌ إلى طاعة الله ، وكفتٌ عن معاصيه ، وذلك خيرٌ من النَّفع بالمال ، وكذلك تعليمُ العلم النافع ، وإقراءُ القرآن ، وإزالةُ الأذى عن الطريق ، والسعيُ في جلب

في سننه (١٣٤٤) .

النفع للناس ، ودفعُ الأذى عنهم ، وكذلك الدُّعاءُ للمسلمين والاستغفارُ لهم .

وخرَّج ابنُ مردويه بإسنادٍ فيه ضعفٌ عن ابن عمر مرفوعاً: « مَنْ كانَ له مالٌ ، فليتصدَّق من قوَّته ، ومن كان له عِلمٌ ، فليتصدَّق من قوَّته ، ومن كان له عِلمٌ ، فليتصدَّق من عِلْمِه » ولعله موقوف [ أخرجه : هناد في « الزهد » ( ١٠٨٣ ) عن زيد بن أسلم ، به مرفوعاً ، وهو ضعيف لإرساله ، وفي بعض رجال إسناده مقال ] .

وخرَّج الطبراني (۱) بإسناد فيه ضعفٌ عن سَمُرة ، عن النَّبِيِّ قال : « أفضلُ الصدقة اللسانُ » قيل : يا رسول الله ، وما صدقةُ اللسان ؟ قال : « الشفاعةُ تَفُكُّ بها الأسيرَ ، وتحقِنُ بها الدَّم ، وتَجُرُّ بها المعروف والإحسان إلى أخيك ، وتدفع عنه الكريهة » .

وقال عمرو بنُ دينار : بلغنا أنَّ رسول الله ﷺ قال : « ما مِنْ صدقةٍ أحبَّ إلى الله من قولٍ ، ألم تسمع إلى قوله تعالى : ﴿ ﴿ قَوْلُ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةُ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا آ أَذَى ﴾ [البقرة : ٢٦٣] » . خرَّجه ابن أبي حاتم (٢) .

وفي مراسيل الحسن (٣) ، عن النَّبيِّ ﷺ : ﴿ إِنَّ مِنَ الصَّدقة أَنْ تسلِّم على النَّاسِ وأنت طليق الوجه ﴾ . خرَّجه ابن أبي الدُّنيا .

وقال معاذ: تعليمُ العلم لمن لا يعلمه صدقةٌ ، وروي مرفوعاً (٤).

ومن أنواع الصدقة : كفُّ الأذى عن النَّاسِ ، ففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري

<sup>(</sup>۱) في «الكبير» (٦٩٦٢)، وضعفه بسبب أبي بكر الهذلي . انظر : تهذيب الكمال ٨/ ٢٦٥ (٧٨٦٣) .

وأخرجه : الطبراني في « مكارم الأخلاق » (١٣١) ، والقضاعي في « مسندالشهاب » (١٢٧٩) .

<sup>(</sup>۲) في « تفسيره » (۲۷۳٤) عن معقل بن عبيد الله ، عن عمرو بن دينار ، به .

<sup>(</sup>٣) والمرسل هو أحد أقسام الضعيف .

<sup>(</sup>٤) هو في « مسند الربيع بن حبيب » (٢٢) عن جابر بن زيد قال : قال رسول الله على الله على الله عز وجل ، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة ، وإنَّ العلم لينزل بصاحبه في موضع الشرف والرفعة ، والعلم زين لأهله في الدنيا والآخرة . . . » على أنَّ هذا الكتاب غير ثابت عن مؤلفه فهو ملصق عليه ، بل جزم بعض الأفاضل من عصرنا أنَّ هذه الشخصية غير موجودة ، ولم تلد الأرحام هذا الرجل .

٣/ ١٨٨ (٢٥١٨) ، وصحيح مسلم ٢ / ٢٦ (٨٤) (١٣٦) ] عن أبي ذرِّ قال : قلت : يا رسول الله أيُّ الأعمال أفضل ؟ قال : « الإيمانُ والجهادُ في سبيله » ، قلت : فأيُّ الرِّقاب أفضلُ ؟ قال : « أنفسُها عندَ أهلها وأكثرها ثمناً » قلت : فإنْ لم أفعل ؟ قال : « تُعين صانعاً ، وتصنع لأخرق » . قلتُ : يا رسولَ الله ، أرأيتَ إنْ ضَعُفْتُ عن بعض العمل ؟ قالَ : « تكفُّ شرَّك عَن النَّاس ، فإنَّها صدقةٌ » .

وقد رُوي في حديث أبي ذرِّ زياداتُ أخرى ، فخرَّج الترمذي (١) من حديث أبي ذرِّ ، عنِ النَّبيِّ عَلَيْ قالَ : « تبسُّمك في وجه أخيك لك صدقةٌ ، وأمرُك بالمعروف ، ونهيئك عن المنكر صدقةٌ ، وإرشادُك الرَّجُلَ في أرض الضَّلال لك صدقةٌ ، وإماطتُك الحجرَ والشَّوكَ والعظمَ عن الطَّريق لك صدقةٌ ، وإفراغُكَ من دلوكِ في دلوِ أخيكَ لك صدقة » .

وخرَّج ابن حبَّان في «صحيحه »(٢) من حديث أبي ذرِّ : أنَّ رسول الله عليها الله عليها صدقةٌ في كلِّ يوم طلعت فيه الشَّمسُ » . قيل : يا رسول الله ، ومن أين لنا صدقة نتصدَّقُ بها ؟ قالَ : « إنَّ أبواب الخير لكثيرةٌ : التسبيحُ ، والتكبير ، والتحميد ، والتهليل ، والأمر بالمعروف ، والنَّهيُ عن المنكرِ ، وتميطُ الأذى عن الطَّريقِ ، وتُسمعُ الأصمَّ ، وتهدي الأعمى ، وتدُلُّ المستَدِلَّ على حاجته ، وتسعى بشدَّةِ ساقيكَ مع اللهفانِ المستغيثِ ، وتحمِلُ بشدّةِ ذراعيكَ مع الضَّعيف ، فهذا كُلُّه صدقةٌ منكَ على نفسك » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٥٥٤/٥ ، وإسناده منقطع إلا أنَّ متن الحديث صحيح ] من حديث أبي ذرِّ قال : قلتُ : يا رسولَ الله ، ذهبَ الأغنياءُ بالأجر ، يتصدَّقون ولا نتصدَّق ، قال : « وأنت فيك صدقةٌ : رفعُك العظمَ عنِ الطَّريقِ صَدقةٌ ، وهدايتُكَ الطَّريقَ صدقةٌ ، وعونُكَ الضَّعيفَ بفضلِ قوَّتك صدقةٌ ، وبيانُك عن الأغتم صدقةٌ ، ومباضعتُك امرأتَك صدقةٌ » قلت : يا رسول الله ، نأتي شهوتنا ونؤجر ؟! قال :

<sup>(</sup>١) · في « الجامع الكبير » (١٩٥٦) .

<sup>(</sup>٢) الإحسان (٣٣٧٧) ، وهو حديث صحيح .

"أرأيت لو جعله في حرام ، أكان يأثم ؟ " قال : قلت : نعم ، قال : " أفتحتسبون بالشرّ ولا تحتسبون بالخير ؟ " . و في رواية أخرى : فقال النّبيُ على الله الله على كثيرة ، فذكر فضل سمعك و فضل بصرك " و في رواية أخرى للإمام أحمد (١١) : قال : " إنّ من أبواب الصدقة التّكبير ، وسبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، وأستغفر الله ، و تأمر بالمعروف و تنهى عن المنكر ، و تَعْزِلُ الشوكة عَنْ طريق الناس والعظم والحجر ، و تهدي الأعمى ، و تُسمع الأصم والأبكم حتى يفقه ، و تدلّ المستدل على حاجة له قد علمت مكانها ، و تسعى بشدّة ساقيك إلى اللهفان المستغيث ، و ترفع بشدّة ذراعَيْك مَع الضّعيف ، كلُّ ذلك من أبواب الصدقة منك على المستغيث ، ولك في جماعِك زوجتك أجر " ، قلت : كيف يكونُ لي أجر في شهوتي ؟! نفسك ، ولك في جماعِك زوجتك أجر " ، قلت : كيف يكونُ لي أجر في شهوتي ؟! نفسك ، ولك في جماعِك زوجتك أجر " ، قلت : كيف يكونُ لي أجر في شهوتي ؟! تحتسب به ؟ قلت : بل الله كان يرزُقُه ؟ قلت : بل الله كان يرزُقُه ، قال : فأنت كنت ترزُقُه ؟ قلت : بل الله كان يرزُقُه ، قال : فأنت كنت ترزُقُه ؟ قلت : بل الله كان يرزُقُه ، قال : فأنت كنت ترزُقه ؟ قلت : بل الله كان يرزُقه ، قال : فأنت كنت ترزُقه ؟ قلت : بل الله كان يرزُقه ، ولك قلت : كل الله كان يرزُقه ، ولك أمر " . كذلك فضعه في حلاله وجنبه حرامه ، فإنْ شاء الله أحياه ، وإنْ شاء أماته ، ولك أجر " .

وظاهرُ هذا السياق يقتضي أنَّه يُؤْجَرُ على جِماعِه لأهله بنيَّة طلب الولد الذي يترتَّبُ الأجر على تربيته وتأديبه في حياته ، ويحتسبه عند موته ، وأمَّا إذا لم يَنْوِ شيئاً بقضاءِ شهوته ، فهذا قد تنازع النَّاسُ في دخوله في هذا الحديث (٢) .

وقد صحَّ الحديث بأنَّ نفقة الرجل على أهله صدقة ، ففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢١/١ ( ٥٥٥) و٥/ ١٠٠٢ ) و٧/ ٨٠ ( ٥٣٥١ ) ، وصحيح مسلم ٣/ ٨١ ( ١٠٠٢ ) البخاري ٢١/١ ( ٥٥ ) وه/ ١٠٠٢ ( ٤٠٠ ) عن أبي مسعود الأنصاري ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « نفقةُ الرجل على أهله

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه

<sup>(</sup>٢) قال النووي ـ رحمه الله ـ : « وفي هذا دليل على أنَّ المباحات تصير طاعات بالنيات الصادقات ، فالجماع يكون عبادة إذا نوى به قضاء حق الزوجة ومعاشرتها بالمعروف الذي أمر الله تعالى به ، أو طلب ولد صالح ، أو إعفاف نفسه ، أو إعفاف الزوجة ، ومنعهما جميعاً من النظر إلى حرام ، أو الفكر فيه ، أو الهم به ، أو غير ذلك من المقاصد الصالحة » . شرح صحيح مسلم ٤/ ١٠٠ .

صدقة ". وفي رواية لمسلم: «وهو يحتسبها »، وفي لفظ للبخاري: «إذا أنفق الرجل على أنّه إنّما يؤجر فيها إذا الرجل على أنّه إنّما يؤجر فيها إذا احتسبها عند الله كما في حديث سعد بن أبي وقاص ، عن النّبيّ على أنه أنه أنك لن تُنفِق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجِرْتَ عليها ، حتّى اللّقمة ترفعها إلى في امرأتك " خرّجاه [أخرجه: البخاري ٣/٤ (٢٧٤٢) و٥/٨٨) (٣٩٣٦) و٥/٢٥ (٤٤٠٩) و٧/٨١).

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٧٨/٢ ( ٩٩٤ ) ( ٣٨ ) ] عن ثوبان ، عن النّبيّ على الله ، والله على فرس في سبيل قال : « أفضلُ الدنانير دينارٌ ينفقه الرّجُل على عيالِه ، ودينارٌ ينفقه على فرس في سبيل الله ، ودينارٌ ينفقه الرجل على أصحابه في سبيل الله » قال أبو قِلابة عند رواية هذا الحديث : بدأ بالعيال ، وأيُّ رجلٍ أعظمُ أجراً من رجلٍ ينفقُ على عيالٍ له صغار يُعِفّهم الله به ، ويُغنيهم الله به .

وفيه أيضاً [صحيح مسلم ٧٢/ ١٦٢٨) (٨)] عن سعد ، عن النّبيّ على ، قال : « إنّ نفقتك على عيالِكَ صدقة ، وإنّ ما تأكلُ امرأتُك من مالك صدقة » . وهذا قد ورد مقيداً في الرواية الأخرى بابتغاء وجه الله . وفي «صحيح مسلم » [الصحيح ٣٨/٧ ( ٩٩٥ ) ( ٣٩ ) ] عن أبي هريرة ، عن النّبيّ على ، قال : « دينار أنفقته في سبيل الله ، ودينار أنفقته في رقبة ، ودينار تصدّقت به على مسكينٍ ، ودينارٌ أنفقته على أهله ، أفضلُها الدّينارُ الذي أنفقته على أهلك » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في «مسنده » ٢٥١/٢ و ٤٧١ و ٥٢٤ ، وهو حديث قويُّ ] ، وابن حبان في «صحيحه » (١) من حديث أبي هُريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « تصدَّقوا » ، فقال رجلٌ : عندي دينار ، فقال : « تصدَّق به على نفسك » قال : عندي دينارٌ آخر ، قال : « تصدَّق به على قال : « تصدَّق به على وَلَدِكَ » ، قال : « تصدَّق به على وَلَدِكَ » ، قال : عندي دينارٌ آخر ، قال : « أنت أبصرُ » .

<sup>(</sup>١) الإحسان (٣٣٣٧) ، و(٤٢٣٣) ، و(٤٢٣٥) .

وخرَّج الإمام أحمد [في «مسنده» ١٣١/٤ و١٣٢ ، وهو حديث قويٌّ ] من حديث المقدام بن معديكرب ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : «ما أَطْعَمْتَ نفسَك ، فهو لك صدقة ، وما أطعمت ولدك ، فهو لك صدقة ، وما أطعمت خادمَك ، فهو لك صدقة ، وما أطعمت خادمَك ، فهو لك صدقة » وفي هذا المعنى أحاديثُ كثيرة يطول ذكرها .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣/ ١٣٥ ( ٢٣٢٠ ) و١٢/٨ ( ٦٠١٢ ) ، وصحيح مسلم ٥/ ٢٨ ( ١٠١٣ ) ) عن أنس ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « ما مِنْ مسلم يَغرسُ عَرْساً ، أو يزرعُ زرعاً ، فيأكلُ منه إنسانٌ ، أو طيرٌ ، أو دابَّةٌ ، إلا كان له صدقةٌ » .

وفي «صحيح مسلم» [الصحيح ٥/٢٧ - ٢٨ (١٥٥٢) (٧) (٨) (٩) (١٠) (١١)]
عن جابر، عن النّبيّ ﷺ، قال: «ما من مسلم يغرسُ غَرْساً إلا كان ما أكلَ منه له
صدقة، وما سُرِق منه له صدقة، وما أكلَ السّبعُ منه فهو له صدقة، وما أكلتِ الطَّير
فهو له صدقةٌ، ولا يرزؤُه أحدٌ إلا كان له صدقة ». وفي روايةٍ له أيضاً: «فيأكل منه
إنسانٌ، ولا دابةٌ، ولا طائرٌ إلا كان له صدقة إلى يوم القيامة ».

وفي « المسند »(١) بإسناد ضعيف عن معاذ بن أنس الجُهني ، عن النَّبيِّ عَلَىٰ قال : « من بَنى بنياناً في غير ظلم ولا اعتداء ، أو غرس غِراساً في غير ظلم ولا اعتداء ، كان له أجراً جارياً ما انتفع به أحدٌ من خلق الرحمن » .

وذكر البخاري في « تاريخه »<sup>(۲)</sup> من حديث جَابر مرفوعاً : « مَنْ حَفَرَ ماءً لم تشرب منه كبد حرَّى من جنِّ ولا إنسٍ ولا سَبُع ولا طائرٍ إلا آجره الله يومَ القيامة » .

وظاهر هذه الأحاديث كلّها يدلُّ على أنَّ هذه الأشياء تكونُ صدقة يُثاب عليها الزارعُ والغارسُ ونحوهما من غير قصدٍ ولا نيةٍ ، وكذلك قولُ النَّبِيِّ ﷺ : « أرأيت لو وضعها في الحلال كان له أجرٌ » يدلُّ وضعها في الحلال كان له أجرٌ » يدلُّ بظاهره على أنَّه يُؤْجَرُ في إتيان أهله من غير نيَّةٍ ، فإنَّ المُباضِع لأهله كالزَّارع في الأرض

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٣/ ٤٣٨ ، وسبب ضعفه ضعف ابن لهيعة وزبان بن فائد .

 <sup>(</sup>۲) التاريخ الكبير ١/ ٣١٤ ، وقد ساقه البخاري مبيناً الاختلاف فيه على عطاء بن رباح فساقه مرفوعاً ثم
 موقوفاً ثم ساقه من طريقه عن عائشة مرفوعاً بلفظ : « من بنى مسجداً بنى الله له بيتاً في الجنة » .

الذي يحرث الأرض ويبذر فيها ، وقد ذهب إلى هذا طائفةٌ من العلماء ، ومال إليه أبو محمد بن قتيبة في الأكل والشُّرب والجماع ، واستدل بقول النَّبيِّ عَلَيْ : " إنَّ المؤمنَ ليؤجَرُ في كلِّ شيءٍ حتَّى في اللَّقمة يرفعها إلى فيه » [ أخرجه : أحمد ١٧٧/١ ، واللمومنَ ليؤجَرُ في كلِّ شيءٍ حتَّى في اللَّقمة يرفعها إلى فيه » [ أخرجه : أحمد ١٧٧/١ ، واللمبراني في " الأوسط » ( ١١٢٣ ) من طريق العيزار بن حريث العبدي ، عن عمر بن سعد ، عن أبيه ، به ، وعمر بن سعد صدوق حسن الحديث ، فإسناد الحديث حسن إلا أنَّ ظاهر كلام ابن رجب إعلال المتن لتفرده بهذا اللفظ ] . وهذا اللَّفظ الذي استدلَّ به غيرُ معروف ، إنَّما المعروف قولُ النَّبيِّ عَلَيْ لسعد : " إنَّكَ لن تُنفِقَ نفقةً تبتغي بها وجهَ الله إلا أجِرتَ عليها ، حتَّى اللَّقمة ترفعها إلى في امرأتك »(١) ، وهو مقيَّدٌ بإخلاص النية لله ، فتحمل الأحاديثُ المطلقة عليه ، والله أعلم .

ويدلُّ عليهِ أيضاً قولُ الله عز وجل : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَّجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ ابْتِعْنَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُؤْلِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٤] ، فجعل ذَلِكَ خيراً ، ولم يرتِّب عليهِ الأجرَ إلا مع نية الإخلاص . وأمّا إذا فعله رياءً ، فإنّه يُعاقب عليه ، وإنّما مَحَلُّ التردُّد إذا فعله بغيرِ نيّة صالحةٍ ولا فاسدة . وقد قال أبو سليمان الداراني : من عَمِلَ عَمَلَ خيرٍ من غير نية كفاه نيّة اختيارِه للإسلام على غيرِه من الأديان [أخرجه أبو نعيم في «الحلية » ٩/ ٢٧١] ، وظاهر هذا أنّه يُثاب عليهِ من غيرِ نيّةٍ بالكلية ؛ لأنّه بدخوله في الإسلام مختارٌ لأعمالِ الخيرِ في الجُملة ، فيثابُ على كُلِّ عَمل يعملُه منها بتلك النية ، والله أعلم .

وقوله: «أرأيت لو وضعها في الحرام ، أكان عليه وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال ، كان له أجر » . هذا يُسمَّى عندَ الأصوليين قياسَ العكس ، ومنه قولُ ابن مسعودٍ : قال النَّبيُّ عَلَيُ كلمةً وقلتُ أنا أخرى ، قال : « من مات يُشرِكُ بالله شيئاً دخل النار » ، وقلت : من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة [ أخرجه : أحمد ١/ ٢٨٣ و٤٢٥ ، والبخاري ٢/ ٩٠ ( ١٢٣٨ ) ، وأبو يعلى ( ١٩٥٨ ) ، وابن خزيمة ( ٣٥٩ \_ ٣٦٠ ) ، وأبو عوانة ( ٣٠٠ ) ، وابن منده في « الإيمان » ( ٦٦ ) و ( ٢٧ ) و ( ٢٨ ) و ( ٢٩ ) .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

والنَّوع الثاني من الصدقة التي ليست مالية: ما نفعُه قاصرٌ على فاعله ، كأنواع اللَّكر: مِنَ التَّكبير ، والتَّسبيح ، والتَّحميد ، والتَّهليل ، والاستغفار ، وكذلك المشيُ إلى المساجدِ صدقة ، ولم يذكر في شيء من الأحاديث الصَّلاة والصيام والحج والجهاد أنَّه صدقة ، وأكثرُ هذه الأعمال أفضلُ من الصَّدقات الماليَّة ؛ لأنَّه إنَّما ذكر ذلك جواباً لسؤالِ الفُقراء الَّذين سألوه عمَّا يُقاوم تطوُّع الأغنياء بأموالهم ، وأما الفرائض ، فقد كانوا كلهم مشتركين فيها .

وقد تكاثرتِ النُّصوصُ بتفضيل الذكر على الصدقة بالمال وغيرها من الأعمال ، كما في حديث أبي الدرداء ، عن النَّبِيِّ في ، قال : « ألا أنبَّئُكُم بخيرِ أعمالكم ، وأزكاها عند مليكِكُم ، وأرفعها في درجاتكم ، وخيرٍ لكم من إنفاق الذهب والفضة ، وخيرٍ لكم من أنْ تَلْقوا عدوَّكم ، فتضربوا أعناقهم ، ويضربوا أعناقكم ؟ » قالوا : بلى وخيرٍ لكم من أنْ تَلْقوا عدوَّكم ، فتضربوا أعناقهم ، ويضربوا أعناقكم ؟ » قالوا : بلى يا رسول الله ، قالَ : « ذكرُ الله عز وجل » . خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٥/١٩٥ و و حرك ؟ ) والترمذي (١٥ ، وذكره مالك في « الموطأ » (٢ ) موقوفاً على أبي الدرداء .

وفي «الصحيحين » [صحيح البخاري ١٥٣/٤ (٣٢٩٣) و١٠٦/٨ (٦٤٠٣) ، وصحيح مسلم ١٩٨٨ (٢٦٩١) (٢٨ )] عن أبي هريرة ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « مَنْ قال : لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له ، له الملكُ ، وله الحمدُ ، يُحيي ويُميت ، وهو على كلِّ شيء قديرٌ في يوم مئة مرَّة ، كانت له عَدْلَ عشر رقاب ، وكُتبت له مئة حسنة ، ومُحيت عنه مئة سيئة ، وكانت له حِرْزاً من الشَّيطان يومَه ذلك حتَّى يُمسي ، ولم يأتِ أحدٌ بأفضلَ ممَّا جاءَ به إلا أحدٌ عَمِلَ أكثرَ من ذلك » .

وفيهما [ أخرجه : البخاري ١٠٦/٨ ( ٦٤٠٤ ) ، ومسلم ٢٩/٨ ( ٢٦٩٣ ) (٣٠ ) ] أيضاً عن أبي أيوبَ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، أنَّه قال : « من قالها عشرَ مرَّاتٍ ، كان كمن أعتقَ أربعةَ أنفُس مِنْ ولدِ إسماعيل » .

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكبير » (٣٣٧٧) .

<sup>(</sup>٢) الموطأ (٦٤) برواية الليثي ، والاختلاف في هذا الحديث لم يكن قاصراً على الاختلاف في الرفع والوقف ، بل روي موصولاً ومرسلاً ، بيان ذلك كله في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه وطبعه بمنه وكرمه .

وخرَّج الإمام أحمد ، والترمذي من حديث أبي سعيد : أنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُ سُئِلَ : أيُّ العباد أفضلُ درجةً عند الله يومَ القيامة ؟ قال : « الذاكرون الله كثيراً » قلتُ : يا رسولَ الله ، ومِنَ الغازي في سبيل الله ؟ قال : « لو ضرب بسيفه في الكُفَّار والمشركين حتى ينكسر ويختضب دماً ، لكان الذاكرون لله أفضلَ منه درجةً » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٧٥ والترمذي ( ٣٣٧٦) . وأخرجه : أبو يعلى ( ١٤٠١ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٤/ ١٥ ، والبغوي ( ١٢٤٦) و ( ١٢٤٧ ) من طريق دراج عن أبي الهيثم ، عن أبي سعيد ، به ، وهي رواية ضعيفة لذا قال الترمذي : « هذا حديث غريب ، إنَّما نعرفه من حديث دراج » ] .

ويُروى نحوه من حديث معاذ وجابر مرفوعاً، والصوابُ وقفُه على معاذ من قوله [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٤٥٢ ) و( ٣٥٠٤٦ )، وأحمد ٢٣٩/٥ ، والطبراني في « الكبير » ٢/ ( ٣٥٢ ) وفي « الدعاء » ، له ( ١٦٥٨ ) ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٢/٥٥ من طريق معاذ ، مرفوعاً . وأخرجه عن معاذ موقوفاً : مالك في « الموطأ » ( ٥٦٤ ) برواية يحيى الليثي ، والحاكم / ٤٩٦/ ، والبيهقي في « الدعوات » ( ٢٠ ) . وأخرجه عن جابر : الطبراني في « الأوسط » ( ٢٣١٧ ) وفي « الصغير » ، له ( ٢٠١ ) ] .

وخرَّج الطبراني (١) من حديث أبي الوازع ، عن أبي بُردة ، عن أبي موسى ، عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، قال : لو أنَّ رجلاً في حجره دراهمُ يقسِمُها ، وآخرَ يذكر الله ، كان الذاكر أفضلَ » .

قلت : الصحيحُ عن أبي الوازع ، عن أبي برزة الأسلمي من قوله . خرَّجه جعفر الفريابي [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣٣ ] .

وخرَّج أيضاً من حديث أنس ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من كبَّرَ مئة ، وسبَّح مئة <sup>(٢)</sup> ، وهلَّل مئة ، كانت خيراً له من عشر رقابٍ يَعْتِقها ، ومن سبع بَدَناتٍ ينحَرها » [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ٦٣٦ ) من طريق سلمة بن وردان ، عن أنس ، به ، وسلمة بن وردان ضعيف ] .

<sup>(</sup>۱) في «الأوسط» (٥٩٦٩)، وقال: «لا يروى هذا الحديث عن أبي موسى إلا بهذا الإسناد، تفرد به : عمر بن موسى » قلت : عمر بن موسى ضعيف، قال عنه ابن عدي في « الكامل » ١٠٩/٦: «ضعيف يسرق الحديث ويخالف في الأسانيد » .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « وسبح مئة » لم ترد في (ص) .

وخرَّج ابن أبي الدُّنيا بإسناده عن أبي الدرداء أنَّه قيل له: إنَّ رجلاً أعتق مئة نسمة ، فقال : إنَّ مئة نسمة من مالِ رجلٍ كثيرٌ ، وأفضلُ من ذلك إيمانٌ ملزومٌ بالليل والنَّهار ، وأنْ لا يزال لسانُ أحدكم رطباً من ذكر الله عز وجل [ أخرجه : أبو عبد الرحمن الضبي في « الدعاء » ٢٦٨/١ (٩١) من طريق ضرار بن مرة ، عن رجل من بني عبس ، عن أبي الدرداء ، به ، وإسناده ضعيف لجهالة الرجل من بني عبس ] .

وعن أبي الدَّرداء أيضاً ، قال : لأن أقولَ : الله أكبرُ مئة مرة ، أحبُّ إليَّ من أنْ أتصدَّق بمئة دينار [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٨٠/٦ عن أبي رجاء ، عن أبي الدرداء ، موقوفاً ] . وكذلك قال سلمان الفارسي وغيرُه من الصَّحابة والتابعين : إنَّ الذِّكرَ أفضلُ من الصَّدقة بعددِه من المال .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ في «مسنده» ٢٤٤/٦، وإسناده ضعيف لضعف أبي صالح، وهو باذام، ويقال: باذان مولى أم هانئ، لذا قال البخاري في « التاريخ الكبير» ٢٥٤/٢ ـ ٢٥٥٠: «لا يصح» ] والنَّسائي (١) من حديث أمَّ هانئ: أنَّ النَّبيَّ قال لها: « سَبِّحي الله مئة تسبيحة ، فإنَّها تعدِلُ مئة رقبة من ولد إسماعيل ، واحمدي الله مئة تحميدة ، فإنَّها تعدِلُ لكِ مئة فرس مُلجَمة مُسرَجة (٢) تحملين عليهنَّ في سبيل الله ، وكبري الله مئة تكبيرة ، فإنَّها تعدِلُ لك مئة بَدَنة مقلَّدة مُتُقبَّلة ، وهللي الله مئة تهليلة ـ لا أحسبه إلا تكبيرة ، فإنَّها تعدِلُ لك مئة بَدَنة مقلَّدة مُتُقبَّلة ، وهللي الله مئة تهليلة ـ لا أحسبه إلا قال : \_ تملأ ما بَيْنَ السماء والأرض ، ولا يُرفَع يومئذٍ لأحدٍ مثلُ عملك إلا أنْ يأتي بمثل ما أتبت » ، وخرَّجه أحمد [ في « مسنده » ٢٥/٢ ، وإسناده ضعيف لضعف أبي معشر نجيع بن عبد الرحمن السندي ] أيضاً وابنُ ماجه [ في « سننه » ( ٢٧٩٧ ) ، وسنده ضعيف لضعف محمد بن عقبة ] ، وعندهما : « وقولي : لا إله إلا الله مئة مرة ، لا تذر ذنباً ، ولا يسبقها العمل » . وخرَّجه الترمذي [ في « الجامع الكبير » مرة ، لا تذر ذنباً ، ولا يسبقها العمل » . وخرَّجه الترمذي [ في « الجامع الكبير » عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن النَّبي عني ، بنحوه .

<sup>(</sup>۱) في « الكبرى » (۱۰٦۸۰) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

وخرَّج الطبراني (١) من حديث ابن عباس مرفوعاً : قال : « ما صَدقةٌ أفضلَ من ذكرِ اللهِ عز وجل » .

وخرَّج الفريابي بإسنادٍ فيه نظرٌ عن أبي أمامة مرفوعاً: « من فاته الليلُ أَنْ يُكابِدَه ، وبَخِل بماله أن ينفقه ، وجَبُنَ مِنَ العدوِّ أَنْ يُقاتِله ، فليكثر مِن سُبحان الله وبحمده ، فإنَّها أحبُّ إلى الله عز وجل مِنْ جبلِ ذهب ، أو جبل فضَّةٍ يُنفقه في سبيل الله عز وجل » أأخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٧٨٧٧ ) من طريق الفريابي ، وهو حديث ضعيف بسبب علي بن يزيد الألهاني ، والراوي عنه عثمان بن أبي العاتكة . انظر : تهذيب الكمال ٥/ ٣١١ ( ٤٧٤٣ ) ] . وخرَّجه البزار (٢) بإسنادٍ مُقارب من حديث ابن عباس مرفوعاً وقال في حديثه : « فليكثر ذكر الله » ولم يزدْ على ذلك ، وفي المعنى أحاديثُ أخرُ متعدِّدةٌ .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في « الأوسط » (٧٤١٤) ، وفي إسناده محمد بن الليث أبو الصباح الهدادي راجع فيه « الثقات » / ١٣٥ .

 <sup>(</sup>٢) كما في « كشف الأستار » (٣٠٥٨) ، وإسناده ضعيف لضعف أبي يحيى القتات .

## الحديث السادس والعشرون

عَنْ أَبِي هُرَيرةَ رضي الله عنه ، قالَ : قالَ رسولُ الله ﷺ : « كُلُّ سُلامَى (' َ مِنَ النَّاسِ عليهِ صَدَقَةٌ ، كُلَّ يَوْمٍ تَطلُعُ فيه الشَّمسُ : تَعْدِلُ بَينَ الاثنينِ صدَقَةٌ ، وتُعينُ الرَّجُلَ في داتَتِهِ ، فتحمِلُهُ عليها ، أو تَرْفَعُ لهُ عليها متاعَهُ صَدَقَةٌ ، والكَلِمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدقَةٌ ، وبِكُلِّ خُطوةٍ تَمشيها إلى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ ، وتُميطُ الأذى عَنِ الطَّريقِ صَدَقَةٌ » . رواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ .

هذا الحديث خرّجاه من رواية همّام بن مُنبّه ، عن أبي هريرة [ أخرجه : البخاري ٣/٥٥ (٢٧٠٧) و٤/٢٤ (٢٨٩١) و٤/٨٦ (٢٩٨٩) ، ومسلم ٣/٣٨ (٢٠٠٩ ) (٢٥ ) . وأخرجه : ابن المبارك في « الزهد » (٢٠٠٤ ) ، وأحمد ٢/٢٣ و٣١٦ و٣٧٤ ، وابن أبي عاصم في « الزهد » (٣٧ ) ، وابن خزيمة (١٤٩٣ ) و(١٤٩٤ ) ، وابن حبان (٢٧١ ) ، والطبراني في « مكارم الأخلاق » (٢٧١ ) ، والبيهقي ٣/٩٢٢ و٤/١٨٨ ـ ١٨٨ ، والبغوي (١٦٤٥ ) . والروايات مطولة ومختصرة ] ، وخرّجه البزار (٢٠ من رواية أبي صالح ، عن أبي هريرة ، عن النّبيّ ، قال : « الإنسان ثلاثمئة وستون عظماً ، أو ستة وثلاثون سلامى ، عليه في كلّ يوم صدقة » والوا : فمن لم يجد ؟ قال : « يأمر بالمعروف ، وينهى عن المنكر » قالوا : فمن لم يستطع ؟ قال : « فليُعن ضعيفاً » قالوا : فمن لم يستطع ؟ قال : « فليُعن ضعيفاً » قالوا : فمن لم يستطع ؟ قال : « فليُعن ضعيفاً » قالوا : فمن لم يستطع ذلك ؟ قال : « فليدع النّاسَ مِنْ شَرّه » .

وخرَّج مسلم [ في « صحيحه » ٣/ ٨١ \_ ٨٢ ( ١٠٠٧ ) ( ٥٤ ) ] من حديث عائشة ، عن

<sup>(</sup>۱) السلامى: جمع سلامية ، وهي الأنملة من أنامل الأصابع ، وقيل : واحده وجمعه سواء ، ويجمع على سلاميات : وهي التي بين كل مفصلين من أصابع الإنسان ، وقيل : السلامى كل عظم مجوف من صغار العظام ، ومعنى الحديث : على كل عظم من عظام ابن آدم صدقة . انظر : النهاية ٢٩٦/٥٢ .

<sup>(</sup>٢) كما في «كشف الأستار » (٩٢٨) ، وقال البزار : « لا نعلم رواه عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي صالح عن أبي هريرة إلا أبو عوانة » .

النّبيِّ عَلَى قال : « خُلِقَ ابنُ آدم على ستين وثلاثمئة مَفْصلٍ ، فمن ذكر الله ، وحَمِدَ الله ، وهلّل الله ، وسبَّحَ الله ، وعزل حجراً عن طريق المسلمين ، أو عزل شوكةً ، أو عزل عظماً ، أو أمر بمعروف ، أو نهى عن منكرٍ عددَ تلك الستين والثلاثمئة السُّلامى أمسى من يومه وقد زَحْزَحَ نفسه عن النّارِ » .

وخرَّج مسلم [ في "صحيحه " ١٥٨/٢ ( ٧٢٠) [ ١٨١) ] أيضاً من رواية أبي الأسود الدِّيلي ، عن أبي ذرِّ ، عَنِ النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : " يُصبح على كلِّ سُلامى مِن أحدكم صدقةٌ ، فكلُّ تسبيحةٍ صدقةٌ ، وكلُّ تحميدةٍ صدقةٌ ، وكلُّ تعليلةٍ صدقةٌ ، وكلُّ تكبيرةٍ صدقةٌ ، وأمرٌ بالمعروف صدقةٌ ، ونهيٌ عَنِ المُنكرِ صدقةٌ ، ويُجزئ من ذلك ركعتان يركعهما منَ الضُّحى » .

وخرَّج الإمام أحمد [في «مسنده» ٣٥٤/٥ و٣٥٩، وهو حديث صحيح لغيره]، وأبو داود (١) من حديث بُريدة، عن النَّبِيِّ ﷺ، قال: «في الإنسان ثلاثمئة وستونَ مَفْصلاً، فعليه أنْ يتصدَّقَ عن كلِّ مَفصلٍ منه بصدقة » قالوا: ومَن يُطيق ذلك يا نبيً الله ؟ قال: «النُّخَاعَةُ في المسجد تَدفنها، والشَّيء تُنَحِّيه عن الطريق، فإنْ لم تجد، فركعتا الضحى تجزئُك ».

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٤٢٥ (١٤٤٥) و١٣/٨ (٦٠٢٢)، وصحيح مسلم ٣/٣٨ (١٠٠٨) (٥٥)] عن أبي موسى ، عن النّبيّ على قال : «على كلّ مسلم صدقةٌ » قالوا : فإنْ لم يجد ؟ قال : « فيعملُ بيده ، فينفع نفسَه ويتصدَّق » قالوا : فإنْ لم يفعل ؟ لم يستطع ، أو لم يفعل ؟ قال : « يُعين ذا الحاجة الملهوف » ، قالوا : فإنْ لم يفعل ؟ قال : « فليُمسِكْ قال : فلينُمسِكْ عَن الشَّرِ ، فإنَّه له صدقة » .

وخرَّج ابن حِبان في « صحيحه »(٢) من حديث ابن عباس ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال :

<sup>(</sup>۱) في سننه (۱۶۲۵).

 <sup>(</sup>۲) الإحسان (۲۹۹) ، وفي إسناده مقال ؛ لأنّه من رواية سماك ، عن عكرمة وهي مضطربة . إلا أنّ للحديث ما يقويه .

« على كُل مَنْسِم (١) من ابن آدم صدقة كُلَّ يوم » فقال رجلٌ من القوم : ومن يُطيق هذا ؟ قال : « أمر بالمعروف صدقة ، ونهيٌ عن المنكر صدقة ، والحملُ على الضَّعيف صدقة ، وكلُّ خطوةٍ يخطوها أحدُكم إلى الصَّلاة صدقةٌ » . وخرَّجه البزار (٢) وغيره .

وفي رواية: «على كل مِيسَم (٣) من الإنسان صدقةٌ كل يوم، أو صلاة»، فقال رجل: هذا من أشدً ما أتيتنا به ، فقال: « إنَّ أمراً بالمعروف ونهياً عن المنكر صلاةٌ أو صدقةٌ ، وحملك عن الضعيف صلاة ، وإنحاؤك القذر عَنِ الطَّريقِ صلاةٌ ، وكلُّ خطوةٍ تَخطوها إلى الصَّلاة صلاةٌ » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١١٧٩١ ) ، وهو كذلك من رواية سماك ، عن عكرمة ]. وفي رواية البزار: « وإماطةُ الأذى عَنِ الطَّريق صدقةٌ » أو قال: « صلاةٌ ».

وقال بعضهم: يريد بالميسم: كلَّ عضو على حِدة ، مأخوذ من الوسم: وهو العلامة ، إذ ما مِنْ عظم ولا عرق ولا عَصَب إلا وعليه أثرُ صنع الله ، فيجبُ على العبدِ الشكرُ على ذلك لله والحمد لله على خلقه سوياً صحيحاً ، وهذا هو المراد بقوله: «عليه صلاةٌ كلَّ يومٍ » ؛ لأنَّ الصَّلاة تحتوي على الحمد والشكر والثناء .

وخرَّج الطبراني (٤) من وجه آخر عن ابن عباس رفع الحديث إلى النَّبيِّ عَلَيْهُ ، قالَ : « على كلِّ سُلامَى ، أو على كلِّ عضوٍ من بني آدم في كلِّ يوم صدقة ، ويُجزئ من ذلك ركعتا الضحى » .

ويُروى من حديث أبي الدرداء ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « على كلِّ نفسٍ في كلِّ يومٍ صدقة » قيل : فإنْ كان لا يجد شيئاً ؟ قال : « أليس بصيراً شهماً فصيحاً صحيحاً ؟ » قال : بلى ، قال : « يُعطي من قليله وكثيره ، وإنَّ بصرَك للمنقوصِ بصرُه صدقة ، وإنَّ سمعكَ للمنقوص سمعُهُ صدقة » (٥) .

<sup>(</sup>١) أي : كل مفصل .

<sup>(</sup>۲) في « مسئده » (۹۲۹) .

 <sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: « المراد به أن على كل عضو موسوم بصنع الله صدقة » . انظر: النهاية ٥/ ١٨٦ .

<sup>(</sup>٤) في « الأوسط » ، (٤٤٤٩) ، وفي « الصغير » ، له (٦٣٠) ، وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٢/ ٢٤٠ : « رواه الطبراني في « الصغير » و« الأوسط » ، وفيه من لم أجد له ترجمة » .

<sup>(</sup>٥) لم أقف عليه بما تيسر لي من مصادر.

وقد ذكرنا في شرح الحديث الماضي - حديث أبي ذرِّ - الذي خرَّ جه ابن حبان في «صحيحه »(۱) : أنَّ النَّبيَّ عَلَيُّ قال : « لَيسَ مِنْ نفسِ ابن آدم إلا عليها صدقة في كلِّ يوم طلعت فيه الشمس »، قيل : يا رسولَ الله ! ومن أين لنا صدقة نتصدَّقُ بها ؟! قال : « إنَّ أبوابَ الخيرِ لكثيرةٌ : التَّسبيحُ ، والتَّحميدُ ، والتَّكبيرُ ، والتَّهليلُ ، والأمرُ بالمعروف ، والنَّه يُ عن المُنكر ، وتُميط الأذى عن الطَّريقِ ، وتُسمِعُ الأصمَّ ، وتهدي الأعمى ، وتَدُلُّ المستدلَّ على حاجته ، وتسعى بشدَّة ساقيك مع اللهفان المستغيث ، وتحمل بشدَّة ذراعيك مع الضَّعيف ، فهذا كُلُّه صدقةٌ منكَ على نفسِكَ » .

فقوله على كلِّ سُلامى مِن النَّاس عليه صدقة ». قال أبو عُبيد: السُّلامى في الأصل (٢) عَظْمٌ يكون في فِرْسِنِ البعير ، قال : فكأنَّ معنى الحديث : على كُلُّ عظم من عظام ابن آدم صدقةٌ (٣) ، يُشير أبو عُبيد إلى أنَّ السُّلامى اسمٌ لبعض العظام الصغار التي في الإبل ، ثم عبَّرَ بها عن العظام في الجملة بالنسبة إلى الآدمي وغيره .

فمعنى الحديث عنده: على كُلِّ عظمٍ من عظام ابن آدم صدقة.

وقال غيرُه : السُّلامي : عظمٌ في طرف اليد والرِّجلِ ، وكني بذلك عن جميع عظام الجسد ، والسُّلامي جمعٌ ، وقيل : هو مفرد .

وقد ذكر علماء الطبّ أنَّ جميعَ عظام البدن مئتان وثمانية وأربعون عظماً سوى السمسمانيات ، وبعضهم يقول : هي ثلاثمئة وستون عظماً ، يظهر منها للحسّ مئتان وخمسة وستون عظماً ، والباقية صغارٌ لا تظهر تُسمى السمسمانية ، وهذه الأحاديث تُصدق هذا القول ، ولعلَّ السُّلامى عبر بها عن هذه العظام الصغار ، كما أنَّها في الأصل اسم لأصغر ما في البعير من العظام ، ورواية البزار لحديث أبي هريرة يشهد لهذا ، حيث قال فيها : « أو ستةٌ وثلاثون سُلامى » وقد خرَّجه غيرُ البزار ، وقال فيه : « إنَّ في ابنِ آدمَ ستمئة وستين عظماً » وهذه الرواية غلطٌ . وفي حديث عائشة وبريدة ذكر ثلاثمئة وستين مفصلاً .

<sup>(</sup>١) الإحسان (٣٣٧٧).

<sup>(</sup>٢) عبارة: « في الأصل » سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر: غريب الحديث ٣/١٠ \_ ١١ .

ومعنى الحديث: أنَّ تركيب هذه العظام وسلامتها مِن أعظم نِعَمِ الله على عبده ، فيحتاج كلُّ عظم منها إلى صدقة يتصدق ابنُ آدم عنه ، ليكونَ ذلك شكراً لهذه النعمة . قال الله عز وجل: ﴿ فَلَ عَظَمَ مَنها إلى صدقة يتصدق ابنُ آدم عنه ، ليكونَ ذلك شكراً لهذه النعمة . قال الله عز وجل: ﴿ فَلَ هُو اللّذِي أَلَقُكُ فَهَوَلَكُ فَعَدَلُكَ ﴿ فِي أَي صَورَةٍ مَا شَآءٌ رَكّبُك ﴾ [الانظار: ٦ - ٨] ، وقال عز وجل: ﴿ فَلْ هُو اللّذِي أَنشاَكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ السّمْعَ وَالْأَبْصَدَ وَالْأَفْعِدَةٌ لَعَلَكُمُ مَنْ بُطُونِ السلاء : ٣٧] ، وقال : ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ اللّهَ مَعْ لَكُمُ السّمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعِدَةٌ لَعَلَكُمُ الشّمُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَمْ لَلهُ عُمْ يَشَكُرُون ﴾ [البلد : ٨ - ٩] ، قال مجاهد : هذه أَمْ عَنْ الله متظاهرةٌ يقرِّرُكَ بها كيما تشكُر [لم أقف على قول مجاهد وما وجدته عن قتادة . أخرجه : الطبري في " تفسيره " ( ٢٨٨٩١ ) ، وابن أبي حاتم في " تفسيره " ( ١٩٣١٩ ) ] ، وقرأ الفُضيلُ ليلةً هذه الآية ، فبكى ، فسئل عن بكائِهِ ، فقال : هل بتَّ ليلة شاكراً لله أنْ جعل لك لساناً تنطق به ؟ . . . وجعل لك عينين تُبصر بهما ؟ هل بتَّ ليلةً شاكراً لله أنْ جعل لك لساناً تنطق به ؟ . . . . وجعل يعدِّد من هذا الضرب .

وروى ابنُ أبي الدُّنيا ' بإسناده عن سلمانَ الفارسي ، قال : إنَّ رجُلاً بُسِطَ له مِنَ الدُّنيا ، فانتزع ما في يديه ، فجعل يحمَدُ الله عز وجل ، ويُثني عليه ، حتَّى لم يكن له فراش إلا بوري ' ) ، فجعل يَحمد الله ، ويُثني عليه ، وبسط للآخر من الدنيا ، فقال لصاحب البُوري : أرأيتك أنتَ على ما تحمد الله عز وجل ؟ قال : أحْمَدُ الله على ما لو أعطيتُ به ما أعْطِيَ الخَلقُ ، لم أعْطِهِمْ إيّاه ، قال : وما ذاك ؟ قال : أرأيت بصرَك ؟ أرأيت يديك ؟ أرأيت رجليك ؟ . . . .

وبإسناده عن أبي الدرداء أنَّه كان يقول : الصِّحَّةُ غِنى الجسد [ الشكر ( ١٠٢ ) . وأخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٥/ ١٢٥ . ] .

وعن يونس بن عبيد : أنَّ رجلاً شكا إليه ضِيقَ حاله ، فقال له يونس : أيسُرُّك أنَّ لك ببصرك هذا الذي تُبصِرُ به مئة ألف درهم ؟ قال الرجل : لا ، قال : فبيدك مئة ألف

<sup>(</sup>١) في « الشكر » (١٠٠) ، ومن طريقه البيهقي في « شعب الإيمان » (٢٦٦) .

 <sup>(</sup>٢) فارسي معرب ، وهو الحصير المعمول من القصب . لسان العرب ١/ ٥٣٦ (بور) .

درهم ؟ قال : لا . . . ، قال : فبرجليك ؟ قال : لا ، قال : فذكَّره نِعَمَ الله عليه ، فقال يونس : أرى عندك مئين ألوفٍ وأنت تشكو الحاجة (١) .

وعن وهب بن مُنبِّهٍ ، قال : مكتوبٌ في حكمة آل داود : العافية المُلك الخفيُّ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ١٢٢ ) ] .

وفي «صحيح البخاري » [الصحيح ١٠٩/٨ (٦٤١٢)] عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ ، قال : « نِعْمَتان مغبونٌ فيهما كثيرٌ من الناس : الصِّحَّةُ والفراغ » .

فهذه النّعم مما يُسألُ الإنسانُ عن شكرها يومَ القيامة ، ويُطالب بها كما قال تعالى : ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَ نِإِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨] . وخرّج الترمذيُ (٢) وابنُ حبّانَ (٣) من حديث أبي هريرة ، عن النّبيّ عَلَيْ ، قال : ﴿ إِنَّ أَوَّلَ ما يُسأل العبد عنه يوم القيامة مِن النعيم ، فيقول له : ألم نصح لك جسمَك ، ونُرُويكَ من الماء البارد ؟ » .

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: النعيمُ: الأمنُ والصحة [ أخرجه: هناد بن السري في « الـزهـد » ( ٦٩٤ ) ، والطبري في « شعب الإيمان » ( ٤٦١٥ ) ] ، وروي عنه مرفوعاً (٤٠٠٠ ) .

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ١٧٧ ، والذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٦/ ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٢) في « جامعه » (٣٣٥٨) ، وقال : « غريب » على أنَّ إسناده لا ينزل عن رتبة الحسن ؛ لذا أورده العلامة الألباني في صحيحه (٥٣٩) .

<sup>(</sup>٣) في « الإحسان » (٧٣٦٤) .

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن أبي حاتم في « تفسيره » (١٩٤٦١) .

العبادَ : فيم استعملوها ؟ وهو أعلمُ بذلك منهم [أخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ٢٩٣٢٢ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٦١٣ ) ] ، وهو قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَيْهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] .

وخرَّج الطبراني (۱) من رواية أيوب بن عُتبة \_ وفيه ضعف (۲) \_ عن عطاء ، عن ابن عمر ، عن النَّبيِّ على : « من قال : لا إله إلا الله ، كان له بها عهدٌ عند الله ، ومن قال : سبحان الله وبحمده ، كتب له بها مئة ألف حسنة وأربعة وعشرون ألف حسنة » ، فقال رجل : كيف نَهلكُ بعدَ هذا يا رسول الله ؟ قال : « إنَّ الرجلَ ليأتي يومَ القيامة بالعملِ ، لو وُضِعَ على جبل لأثقله ، فتقوم النِّعمَةُ مِنْ نعمِ اللهِ ، فتكاد أنْ تستنفد ذلك كلّه ، إلا أنْ يتطاول الله برحمته » .

وروى ابن أبي الدنيا<sup>(٣)</sup> بإسنادٍ فيه ضعف أيضاً عن أنس ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « يُؤتى بالنِّعم يومَ القيامة ، وبالحسنات والسيئات ، فيقول الله لنعمةِ منْ نعَمه : خذي حقك من حسناته فما تترك له حسنةً إلا ذهبت بها » .

<sup>(</sup>۱) في « الكبير » (١٣٥٩٥) ، وفي « الأوسط » ، له (١٦٠٤) . انظر : مجمع الزوائد ١٠٠/٠٠٠ .

<sup>(</sup>Y) قال عنه أحمد بن حنبل: مضطرب الحديث عن يحيى بن أبي كثير وفي غير يحيى على ذاك ، وقال عنه أبو حاتم: « فيه لين ، قدم بغداد ولم يكن معه كتب ، فكان يحدّث من حفظه على التوهم فيغلط » ، وقال عنه أبو زرعة: « ضعيف » ، وقال عنه مسلم بن الحجاج: « ضعيف » ، وقال عنه يحيى بن معين: « ليس بالقوي » ، وقال عنه ابن حجر: « ضعيف » . انظر: الجرح والتعديل ٢/ ١٨٧ (٩٠٧) ، وتهذيب الكمال ١/ ٣٢٠ (٦١٠) ، والتقريب (٦١٩) .

<sup>(</sup>٣) في « الشكر » (٢٤) .وذكره الديلمي في « مسند الفردوس » (٨٧٦٣) .

وفيه أيضاً ليث بن أبي سليم سُئل عنه يحيى بن معين فقال : « ليس حديثه بذاك ضعيف » ، وقال عنه أبو حاتم وأبو زرعة : « ليث لا يشتغل به ، هو مضطرب الحديث » ، وقال عنه ابن حجر : « صدوق اختلط جداً ولم يتميز حديثه فترك » .

انظر : الجرح والتعديل ٧/ ٢٤٢ (١٠١٤) ، والتقريب (٥٦٨٥) .

وبإسناده عن وهب بن مُنَبِّه قال : عَبَدَ الله عابدٌ خمسين عاماً ، فأوحى الله عز وجل إليه : إني قد غفرتُ لك ، قال : يا ربِّ ، وما تغفر لي ولم أذنبْ ؟ فأذِنَ الله عز وجل لعِرْقٍ في عنقه ، فضرب عليه ، فلم ينم ، ولم يُصلِّ (١) ، ثم سكن وقام ، فأتاه مَلكٌ ، فشكا إليه ما لقي من ضربان العرق ، فقال الملك : إنَّ ربَّك عز وجل يقول : عبادتُك خمسين سنة تعدل سكون ذا العرق (٢) .

وخرّج الحاكم (٣) هذا المعنى مرفوعاً من رواية سليمان بن هرم القرشي ، عن محمد بن المنكدر ، عن جابر ، عن النّبيّ على : أنَّ جبريل أخبره أنَّ عابداً عبد الله على رأس جبلٍ في البحر خمسمئة سنة ، ثم سأل ربّه أنْ يقبِضَهُ وهو ساجدٌ ، قال : فنحن نمُرُّ عليه إذا هبطنا وإذا عرَجنا ، ونجد في العلم أنَّه يُبعث يَوْمَ القيامة ، فيوقف بَيْن يدي الله عز وجل ، فيقول الربُّ عز وجل : أدخلوا عبدي الجنة برحمتي ، فيقولُ العبدُ : يا ربّ ، بعملي ، ثلاث مرَّات ، ثم يقول الله للملائكة : قايسوا عبدي بنعمتي عليه وبعمله ، فيجدون نعمة البصر قد أحاطت بعبادة خمسمئة سنة ، وبقيت نِعَمُ الجسد له ، فيقول : أدخلوا عَبْدي النار ، فينادي ربه : برحمتك أدخلني الجنّة ، برحمتك أدخلني وسُليمان بن هرم ، قال العقيلي : هو مجهول وحديثُه غيرُ محفوظ (١٤) .

وروى الخرائطي (٥) بإسنادٍ فيه نظر عن عبد الله بن عمرو مرفوعاً : « يُؤتى بالعبد يومَ القيامة ، فيُوقَفُ بين يدي الله عز وجل ، فيقول للملائكة : انظرُوا في عمل عبدي

<sup>(</sup>۱) عبارة: « فلم ينم ولم يصل » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) في « الشكر » (١٤٨) ، ومن طريقه أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٨/٤ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٦٢٢) .

<sup>(</sup>٣) في « المستدرك » ٤/ ٢٥٠ .

وأخرجه : العقيلي في « الضعفاء » ٢/ ١٤٤ ـ ١٤٥ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٦٠) .

<sup>(</sup>٤) انظر : الضعفاء ٢/١٤٤ (٦٣٨) ، وهذه القصة مع ضعف سندها ونكارة متنها تخالف نص القرآن : ﴿ ٱدَّخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ . . . ﴾ [النحل : ٣٢] ، وانظر : ميزان الاعتدال للذهبي ٢٨/٢٠ .

<sup>(</sup>٥) في « فضيلة الشكر » (٥٧) .

ونعمتي عليه ، فينظرون فيقولون : ولا بقدْرِ نعمةٍ واحدةٍ من نِعَمِكَ عليك ، فيقول : انظروا في عمله سيِّئه وصالحه ، فينظرون فيجدونه كَفافاً ، فيقول : عبدي ، قد قبلتُ حسناتِك ، وغفرت لك سيِّئاتِك ، وقد وهبتُ لك نعمتي فيما بين ذلك » .

والمقصودُ : أنَّ الله تعالى أنعمَ على عباده بما لا يُحصونَه كما قال : ﴿ وَإِن تَعُ لُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ لَا يَحْصُوهَ أَ ﴾ [براهيم : ٣٤] و [النحل : ١٨] ، وطلب منهم الشُّكرَ ، ورضي به منهم . قال سليمان التيمي : إنَّ الله أنعم على العباد على قدره ، وكلَّفهم الشكر على قدرهم حتى رَضِي منهم مِنَ الشُّكرِ بالاعتراف بقلوبهم بنعمه [أخرجه : ابن أبي الدنيا في «الشكر» (٨) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٨٧٥٤)] ، وبالحمد بألسنتهم عليها ، كما خرَّجه أبو داود (١١ والنسائي [في «الكبرى» (٩٨٣٥) وفي «عمل اليوم والليلة» ، له (٧) . وأخرجه : ابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (٣١٦٣) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٨٣٦٤) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٨٣٦٤) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» دمر من الله بن عاصم في «النّبي الله المحدث عبد الله بن غنّام ، عن النّبي الله وحدث و شعب الإيمان وحدث عبد الله بن غنّام ، عن النّبي الله ومن قالها حين يُمسي أدّى شكر ليلته» . ولك الشُكرُ ، فقد أدّى شكر ليلته ، ومن قالها حين يُمسي أدّى شكر ليلته » . وفي روايةٍ للنّسائي عن عبد الله بن عباس (٢) .

وخرَّج الحاكم [ في « المستدرك » ١/ ٥١٤ و ٤/ ٢٥٣ . وأخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ٤٧ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٣٧٩ ) . والحديث ضعفه الذهبي في « تلخيص المستدرك »

**(Y)** 

<sup>(</sup>۱) فی « سننه » (۵۰۷۳) .

هذه الرواية ذكرها المزي في « تحفة الأشراف » ٦/ ١٦١ ( ١٩٧٨) ، وقال : « وهو خطأ » وهذه الرواية أخرجها : ابن حبان ( ١٦١) ، والطبراني في « الدعاء » ( ٢٠٠١) ، وقال الدكتور بشار في تعليقه على « التحفة » : « وكذلك جزم ابن عساكر في « الأطراف » بأنه خطأ ثم قال : « وقد وافق ابن وهب في رواية له الأكثر » ، وقال أبو نعيم في « المعرفة » : « من قال فيه : عن ابن عباس ؛ فقد صحّف » ، بل إنَّ الحافظ ابن حجر قال في « الإصابة » ٢/ ٢٩ قي ترجمة عبد الله بن غنام : « وله حديث في سنن أبي داود والنسائي في القول عند الصباح ، وقد صحّفه بعضهم ، فقال : ابن عباس ، وأخرج النسائي الاختلاف فيه » ، لكن في « النكت الظراف » يشير إلى أنَّ القول بخطأ من قال : « (ابن عباس » فيه نظر ، وقوله في « الإصابة » أجود ، وهو الموافق لما ذهب إليه المزي » .

١١٤/٥ و٤/ ٢٥٣/٢ على أنَّ الحاكم لم يصححه في الموضع الأول وصححه في الموضع الثاني ، والصواب ما ذهب إليه الذهبي من ضعف الحديث ] من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « ما أنعم الله على عبد نعمة ، فعلم أنَّها مِنْ عند الله إلا كتب الله له شُكرها قبل أنْ يَشكُرها ، وما أذنبَ عبدٌ ذنباً ، فندم عليه إلا كتب الله له مغفرته قبل أنْ يستغفره » .

قال أبو عمرو الشيباني: قال موسى عليه السلام يوم الطُّورِ: يا ربِّ ، إنْ أنا صلَّيتُ فمِنْ قِبَلِكَ ، وإنْ أنا بلَّغتُ رسالَتك فمن قبلك ، وإنْ أنا بلَّغتُ رسالَتك فمن قبلك ، فكيف أشكرُكَ ؟ قال : الآن شكرتني [ أخرجه : الخرائطي في « فضيلة الشكر » ( ٣٩ ) ] .

وعن الحسن قال: قال موسى عليه السلام: يا ربِّ ، كيف يستطيع آدم أنْ يؤدِّي شكرَ ما صنعت إليه ؟ خلقتَه بيدِكَ ، ونفخت فيه من رُوحِكَ ، وأسكنته جنَّتكَ ، وأمرتَ الملائكة فسجدوا له ، فقال: يا موسى ، عَلِمَ أنَّ ذلك مني ، فحمدني عليه ، فكان ذلك شكراً لما صنعته [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ١٢ ) ، ومن طريقه أخرجه: البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٤٢٧ ) ] .

وعن أبي الجلد (١) قال : قرأتُ في مسألة داود أنَّه قال : أي ربِّ كيف لي أنْ أشكُرَكَ وأنا لا أصلُ إلى شكرك إلا بنعمتك ؟ قال : فأتاه الوحي : أنْ يا داود ، أليس تعلمُ أنَّ الذي بك من النِّعم مني ؟ قال : بلى يا ربِّ (٢) ، قال : فإنِّي أرضى بذلك منك شكراً [ أخرجه : ابن أبي شيبة في «الشكر» (٥) ، وأحمد بن حنبل في «الزهد» (٣٧٥) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ٥٦/٦٥] .

قال: وقرأتُ في مسألةِ موسى: يا ربِّ ، كيف لي أنْ أشكركَ وأصغرُ نعمةٍ وضعتَها عندي مِنْ نِعَمِكَ لا يُجازي بها عملي كله ؟ قال: فأتاه الوحيُ : أنْ يا موسى ، الآن شكرتني [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » (٦) ، وأحمد بن حنبل في « الزهد » (٣٤٩) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/٦٥ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٤٤١٥) ] .

وقال أبو بكر بن عبد الله : ما قال عبد قطُّ : الحمدُ لله مرَّةً ، إلا وجبت عليه نعمةٌ

<sup>(</sup>١) اسمه حيلان بن فروة . انظر : حلية الأولياء ٦/٥٤ .

<sup>(</sup>٢) «يا رب» لم ترد في (ص).

بقوله: الحمد لله ، فما جزاء تلك النّعمة ؟ جزاؤها أنْ يقولَ: الحمد لله ، فجاءت نعمةٌ أخرى ، فلا تنفد نعماءُ الله [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الشكر » (٧) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٤٤٠٨)].

وقد روى ابنُ ماجه (۱) من حديث أنسٍ مرفوعاً : « ما أنعمَ الله على عبدٍ نعمةً ، فقال : الحمدُ لله ، إلا كان الذي أعطى أفضل مما أخذ » .

وروينا نحوه من حديث شهر بن حوشب (٢) ، عن أسماء بنت يزيد مرفوعاً أيضاً .

وروي هذا عن الحسن البصري من قوله [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ١١١ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٤٠٦ ) ] .

وكتب بعضُ عمال عمر بن عبد العزيز إليه: إني بأرضٍ قد كثرَت فيها النّعم ، حتى لقد أشفقتُ على أهلها مِنْ ضعفِ الشُّكر ، فكتب إليه عُمَرُ: إنِّي قد كنتُ أراك أعلم بالله ممَّا أنتَ ، إنَّ الله لم يُنعم على عبدٍ نعمةً ، فحمِدَ الله عليها ، إلا كان حمدُه أفضلَ من نِعَمِه ، لو كنتَ لا تعرف ذلك إلا في كتاب الله المنزل ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا اللهُ عَلَى النّبِي اللّهِ الْمَنْ عَلَى اللهُ المَنْ اللهُ المَنْ عَلَى اللهُ المَنْ عَلَى اللهُ المَنْ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ المَنْ عَلَى اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ الله

وقد ذكر ابنُ أبي الدنيا في «كتاب الشكر» [الشكر (١١) عن الحسن. وأخرجه: البيهقي في «شعب الإيمان» (٤٥٨٦)] عن بعض العُلماء أنَّه صوَّب هذا القولَ: أعني قولَ من قال: إنَّ الحمدَ أفضلُ من النِّعم، وعن ابن عُيينة أنَّه خطَّأ قائلَه، قال: ولا يكون فعلُ العبدِ أفضلَ من فعلِ الربِّ عز وجل<sup>٣)</sup>.

ولكن الصواب قول من صوَّبه ، فإنَّ المرادَ بالنعم : النعم الدنيوية ، كالعافية

<sup>(</sup>۱) في « سننه » (۳۸۰۵) ، وإسناده ضعيف لضعف شبيب بن بشر .

<sup>(</sup>٢) لم أقف على هذه الرواية ، وشهر بن حوشب ضعيف .

<sup>(</sup>٣) ذكره: المناوى في « فيض القدير » ٥/ ٥٤٧.

والرِّزَق والصِّحَّة ، ودفع المكروه ، ونحو ذلك ، والحمد هو مِنَ النِّعم الدينية ، وكلاهما نعمةٌ مِنَ اللهِ ، لكن نعمة الله على عبده بهدايته لشكر نعمه بالحمد عليها أفضل من نعمه الدنيوية على عبده ، فإنَّ النعم الدنيوية إنْ لم يقترن بها الشُّكُر ، كانت بليةً كما قال أبو حازم : كلُّ نعمةٍ لا تقرِّبُ مِنَ الله فهي بليَّةٌ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ٢٠ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٣٢٠/٣ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٥٣٧ ) ، وابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٢/ ٩٢ ] ، فإذا وفَّق الله عبدَه للشكر على نعمه الدنيوية بالحمدِ أو غيره من أنواع الشكر ، كانت هذه النعمةُ خيراً من تلك النعم وأحبَّ إلى الله عز وجل منها ، فإنَّ الله يُحبُّ المحامدَ ، ويرضى عن عبدِه أنْ يأكلَ الأكلة ، فيحمده عليها ، ويشرب الشربة ، فيحمَده عليها ، والثناء بالنِّعم والحمدُ عليها وشكرُها عندَ أهل الجود والكرم أحبُّ إليهم من أموالهم ، فهم يبذلُونها طلباً للثناءَ ، والله عز وجل أكرمُ الأكرمين ، وأجودُ الأجودين ، فهو يَبذُلُ نِعَمَهُ (١) لعباده ، ويطلب منهم الثناء بها ، وذكرها ، والحمد عليها ، ويرضى منهم بذلك شكراً عليها ، وإنْ كان ذلك كلُّه من فضله عليهم ، وهو غيرُ محتاج إلى شكرهم ، لكنَّه يُحِبُّ ذلك من عباده ، حيث كان صلاحُ العبدِ وفلاحُه وكماله فيهُ . ومِن فضله أنَّه نسب الحمدَ والشُّكر إليهم ، وإنْ كان من أعظم نِعَمِه عليهم ، وهذا كما أنَّه أعطاهم ما أعطاهم من الأموال ، ثم استقرض منهم بعضَهُ ، ومدحهم بإعطائه ، والكلُّ ملكُه ، ومِنْ فضله ، ولكن كرمه اقتضى ذلك ، ومِنْ هُنا يُعلم معنى الأثرِ الذي جاء مرفوعاً (٢) وموقوفاً [أخرجه: أبو الشيخ الأصبهاني في « العظمة » ( ١٠٥٣ ) من طريق أبي صالح ] : « الحمد لله حمداً يُوافي نعمَه ، ویکافئ مزیده » .

ولنرجع الآن إلى تفسير حديث : « كلُّ سُلامي مِنَ النَّاسِ عليه صدقة كُلَّ يوم تطلع فيه الشَّمسُ » .

يعني : أنَّ الصَّدقةَ على ابنِ آدمَ عن هذه الأعضاء في كُلِّ يومٍ من أيَّامِ الدُّنيا ، فإنَّ

<sup>(</sup>١) «نعمه » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) ذكره المنذري بصيغة التمريض في « الترغيب والترهيب » (٢٣٣٤) عن ابن عمر ، به مرفوعاً ، وقال : « رواه البخاري في الضعفاء » .

اليوم قد يُعَبَّرُ به عن مدَّةٍ أزيدَ مِنْ ذلك ، كما يقال : يوم صِفِّين ، وكان مدَّةَ أيَّام ، وعن مطلق الوقت كما في قوله : ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [ هود : ٨ ] . وقد يكون ذلك ليلاً ونهاراً ، فإذا قيل : كلَّ يوم تطلعُ فيه الشمس ، علم أنَّ هذه الصدقة على ابن آدم في كلِّ يوم يعيشُ فيه من أيام الدُّنيا ، وظاهرُ الحديث يدلُّ على أنَّ هذا الشُّكر بهذه الصَّدقة واجبٌ على المسلم كلَّ يوم ، ولكن الشُّكر على درجتين :

إحداهما : واجب ، وهو أنْ يأتي بالواجبات ، ويجتنب المحارم ، فهذا لابدً منه ، ويكفي في شكر هذه النّعم ، ويدلُ على ذلك ما خرّجه أبو داود من حديث أبي الأسود الدّيلي ، قال : كنا عند أبي ذرّ ، فقال : يُصبح على كُلِّ سُلامي مِنْ أحدكم في كُلِّ يوم صدقة ، فله بكلِّ صلاة صدقة ، وصيام صدقة ، وحجِّ صدقة ، وتسبيح صدقة ، وتكبير صدقة ، وتحميد صدقة ، فعدَّ رسول الله على مِنْ هذه الأعمال الصالحات قال : « يجزئ أحدكم مِنْ ذلك ركعتا الضحى »(١) وقد تقدَّم في حديث أبي موسى(١) المخرَّج في « الصحيحين » : « فإنْ لم يفعل ، فليمسك عَنِ الشَّر ، فإنَّه له صدقة » . وهذا يدلُّ على أنَّه يكفيه أنْ لا يفعل شيئاً من الشرّ ، وإنَّما يكون مجتنباً للشرِّ إذا قام بالفرائض ، واجتنبَ المحارم ، فإنَّ أعظمَ الشرِّ تركُ الفرائض ، ومن هنا قال بعضُ السَّلف : الشُّكرُ ترك المعاصي [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ١٩ ) عن مخلد بن الحسين . وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٩٥٤ ) عن محمد بن لوط ] . وقال بعضهم : الشُّكرُ أنْ لا يُستعانَ بشيءٍ مِنَ النَّعَمِ على معصية [ أخرجه : البيهقي في « شعب بعضهم : الشُّكرُ أنْ لا يُستعانَ بشيءٍ مِنَ النَّعَمِ على معصية [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٤٥ ) عن الجنيد بلفظ : « الشكر أن لا يعصى الله فيما أنعم به » ] .

وذكر أبو حازم الزاهد شُكْرَ الجوارح كُلِّها ، وأنْ تُكفَّ عن المعاصي وتُستعمل في الطاعات ، ثم قال : وأمَّا من شكر بلسانه ، ولم يشكر بجميع أعضائه ، فمثله كمثل رجل له كِساءٌ ، فأخذ بطرفه ، فلم يلبسه ، فلم ينفعه ذلك من الحر والبرد والثلج والمطر [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » (١٢٩ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٣/٢٤٦ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٤٥٦٤ ) ] .

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

وقال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: لينظر العبدُ في نعم الله عليه في بدنه وسمعه وبصرِه ويديه ورجليه وغير ذلك ، ليس من هذا شيءٌ إلا وفيه نعمةٌ من الله عز وجل ، حقٌ على العبد أنْ يعملَ بالنّعم التي في بدنه لله عز وجل في طاعته ، ونعمة أخرى في الرزق ، حق عليه أنْ يعمل لله عز وجل فيما أنعم عليه مِنَ الرِّزق في طاعته ، فمن عمل بهذا ، كان قد أخذ بحزم الشُّكر وأصله وفرعه [أخرجه: ابن أبي الدنيا في «الشكر» بهذا ، كان قد أخذ بحزم الشُّكر وأصله وفرعه أخرجه: ابن أبي الدنيا في «الشكر» ( ١٨٨٨ ) ] . ورأى الحسن رجلاً يتبختر في مشيته ، فقال : لله في كُلِّ عُضوٍ منه نعمة ، اللهم لله تجعلنا ممن يتقوَّى بنعمك على معصيتك .

الدرجة الثانية من الشكر : الشكر المستحبُّ ، وهو أنْ يعملَ العبدُ بعد أداءِ الفرائض ، واجتنابِ المحارم بنوافل الطَّاعات ، وهذه درجةُ السَّابقين المقرَّبين ، وهي الفرائض ، واجتنابِ المحارم بنوافل الطَّاعات ، وهذه درجةُ السَّابقين المقرَّبين ، وهي التي أرشد إليها النَّبيُّ فَيُ في هذه الأحاديث التي سبق ذكرُها ، وكذلك كان النَّبيُ عَيْق الله لك يجتهد في الصَّلاة ، ويقوم حتَّى تتفطَّر قدماه ، فإذا قيل له : أتفعلُ هذا وقد غَفَرَ الله لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر ؟ فيقول : « أفلا أكونُ عبداً شكوراً ؟! » [أخرجه : البخاري ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر ؟ فيقول : « أفلا أكونُ عبداً شكوراً ؟! » [أخرجه : البخاري ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر ؟ ومسلم ٨/١٤٠ ( ٢٨١٩ ) ( ٧٩ ) و ( ٨٠ ) ] .

وقال بعضُ السَّلف : لما قال الله عز وجل : ﴿ أَعْمَلُوۤاْءَالَ دَاوُرِدَشُكُوۗ ۚ [ سِباً : ١٣ ] ، لم يأتِ عليهم ساعةٌ من ليلٍ أو نهارٍ إلا وفيهم مصلِّ يُصلي [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الشكر » ( ٧٤ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٥٢٤ ) عن مسعر بن كدام ] .

وهذا مع أنَّ بعض هذه الأعمال التي ذكرها النَّبيُّ واجبُّ : إمَّا على الأعيان ، كالمشي إلى الصلاة عند من يرى وجوبَ الصَّلاة في الجماعات في المساجد ، وإما على الكفاية ، كالأمر بالمعروف ، والنَّهي عن المنكر ، وإغاثة الملهوف ، والعدلِ بينَ الناسِ ، إمَّا في الحكم بينهم ، أو في الإصلاح . وقد روي من حديث عبد الله بن عمرو ، عنِ النَّبيِّ عَيْ ، قال : « أفضلُ الصَّدقةِ إصلاحُ ذات البين » [ أخرجه : عبد بن حميد ( ٣٣٥ ) ، والبزار كما في « كشف الأستار » ( ٢٠٥٩ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » حميد ( ١٢٨٠ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١١٠٩٢ ) ، وهو حديث ضعيف لضعف عبد الرحمن بن زياد الإفريقي ، وهو يروي هنا عن شيخ مجهول ] .

وهذه الأنواع التي أشار إليها النَّبيُّ عَلَيْهُ من الصدقة ، منها ما نفعُهُ متعدِّ كالإصلاح،

وإعانةِ الرَّجُلِ على دابته يحمله عليها أو يرفع متاعه عليها ، والكلمة الطيبة ، ويدخل فيها السلام ، وتشميتُ العاطس ، وإزالة الأذى عن الطَّريق ، والأمر بالمعروف ، والنَّهيُ عن المنكرِ ، ودفنُ النُّخامة في المسجد ، وإعانة ذي الحاجة الملهوف ، وإسماع الأصمّ ، والبصر للمنقوص بصره ، وهداية الأعمى أو غيره الطريق . وجاء في بعض روايات حديثِ أبي ذرِّ : « وبيانك عن الأرتم صدقة » يعني : من لا يُطيق الكلام (۱) ، إمَّا لآفةٍ في لسانه ، أو لِعُجمة في لغته ، فيُبَيِّنُ عنه ما يحتاج إلى بيانه .

ومنه ما هو قاصرُ النَّفع: كالتَّسبيحِ ، والتَّكبير ، والتَّحميد ، والتَّهليل ، والمشي إلى الصَّلاةِ ، وصلاة ركعتي الضُّحى ، وإنَّما كانتا مجزئتين عن ذلك كلِّه ؛ لأنَّ في الصَّلاة استعمالًا للأعضاء كلِّها في الطَّاعة والعبادة ، فتكون كافيةً في شكر نعمه سلامة (٢) هذه الأعضاء . وبقية هذه الخصال المذكورة أكثرُها استعمالٌ لبعض أعضاء البدن خاصَّةً ، فلا تكمُلُ الصدقة بها حتَّى يأتيَ منها بعدد سُلامى البدن ، وهي ثلاثمئة وستون كما في حديث عائشة ـ رضي الله عنها ـ .

وفي « المسند » (٣) عن ابنِ مسعود ، عن النّبيّ على ، قال : « أتدرون أيُّ الصّدقة أفضلُ وخير ؟ » قالوا : الله ورسولُه أعلمُ . قال : « المنحة : أنْ تمنح أخاك الدّراهم ، أو ظهرَ الدابّةِ ، أو لبنَ الشّاةِ أو لبنَ البقرة » . والمراد بمنحة الدراهم : قرضُها ، وبمنحة ظهر الدّابة : إفقارها ، وهو إعارتها لمن يركبها ، وبمنحة لبن الشاة أو البقرة أنْ يمنحه بقرةً أو شاةً ليشربَ لبنها ثمَّ يعيدها إليه ، وإذا أطلقت المنيحةُ ، لم تنصرِفْ إلا إلى هذا .

وخرَّج الإمام أحمد (١) والترمذي (٥) من حديث البراء بن عازب ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من منح منيحة لبن ، أو وَرِقٍ ، أو هدى زُقاقاً ، كان له مثلُ عِتْقِ رقبةٍ » وقال

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب ٥/ ١٣٣ ( رتم ) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « نعمه سلامة » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) ٢/١٣) ، وإسناده ضعيف لضعف إبراهيم الهجري .

<sup>(</sup>٤) في « المسند » ٤/ ٢٨٥ و ٢٨٦ و ٢٩٦ و ٣٠٠ و ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٥) في « جامعه » (١٩٥٧) ، وقال : « حسن صحيح » .

الترمذي : معنى قوله : « من منح منيحة وَرِق » إنَّما يعني به قرض الدراهم ، وقوله : « أو هدى زقاقاً » إنَّما يعني به هداية الطريق ، وهو إرشادُ السبيل .

وخرَّج البخاري (۱) من حديث حسّان بن عطية ، عن أبي كبشة السَّلولي ، قال : سمعتُ عبد الله بنَ عمرٍ ويقول : قال رسولُ الله على : « أربعون خَصلةً ، أعلاها منيحة (۲) العنز (۳) ، ما مِنْ عاملٍ يعملُ بخصلةٍ منها رجاء ثوابها ، وتصديق موعودها ، ولا أدخله الله بها الجنة » . قال حسام : فعددنا ما دونَ منيحة العنزِ من ردِّ السَّلام ، وتشميت العاطس ، وإماطة الأذى عن الطَّريق ونحوه ، فما استطعنا أنْ نبلُغَ خمس عشرة خصلة .

وفي « صحيح مسلم »(٤) عن جابر ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « حقُّ الإبل حلبُها على الماء ، وإعارةُ دلوها ، وإعارةُ فحلها ، ومنيحتها ، وحملٌ عليها في سبيل الله » .

وخرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ٣٤٤/٣ و٣٠٠ ، وإسناده ضعيف لضعف المنكدر بن محمد بن المنكدر لكن للحديث شواهد يتقوى بها ، والله أعلم ] من حديث جابر ، عن النَّبيِّ ، قال : «كلُّ معروفٍ صدقةٌ ، ومِنَ المعروف أنْ تلقى أخاكَ بوجهٍ طلقٍ ، وأنْ تُفرغَ من دلوك في إنائه » . وخرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » ٢/٥٠ . وأخرجه : أبو يعلى ( ٢٠٤٠ ) ، والدارقطني في « سننه » ( ٢٨٧٢ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٩٤ ) ، والبيهقي من هو مئله من الصحاكم في سندها عبد الحميد بن الحسن الهلالي ضعيف ، وتوبع في بعض المصادر ممن هو مثله من الضعفاء ] وغيره بزيادة ، وهي : « وما أنفق المرءُ على نفسه وأهلِه ، كُتِبَ له به صدقة ، وكُلُّ نفقةٍ أنفقها مؤمن ، فعلى الله خَلَفُها ضامن إلا نفقةً في معصيةٍ أو بنيانٍ » .

<sup>(</sup>۱) في « صحيحه » ٣/ ٢١٧ (٢٦٣١) .

<sup>(</sup>٢) قال ابن حجر : « والمنيحة بالنون المهملة وزن عطية هي في الأصل العطية ، قال أبو عبيد : المنيحة عند العرب على وجهين أحدهما : أنْ يعطي الرجل صاحبه صلة فتكون له ، والآخر : أنْ يعطيه ناقة أو شاة ينتفع بحليبها ووبرها زماناً ثم يردها » . انظر : فتح الباري ٥/ ٢٩٩ .

<sup>(</sup>٣) قال ابن حجر: « بفتح المهملة وسكون النون بعدها زاي معروفة وهي واحدة المعز » . انظر: فتح الباري ٥/ ٣٠١ .

<sup>(</sup>٤) الصحيح ٣/ ٧٤ (٩٨٨) (٢٨) .

وفي «المسند »(١) عن أبي جُري الهُجيمي ، قال : سألتُ النَّبيَّ عَنِ المعروف ، فقال : سألتُ النَّبيَّ عَنِ المعروف ، فقال : « لا تَحقِرنَّ من المعروف شيئاً ، ولو أنْ تُعْطي صِلةَ الحبلِ ، ولو أنْ تُعطي شِسْعَ النَّعلِ ، ولو أنْ تُفرغَ من دلوكَ في إناء المستسقي ، ولو أنْ تُنحِّي الشَّيء مِنْ طريق النَّاسِ يؤذيهم ، ولو أنْ تلقى أخاكَ ووجهُكَ إليه منطلق ، ولو أنْ تلقى أخاك فتسلِّم عليه ، ولو أنْ تُؤنِسَ الوحشان في الأرض » .

ومِنْ أنواع الصَّدقة : كفُّ الأذى عن النَّاس باليد واللسان ، كما في « الصحيحين » عن أبي ذرِّ [ أخرجه : البخاري ١٨٨/٣ ـ ١٨٩ ( ٢٥١٨ ) ، ومسلم ١١/١ ( ٨٤ ) ( ١٣٦ ) ] ، قلتُ : يا رسولَ الله ، أيُّ الأعمال أفضل ؟ قالَ : « الإيمانُ بالله ، والجهاد في سبيله » قلتُ : فإنْ لم أفعل ؟ قال : « تُعين صانعاً ، أو تصنع لأخرق (٢) » ، قلت : أرأيت إنْ ضعُفت عن بعضِ العمل ؟ قال : « تَكفُّ شرَّكَ عن النَّاسِ ، فإنها صدقة » .

وفي "صحيح ابن حبان " [ الإحسان ( ٣٧٣ ) . وأخرجه : البزار كما في " كشف الأستار " ( ٩٤١ ) ، والطبراني في " الكبير " ( ١٦٥٠ ) ، والحاكم ١٣٢١ ، والبيهقي في " شعب الإيمان " ( ٣٣٢٧ ) ، وجميع أسانيده ضعيفة ] عن أبي ذرّ قال : قلتُ : يا رسولَ الله ، دُلّني على عملٍ ، إذا عملَ به العبدُ دخلَ به الجنّة ، قال : " يُؤمِنُ بالله " قلت : يا رسولَ الله ، إنّ مع الإيمان عملاً ؟ قالَ : " يرضخُ ( ) ممّا رزقه الله » ، قلت : وإنْ كانَ معدماً لا شيء مع الإيمان عملاً ؟ قالَ : " يقول معروفاً بلسانه » ، قلتُ : فإنْ كانَ عيباً لا يُبلغُ عنه لسانُه ؟ قال : " فيُعين مغلوباً » ، قلت : فإنْ كان ضعيفاً لا قُدرة له ؟ قال : " فليصنع لأخرق » ، قلت : فإنْ كان أخرق » ، قلت : فإنْ كان أخرق ؟ فلات أنْ تدع في صاحبك شيئاً مِنَ قلت : فإنْ كان أخرق ؟ فلله المناه » ، قلتُ : يا رسول الله ، إنَّ هذا كلّه ليسيرٌ ، قال : " والذي نفسي بيده ، ما مِنْ عبدٍ يعملُ بخصلةٍ منها يُريد بها ما عندَ الله ، إلا أخذت بيده يومَ القيامة حتى يدخل الجنّة » .

<sup>(</sup>١) المسند ٣/ ٤٨٢ و٤/ ٦٥ ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>٢) الأخرق: الذي لا صنعة له . انظر: شرح السنة عقيب حديث (٢٤١٨) .

<sup>(</sup>٣) الرَّضخُ : العطية القليلة . انظر : النهاية ٢٢٨/٢ .

فاشترط في هذا الحديث لهذه الأعمال كلّها إخلاص النية كما في حديث عبد الله بن عمرو الذي فيه ذكر الأربعين خصلة (١٥) ، وهذا كما في قوله عز وجل : ﴿ لَا خَيْرَ فِي عمرو الذي فيه ذكر الأربعين خصلة أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَاكِ صَحَيْدٍ مِن نَجُولِهُمْ إِلّا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَاكِ الْبَيْعَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ فَسَوِّفَ فَوْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ [السّاء: ١١٤] . وقد رُوي عن الحسن ، وابن سيرين أنَّ فعلَ المعروف يُؤجِرُ عليه ، وإنْ لم يكن له فيه نيَّة . سئل الحسنُ عن الرَّجلِ يسألُه آخَرُ حاجةً وهو يُبغِضُهُ ، فيُعطيه حياءً : هل له فيه أجر ؟ فقال : إنَّ ذلك لمن المعروف ، وإنَّ في المعروف لأجراً . خرَّجه حميدُ بن زنجويه .

وسُئِلَ ابنُ سيرين عن الرجل يتبع الجنازة ، لا يتبعها حسبةً ، يتبعها حياءً من أهلها : أله في ذلك أجرٌ ؟ فقال : أجرٌ واحد ؟ بل لهُ أجران : أجرٌ لِصلاته على أخيه ، وأجرٌ لصلته الحيّ . خرَّجه أبو نعيم في « الحلية »(٢) .

ومن أنواع الصدقة: أداء حقوق المسلم على المسلم، وبعضُها مذكورٌ في الأحاديث الماضية، ففي « الصحيحين » [ أخرجه: البخاري ٢/ ٩٠ (١٢٤٠)، ومسلم ٧/٣ (٢١٦٢) (٤) ] عن أبي هريرة، عن النّبيّ على أقال: «حقُّ المسلم على المسلم خمسٌ: ردُّ السّلام، وعيادةُ المريض، واتّباعُ الجنائز، وإجابةُ الدَّعوة، وتشميتُ العاطس » وفي روايةِ لمسلم [ في «صحيحه » ٧/٢ (٢١٦٢) (٥) ] : « للمسلم على المسلم سِتُّ »، قيل : ما هُنَّ يا رسول الله ؟ قال: « إذا لقيته تُسلِّم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك، فانصح له، وإذا عطس فَحَمِدَ الله ، فشمّته، وإذا مَرِضَ فعُدْهُ، وإذا مات فاتّبعه ».

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢٠/٢ (١٢٣٩) و٣/١٢) ، وصحيح مسلم ٢٤٤٥ (٢٤٤٥) ، وصحيح مسلم ٢/١٣ (٢٠٦٦) (٣) ] عن البراء قال : أمرنا رسولُ الله على بسبع : بعيادة المريض ، واتباع الجنازة ، وتَشميتِ العاطس ، وإبرارِ القسم، ونصر المظلوم ، وإجابة الداعي ، وإفشاء السلام . وفي روايةٍ لمسلم [ في «صحيحه » ٢/١٣٤ (٢٠٦٦) (٣)] : وإرشاد الضال ، بدل : إبرار القسم .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲) الحلية ۲/ ۲٦٤ .

ومن أنواع الصَّدقة : المشي بحقوق الآدميين الواجبة إليهم ، قال ابن عباس : من مشى بحقً أخيه إليه ليقضيه ، فله بكلِّ خطوة صدقة [ أخرجه : المروزي في «تعظيم قدر الصلاة » ( ٨٢٣ ) ] .

ومنها: إنظارُ المعسر، وفي «المسند»(١) و«سنن ابن ماجه»(٢) عن بُريدة مرفوعاً: «من أنظرَ معسراً، فله بكلِّ يوم صدقة قبل أنْ يَحُلَّ الدَّيْنُ، فإذا حلَّ الدين، فأنظره بعد ذلك، فله بكلِّ يوم مثله صدقة».

ومنها: الإحسان إلى البهائم، كما قال النّبيُّ في الما سُئِلَ عن سقيها، فقال: «في كلِّ كبدٍ رطبةٍ أجر» [ أخرجه: مالك في « الموطأ» ( ٢٦٨٨) برواية يحيى الليثي، وأحمد ٢٧٥٣ و٧٥٨ و١٧٥ م و١٤٦٠)، والبخوالي ١٤٦٣ و١٤٦ ( ٢٤٦٦)، و٨/١١ و١٠٩٨ و١٤٩٨ ( ٢٤٦٦)، وأبو داود ٢٠٠٩)، وفي « الأدب المفرد»، له ( ٣٧٨)، ومسلم ٧/٣٤ ( ٤٢٤٤) ( ١٥٣)، وأبو داود ٢٠٥٠)، وأبو عوانة ٣/٥٣ و ٣٦٦، وابن حبان ( ٤٤٥)، والقضاعي في « مسند الشهاب» ( ٢٥٠١)، والبيهقي ٤/٥٨ م ١٨٦ و٨/١٤، والبغوي ( ٣٨٤)]، وأخبر أنَّ بغيًا سقت كلباً يلهثُ مِن العطش، فغفر لها [ أخرجه: أحمد ٢/٧٠٥ و ٥١٠، والبخاري ٤/٨٥١ ( ٣٣٢١)، ومسلم ٧/٣٤ ( ٢٠٤٥) ( ١٥٥١) و ( ١٥٥٠)، وأبو يعلى ( ٢٠٥٥) و ( ١٠٤٤)، وابن حبان ( ٣٨٦)، والبيهقي ٨/١٥ )، والبغوي ( ١٦٣١)، من حديث أبي هريرة، به ] .

وأمَّا الصَّدقة القاصرةُ على نفس العامل بها ، فمثل أنواع الذكر مِن التَّسبيح والتكبير ، والتحميد ، والتهليل ، والاستغفار ، والصلاة على النّبيِّ على ، وكذلك تلاوةُ القرآن ، والمشي إلى المساجد ، والجلوسُ فيها لانتظار الصلاة ، أو لاستماع الذكر .

ومن ذلك : التَّواضعُ في اللِّباس ، والمشي ، والهدي ، والتبذل في المهنة ، واكتساب الحلال ، والتحرِّي فيه .

ومنها أيضاً : محاسبةُ النفس على ما سلف من أعمالها ، والندم والتوبة من

<sup>(</sup>۱) المسند ٥/ ٣٥١ و ٣٦٠ والحديث صحيح .

<sup>(</sup>٢) السنن (٢١٨).

الذنوب السالفة ، والحزن عليها ، واحتقار النفس ، والازدراء عليها ، ومقتها في الله عز وجل ، والبكاء من خشية الله تعالى ، والتفكر في ملكوت السموات والأرض ، وفي أمور الآخرة ، وما فيها مِنَ الوعد والوعيد ونحو ذلك مما يزيد الإيمانَ في القلب ، وينشأ عنه كثيرٌ من أعمال القلوب ، كالخشية ، والمحبَّة ، والرَّجاء ، والتَّوكُّل ، وغير ذَلِك . وقد قيل : إنَّ هذا التفكُّر أفضلُ من نوافل الأعمال البدنية ، والتَّوكُّل ، وغير ذَلِك . وقد من التَّابعين ، منهم : سعيدُ بن المسيب (۱) ، والحسن (۲) ، والحسن وعمر بن عبد العزيز ، وفي كلام الإمام أحمد ما يدلُّ عليه . وقال كعب : لأنْ أبكي من خشية الله أحبُّ إليَّ من أنْ أتصدَّق بوزني ذهباً [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٤٥٥٥٣ ) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء » ٥/٣٦٦ ، وابن الجوزي في «صفة الصفوة » ١٣٨/٤ ، والمزي في «تهذب الكمال » ١٩٨/١ ( ٥٦٦٩ ) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) انظر : الطبقات لابن سعد ٥/ ١٠٢ ، وحلية الأولياء لأبي نعيم ١٦١/٢ ـ ١٦٢ ، والزهد الكبير للبيهةي (٨٣٠) .

<sup>(</sup>٢) انظر: الزهد لهناد (٩٤٥)، وحلية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ١٣٤.

## الحديث السابع والعشرون

عَنِ النَّوَاسِ بِنِ سَمعان رضي الله عنه ، عَنِ النَّبِيِّ ﴿ ، قال : « البِرُّ حُسْنُ الخُلُقِ ، والإِثْمُ : ما حَاكَ في نَفْسِكَ ، وكَرِهْتَ أَنْ يَطَلِعَ عليهِ النَّاسُ » . رواهُ مسلمٌ والإِثْمُ : ما حَاكَ في نَفْسِكَ ، وكرِهْتَ أَنْ يَطَلِعَ عليهِ النَّاسُ » . رواهُ مسلمٌ [ في «صحيحه » ٨/٦ ـ ٧ ( ٢٥٥٣ ) ( ١٤ ) و ( ١٩٥ ) و ( ٢٩٩٣ ) ، والدارمي ( ٢٧٩٣ ) و ( ٢٧٩٣ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ١٩٥ ) و ( ٢٩٠٣ ) ، والطراني في « مسند الشاميين » والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢١٣٨ ) ، وابن حبان ( ٣٩٧ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ٩٨٠ ) و ( ٢٠٢٣ ) ، والبغوي ( ٣٤٩٤ ) ، والبغوي ( ٣٤٩٤ ) من حديث النواس بن سمعان ، به ] .

وعَنْ وابِصَةَ بن مَعْبَدٍ قال : أتيتُ رَسُولَ الله ﷺ ، فقالَ : « جِئْتَ تَسأَلُ عن البرِّ والإثم ؟ » قُلْتُ : نعَمْ ، قال : « استَفْتِ قَلْبَك ، البرُّ ما اطمأنَتْ إليه النَّفْسُ ، واطمأنَّ إليه النَّفْسُ ، والمأنَّ إليه النَّفْسُ ، وتردَّدَ في الصَّدْرِ » ، وإنْ أفتاكَ النَّاسُ وأفتوكَ » إليه القلبُ ، والإثمُ ما حَاكَ في النَّفْسِ ، وتردَّدَ في الصَّدْرِ » ، وإنْ أفتاكَ النَّاسُ وأفتوكَ » أخرجه : أحمد ٢٢٨/٢ ، والدارمي ( ٢٥٣٣ ) ، وأبو يعلى ( ١٥٨٦ ) و ( ١٨٥٧ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢١٣٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٢/ ( ٤٠٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/٢٤ « ورمشق » ٢٥٩/٥٥ ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٢/٢٩٣ ـ ٢٩٣ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٥٩/٥٥ من حديث وابصة بن معبد ، به ] .

قال الشيخ ـ رحمه الله ـ : حديثٌ حسنٌ رويناه في « مسنَدَي » الإمامين أحمد والدَّارميِّ ( ) بإسنادٍ حسنِ .

أما حديث النوَّاس بن سمعان ، فخرَّجه مسلم من رواية معاوية بن صالح ، عن

<sup>(</sup>۱) كتاب الدارمي طبع طبعات عديدة ، وأغلب تلك الطبعات باسم « سنن الدارمي » وطبع طبعة أخرى باسم « المسند الجامع » ، وذكر المحقق أنّه هكذا وجد اسم الكتاب على النسخ الخطية التي اعتمد عليها وذكر أنّ التسمية التي أطلقها الدارمي على كتابه هي المسند من باب أنّ أحاديثه مروية بالإسناد كما يقال « مسند أبي عوانة » ، وهو مرتب على أبواب الفقه ، وكذا « مسند السراج » ، والبخاري ومسلم وابن خزيمة وضعوا المسند من ضمن عناوين كتبهم للمعنى الآنف الذكر ، والله أعلم .

عبد الرحمن بن جبير بن نفير ، عن أبيه ، عن النوَّاس ، ومعاوية وعبد الرحمن وأبوه تفرَّد بتخريج حديثهم مسلم دون البخاري (١) .

وأما حديث وابصة فخرَّجه الإمام أحمد من طريق حماد بنِ سلمة ، عن الزبير بن عبد السلام ، عن أيوب بن عبد الله بن مكرز ، عن وابصة بن معبد ، قال : أتيتُ رسولَ الله على وأنا أريدُ أنْ لا أدع شيئاً من البرِّ والإثم إلا سألتُ عنه ، فقال لي : « ادنُ يا وابصة أخبرك يا وابصة أخبرك ما جئتَ تسأل عنه أو تسألني ؟ » قلت : يا رسول الله أخبرني ، قال : « جئتَ تسألني عن البرِّ والإثم » ، قلت : نعم ، فجمع أصابعَه الثلاث ، فجعل يَنكُتُ بها في صدري ، ويقول : « يا وابصة ، استفتِ نفسَك ، البرُّ ما اطمأنَّ إليه القلب ، واطمأنَّت الناسُ والإثم ، والإثم : ما حاك في القلب ، وتردَّد في الصَّدر ، وإنْ أفتاك الناسُ وأفتوك » (٢٠ وفي رواية أخرى للإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٨٨/٤ ] أنَّ الزبيرَ لم يسمعه وأفتوك » (٢) . وفي رواية أخرى للإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٨٨/٤ ] أنَّ الزبيرَ لم يسمعه من أيوب ، قال : وحدَّثني جلساؤه ، وقد رأيتُه ، ففي إسناد هذا الحديث أمران يُوجب كلُّ منهما ضعفه :

أحدهما: انقطاعه بين الزبير وأيوب ؛ فإنَّه رواه عن قوم لم يسمعهم.

والثاني: ضعف الزبير هذا ، قال الدارقطني: روى أحاديث مناكير ، وضعفه ابن حبان أيضاً ، لكنه سماه أيوب بن عبد السلام ، فأخطأ في اسمه ، وله طريق آخر عن وابصة خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٢٧/٤ من طريق أبي عبد الله السُّلَمي ، عن وابصة بن معبد ، به . وقد وقع في « مسند الإمام أحمد » ـ رحمه الله ـ : « أبو عبد الرحمن السلمي » بدل « أبو عبد الله السلمي » ، وانظر : تعجيل المنفعة ( ٣٣١ ) ، وأطراف المسند ٥/ ٤٣٨ ] أيضاً من رواية معاوية بن صالح ، عن أبي عبد الله السلمي ، قال : سمعتُ وابصة ، فذكر الحديث مختصراً ، ولفظه : قال : « البرُّ ما انشرحَ له صدرُك ، والإثمُ ما حاك في صدرك ، وإنْ أفتاك عنه الناس » .

والسُّلمي هذا : قال عليُّ بن المديني : هو مجهول .

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

وخرَّجه البزار (۱) والطبراني (۲) وعندهما أبو عبد الله الأسدي ، وقال البزار (۳): لا نعلم أحداً سماه ، كذا قال ، وقد سمي في بعض الروايات محمداً . قال عبد الغني بن سعيد الحافظ : لو قال قائلٌ : إنَّه محمد بن سعيد المصلوب ، لما دفعتُ ذلك ، والمصلوب هذا صلبه المنصورُ في الزَّندقة ، وهو مشهورٌ بالكذب والوضع ، ولكنه لم يدرك وابصة (۱) ، والله أعلم .

وقد رُوي هذا الحديثُ عن النّبيِّ في من وجوه متعدِّدة وبعضُ طرقه جيدة ، فخرَّجه الإمامُ أحمدُ [ في «مسنده» ٢٥١/٥ و٢٥٢ و٢٥٥ ـ ٢٥٦] ، وابن حبان في «صحيحه »(٥) من طريق يحيى بن أبي كثير ، عن زيد بن سلام ، عن جدِّه ممطور ، عن أبي أمامة ، قال : قال رجلٌ : يا رسولَ الله ، ما الإثم ؟ قالَ : « إذا حاك في صدرك شيءٌ فدعه » وهذا إسنادٌ جيِّدٌ على شرط مسلم ، فإنَّه خرَّج حديث يحيى بن أبي كثير ، عن زيد بن سلام ، وأثبت أحمد سماعَه منه ، وإنْ أنكره ابنُ معين .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٩٤/٤ ] من رواية عبد الله بن العلاء بن زَبْر : سمعتُ مسلم بن مِشْكَم قال : سمعتُ أبا ثعلبة الخشني يقول : قلتُ : يا رسول الله ، أخبرني ما يحلُّ لي وما يحرُمُ عليَّ ، فقال : « البرُّ ما سَكَنَتْ إليه النَّفسُ ، واطمأنَّ إليه القلب ، وإنْ أفتاك القلبُ ، والإثم ما لم تسكن إليه النَّفسُ ، ولم يطمئنَّ إليه القلب ، وإنْ أفتاك المفتون » ، وهذا أيضاً إسنادٌ جيد ، وعبد الله بن العلاء بن زبر ثقة مشهور (٢٠) ، ومسلم بن مِشْكم ثقة مشهور أيضاً (٨) .

<sup>(</sup>١) كما في «كشف الأستار » (١٨٣) من طريق أبي عبد الله الأسدي ، عن وابصة بن معبد ، به .

<sup>(</sup>۲) في « الكبير » ۲۲/ (٤٠٢) .

<sup>(</sup>٣) كما في « كشف الأستار » عقيب (١٨٣) .

<sup>(</sup>٤) انظر: تهذیب الکمال ٦/ ٣٢٢ (٥٨٣٢).

<sup>(</sup>٥) الإحسان (١٧٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: تهذيب الكمال ٢٣٣/٤ ٢٣٤ (٣٤٥٨).

<sup>(</sup>۷) أي : خرج له البخاري في « صحيحه » ، وانظر التعديل والتجريح لمن خرج له البخاري في الصحيح  $\Upsilon$  . (۷) للباجي .

<sup>(</sup>٨) انظر: تهذيب الكمال ٧/ ١٠٥ ـ ١٠٦ ( ٦٥٣٨ ) .

وخرَّج الطبراني [ في « الكبير » ٢٢/ (١٩٣). وأخرجه: أبو يعلى ( ٧٤٩٢) من حديث واثلة بن الأسقع ، به . انظر : مجمع الزوائد ٢٩٤/١٠ . ] وغيرُه بإسنادٍ ضعيفٍ من حديث واثلة بن الأسقع قال : قلتُ للنَّبِيِّ عَيْ : أفتني عن أمرٍ لا أسألُ عنه أحداً بعدَك ، قال : « استفت نفسَك » ، قلت : كيف لي بذاك ؟ قال : « تدعُ ما يريبُك إلى ما لا يريبك ، وإنْ أفتاك المفتون » ، قلتُ : وكيف لي بذاك ؟ قال : « تضعُ يدكَ على قلبك ، فإنَّ الفؤاد يسكن للحلالِ، ولا يسكن للحرام ». ويُروى نحوه من حديث أبي هريرة بإسنادٍ ضعيفٍ أيضاً.

وروى ابنُ لهيعة ، عن يزيد بن أبي حبيب (١) : أنَّ سويد بن قيس أخبره عن عبد الرحمن بن معاوية : أنَّ رجلاً سأل النَّبيَّ فقال : يا رسول الله ما يَحِلُّ لي مما يحرمُ عليَّ ؟ وردَّدَ عليهِ ثلاث مِرارٍ ، كلَّ ذَلِكَ يسكتُ النَّبيُّ هَ ، ثُمَّ قالَ : " أينَ السائل ؟ » . فقالَ : أنا ذا يا رسول الله ، فقالَ بأصابِعه : " ما أنكر قلبُك فدعه » . خرَّجه أبو القاسم البغوي في " معجمه » [ نسبه السيوطي في " الجامع الكبير » ٢/ ٢١٥ إلى البغوي في " معجمه » وذكر قوله . وأخرجه : ابن المبارك في " الزهد » ( ٨٢٤ ) عن عبد الرحمن بن معاوية ، مرسلاً ] ، وقال : لا أدري عبد الرحمن بن معاوية سمع من النَّبيِّ في أم لا ؟ ولا أعلم له غير هذا الحديث .

قلتُ : هو عبد الرحمن بن معاوية بن حديج جاء منسوباً في كتاب « الزهد » لابن المبارك ، وعبد الرحمن هذا تابعيُّ مشهور ، فحديثه مرسل .

وقد صحَّ عن ابن مسعود أنَّه قال : الإثم جوازُ القلوب (٢) ، واحتجَّ به الإمام أحمد ، ورواه عن جرير ، عن منصور ، عن محمد بن عبد الرحمن ، عن أبيه ، قال : قال عبد الله : إياكم وحزَّاز القلوب ، وما حزَّ في قلبك من شيءٍ فدعه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » 1/371 - 170] .

وقال أبو الدرداء : الخير في طمأنينة ، والشرُّ في ريبة (٣) .

انظر: تهذیب الکمال ۱۱۸/۸.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

وروي عن ابن مسعود من وجه منقطع أنَّه قيل له: أرأيتَ شيئاً يَحيكُ في صدورنا، لا ندري حلال هو أم حرامٌ ؟ فقال: إيَّاكم والحَكَّاكَاتِ، فإنَّهنَّ الإثم (١)، والحَنُّ والحكُّ متقاربان في المعنى ، والمراد: ما أثَّر في القلب ضِيقاً وحَرجاً ، ونُفوراً وكراهة (٢).

فهذه الأحاديثُ اشتملت على تفسير البرِّ والإثم ، وبعضُها في تفسير الحلال والحرام ، فحديثُ النَّوَّاس بن سمعان فسَّر النَّبيُّ ﷺ فيه البرَّ بحُسن الخلق (٢) ، وفسَّره في حديث وابصة وغيره بما اطمأنَّ إليه القلب والنفس (١) ، كما فسَّر الحلالَ بذلك في حديث أبي ثعلبة . وإنَّما اختلف في تفسيره للبر ؛ لأنَّ البرَّ يُطلق باعتبارين معينين :

أحدُهما: باعتبار معاملة الخلق بالإحسان إليهم ، وربما خصّ بالإحسان إلى الوالدين ، فيقال: برُّ الوالدين ، ويطلق كثيراً على الإحسان إلى الخلق عموماً ، وقد صنف ابنُ المبارك كتاباً سماه كتاب « البر والصلة » ، وكذلك في « صحيح البخاري » و « جامع الترمذي » : كتاب « البر والصلة » ، ويتضمن هذا الكتاب الإحسان إلى الخلق عموماً ، ويقدَّم فيه برُّ الوالدين على غيرهما . وفي حديث بهز بن حكيم ، عن البخلق عموماً ، ويقدَّم فيه برُّ الوالدين على غيرهما . وفي حديث بهز بن حكيم ، من أبيه ، عن جده : أنَّه قال : يا رسول الله مَنْ أبرُّ ؟ قال : « أمك » ، قال : ثُمَّ من ؟ قال : « ثم أباك » ، قال : ثم من ؟ قال : « ثُمَّ الأقرب فالأقرب » [ أخرجه : معمر في قال : « ثم أباك » ، قال : ثم من ؟ قال : « ثمَّ الأقرب في « الأدب المفرد » ( ٣ ) ، وأبو داود « جامعه » ( ٢٠١٢١ ) ، وأحمد ٥/٣ و٥ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٣ ) ، وأبو داود ( ١٣٩٥ ) ، والترمذي ( ١٨٩٧ ) ، من طرق عن بهز بن حكيم ، عن أبيه ، عن جده ، به ، ورواية بهز بن حكيم ، عن أبيه ، عن جده من شرط الحسن ، لذا قال الترمذي : «حديث حسن » ] .

ومن هذا المعنى: قول النَّبِيِّ ﷺ: «الحجُّ المبرور ليس لهُ جزاءٌ إلا الجنة » [ أخرجه: البخاري ٢/٣ ( ١٧٧٣ ) ، ومسلم ١٠٧/٤ ( ١٣٤٩ ) ( ٤٣٧ ) من حديث أبي هريرة ، به ] . وفي «المسند » (٥) : أنَّه ﷺ سُئِلَ عن برِّ الحجِّ ، فقال : «إطعامُ الطَّعام ،

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الأثير في « النهاية » ١/ ٤١٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية ١/ ٣٧٧ و ٤١٨ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) المسند ٣/ ٣٢٥ و ٣٣٤ ، وإسناده ضعيف لضعف محمد بن ثابت .

وإفشاءُ السلام »، وفي روايةٍ أخرى: « وطيبُ الكلام » [ أخرجه: الطبراني في « الأوسط » ( ٥٣٢٥ ) ، والحاكم ١/ ٤٨٣ ، من حديث جابر بن عبد الله ، به ، ورواية الطبراني فيها عبد الله بن محمد العبادي وهو ضعيف ، ورواية الحاكم فيها أيوب بن سويد الرملي ، وقد تفرد بهذا الحديث كما نص عليه البيهقي في « السنن الكبرى » ٢٦٢/٥ ، وهو ضعيف وقد ساقه ابن عدي من ضمن مناكيره ٢٢١/٦ ] .

وكان ابنُ عمر \_ رضي الله عنهما \_ يقول : البرُّ شيءٌ هيِّنٌ : وجهُ طليقٌ وكلامٌ ليِّنٌ [ [ أخرجه : الخرائطي في « مكارم الأخلاق » : ٢٣ \_ ٢٤ ] .

وإذا قرن البرُّ بالتَّقوى ، كما في قوله عز وجل : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى اللِّرِ وَالنَّقَوى : معاملة المائدة : ٢] ، فقد يكون المرادُ بالبرِّ معاملة المخلق بالإحسان ، وبالتَّقوى : معاملة الحقِّ بفعل طاعته ، واجتناب محرَّماته ، وقد يكون أريد بالبرِّ : فعل الواجبات ، وبالتقوى : اجتناب المحرَّمات (١) ، وقوله تعالى : ﴿ وَلاَ نُعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ وبالتقوى : اجتناب المحرَّمات (١) ، وقوله تعالى : ﴿ وَلاَ نُعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ والمائدة : ٢] قد يُراد بالإثم : المعاصي ، وبالعدوان : ظُلم الخلق ، وقد يُراد بالإثم : ما هو محرَّم في نفسه كالزِّني ، والسرقة ، وشُرب الخمر ، وبالعُدوان : تجاوز ما أذن فيه إلى ما نُهي عنه ممَّا جنسُه مأذونٌ فيه ، كقتل مَن أبيح قتلُه لِقِصاص ، ومن لا يُباح ، وأخذُ زيادة على الواجب من الناس في الزكاة ونحوها ، ومجاوزة الجلد الذي أمر به في الحدود ونحو ذلك (٢) .

والمعنى الثاني من معنى البرِّ: أَنْ يُراد به فعلُ جميع الطاعات الظاهرة والباطنة (٢) ، كقوله تعالى : ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلْكِنَبِ وَالْبَاطنة (٢) ، كقوله تعالى : ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِ وَٱلْكَيْكِ وَاللّهَ اللّهِ وَاللّهَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَكُونَ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>۱) انظر : تفسير البغوي ۲/۲ ، وتفسير ابن الجوزي ۲/ ۲۷۷ ، وتفسير ابن كثير : ۵۷۲ (ط . دار ابن حزم) .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير البغوي ٢/٩ ، وتفسير ابن الجوزي ٢/ ٢٧٧ ، وتفسير ابن كثير : ٥٧٢ (ط . دار ابن حزم) .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير: ٥٧٢ . (ط . دار ابن حزم) .

عن الإيمان ، فتلا هذه الآية [ أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ١/ ٢٨٧ ( ١٥٣٩ ) ] .

فالبرُّ بهذا المعنى يدخل فيه جميعُ الطاعات الباطنة كالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ، والطاعات الظاهرة كإنفاق الأموال فيما يحبُّه الله ، وإقام الصَّلاة ، وإيتاء الزّكاة ، والوفاء بالعهد ، والصَّبرِ على الأقدار ، كالمرض والفقر ، وعلى الطَّاعات ، كالصَّبر عند لقاء العدوِّ .

وقد يكون جوابُ النّبيِّ عَنِي عديث النوَّاس (۱) شاملاً لهذه الخصال كلِّها ؛ لأنَّ حُسنَ الخُلق قد يُراد به التخلُّقُ بأخلاق الشريعة ، والتأذُّبُ بآداب الله التي أدَّب بها عبادَه في كتابه ، كما قال تعالى لرسول الله على : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم : ٤] ، وقالت عائشة : كان خُلُقُه على القرآن (۲) ، يعني : أنَّه يتأدَّب بآدابه ، فيفعل أوامرَه ويجتنب نواهيه ، فصار العملُ بالقرآن له خُلقاً كالجبلَّة والطَّبيعة لا يُفارِقُه ، وهذا أحسنُ الأخلاق وأشرفُها وأجملُها (۳) .

وقد قيل: إنَّ الدِّين كلَّه خُلُقٌ. وأما في حديث وابصة ، فقال: « البرُّ ما اطمأنَّ إليه القلبُ ، واطمأنت إليه النفس » (٤) ، وفي رواية: « ما انشرح إليه الصَّدرُ » (٥) ، وفسر الحلالَ بنحوِ ذلك كما في حديث أبي ثعلبة وغيره ، وهذا يدلُّ على أنَّ الله فطرَ عبادَه على معرفة الحق ، والسكون إليه وقبوله ، وركَّز في الطباع محبة ذلك ، والنفور عن ضدًه .

وقد يدخل هذا في قوله في حديث عياض بن حِمار : « إني خلقتُ عبادي حنفاءَ مسلمين ، فأتتهم الشياطينُ فاجتالتهم عن دينهم ، فحرَّمَتْ عليهم ما أحللتُ لهم ، وأمَرَتهُم أَنْ يُشرِكوا بي ما لم أنزِّل به سلطاناً » [ أخرجه : مسلم ١٥٨/٨ ( ٢٨٦٥ ) ( ٦٣ ) عن عياض بن حِمَار المجاشعي ، به ] .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) انظر: حاشية السندي على سنن النسائي ٣/ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخریجه .

وقوله: «كلُّ مولودٍ يُولدُ على الفطرةِ ، فأبواه يهوِّدانه ، وينصِّرانه ، ويمجِّسانه ، كما تُنتج البهيمةُ بهيمةً جمعاء ، هل تُجسُّون فيها من جدعاء ؟ » قال أبو هريرة : اقرؤوا إنْ شئتم : ﴿فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ ﴾ [الروم: ٣٠] الله و ١٠٥٨ (٢٠٠٨ و ٢٧٥ و ٣١٥ و ١٩٥٩ و ١٩٥٩ و ١٩٥٩ و ١٩٥٩ و ١٩٥٩ و ١٩٥٩ و ١٩٥٨ ( ١٩٥٩ ) والبخاري الحديث أخرجه : معمر في «جامعه » (٢٠٠٨٧ ) ، وأحمد ٢/٣٣٢ و ٢٧٥ و ٢٦٥ ) والبخاري ١٨٥٨ ( ١٩٥٨ ) و ١٨٥٨ ( ١٩٥٩ ) و ١٩٨٨ ( ١٩٥٨ ) و ١٨٥٨ ) والبغوي ( ١٤٥ ) ، والبغوي ( ١٤٥ ) ، والبغوي ( ١٤٥ ) من حديث أبي هريرة ، به ] .

ولهذا سمَّى الله ما أمرَ به معروفاً ، وما نهى عنه منكراً ، فقال : ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ لِلّهُ يَأْمُرُ اللّهَ يَا أَمُرُ اللّهَ يَا أَمُرُ اللّهَ يَا أَلُهُ اللّهِ اللّهِ الله عَن اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الله عَن صفة الرسول ﷺ : ﴿ وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبّنتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ اللّهَ يَهُ اللّه الأعراف : الأعراف : المومنين تطمئنُ بذكره ، فالقلبُ الذي دخله نورُ الإيمان ، وانشرح به وانفسح ، يسكن للحقّ ، ويطمئن به ويقبله ، وينفر عن الباطل ويكرهه ولا يقبله (١) .

قال معاذ بن جبل : أحذركم زيغة الحكيم ، فإنَّ الشيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان الحكيم ، وقد يقول المنافق كلمة الحق ، فقيل لمعاذ : ما يُدريني أنَّ الحكيم قد يقول كلمة الضلالة ، وأنَّ المنافق يقول كلمة الحقِّ ؟ قال : اجتنب من كلام الحكيم المشتهرات التي يُقال : ما هذه ؟ ولا يثنينك ذلك عنه ، فإنَّه لعلَّه أنْ يُراجع ، وتَلَقَّ الحقَّ إذا سمعته ، فإنَّ على الحقِّ نوراً . خرَّجه أبو داود [ في « السنن » ( ٢٦١١ ) . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١/ ٢٣٢ ـ ٢٣٣ عن معاذ بن جبل ، به ] . وفي روايةٍ له قال : بل ما تشابه عليك من قول الحكيم حتَّى تقول : ما أراد بهذه الكلمة ؟ [ أخرجه : أبو داود ( ٤٦١١ ) عن معاذ بن جبل ، به ] .

فهذا يدل على أنَّ الحقَّ والباطل لا يلتبِسُ أمرُهما على المؤمن البصير ، بل يعرف الحقَّ بالنُّور الذي عليه ، فيقبله قلبُه ، ويَنفِرُ عن الباطل ، فينكره ولا يعرفه ، ومِنْ هذا

<sup>(</sup>١) انظر : تفسير البغوي ٣/ ٢٠ ، وتفسير ابن كثير : ١٠١٢ (ط . دار ابن حزم) .

المعنى قولُ النّبيّ على : «سيكون في آخر الزّمانِ قوم يحدِّثونكم بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم ، فإيّاكم وإياهم » [ أخرجه : مسلم ٩/١ (٦) (٦) ، وابن حبان ( ٦٧٦٦ ) ، والحاكم ١٠٣/١ ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٦/٥٥٠ ، والبغوي ( ١٠٧ ) من حديث أبي هريرة ، به ] ، يعني : أنّهم يأتون بما تستنكره قلوبُ المؤمنين ، ولا تعرفه ، وفي قوله : « أنتم ولا آباؤكم » إشارةٌ إلى أنّ ما استقرَّت معرفتُه عند المؤمنين مع تقادُم العهد وتطاول الزَّمان ، فهو الحقُ ، وأنّ ما أحدث بعد ذلك مما يستنكر ، فلا خيرَ فيه .

فدلَّ حديثُ وابصة وما في معناه على الرجوع إلى القلوب عند الاشتباه ، فما إليه سكن القلبُ ، وانشرح إليه الصَّدرُ ، فهو البرُّ والحلالُ ، وما كان خلافَ ذلك ، فهو الإثم والحرام .

وقوله في حديث النوّاس: «الإثم ما حاك في الصدر ، وكرِهتَ أنْ يطَّلع عليه الناس »(۱) إشارةٌ إلى أنَّ الإثم ما أثَّر في الصدر حرجاً ، وضيقاً ، وقلقاً ، واضطراباً ، فلم ينشرح له الصَّدرُ(٢) ، ومع هذا ، فهو عندَ النَّاسِ مستنكرٌ ، بحيث ينكرونه عند اطلاعهم عليه ، وهذا أعلى مراتب معرفة الإثم عندَ الاشتباه ، وهو ما استنكره النَّاس على فاعلِه وغير فاعله .

ومن هذا المعنى قولُ ابنِ مسعود: ما رآه المؤمنون حسناً ، فهو عند الله حسن ، وما رآه المؤمنون حسناً ، فهو عند الله حسن ، وما رآه المؤمنون قبيحاً ، فهو عند الله قبيح [ أخرجه: الطيالسي ( ٢٤٦) ، وأحمد ٧٩٩/١ ، والبزار ( ١٨١٦) ، والطبراني في « الكبير » ( ٨٥٨٣) و ( ٨٥٩٣) ، والحاكم ٧٨/٣ ـ ٧٩ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦ ، والبغوي ( ١٠٥) من قول عبد الله بن مسعود ، به ] .

وقوله في حديث وابصة وأبي ثعلبة: « وإنْ أفتاك المفتون » يعني: أنَّ ما حاك في صدر الإنسان ، فهو إثمٌ ، وإنْ أفتاه غيرُه بأنَّه ليس بإثم ، فهذه مرتبةٌ ثانيةٌ ، وهو أنْ يكونَ الشيءُ مستنكراً عندَ فاعله دونَ غيره ، وقد جعله أيضاً إثماً ، وهذا إنَّما يكون إذا كان صاحبُه ممَّن شرح صدره بالإيمان ، وكان المفتي يُفتي له بمجرَّد ظن أو ميلٍ إلى

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٨/ ٢٨٩.

هوى من غير دليلٍ شرعيٍّ ، فأمَّا ما كان مع المفتي به دليلٌ شرعيُّ ، فالواجب على المستفتي الرُّجوعُ إليه ، وإنْ لم ينشرح له صدرُه ، وهذا كالرخص الشرعية ، مثل الفطر في السفر ، والمرض ، وقصر الصَّلاة في السَّفر ، ونحو ذلك ممَّا لا ينشرحُ به صدور كثيرٍ مِنَ الجُهَّال ، فهذا لا عبرة به .

وقد كان النّبيُّ على أحياناً يأمرُ أصحابَه بما لا تنشرحُ به صدورُ بعضهم ، فيمتنعون من فعله ، فيغضب منْ ذلك ، كما أمرهم بفسخ الحجِّ إلى العمرة (١) ، فكرهه من كرهه منهم ، وكما أمرهم بنحرِ هديهم ، والتّحلُّل من عُمرة الحُديبية ، فكرهوه ، وكرهوا مقاضاته لقريش على أنْ يرجِعَ من عامِه ، وعلى أنَّ من أتاه منهم يردُّه إليهم [ أخرجه : البخاري ٣/ ٢٥٢ ( ٢٧٣١ ) و( ٢٧٣٢ ) من طريق المسور بن مخرمة ومروان ، به ] .

وفي الجملة ، فما ورد النصُّ به ، فليس للمؤمن إلا طاعةُ الله ورسوله ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُّ ﴾ [الأحزاب : ٣٦] .

وينبغي أَنْ يتلقى ذلك بانشراح الصَّدر والرِّضا ، فإنَّ ما شرعه الله ورسولُه يجبُ الإيمانُ والرضا به ، والتَّسليمُ له ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴾ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

وأما ما ليس فيه نصُّ من الله ورسوله ولا عمَّن يقتدى بقوله من الصحابة وسلف الأمة ، فإذا وقع في نفس المؤمن المطمئن قلبه بالإيمان ، المنشرح صدره بنور المعرفة واليقين منه شيءٌ ، وحكَّ في صدره لشبهة موجودة ، ولم يجد مَنْ يُفتي فيه بالرُّخصة إلا من يخبر عن رأيه ، وهو ممن لا يُوثَقُ بعلمه وبدينه ، بل هو معروف باتباع الهوى ، فهنا يرجعُ المؤمن إلى ما حكَّ في صدره ، وإنْ أفتاه هؤلاء المفتون (٢) .

<sup>(</sup>١) انظر : زاد المعاد ٢/ ١٧٨ ، وفتح الباري ٥/ ٤٢٥ ـ ٤٢٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر : البرهان في أصول الفقه ٢/ ٨٨٣ ، وتحفة المسؤول في مختصر منتهى السول ٤/ ٢٥٧ ـ ٢٥٩ ، وإرشاد الفحول : ٨٤٤ .

وقد نصَّ الإمام أحمد على مثل هذا ، قال المروزي في كتاب « الورع » (۱) : قلتُ لأبي عبد الله : إنَّ القطيعة أرفقُ بي من سائر الأسواق ، وقد وقع في قلبي من أمرها شيءٌ ، فقال : أمرُها أمرٌ قذر متلوِّث ، قلت : فتكره العملَ فيها ؟ قال : دع ذا عنك إنْ كان لا يقعُ في قلبك شيء ، قلت : قد وقع في قلبي منها ، قال : قال ابن مسعود : الإثم حوازُ القلوب (۲) . قلت : إنَّما هذا على المشاورة ؟ قال : أيُّ شيءٍ يقع في قلبك ؟ قلت : قد اضطربَ عليَّ قلبي ، قال : الإثم حَوازُ القلوب .

وقد سبق في شرح (٣) حديث النُّعمان بن بشير : « الحلالُ بَيِّنٌ والحَرامُ بَيِّنٌ  $"(^3)$  ، وشرح وفي شرح حديث الحسين بن علي : « دع ما يَريبك إلى ما لا يَريبك  $"(^6)$  ، وشرح حديث : « إذا لم تستحي ، فاصنع ما شئت  $"(^7)$  شيءٌ يتعلَّقُ بتفسير هذه الأحاديث المذكورة هاهنا .

وقد ذكر طوائفُ مِن فقهاء الشافعيَّة والحنفية المتكلمين في أصول الفقه مسألة الإلهام: هل هو حجَّةٌ أم لا ؟ وذكروا فيه اختلافاً بينهم ، وذكر طائفةٌ من أصحابنا أنَّ الكشف ليس بطريق للأحكام ، وأخذه القاضي أبو يعلى من كلام أحمد في ذمِّ المتكلِّمين في الوساوس والخطرات ، وخالفهم طائفةٌ من أصحابنا في ذلك ، وقد ذكرنا نصَّ أحمد هاهنا بالرُّجوع إلى حوازِّ القلوب ، وإنَّما ذمَّ أحمدُ وغيرُه المتكلمين على الوساوس والخطرات من الصوفية حيث كان كلامُهم في ذلك لا يستندُ إلى دليلٍ شرعيٍّ ، بل إلى مجرَّد رأي وذوقٍ ، كما كان ينكرُ الكلامَ في مسائل الحلال والحرام بمجرَّدِ الرَّأي من غير دليلٍ شرعيٍّ .

فأمَّا الرَّجوع إلى الأمور المشتبهة إلى حوازِّ القلوب، فقد دلَّت عليه النُّصوص

<sup>(</sup>١) الورع(١٥٦).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) ﴿ شرح ﴾ سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

النبوية ، وفتاوى الصحابة ، فكيف يُنكره الإمام أحمد بعد ذلك ؟ لا سيَّما وقد نصَّ على الرُّجوع إليه موافقةً لهم . وقد سبق حديث : « إنَّ الصدق طمأنينة ، والكذب ريبة »(١) ، فالصدق يتميَّزُ من الكذب بسكونِ القلب إليه ، ومعرفته ، وبنفوره عن الكذب وإنكاره ، كما قال الربيعُ بن خثيم : إنَّ للحديث ضوءاً كضوء النَّهار تعرفه ، وظلمةً كظُلمة الليل تُنكره [ أخرجه : وكيع في « الزهد » (٨٢٥ ) ، والفسوي في « المعرفة والتاريخ » ٢/٥٦٤ ، والرامهرمزي في « المحدّث الفاصل » : ٣١٦ ، والخطيب في « الكفاية » : والناريخ » ٢/٥٦٤ ، والرامهرمزي في « المحدّث الفاصل » : ٣١٦ ، والخطيب في « الكفاية » : والناريخ » والناريخ في « الموضوعات » ١٠٣/١ ) ] .

وخرّج الإمام أحمد [ في «مسنده » ٣/ ٤٩٧ وه/ ٤٢٥ . وأخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ١٩٥٨ ، والخطيب في « الكفاية » : ٤٦٩ ـ ٤٣٠ عن أبي حُميد أو أبي أسيد ، به . وأخرجه : البخاري في « التاريخ الكبير » ٣/ ٣٩١ ( ١٥٨٥ ) من طريق ابن أبي ذئب ، عن سعيد المقبري ، به ، مرسلا ] من حديث ربيعة ، عن عبد الملك بن سعيد بن سويد ، عن أبي حميد وأبي أسيد : أنّ رسولَ الله على قال : « إذا سمعتُمُ الحديث عني تعرفُهُ قلوبُكم ، وتلينُ له أشعارُكم وأبشارُكم ، وترون أنّه منكم قريبٌ ، فأنا أولاكم به ، وإذا سمعتُم الحديث عني تُنكره قلوبُكم ، وتنفرُ منه أشعارُكم وأبشارُكم ، وترون أنّه منكم بعيدٌ ، فأنا أبعدكم منه » . وإسناده قد قيل : إنّه على شرط مسلم ؛ لأنّه خرّج بهذا الإسناد بعينه حديثاً [ صحيح مسلم ٢/ ١٥٥ ( ١٩٧٧ ) ( ١٨ ) عن أبي حُميد أو أبي أسيد ، به ] ، لكن هذا الحديث معلول (٢٠ ) فأنّه رواه بُكير بن الأشج ، عن عبد الملك بن سعيد ، عن عباس بن سهل ، عن أبيً بن كعب من قوله (٣) ، قال البخاري : وهو أصحة .

وروى يحيى بنُ آدم ، عن ابن أبي ذئب ، عن سعيد المقبري ، عن أبي هريرة ، عن النّبيّ على الله و الله و

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢) انظر : العلل لابن أبي حاتم ١/ ٤٤٦ ـ ٤٤٧ (٥٠٩) .

<sup>(</sup>٣) انظر : التاريخ الكبير ٥/ ٢٥٩ (١٣٤٩) .

( ١٥٨٥ ) ] ، وهذا الحديث معلولٌ أيضاً ، وقد اختلف في إسناده على ابن أبي ذئب ، ورواه الحقّاظ عنه ، عن سعيد مرسلاً ، والمرسل أصحُّ عند أئمة الحقّاظ ، منهم : ابنُ معين والبخاري (١) وأبو حاتم الرازي (٢) وابن خزيمة ، وقال : ما رأيتُ أحداً من عُلماء الحديث يُثبت وصلَه .

وإنّما تُحمل مثل هذه الأحاديث \_ على تقدير صحّتها \_ على معرفة أئمة الحديث الجهابذة النُقّاد ، الذين كَثُرت ممارستهم لكلام النّبيّ هي ، وكلام غيره ولحال رُواةِ الأحاديث ، ونَقَلَةِ الأخبار ، ومعرفتهم بصدقهم وكذبهم وحفظهم وضبطهم ، فإنّ هؤلاء لهم نقدٌ خاصٌ في الحديث يختصون بمعرفته ، كما يختصُ الصيرفي الحاذق بمعرفة النُقود ، جيّدِها ورديئها ، وخالصها ومشوبها ، والجوهري الحاذق في معرفة الجوهر بانتقاد الجواهر ، وكلٌ من هؤلاء لا يمكنُ أنْ يُعبّر عن سبب معرفته ، ولا يُقيم عليه دليلاً لغيره ، وآية ذلك أنّه يُعرَضُ الحديث الواحد على جماعة ممن يعلم هذا العلم ، فيتَفقونَ على الجواب فيه مِنْ غير مواطأة .

وقد امتحن هذا منهم غيرَ مرَّةٍ في زمن أبي زُرعة وأبي حاتم ، فوُجِدَ الأمرُ على ذلك ، فقال السائل: أشهدُ أنَّ هذا العلم إلهامٌ . قال الأعمش: كان إبراهيم النَّخعي صيرفياً في الحديث ، كنتُ أسمعُ من الرِّجالِ ، فأعرض عليه ما سمعته [ أخرجه: ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل » ١/ ٣١٠ ، والحاكم في « معرفة علوم الحديث » : ١٦ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٤/ ٢٢٠ ، والمزي في « تهذيب الكمال » ١/ ١٤٥ ( ٢٦٠ )]. وقال عمرو بن قيس : ينبغي لصاحب الحديث أنْ يكونَ مثل الصيرفيّ الذي ينتقد الدراهم ، فإنَّ قيس : ينبغي لصاحب الحديث أنْ يكونَ مثل الصيرفيّ الذي عاتم في « الجرح والتعديل » الدراهم فيها الزائف والبَهْرَجَ وكذلك الحديث [ أخرجه: ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل »

وقال الأوزاعي: كنا نسمع الحديث فنَعرِضُهُ على أصحابنا كما نَعرضُ الدرهم الزَّائف على الصيارفة ، فما عرفوا أخذنا ، وما أنكروا تركنا [ أخرجه: ابن أبي حاتم في

 <sup>(</sup>۱) في « التاريخ الكبير » ۳/ ۳۹۱ (۱۵۸۵) من طريق إبراهيم بن طهمان عن ابن أبي ذئب ، عن سعيد المقبرى ، مرسلاً .

۲) في « العلل » ١/ ٤٤٧ (٤٠٩) .

« الجرح والتعديل » ١/٣١١ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٣٧/ ٢٧ . وذكره : ابن الجوزي في « الموضوعات » ١٠٣/١] .

وقيل لعبد الرحمن بن مهدي : إنَّك تقولُ للشيء : هذا صحيح وهذا لم يثبت ، فعن من تقولُ ذلك ؟ فقال : أرأيتَ لو أتيتَ الناقد فأريتَه دراهمك ، فقال : هذا جيد ، وهذا بهرَجٌ ؛ أكنت تسأله عن من ذلك ، أو كنت تسلم الأمر إليه ؟ قال : لا ، بل كنت أسلمُ الأمر إليه ، قال : فهذا كذلك لطول المجالسة والمناظرة والخُبْرة به (١) .

وقد روي نحو هذا المعنى عن الإمام أحمد أيضاً ، وأنَّه قيل له : يا أبا عبد الله تقولُ : هذا الحديث منكر ، فكيف علمتَ ولم تكتب الحديث كلَّه ؟ قال : مثلنا كمثل ناقدِ العين لم تقع بيده العَيْنُ كلُّها ، وإذا وقع بيده الدينارُ يعلم أنَّه جيدٌ ، وأنَّه رديء .

وقال ابنُ مهدي : معرفة الحديث إلهام [أخرجه: ابن أبي حاتم في «العلل» ١/ ١٩٥] . وقال : إنكارُنا الحديث عند الجهال كهانةٌ [أخرجه: ابن أبي حاتم في «العلل» ١/ ١٩٦] .

وقال أبو حاتم الرازي (٢) : مَثَلُ معرفة الحديث كمثل فصِّ ثمنه مئة دينار ، وآخر مثله على لونه ، ثمنُه عشرة دراهم ، قال : وكما لا يتهيأ للناقدِ أَنْ يُخبر بسبب نقده ، فكذلك نحن رُزقنا علماً لا يتهيأ لنا أَنْ نُخبر كيف علمنا بأنَّ هذا حديثٌ كذِبٌ ، وأنَّ هذا حديثٌ مُنكرٌ إلا بما نعرفه ، قال : وتُعرَفُ جودةُ الدينارِ بالقياسِ إلى غيره ، فإنْ تخلف عنه في الحمرة والصَّفاء علم أنَّه مغشوشٌ ، ويُعلم جنسُ الجوهر بالقياس إلى غيره ، فإنْ خالفه في الماتيَّة والصَّلابة ، علم أنَّه زجاج ، ويُعلَمُ صحةُ الحديث بعدالة ناقليه وأنْ يكون كلاماً يصلح مثلُه أَنْ يكون كلاماً النبوّة ، ويُعرف سُقمه وإنكاره بتفرُّد من لم وصحَّ عدالته بروايته ، والله أعلم .

وبكلِّ حالٍ فالجهابذةُ النقادُ العارفون بعلل الحديث أفرادٌ قليلٌ من أهل الحديث جدًا ، وأوَّل من اشتهر بالكلام (٣) في نقد الحديث ابنُ سيرين ، ثم خلفه أيوبُ

<sup>(</sup>١) انظر: تهذیب الأسماء ١/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>۲) في « الجرح والتعديل » ١/ ٨٤ ، و« العلل » ١٩٦/١ .

<sup>(</sup>٣) سقطت من (ص).

السَّختياني ، وأخذ ذلك عنه شعبة ، وأخذ عن شعبة يحيى القطّان وابنُ مهدي ، وأخذ عنهما أحمد ، وعليُّ بن المديني ، وابن معين ، وأخذ عنهم مثلُ البخاري وأبي داود وأبى زُرعة وأبى حاتم (١٠) .

وكان أبو زرعة في زمانه يقول: قلَّ من يفهم هذا ، وما أعزَّه إذا دفعت هذا عن واحد أو اثنين ، فما أقلَّ من تجد من يُحسن هذا  $^{(7)}$ ! ولما مات أبو زرعة ، قال أبو حاتم: ذهب الذي كان يُحسن هذا \_ يعني: أبا زرعة \_ ما بقي بمصر ولا بالعراق واحد يحسن هذا  $^{(7)}$ . وقيل له بعدَ موت أبي زُرعة: تعرف اليوم أحداً يعرف هذا ؟ قالَ:  $\mathbf{Y}^{(3)}$ .

وجاء بعد هؤلاء جماعة ، منهم : النَّسائي والعقيلي وابنُ عدي والدارقطني ، وقلَّ من جاء بعدهم ممَّن هوَ بارع في معرفة ذَلِكَ حتَّى قال أبو الفرج بن الجوزي في أوَّل كتابه « الموضوعات » (°) : قد قلَّ من يفهم هذا ، بل عُدِمَ ، والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر : الجرح والتعديل ١/ ٣١٤ .

<sup>(</sup>٢) ذكره: ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل » ١/ ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٣) ذكره: ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل » ١ / ٢٨٧ \_ ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٤) ذكره : ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل » ١/ ٣١٤ .

<sup>(</sup>٥) الموضوعات ١/ ٣١.

## الحديث الثامن والعشرون

عَن العِرْبَاضِ بنِ ساريةَ رضي الله عنه قالَ : وَعَظنا رسولُ الله عَلَيْ مَوعِظَةً ، وجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ ، وذَرَفَتْ منها العُيونُ ، فَقُلْنا : يَا رَسول الله ، كَأَنَّهَا مَوعِظَةُ مُودِّع ، فَاوْصِنا ، قال : « أوصيكُمْ بتقوى الله ، والسَّمْعِ والطَّاعةِ ، وإنْ تأمَّرَ عَليكُم عَبْدٌ ، وإنَّه من يَعِشْ مِنْكُم بعدي فسَيرى اختلافاً كثيراً ، فَعَليكُمْ بِسُنَّتِي وسُنَّةِ الخُلفاء الرَّاشدينَ من يَعِشْ مِنْكُم بعدي فسَيرى اختلافاً كثيراً ، فَعَليكُمْ بِسُنَّتِي وسُنَّةِ الخُلفاء الرَّاشدينَ المهديِّنَ ، عَضُوا عليها بالنَّواجِذِ ، وإيَّاكُم ومُحْدَثاتِ الأمور . فإنَّ كُلَّ بِدعَةٍ ضَلالةً » رواه أبو داود والترّمذيُّ (١) ، وقال : حديثٌ حَسَنٌ صَحيحٌ .

هذا الحديث خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٤٦/٤] ، وأبو داود ، والترمذي ، وابن ماجه (٢) من رواية ثور بن يزيد ، عن خالد بن معدان ، عن عبد الرحمن بن عمرو السُّلمي ، زاد أحمد في روايةٍ له ، وأبو داود : وحُجْر بن حجر الكلاعي ، كلاهما عن العِرباض بن سارية ، وقال الترمذي : حسن صحيح ، وقال الحافظ أبو نعيم : هو حديث جيد من صحيح حديث الشاميين (٣) ، قال : ولم يتركه البخاري ومسلمٌ من جهة إنكارٍ منهما له ، وزعم الحاكمُ (٤) أنَّ سببَ تركهما له أنَّهما توهما أنَّه ليس له راوٍ عن خالد بن معدان غير ثور بن يزيد ، وقد رواه عنه أيضاً بحير بن سعد ومحمد بن إبراهيم التيمي وغيرهما .

قلتُ : ليس الأمرُ كما ظنَّه ، وليس الحديثُ على شرطهما ، فإنَّهما لم يخرِّجا لعبد الرحمن بن عمرو السُّلمي ، ولا لحُجْرِ الكلاعي شيئاً ، وليس ممَّن اشتهر بالعمل والرواية .

السنن (٤٦٠٧)، والجامع الكبير (٢٦٧٦).

<sup>(</sup>٢) في « سننه » (٤٣) و (٤٤) .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ ابن كثير في « تحفة الطالب » : ١٣٤ ـ ١٣٥ (٤٦) : « وصححه أيضاً الحافظ أبو نعيم الأصبهاني . وقال شيخ الإسلام الأنصاري : هو أجود في أهل الشام ، وأحسنه » .

<sup>(</sup>٤) في « المستدرك » ٩٦/١ .

وأيضاً ، فقد اختُلِفَ فيه على خالد بن معدان ، فروي عنه كما تقدَّم ، وروي عنه عن ابن أبي بلال ، عن العِرباض ، وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٢٧/٤ ] مِنْ هذا الوجه أيضاً ، وروي أيضاً عن ضمرة بن حبيب ، عن عبد الرحمن بن عمرو السُّلمي ، عن العِرباض ، خرَّجه من طريقه الإمام أحمد وابن ماجه (١) ، وزاد في حديثه : « فقد تركتُكم على البيضاء ، ليلها كنهارها ، لا يزيغُ عنها بعدي إلا هالكُ » ، وزاد في آخر الحديث : « فإنَّما المؤمن كالجمل الأنِفِ ، حيثما قيدَ انقاد » .

وقد أنكر طائفةٌ منَ الحُفَّاظ هذه الزيادة في آخر الحديث ، وقالوا : هي مدرجةٌ في ، وليست منه ، قاله أحمد بن صالح المصري وغيره ، وقد خرَّجه الحاكم (٢) ، وقال في حديثه : وكان أسد بن وداعة يزيد في هذا الحديث : « فإنَّ المؤمن كالجملِ الأنفِ ، حيثما قيد انقاد » .

وخرَّجه ابن ماجه (٣) أيضاً من رواية عبد الله بن العلاء بن زبر ، حدثني يحيى بن أبي المطاع ، سمعتُ العرباض فذكره ، وهذا في الظاهر إسناد جيد متَّصلٌ ورواته ثقات مشهورون ، وقد صرَّح فيه بالسَّماع ، وقد ذكر البخاري في «تاريخه »(٤) : أنَّ يحيى بن أبي المطاع سمع من العِرباض اعتماداً على هذه الرواية ، إلا أنَّ حفَّاظ أهلِ الشَّام أنكروا ذلك ، وقالوا : يحيى بن أبي المطاع لم يسمع من العرباض ، ولم يلقه ، وهذه الرواية غلطٌ ، وممَّن ذكر ذلك أبو زرعة الدِّمشقي ، وحكاه عن دُحيم (٥) ، وهؤلاء أعرفُ بشيوخهم من غيرهم (٦) ، والبخاري - رحمه الله - يقع له في تاريخه أوهام في أخبار أهل الشام ، وقد رُوي عن العِرباض من وجوه أخر ، ورُوي من حديث بُريدة ، عن النَّبيِّ عَيْهُ ، إلا أنَّ إسنادَ حديثِ بُريدة لا يثبت ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) المسند ١٢٦/٤ ، والسنن (٤٣) .

<sup>(</sup>۲) في « المستدرك » ۹٦/۱ .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٤٢) .

<sup>(</sup>٤) التاريخ الكبير ٨/ ١٨٨ (١٢٤٤٩).

<sup>(</sup>٥) قول دحيم ذكره ابن حجر في « التقريب » (٧٦٤٩) .

<sup>(</sup>٦) « من غيرهم » سقطت من (ص) .

فقولُ العِرباض : وعظنا رسولُ الله على موعظة ، وفي رواية أحمد وأبي داود والترمذي : " بليغة " ، وفي روايتهم أنَّ ذلك كانَ بعد صلاةِ الصَّبح ، وكان النَّبيُ التَّكثيراً ما يَعِظُ أصحابه في غير الخُطَب الرَّاتبة ، كخطب الجمع والأعياد ، وقد أمره الله تعالى بذلك ، فقال : ﴿ وَعِظْهُم وَقُلُ لَهُم فِي النَّهُ فِي النَّهُ الله تعالى بذلك ، فقال : ﴿ وَعِظْهُم وَقُلُ لَهُم فِي النَّه الله عَلَى الله الله تعالى بذلك ، فقال : ﴿ وَعِظْهُم وَقُلُ لَهُم وَالْمَوْعِظَةِ الْخَسَنَةُ ﴾ [النحل : ١٢٥] ، ولكنَّه كان لا يُديم وعظهم ، بل يتخوَّلُهُم به أحياناً ، كما في " الصحيحين " [صحيح البخاري ٢٧/١ لا يُديم وعظهم ، بل يتخوَّلُهُم به أحياناً ، كما في " الصحيحين " [صحيح البخاري ٢٥٨١ ( ٢٨١ ) و ( ٢٨ ) . وأخرجه أيضاً : الطيالسي ( ٢٥٥ ) ، والحميدي ( ٢٠٠١ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٥١٥ ) ، وأبن حبان ( ٢٥٥٤ ) من طرق ، الطيالسي ( ٢٥٥ ) ، والنسائي في " الكبرى " ( ٢٨٥ ) ، وابن حبان ( ٢٥٥٤ ) من طرق ، وائل ، بهذا الإسناد ] عن أبي وائل ، قال : كان عبدُ الله بنُ مسعودٍ يذكِّرنا كلَّ يوم عميس ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمن ، إنَّا نحبُ حديثك ونشتهيه ، ولَودِدْنا أنَّك خميس ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمن ، إنَّا نحبُ حديثك ونشتهيه ، ولَودِدْنا أنَّك حميس ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمن ، إنَّا نحبُ حديثك ونشتهيه ، ولَودِدْنا أنَّك كان يتخوَّلنا بالموعظة كراهة الساّمة علينا .

والبلاغة في الموعظة مستحسنة ؛ لأنّها أقربُ إلى قَبولِ القلوب واستجلابها ، والبلاغة : هي التّوصُّل إلى إفهام المعاني المقصودة ، وإيصالها إلى قلوب السامعين بأحسنِ صُورةٍ مِنَ الألفاظ الدَّالَّة عليها ، وأفصحها وأحلاها للأسماع ، وأوقعها في القلوب . وكان على يقصر خطبتها ، ولا يُطيلها ، بل كان يُبلِغُ ويُوجِزُ .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٣/ ١١ ( ٨٦٦ ) ( ٤١ ) و( ٤٢ ) ] عن جابر بن سُمرة قال : كنت أصلي مع النبي ﷺ ، فكانت صلاته قصداً ، وخطبته قصداً .

وخرَّجه أبو داود (١) ، ولفظه : كان رسولُ الله ﷺ لا يُطيلُ الموعظةَ يومَ الجمعة ، إنَّما هو كلمات يسيرات .

وخرَّج مسلم [ في «صحيحه » ١٢/٣ ( ٨٦٩ ) ( ٤٧ ) ] من حديث أبي وائل قال : خطبنا عمارٌ فأوْجَزَ وأَبْلَغ ، فلما نزل ، قلنا : يا أبا اليقظان لقد أبلغت وأوجزت ، فلو

<sup>(</sup>۱) في « سننه » ( ۱۱۰۷ ) ، وإسناده حسن من أجل سماك بن حرب .

كنت تنفَّستَ ، فقال : إني سمعت رسول الله على يقول : « إنَّ طُولَ صلاةِ الرَّجُلِ ، وقِصَر خُطبته ، مَئِنَّةُ (١) من فقهه ، فأطيلوا الصَّلاة ، وأقصروا الخطبة ، فإنَّ من البيان سحراً » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢١٢/٤ ، وإسناده حسن ، وشهاب بن خراش وشعيب بن رزيق صدوقان حسنا الحديث ] وأبو داود (٢) من حديث الحكم بن حزن ، قال : شهدتُ مع رسولِ الله على المجمعة فقام متوكئاً على عصا أو قوسٍ ، فحمِدَ الله ، وأثنى عليه كلماتٍ خفيفاتٍ طيِّباتٍ مباركاتٍ .

وخرَّج أبو داود (٢) عن عمرو بنِ العاص : أنَّ رجلاً قام يوماً ، فأكثر القولَ ، فقال عمرُو : لو قَصَد في قوله ، لكان خيراً له ، سمعت رسول الله على يقول : « لقد رأيتُ \_ أو أمرتُ \_ أنْ أتجوَّزَ في القول ، فإنَّ الجواز هو خير » .

وقوله: « ذرفت منها العيون ووَجِلت منها القلوب » هذان الوصفان بهما مدح الله المؤمنين عند سماع الذكر كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتَ عُلُوبُهُم ﴾ [الأنفال: ٢] ، وقال: ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُخْمِتِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ وَعِلَتْ قُلُوبُهُم اللّهُ وَعِلَتْ قُلُوبُهُم اللّهُ وَمَا نَزَلَ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَمَا نَزَلَ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

وكان ﷺ يتغيَّرُ حالُه عند الموعظة ، كما قال جابر : كان النَّبيُّ ﷺ إذا خطبَ ، وذكر الساعة ، اشتدَّ غضبه ، وعلا صوتُه ، واحمرَّت عيناه ، كأنَّه منذرُ جيش يقول : صبَّحَكم ومسَّاكم . خرَّجه مسلم بمعناه [ في « صحيحه » ٣/ ١١ ( ٨٦٧ ) ( ٤٤ ) ] .

<sup>(</sup>١) قال البغوي في « شرح السنة » عقيب الحديث (١٠٧٧) : « أي علامة ، فهي على وزن مَفْعِلة ، والميم زائدة ، كقولهم : مخلفة ، ومعناه : أنَّ هذا مما يستدل به على فقه الرجل » .

<sup>(</sup>۲) في «سننه » (۱۰۹٦) .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٥٠٠٨) ، وإسناده لا بأس به .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٤٣/١ ( ٥٤٠) و ١٣٥٨ ) و ١٣٥٩ ) و ١ النّبيّ على خرج حين زاغت الشمسُ ، فصلى الظّهر ، فلكر السّاعة ، وذكر أنّ بيْنَ يديها أموراً عظاماً ، ثم قال : « من أحبّ أنْ يسألَ عن شيءٍ فليسأل عنه ، فوالله لا تسألوني عن شيءٍ إلا أخبرتُكم به في مقامي هذا » ، قال أنس : فأكثر النّاسُ البكاء ، وأكثر رسولُ الله على أنْ يقول : « النار » ، وذكر « سلوني » ، فقام إليه رجل فقال : أين مدخلي يا رسول الله ، قال : « النار » ، وذكر الحديث .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ٢٦٨/٤ و٢٧٢ ، وإسناده حسن من أجل سماك بن حرب فهو صدوق حسن الحديث ] عن النُّعمان بن بشير : أنَّه خطب ، فقال : سمعت رسول الله يَخْطُبُ يقول : « أنذرتكم النَّار ، أنذرتكم النَّار » حتى لو أنَّ رجلاً كان بالسُّوق لسمعه من مقامي هذا ، قال : حتى وقعت خميصة كانت على عاتقه عند رجليه .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٤/٨ (٦٠٢٣) و١٠٠٨ (٦٥٤٠) و١٤٠٨ والمراحة وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ١٤٠٨) عن عدي بن حاتم ، قال : قال (١٥٦٣) ، وصحيح مسلم ١٨٦٨ (١٠١٦) (١٨٦) عن عدي بن حاتم ، قال : قال رسولُ الله على : «اتقوا النّار»، قال : وأشاح ، ثم قال : «اتقوا النّار ولو بشقّ تمرة ، فمن لم وأشاح ثلاثاً حتى ظننا أنّه ينظر إليها ، ثم قال : «اتّقوا النّار ولو بشقّ تمرة ، فمن لم يجد فبكلمة طيّبة ».

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٦٧/١ ، وفي سنده عبد الله بن سلمة وحديثه من قبيل الحسن ، والله أعلم ] من حديث عبد الله بن سلمة ، عن عليٍّ ، أو عنِ الزُّبير بن العوّام ، قال : كان رسولُ الله ﷺ يخطُبنا ، فيذكِّرُنا بأيَّامِ الله ، حتّى يُعرَف ذلك في وجهه ، وكأنه نذيرُ قوم يُصبِّحهم الأمرُ غُدوةً ، وكان إذا كان حديثَ عهدٍ بجبريلَ لم يتبسَّمْ ضاحكاً حتَّى يرتفع عنه .

وخرَّجه الطبراني والبزارُ(١) من حديث جابر ، قال : كان النَّبيُّ ﷺ إذا أتاه

<sup>(</sup>١) كما في «كشف الأستار » (٢٤٧٧) ، وذكره الهيثمي في « المجمع » ٩/ ١٧ ، وقال : « رواه البزار=

الوحيُ ، أو وعظَ ، قلت : نذير قوم أتاهُم العذابُ ، فإذا ذهبَ عنه ذلك ، رأيت أطلقَ الناس وجهاً ، وأكثرهم ضَحِكاً ، وأحسنهم بِشراً على الله .

وقولهم : « يا رسول الله كأنَّها موعظةُ مودِّعَ ، فأوصنا » يدلُّ على أنَّه كان ﷺ قد أبلغَ في تلك الموعظة ما لم يبلغ في غيرها ، فلذلك فَهِموا أنَّها موعظةُ مودِّع ، فإنَّ المودِّع يستقصي ما لا يستقصي غيرُه في القول والفعل ، ولذلك أمر النَّبيُّ ﷺ أَنْ يُصلي صلاة مودّع [ أخرجه : أحمد ٥/٤١٢ ، وابن ماجه (٤١٧١ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٣٩٨٧ ) و( ٣٩٨٨ ) من حديث أبي أيوب الأنصاري قال : جاء رجل إلى النَّبيِّ ﷺ فقال : عظني وأوجز ، فقال : « ثم إذا قمت في صلاتك فصلِّ صلاة مودع ، ولا تكلم بكلام تعتذر منه غداً ، وأجمع الإياس مما في يدي الناس » بلفظ أحمد . وورد أيضاً عن سعد بن أبي وقاص وابن عمر وأنس بن مالك ] ، لأنَّه مَن استشعر أنَّه مودِّع بصلاته ، أتقنها على أكمل وجوهها . ولرُبما كان قد وقع منه ﷺ تعريضٌ في تلك الخطبة بالتَّوديع ، كما عرَّض بذلك في خطبته في حجة الوداع ، وقال : « لا أدري ، لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا » [ أخرجه : أحمد ٣١٨/٣ ، ومسلم ٤/ ٧٩ ( ١٢٩٧ ) ( ٣١٠ ) ، وأبو داود ( ١٩٧٠ ) ، والترمذي ( ٨٨٦ ) ، والنسائي ٥/ ٢٧٠ ، وابن خزيمة ( ٢٨٧٧ ) ، وأبو نعيم في « المسند المستخرج » ( ٢٩٩٥ ) و( ٢٩٩٧ ) ، والبيهقي ٥/ ١٢٥ و١٣٠ من حديث جابر بن عبد الله ، به . والروايات متباينة اللفظ متفقة المعنى ] ، وطفق يودِّعُ الناس ، فقالوا : هذه حجة الوداع ، ولمّا رجع من حجِّه إلى المدينة ، جمع الناس بماءٍ بين مكة والمدينة يُسمى خُمّاً (١) ، وخطبهم ، فقال : « يا أيُّها النّاس ، إنَّما أنا بَشرٌ يوشِكُ أَنْ يأتيني رسولُ ربِّي فأجيب » ثم حضَّ على التمسُّك بكتابِ الله ، ووصَّى بأهل بيته ، خرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ٧/ ١٢٢ ( ٢٤٠٨ ) ( ٣٦ ) ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١١٤/٢ ( ١٣٤٤ ) و٢٠٠٤ ( ٣٥٩٦ ) و٥/ ١٣٢ ) و٥/ ١٣٢ ) (٣٠ ) و (٣٠٥ ) و (٤٠٨٥ ) و (٤٠٨٥

<sup>=</sup> وإسناده حسن »

<sup>(</sup>١) في (ص): « جمع الناس بين مكة والمدينة في وادٍ يقال له: غدير خم ».

كما بين أيلة إلى الجُحفةِ ، وإنِّي لست أخشى عليكم أنْ تُشركوا بعدي ، ولكن أخشى عليكم أنْ تُشركوا بعدي ، ولكن أخشى عليكُم الدُّنيا أنْ تنافسوا فيها ، وتقتتلوا ، فتهلكوا كما هلك مَنْ كان قبلكم » . قال عقبة : فكانت آخرَ ما رأيت رسولَ الله على المنبر .

وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٥٤/٤ . وأخرجه : البخاري ١٢٠/٥ ( ٤٠٤٢ ) بهذا اللهظ من حديث عقبة بن عامر ] ولفظه : صلَّى رسولُ الله على قتلى أُحُدِ بعد ثماني سنين كالمودِّع للأحياء والأموات ، ثم طَلَعَ المنبرَ ، فقال : « إنِّي فرطُكم ، وأنا عليكم شهيد ، وإنَّ موعدَكم الحوضُ ، وإنِّي لأنظرُ إليه ، ولستُ أخشى عليكم الكُفر ، ولكن الدُّنيا أنْ تنافسوها » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في «مسنده » ٢١٢/ و٢١٢ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة ، ولجهالة عبد الرحمن بن مُريح ] أيضاً عن عبد الله بن عمرو قال : خرج علينا رسولُ الله عليه ولجهالة عبد الرحمن بن مُريح ] أيضاً عن عبد الله بن عمرو قال : خرج علينا رسولُ الله عليه وماً كالمودِّع ، فقال : « أنا محمد النَّبيُّ الأُميُّ \_ قال ذلك ثلاث مرَّات \_ ولا نبيَّ بعدي ، أوتيتُ فواتِحَ الكَلِم وخواتمه وجوامعه ، وعلمت كم خزنةُ النَّار ، وحملةُ العرش ، وتَجَوَّزَ لي ربِّي وعُوفيتُ وعُفِيَتْ أمَّتي ، فاسمعوا وأطيعوا ما دمتُ فيكم ، فإذا ذُهِبَ بي ، فعليكم بكتاب الله ، أحلوا حلاله ، وحرِّموا حرامه » .

فلعلَّ الخطبة التي أشار إليها العرباضُ بنُ سارية في حديثه كانت بعضَ هذه الخطب ، أو شبيهاً بها ممَّا يُشعر بالتوديع .

وقولهم: « فأوصنا » ، يعنون وصيةً جامعةً كافية ، فإنَّهم لمَّا فهموا (١٠ أنَّه مودِّعٌ ، استوصوهُ وصيَّةً ينفعهم التمسُّك بها ، ويكون فيها كفايةٌ لمن تمسَّك بها ، وسعادةٌ له في الدنيا والآخرة .

وقوله ﷺ : « أوصيكم بتقوى الله ، والسَّمع والطَّاعة » ، فهاتان الكلمتان تجمعان سعادةَ الدُّنيا والآخرة .

أمَّا التَّقوى ، فهي كافلةٌ بسعادة الآخرة لمن تمسَّك بها ، وهي وصيةُ الله للأوَّلين والآخرين ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّـقُواْ

<sup>(</sup>١) في (ص) : « علموا » .

اَللَهُ ۚ [النساء: ١٣١] ، وقد سبق شرح التقوى بما فيه كفاية في شرح حديث وصية النَّبيِّ لمعاذ (١) .

وأمَّا السَّمع والطاعة لوُلاة أمور المسلمين ، ففيها سعادةُ الدُّنيا<sup>(۲)</sup> ، وبها تنتظِمُ مصالحُ العباد في معايشهم ، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربِّهم ، كما قال عليٌّ رضي الله عنه : إنَّ الناسَ لا يُصلحهم إلا إمامٌ بَرُّ أو فاجر ، إنْ كان فاجراً عبدَ المؤمنُ فيه ربّه ، وحمل الفاجر فيها إلى أجله [أخرجه : البيهقي في «شعب الإيمان » (٧٥٠٨)].

وقال الحسن في الأمراء: هم يلونَ من أمورنا خمساً: الجمعة والجماعة والعيد والثُّغور والحدود، والله ما يستقيم الدِّين إلا بهم، وإنْ جاروا وظلموا، والله لَمَا يُصْلحُ الله بهم أكثرُ ممَّا يُفسدون، مع أنَّ \_ والله \_ إنَّ طاعتهم لغيظٌ، وإنَّ فرقتهم لكفرٌ.

وبهذين الأصلين وصَّى النَّبيُّ ﷺ في خطبته في حجة الوداع أيضاً ، كما خرَّج الإمامُ أحمد والترمذي من رواية أمِّ الحصين الأحمسية ، قالت : سمعتُ رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) عند الحديث الثامن عشر.

<sup>(</sup>٢) قبل هذا في (ص): « المسلمين في » .

يخطُبُ في حَجِّةِ الوداع ، فسمعتُه يقول : « يا أَيُّهَا النَّاسُ ، اتَّقوا الله ، وإنْ أُمِّرَ عليكم عبدٌ حبشيٌّ مجدَّعٌ ، فاسمعوا له وأطيعوا ما أقام فيكم كتاب الله » [ أخرجه : أحمد 7/٢٠٤ ، والترمذي ( ١٧٠٦ ) ، وقال الترمذي : «حسن صحيح » ] . وخرَّج مسلم منه ذكرَ السمع والطاعة [ في « صحيحه » ٤/ ٧٩ ( ١٢٩٨ ) ( ٣١١ ) من حديث أم الحصين ، به ] .

وخرَّج الإمام أحمد والترمذي أيضاً من حديث أبي أُمامة ، قال : سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يخطُبُ في حجَّةِ الوداع ، يقول : « اتَّقوا الله ، وصلُّوا خمسَكُم وصوموا شهركم ، وأدُّوا زكاة أموالكم ، وأطيعوا ذا أمركم ، تدخُلُوا جنَّة ربَّكم » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٥١ و ٢٦٢ ، والترمذي ( ٢١٦ ) ، وقال الترمذي : «حسن صحيح » ] ، وفي رواية أخرى أنَّه قال : « يا أَيُّها النَّاس ، إنَّه لا نبيَّ بعدي ، ولا أمَّة بعدكم » وذكر الحديث بمعناه [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٧٥٣٥ ) و( ٧٦١٧ ) و( ٧٦٢٢ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٥٤٣ ) و( ٥٤٣ ) من حديث أبي أمامة ، به ، وهو صحيح ] .

وفي « المسند » (۱) عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « من لَقِيَ الله لا يشركُ به شيئاً ، وأدّى زكاةَ مالهِ طيّبةً بها نفسُه محتسباً ، وسمع وأطاع ، فله الجنّة ، أو دخل الجنّة » .

وقوله ﷺ : « وإنْ تأمَّرَ عليكم عبدٌ » ، وفي روايةٍ : « حبشي » هذا مما تكاثرت به الرِّوايات عن النَّبيِّ ﷺ ، وهو مما اطلع عليه النَّبيُّ ﷺ من أمرِ أُمته بعده ، وولاية العبيد عليهم ، وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٧٨/٩ ( ٧١٤٢ ) ] عن أنس ، عن النَّبيِّ ﷺ ، عليهم ، وأن استُعمِلَ عَلَيكُمْ عبدٌ حبشيٌّ ، كأنَّ رأسه زبيبةٌ » .

وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٢/ ١٢٠ ( ٦٤٨ ) ( ٢٤٠ ) ] عن أبي ذرِّ رضي الله عنه قال : إنَّ خليلي ﷺ أوصاني أنْ أسمع وأطيع ، ولو كان عبداً حبشياً مجدع الأطراف . والأحاديث في المعنى كثيرة جداً .

ولا يُنافي هذا قوله ﷺ: « لا يزالُ هذا الأمرُ في قريش ما بقي في النَّاس اثنان »

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٢/ ٣٦١ ـ ٣٦٢ ، وإسناده ضعيف لجهالة المتوكل أو أبي المتوكل الراوي عن أبي هريرة ، وفي السند بقية بن الوليد مدلس ويدلس تدليس التسوية وقد عنعن .

[أخرجه: الطبالسي (١٩٥٦)، وأحمد ٢٩/٢، والبخاري ٧٨/٩ (٧١٤٠)، ومسلم ٢/٢ (١٨٢٠)، وابن أبي عاصم في « السنة » (١١٢١)، وابن حبان (٢٢٦٦) من حديث ابن عمر، به]، وقوله: « النّاس تبع لقريش » [أخرجه: الطبالسي (٢٢٨٠)، وأحمد ٢٤٢/٢، والبخاري ٤/٢١٧ (٣٤٩٥)، ومسلم ٢/٢ (١٨١٨) (١) و (٢)، والبيهقي ١٤١/٨ من حديث أبي هريرة، به]، وقوله: « الأثمة من قريش » [أخرجه: الطيالسي (٢١٣٣)، وابن أبي شببة (٣٢٣٨)، وأحمد ٣/ ١٤٩ و١٨٨، والنسائي في « الكبرى » (١٩٤٧)، وأبو يعلى (١٩٤٣) و (٢٣٣٨)، وأحمد ٣/ ١٤٩ من حديث أنس بن مالك، به، وهو حديث صحبح ]؛ لأنّ ولاية العبيد قد تكون من جهة إمام قرشي، ويشهد لذلك ما خَرَّجَه الحاكمُ (١٠) من حديث علي وفجارها، ولكلّ حق ، قال : « الأئمة من قريش أبرارها أمراء أبرارها، وفجارها، ولكلّ حق ، فاتواكلّ ذي حق حقّه، وإنْ أمرت عليكم قريش عبداً حبشياً مجدعاً، فاسمعوا له وأطيعوا » وإسناده جيد، ولكنّه روي عن عليّ موقوفاً اخرجه: ابن أبي عاصم في «السنة» (١٥١٧) و(١٥١٨) ، وقال الدارقطني (٢) : هو أشبه .

وقد قيل : إنَّ العبدَ الحبشيَّ إنَّما ذكر على وجه ضرب المثل وإنْ لم يصحَّ وقوعُه ، كما قال : « مَن بنى مسجداً ولو كَمَفْحَصِ قطاة » [ أخرجه : البزار ( ٢٠١٧ ) ، وابن حبان ( ١٦١٠ ) و أبو نعيم في « الحلية » ٢١٧/٤ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٤٧٩ ) من حديث أبي ذر ، به ، وهو حديث اختلف في رفعه ووقفه وتفصيل طرقه ورواياته في كتابي « الجامع في العلل » يسر الله إتمامه وطبعه بمنه وكرمه . ومفحص القطاة : هو موضعها الذي تجثم فيه وتبيض ، كأنَّها تفحص عنه التراب ، أي : تكشفه . النهاية ٣/ ٤١٥ ] .

وقوله على الله المهديّين منكم بعدي ، فسيرى اختلافاً كثيراً ، فعليكم بسُنتي وسُنَّةِ الخُلفاء الرَّاشدين المهديّين من بعدي ، عَضُّوا عليها بالنواجذ » . هذا إخبارٌ منه على بما وقع في أمَّته بعدَه من كثرة الاختلاف في أصول الدِّين وفروعه ، وفي الأقوال والأعمال والاعتقادات ، وهذا موافقٌ لما روي عنه من افتراقِ أمَّته على بضع وسبعين

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ٤/ ٧٥ ـ ٧٦ .

<sup>(</sup>۲) في « العلل » ٣/ ١٩٩ .

فرقة ، وأنّها كلّها في النّار إلّا فرقة واحدة ، وهي من كان على ما هو عليه وأصحابه ، وكذلك في هذا الحديث أمر عند الافتراق والاختلاف بالتمسُّك بسنّته وسنّة الخلفاء الرّاشدين من بعده ، والسُّنة : هي الطريقة المسلوكة ، فيشمل ذلك التمسُّك بما كان عليه هو وخلفاؤه الرّاشدونَ مِنَ الاعتقادات والأعمال والأقوال ، وهذه هي السُّنة الكاملة ، ولهذا كان السلف قديماً لا يُطلقون اسم السُّنّة إلا على ما يشمل ذلك كلّه ، ورُوي معنى ذلك عن الحسن والأوزاعي والفُضيل بن عياض .

وكثيرٌ من العُلماء المتأخرين يخصُّ اسم السُّنة بما يتعلق بالاعتقادات ؛ لأنَّها أصلُ الدِّين ، والمخالفُ فيها على خطرِ عظيم ، وفي ذكر هذا الكلام بعد الأمر بالسَّمع والطَّاعة لأولي الأمر إلا في طاعة الله ِ ، كما صحَّ عنه والطَّاعة لأولي الأمر إلا في طاعة الله ِ ، كما صحَّ عنه أنَّه قال : « إنَّما الطَّاعةُ في المعروف » . [أخرجه : أحمد ١/ ٨٨ و٤٤ ، والبخاري ٥/ ٢٠٣ أنَّه قال : « إنَّما الطَّاعةُ في المعروف » . [أخرجه : أحمد ١/ ٨٨ و٤٤ ، والبخاري ٥/ ٢٠٣ ( ١٨٤٠ ) و ١٩٤٥ ) و النسائي ١٩٥٥ - ١٩ وفي « الكبرى » ، له ( ١٨٤٢ ) من حديث علي بن أبي طالب ، به ] .

وفي « المسند » (١) عن أنس : أنَّ معاذَ بن جبل قال : يا رسول الله ، أرأيتَ إنْ كان علينا أمراءُ لا يستنُّون بسنَّتك ، ولا يأخذون بأمرك ، فما تأمرُ في أمرهم ؟ فقالَ رسول الله على : « لا طاعة لمن لم يُطع الله عز وجل » .

وخرَّج ابن ماجه (٢) من حديث ابن مسعود: أنَّ النَّبِيِّ ﷺ قال: «سيلي أمورَكم بعدي رجالٌ يطفئون من السنة ويعملون بالبدعة ، ويؤخرون الصلاة عن مواقيتها » فقلت: يا رسول الله إنْ أدركتُهم ، كيف أفعلُ ؟ قال: « لا طاعة لمن عصى الله » .

وفي أمره ﷺ باتّباع سنَّته ، وسنَّة خلفائه الراشدين بعد أمره بالسمع والطاعة لوُلاةِ الأمور عموماً دليلٌ على أنَّ سنة الخلفاء الراشدين متّبعة ، كاتّباع سنته ، بخلاف غيرهم من وُلاة الأمور .

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٣/٣١٣ ، وإسناده لا بأس به إن شاء الله .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (۲۸٦٥) ، وإسناده حسن .

وفي « مسند الإمام أحمد » (١) و « جامع الترمذي » (٢) عن حُذيفة قال : كنّا عند النّبيّ في جُلوساً ، فقال : « إني لا أدري ما قَدْرُ بقائي فيكم ، فاقتدوا باللّذيْنِ من بعدي \_ وأشار إلى أبي بكر وعمر \_ وتمسّكوا بعهد عمّار ، وما حدَّثكم ابنُ مسعودٍ ، فصدقوه » ، وفي روايةٍ : « تمسّكوا بعهد ابنِ أم عبدٍ ، واهتدوا بهدي عمار » . فنصّ في آخر عمره على من يُقتدى به مِنْ بعده ، والخُلفاء الراشدون الذين أمر بالاقتداء بهم هم : أبو بكر وعمرُ وعثمانُ وعليٌ ، فإنّ في حديث سفينة ، عن النّبيّ في : « الخلافةُ بعدي ثلاثون سنة ، ثم تكونُ ملكاً » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٢٠ و ٢٢١ ، وأبو داود (١٤٤١ ) و (١٢٤١ ) و (١٢٥٠ ) و في « الله بن أحمد في « السنة » (١١٨١ ) و (١١٤٠ ) و (١٤٠١ ) و الطحاوي في « شرح المشكل » (١٤٠٩ ) ، وابن حبان (١٦٥٠ ) و (١٩٤٣ ) ] ، وقد صححه الإمام أحمد ، واحتج المشكل » (٣٤٩ ) ، وابن حبان (١٢٥٠ ) و (٣٩٤٣ ) ] ، وقد صححه الإمام أحمد ، واحتج به على خلافة الأثمة الأربعة (٢٠١٠ ) .

ونص كثيرٌ من الأئمّة على أنَّ عمر بنَ عبد العزيز خليفةٌ راشد أيضاً ، ويدلُّ عليه ما خرَّجه الإمام أحمد [ في «مسنده » ٢٧٣/٤ ، وإسناده حسن ] من حديث حُذيفة ، عن النّبيِّ في ، قال : « تكونُ فيكم النبوَّةُ ما شاء الله أنْ تكون ، ثم يرفعها الله إذا شاء أنْ يرفعها ، ثم تكونُ خلافةٌ على منهاج النبوَّة ، فتكونُ ما شاء الله أنْ تكونَ ، ثم يرفعها الله إذا شاء أنْ يرفعها ، ثمَّ تكونُ مُلكاً عاضًا ما شاء الله أنْ تكون ، ثم يرفعها إذا شاء أنْ يرفعها ، ثم تكونُ مُلكاً جبرية ، فتكون ما شاء الله أن تكون ، ثم يرفعها إذا شاء أنْ يرفعها ، ثم تكونُ مُلكاً جبرية ، فتكون ما شاء الله أن تكون ، ثم يرفعها إذا شاء أنْ يرفعها ، ثم تكون خلافةً على منهاج النبوَّة » ثُمَّ سكت . فلما ولي عمر بن عبد العزيز ، دخل عليه رجلٌ ، فحدَّثه بهذا الحديث ، فسُرَّ به ، وأعجبه .

المسند ٥/ ٣٨٥ و ٣٩٩ و ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الكبير (٣٦٦٣) و(٣٧٩٩م) ، وقال في الموضع الثاني : « هذا حديث حسن » على أنَّه أشار إلى الاختلاف في إسناده .

<sup>(</sup>٣) قال عبد الله بن أُحمد في « السنة » (١٤٠٠) : « سمعت أبي يقول : . . . أما الخلافة فنذهب إلى حديث سفينة فنقول : أبو بكر وعمر وعثمان وعلي في الخلفاء » .

وكان محمد بن سيرين أحياناً يسأل عن شيءٍ مِنَ الأشربةِ ، فيقول : نهى عنه إمامُ هدى : عمرُ بن عبد العزيز [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٢٥٧ ] .

وقد اختلف العلماء في إجماع الخُلفاء الأربعة : هل هو إجماعٌ ، أو حُجَّةٌ ، مع مخالفة غيرهم مِنَ الصَّحابة أم لا ؟ وفيه روايتان عن الإمام أحمد (١) ، وحكم أبو خازم الحنفي في زمن المعتضد بتوريث ذوي الأرحام ، ولم يعتدَّ بمن خالف الخُلفاء ، ونفذ حكمه بذلك في الآفاق .

ولو قال بعضُ الخلفاء الأربعة قولاً ، ولم يُخالفه منهم أحدٌ ، بل خالفه غيرُه من الصَّحابة ، فهل يقدم قولُه على قول غيره ؟ فيه قولان أيضاً للعلماء ، والمنصوصُ عن أحمد أنَّه يُقدمُ قوله على قولِ غيره من الصَّحابة ، وكذا ذكره الخطابيُ (٢) وغيره ، وكلامُ أكثرِ السَّلفِ يدلُّ على ذلك ، خصوصاً عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فإنَّه روي عن النَّبيِّ من وجوه أنَّه قال : « إنَّ الله جعل الحقَّ على لسان عمر وقلبه » [ أخرجه : ابن أبي من وجوه أنَّه قال : « إنَّ الله جعل الحقَّ على لسان عمر وقلبه » [ أخرجه : ابن أبي منيبة ( ١٢٥٠ ) ، وأحمد ٢/١٥٠ ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ١٢٥٠ ) ، وابن حبان ( ١٨٥٠ ) من حديث أبي هريرة ، به . وأخرجه أيضاً : ابن سعد في « طبقاته » ٢/ ٣٣٥ ، وأحمد ٢/٣٥ ومن حديث وفي « فضائل الصحابة » ، له ( ٣١٣ ) ، والترمذي ( ٣٦٨٢ ) ، وابن حبان ( ١٨٩٥ ) ومن حديث ابن عمر ، به ، وهو حديث قويٌّ بمجموع طرقه ] . وكان عمرُ بن عبد العزيز يتَّبع أحكامَه ، ويستدلُّ بقولِ النَّبِيِّ عَلَى الله جعلَ الحقَّ على لسان عمرَ وقلبه » .

وقال مالكُ : قال عمرُ بنُ عبد العزيز : سنَّ رسولُ الله على وولاةُ الأمر من بعده سُنناً ، الأخذُ بها اعتصامٌ بكتابِ الله ، وقوَّةٌ على دين الله ، ليس لأحدِ تبديلُها ، ولا تغييرُها ، ولا النظرُ في أمرِ خالفَها ، مَنِ اهتدى بها ، فهو مهتدِ ، ومن استنصر بها ، فهو منصور ، ومن تركها واتَّبع غيرَ سبيل المؤمنين ، ولاه الله ما تولَّى ، وأصلاه جهنَّم ، وساءت مصيراً [ أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ١٠٦٧ ( ١٩٦٩ ) ، والآجري في « الشريعة » : ٤٨ ] . وحكى عبدُ الله بن عبد الحكم عن مالك : أنَّه قال : أعجبني

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط للزركشي ٣/ ٥٢٧ ـ ٥٢٨ .

<sup>(</sup>۲) في « معالم السنن » ۲۷۸/٤ .

عَزْمُ (١) عمرَ على ذلك ، يعني : هذا الكلام . وروى عبدُ الرحمن بنُ مهدي هذا الكلام عن مالكِ ، ولم يحكِه عن عمرَ .

وقال خلَفُ بنُ خليفة : شهدتُ عمر بن عبد العزيز يخطبُ النَّاس وهو خليفة ، فقال في خطبته : ألا إنَّ ما سنَّ رسولُ الله على وصاحباه ، فهو وظيفةُ دينٍ ، نأخذ به ، وننتهي إليه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ٢٩٨ ] وروى أبو نعيم (٢) من حديث عَزْرب الكندي : أنَّ رسول الله على قال : « إنَّه سيحدث بعدي أشياء ، فأحبها إلي أنَّ تلزموا ما أحدث عمر » .

وكان عليٌّ يتبع أحكامه وقضاياه ، ويقول : إنَّ عمرَ كان رشيدَ الأمر [ أخرجه : أبو عبيد في « الأموال » ( ٢٧٣ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٢٠٠٤ ) ، وأحمد في « فضائل الصحابة » ( ٥٣٧ ) ، وعبد الله بن أحمد في « السنة » ( ١٣٠٧ ) ، والبيهقي ١٢٠/١٠ ] .

وروى أشعثُ ، عن الشَّعبيِّ ، قال : إذا اختلف الناس<sup>(٣)</sup> في شيءٍ ، فانظروا كيف قضى فيه عمرُ ، فإنَّه لم يكن يقضي في أمر لم يُقْضَ فيه قبلَه حتى يُشاوِرَ [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣٢٠/٤ ] .

وقال مجاهد: إذا اختلف الناسُ في شيءٍ ، فانظروا ما صنع عمر ، فخُذُوا به [أخرجه: أحمد في «فضائل الصحابة» (٣٤٩)]. وقال أيوب ، عن الشعبيِّ : انظروا ما اجتمعت عليه أمَّةُ محمد ، فإنَّ الله لم يكن ليجمعها على ضلالةٍ ، فإذا اختلفت ، فانظروا ما صنَعَ عُمَر بنُ الخطاب ، فخذوا به .

وسئل عكرمة عن أم الولد ، فقال : تعْتقُ بموت سيدها ، فقيل له : بأيِّ شيء تقولُ ؟ قال : ﴿ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ وَأُولِى الْأَمْرِ تقولُ ؟ قال : ﴿ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ وَأُولِى الْأَمْرِ مِنْ أَولِي الْأَمْرِ [ أخرجه : سعيد بن منصور في « سننه » ( ٢٥٧ ) مِنكُمُ ﴾ [ النساء : ٥٩ ] ، وعمرُ من أولي الأمر [ أخرجه : سعيد بن منصور في « سننه » ( ٢٥٧ ) ( ط ، دار الصميعي ) ، والبيهقي ٢٥٧ ] .

<sup>(</sup>۱) « عزم » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) في « معرفة الصحابة » (٥٥٦٧) و(٥٥٦٨) من حديث عبد الملك بن عياض الجذامي أبي عفيف ، عن عزرب ، عن النبي ﷺ ، وقال أبو حاتم الرازي : « عبد الملك أبو عفيف مجهول ، وشيخه لا يعرف » . انظر : الإصابة ٣/ ٤٤٢ ، وجامع المسانيد ٩/ ١٠٢ .

<sup>(</sup>٣) (الناس) سقطت من (ص)

وقال وكيع: إذا اجتمع عمرُ وعليٌّ على شيءٍ ، فهو الأمرُ .

وروي عن ابن مسعود أنَّه كان يحلَف بالله : إنَّ الصِّراط المستقيم هو الذي ثبت عليه عمر حتى دخل الجنَّة (١) .

وبكلِّ حالٍ ، فما جمع عمرُ عليه الصَّحابة ، فاجتمعوا عليه في عصره ، فلا شكَّ أنَّه الحقُّ ، ولو خالف فيه بعدَ ذلك مَنْ خالف ، كقضائه في مسائلَ منَ الفرائض كالعول ، وفي زوج وأبوين وزوجة وأبوين ، أنَّ للأمِّ ثلث الباقي ، وكقضائه فيمن جامعَ في إحرامه أنَّه يمضي في نسكه وعليه القضاءُ والهديُ ، ومثل ما قضى به في امرأة المفقودِ ، ووافقه غيره مِنَ الخُلفاء أيضاً ، ومثلُ ما جمع عليه النَّاسَ في الطَّلاق الثَّلاث ، وفي تحريم متعة النِّساء ، ومثل ما فعله من وضع الدِّيوان ، ووضع الخراج على أرض العنوة ، وعقد الذِّمة لأهل الذِّمة بالشُّروط التي شرطها عليهم ونحو ذلك .

ويشهد لصحة ما جمع عليه عمرُ الصحابة ، فاجتمعوا عليه ، ولم يُخالف في وقته قولُ النّبيِّ عَلَى المنام أنزعُ على قليبٍ ، فجاء أبو بكرٍ ، فنزع ذَنُوباً أو ذنوبين ، وفي نزعه ضعف ، والله يغفر له ، ثم جاء ابنُ الخطّاب ، فاستحالت غَرْباً ، فلم أرَ أحداً يفري فَرْيَهُ حتَّى رَوِيَ النّاس ، وضربوا بعَطَنِ » ، وفي روايةٍ : « فلم أرَ عبقرياً من النّاسِ يَنْزعُ نزعَ ابنِ الخطاب » وفي روايةٍ : « حتى تولّى والحوض يتفجّرُ » عبقرياً من النّاسِ يَنْزعُ نزعَ ابنِ الخطاب » وفي روايةٍ : « حتى تولّى والحوض يتفجّرُ » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٦٨ و ٥٠٥ ، والبخاري ٥/٧ ( ٣٦٦٤ ) و٩/ ٧٠١ و ( ٧٠٢١ ) و ( ١٥٠ ) ، والنسائي في « فضائل الصحابة » ( ١٥ ) من حديث أبي هريرة ، به ] .

وهذا إشارةٌ إلى أنَّ عمرَ لم يمت حتَّى وضع الأمورَ مواضعها ، واستقامت الأمورُ ، وذلك لِطول مدَّته ، وتفرُّغه للحوادث ، واهتمامه بها ، بخلاف مدَّة أبي بكر فإنّها كانت قصيرةً ، وكان مشغولاً فيها بالفُتوح ، وبعث البُعوث للقتال ، فلم يتفرَّغ لكثيرٍ من الحوادث ، وربما كان يقع في زمنه ما لا يبلُغه ، ولا يُرفعُ إليه ، حتَّى رفعت تلك الحوادث إلى عمرَ ، فردَّ النَّاس فيها إلى الحقِّ وحملهم على الصَّواب .

<sup>(</sup>۱) عبارة: «حتى دخل الجنة » لم ترد في (ص).

وأمَّا ما لم يجمع عمرُ النَّاسَ عليه ، بل كان له فيه رأيٌ ، وهو يسوِّغ لغيره أنْ يرى رأياً يُخالف رأيه ، كمسائل الجَدِّ مع الإخوة ، ومسألة طلاق البتة ، فلا يكونُ قولُ عمر فيه حجَّةً على غيره مِنَ الصَّحابة ، والله أعلم .

وإنَّما وصف الخلفاء بالراشدين ؛ لأنَّهم عرفوا الحقَّ وقَضَوا به ، فالراشدُ ضدُّ الغاوي ، والغاوي مَنْ عَرَفَ الحقَّ ، وعمل بخلافه .

وفي رواية «المهديين»، يعني: أنَّ الله يهديهم للحقِّ، ولا يُضِلُّهم عنه، فالأقسام ثلاثة: راشدٌ وغاوٍ وضالٌ، فالراشد عرف الحقَّ واتَّبعه، والغاوي: عرفه ولم يتَّبعه، والضالُ : لم يعرفه بالكليَّة، فكلُّ راشدٍ، فهو مهتد، وكل مهتدٍ هدايةً تامَّةً، فهو راشد؛ لأنَّ الهدايةَ إنَّما تتمُّ بمعرفة الحقِّ والعمل به أيضاً.

وقوله : « عَضُّوا عليها بالنَّواجذ » كناية عن شدَّةِ التمسُّك بها ، والنواجذ : الأضراس .

قوله: « وإيّاكم ومحدثاتِ الأمور ، فإنّ كلّ بدعة ضلالة » تحذيرٌ للأمة مِنِ اتّباعِ الأمورِ المحدَثَةِ المبتدعةِ ، وأكّد ذلك بقوله: « كلُّ بدعةٍ ضلالةٌ » ، والمراد بالبدعة: ما أُحْدِثَ ممّا لا أصلَ له في الشريعة يدلُّ عليه ، فأمّا ما كان له أصلٌ مِنَ الشّرع يدلُّ عليه ، فأمّا ما كان له أصلٌ مِنَ الشّرع يدلُّ عليه ، فليس ببدعةٍ شرعاً ، وإنْ كان بدعةً لغةً ، وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ١١/٣ عليه ، فليس ببدعةٍ شرعاً ، وإنْ كان بدعةً لغةً ، وفي « صحيح مسلم » [ الصحيح ٢٨٠ ( ٨٦٧ ) و( ٤٤ ) و( ٤٥ ) ] عن جابر: أنَّ النّبيّ ﷺ كان يقول في خطبته: « إنّ خيرَ الحديثِ كتابُ الله ، وخير الهدي هديُ محمد ، وشرُّ الأمور محدثاتها ، وكلُّ بدعة ضلالة » .

وخرَّج الترمذي (١) وابن ماجه (٢) من حديث كثير بن عبد الله المزني ـ وفيه ضعف (٣) ـ عن أبيه ، عن جده ، عن النبيّ ﷺ ، قال : « من ابتدع بدعة ضلالة

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكبير » (٢٦٧٧) .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (۲۰۹) و (۲۱۰) .

<sup>(</sup>٣) قال ابن حبان في « المجروحين » ٢/ ٢٢١ : « كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني . . يروي عن أبيه ، عن جده بنسخة موضوعة لا يحل ذكرها في الكتب ولا الرواية عنه إلا على جهة التعجب ، وكان الشافعي رحمه الله يقول : كثير بن عبد الله المزني ركن من أركان الكذب » .

لا يرضاها الله ورسولُه ، كان عليه مثلُ آثام مَنْ عمل بها ، لا يَنْقُصُ ذلك منْ أوزارهم شيئاً » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٠٥/٤ ، وإسناده ضعيف لضعف أبي بكر بن أبي بن عبد الله ] من رواية غضيف بن الحارث الثُّمالي قال : بعث إليَّ عبدُ الملك بنُ مروان ، فقال : إنا قد جمعنا الناس على أمرين : رفع الأيدي على المنابر يومَ الجمعة ، والقصص بعد الصُّبح والعصر ، فقال : أما إنَّهما أمثلُ بدعتكم عندي ، ولست بمجيبكم إلى شيءٍ منها ؛ لأنَّ النَّبيَّ عَيْ ، قال : « ما أحْدَثَ قومٌ بدعةً إلا رُفعَ مثلُها منَ السُّنَة » فتمسُّكُ بسنَّةٍ خيرٌ من إحداث بدعةٍ . وقد رُوي عن ابن عمر من قوله نحو هذا .

فقوله عنه شيء ، وهو أصل القين ، وهو شبيه بقوله : « مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنا ما لَيسَ مِنْهُ فَهو عظيم من أصول الدِّين ، وهو شبيه بقوله : « مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنا ما لَيسَ مِنْهُ فَهو ردٌ » (١) ، فكلُّ من أحدث شيئاً ، ونسبه إلى الدِّين ، ولم يكن له أصل من الدِّين يرجع إليه ، فهو ضلالة ، والدِّين بريء منه ، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات ، أو الأعمال ، أو الأقوال الظاهرة والباطنة .

وأما ما وقع في كلام السّلف مِن استحسان بعض البدع ، فإنّما ذلك في البدع اللّغوية ، لا الشرعية ، فمِنْ ذلك قولُ عمر رضي الله عنه لمّا جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحدٍ في المسجد ، وخرج ورآهم يصلُّون كذلك فقال : نعمت البدعة هذه . وروي عنه أنّه قال : إنْ كانت هذه بدعة ، فنعمت البدعة [ أخرجه : مالك البدعة هذه . وروي عنه أنّه قال : إنْ كانت هذه بدعة ، فنعمت البدعة [ أخرجه : مالك في " الموطأ » (٣٠١ ) برواية يحيى الليثي ، والبخاري ٣/ ٥٨ (٢٠١٠ ) ، والبيهتي ٢/ ٤٩٣ ] . وروي أنّ أبيّ بن كعب ، قال له : إنّ هذا لم يكن ، فقال عمر : قد علمتُ ، ولكنّه حسنٌ . ومرادُه أنّ هذا الفعلَ لم يكن على هذا الوجه قبل هذا الوقت ، ولكن له أصولٌ من الشّريعةِ يُرجع إليها ، فمنها : أنّ النّبيّ على كان يحُثُ على قيام رمضان ، ويُرغّبُ فيه ، وكان النّاسُ في زمنه يقومون في المسجد جماعاتٍ متفرّقةً ووحداناً ، وهو علي بأصحابه في رمضان غيرَ ليلةٍ ، ثم امتنع مِنْ ذلك معلّلاً بأنّه خشي أنْ يُكتب

<sup>(</sup>١) تقدم عند الحديث الخامس.

عليهم ، فيعجزوا عن القيام به ، وهذا قد أمِنَ بعده ﷺ [ أخرجه : البخاري ١٣/٢ ( ٩٢٤ ) و ٢/ ٦٢ ( ١٢٢٩ ) ، ومسلم ٢/ ١٧٧ ( ٢٦١ ) و ( ١٧٧ ) و ( ١٧٨ ) من حديث عائشة . به ] . ورُوي عنه أنَّه كان يقومُ بأصحابه ليالي الأفراد في العشر الأخير [ أخرجه : أحمد ١٥٩/٥ و ١٦٣ ، والدارمي ( ١٧٨٤ ) ، وأبو داود ( ١٣٧٥ ) ، وابن ماجه ( ١٣٢٧ ) ، والترمذي ( ١٠٨٨ ) ، والنسائي ٨٣/٣ من حديث أبي ذر ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] .

ومنها: أنَّه ﷺ أمر باتِّباع سنة خلفائه الراشدين ، وهذا قد صار من سنة خلفائه الراشدين ، فإنَّ النَّاس اجتمعوا عليه في زمن عمر وعثمانَ وعليٍّ .

ومن ذلك : أذانُ الجمعة الأوّل ، زاده عثمانُ [ أخرجه : الشافعي في « مسنده » ( ٤٢٤ ) بتحقيقي ، وأحمد ٣/٤٤٩ و ٤٥٠ ، والبخاري ٢/١٠ ( ٩١٣ ) و ( ٩١٣ ) ، وأبو داود ( ١٠٨٧ ) من حديث السائب بن يزيد ، قال : إنَّ الأذان كان أوله للجمعة حين يجلس الإمام على المنبر على عهد رسول الله على وأبي بكر وعمر ، فلما كان خلافة عثمان كثر الناس أمر عثمان رضي الله عنه بأذان ثان فأذن فثبت الأمر على ذلك . . » ] لحاجةِ النَّاسِ إليه ، وأقرَّه عليٌّ ، واستمرَّ عملُ المسلمينَ عليه ، وروي عَن ابن عمر أنَّه قال : هو بدعة [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٤٤١ ) ] ، ولعلَّه أرادَ ما أراد أبوه في قيام رمضان .

ومِنْ ذلك جمع المصحف في كتاب واحدٍ ، توقّف فيه زيدُ بنُ ثابتٍ ، وقال لأبي بكر وعمر : كيف تفعلان ما لم يفعلْهُ النّبيُّ على ؟ ثم علم أنّه مصلحةٌ ، فوافق على جمعه [ أخرجه : الطيالسي (٣) ، وأحمد ١٠/١ و (١٣) ، والبخاري ١٩٨١ (٢٦٧٩ ) ، والترمذي (٣١٠٣) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٧٩٩٥ ) من حديث زيد بن ثابت ، به ] ، وقد كان النّبيُّ على يأمرُ بكتابة الوحي ، ولا فرق بَيْنَ أنْ يُكتب مفرقاً أو مجموعاً ، بل جمعُه صار أصلح .

وكذلك جمعُ عثمان الأمة على مصحف واحد وإعدامه لما خالفه خشية تفرُّق الأمة ، وقد استحسنه عليُّ وأكثرُ الصحابة ، وكان ذلك عينَ المصلحة .

وكذلك قتال من منع الزكاة : توقف فيه عمر وغيرُه حتى بيَّن له أبو بكر أصلَه الذي يرجعُ إليه منَ الشَّريعة [ أخرجه : البخاري ١٣١/٢ ( ١٤٠٠ ) ، ومسلم ٣٨/١ ( ٢٠ ) ( ٣٢ ) من حديث أبي هريرة ، به ] ، فوافقه الناسُ على ذلك .

ومِنْ ذلك القصص ، وقد سبق قولُ غضيف بن الحارث : إنَّه بدعةٌ ، وقال الحسن : القصص بدعةٌ ، و نِعمت البدعةُ ، كم من دعوة مستجابة ، وحاجة مقضية ، وأخ مستفاد (١) . وإنَّما عنى هؤلاء بأنَّه بدعة الهيئة الاجتماعية عليه في وقت معين ، فإنَّ النَّبيَ عَلَى لم يكن له وقت معيَّن يقصُّ على أصحابه فيه غير خطبه الراتبة في الجُمَع والأعياد ، وإنَّما كان يذكرهم أحياناً ، أو عند حدوث أمرٍ يحتاجُ إلى التَّذكير عنده ، ثم إنَّ الصحابة اجتمعوا على تعيين وقتٍ له كما سبق عن ابنِ مسعودٍ : أنَّه كان يُذكِّرُ أصحابه كلَّ يوم خميس .

وفي « صحيح البخاري » [ الصحيح ٨/ ٩١ ( ٦٣٣٧ ) ] عنِ ابن عبَّاسٍ قال : حدَّث الناس كلَّ جمعة مرَّةً ، فإنْ أبيتَ فمرَّتين ، فإنْ أكثرت ، فثلاثاً ، ولا تُمِلَّ الناس .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ٢١٧/٦ ] عن عائشة أنّها وصَّت قاصَّ أهلِ المدينة بمثل ذلك . وروي عنها أنّها قالت لعُبيد بن عُميرٍ : حدِّثِ النَّاسَ يوماً ، ودعِ النَّاسِ يوماً ، لا تُملَّهم [ أخرجه : ابن سعد في « طبقاته » ١٦/٦ ] . وروي عن عمر بن عبد العزيز أنّه أمر القاصَّ أنْ يقصَّ كلَّ ثلاثة أيام مرَّة . ورُوي عنه أنّه قال له : روِّح الناسَ ولا تُثقِلْ عليهم ، ودَعِ القَصَصَ يوم السبت ويوم الثلاثاء .

وقد روى الحافظ أبو نعيم (٢) بإسناده عن إبراهيم بن الجنيد ، حدثنا حرملة بن يحيى قال : سمعتُ الشافعي \_ رحمة الله عليه \_ يقول : البدعة بدعتان : بدعةٌ محمودةٌ ، وبدعة مذمومةٌ ، فما وافق السنة فهو محمودٌ ، وما خالف السنة فهو مذمومٌ . واحتجَّ بقول عمر : نعمت البدعة هي .

ومراد الشافعي ـ رحمه الله ـ ما ذكرناه مِنْ قبلُ : أنَّ البدعة المذمومة ما ليس لها أصل منَ الشريعة يُرجع إليه ، وهي البدعةُ في إطلاق الشرع ، وأما البدعة المحمودة فما وافق السنة ، يعني : ما كان لها أصلٌ مِنَ السنة يُرجع إليه ، وإنَّما هي بدعةٌ لغةً لا شرعاً ؛ لموافقتها السنة .

<sup>(</sup>١) انظر: كشف الظنون ٢/ ١٩٠٩ ، وأبجد العلوم ٢/ ٥٣٦ .

<sup>(</sup>۲) في « الحلية » ۱۱۳/۹ .

وقد روي عَنِ الشَّافعي كلام آخر يفسِّرُ هذا ، وأنَّه قال : والمحدثات ضربان : ما أُحدِثَ مما يُخالف كتاباً ، أو سنةً ، أو أثراً ، أو إجماعاً ، فهذه البدعة الضلال ، وما أحدِثَ مِنَ الخير ، لا خِلافَ فيه لواحدٍ مِنْ هذا ، وهذه محدثة غيرُ مذمومة [ أخرجه : البيهقي في « مناقب الشافعي » ١/ ٤٦٨ \_ ٤٦٩ ] .

وكثير من الأمور التي حدثت ، ولم يكن قد اختلفَ العلماءُ في أنَّها هل هي بدعةٌ حسنةٌ حتى ترجع إلى السُّنة أم لا ؟ فمنها : كتابةُ الحديث ، نهى عنه عمرُ وطائفةٌ مِن الصَّحابة ، ورخَّص فيها الأكثرون ، واستدلوا له بأحاديث من السُّنَّة .

ومنها : كتابة تفسير الحديث والقرآن ، كرهه قومٌ من العُلماء ، ورخَّصَ فيها كثيرٌ منهم .

وكذلك اختلافُهم في كتابة الرَّأي في الحلال والحرام ونحوه ، وفي توسِعَةِ الكلام في المعاملات وأعمالِ القلوب التي لم تُنقل عَنِ الصحابة والتابعين . وكان الإمام أحمد يكره أكثر ذلك (١) .

وفي هذه الأزمان التي بَعُدَ العهد فيها بعُلوم السلف يتعيَّن ضبطُ ما نُقِلَ عنهم مِنْ ذلك كله ، ليتميَّزَ به ما كان من العلم موجوداً في زمانهم ، وما حدث من ذلك بعدَهم ، فيُعْلَمُ بذلك السنةُ من البدعة .

وقد صحَّ عن ابن مسعود أنَّه قال : إنَّكم قد أصبحتُم اليومَ على الفطرة ، وإنَّكم ستُحدِثونَ ويُحدَثُ لكم ، فإذا رأيتم محدثةً ، فعليكم بالهَدْي الأوّل [ أخرجه : المروزي في " السنة » (٨٠)] . وابنُ مسعود قال هذا في زمن الخلفاء الراشدين .

وروى ابن مهدي ، عن مالك قال : لم يكن شيءٌ من هذه الأهواء في عهد النّبيّ وأبي بكر وعمر وعثمان (٢٠٠٠ . وكأنَّ مالكاً يُشير بالأهواء إلى ما حدث من التفرُّق في أصول الديانات من أمر الخوارج والروافض والمرجئة ونحوهم ممَّن تكلَّم في تكفير المسلمين ، واستباحة دمائهم وأموالهم ، أو في تخليدهم في النار ، أو في تفسيق

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري ١٣/ ٣١١ .

<sup>(</sup>٢) ذكره الحافظ ابن حجر في « الفتح » ٣١١/١٣ .

خواصِّ هذه الأمة ، أو عكس ذلك ، فزعم أنَّ المعاصي لا تضرُّ أهلَها ، أو أنَّه لا يدخلُ النَّار مِنْ أهل التوحيدِ أحدٌ .

وأصعبُ من ذلك ما أحدِث من الكلام في أفعال الله تعالى من قضائه وقدره ، فكذب بذلك من كذب ، وزعم أنَّه نزَّه الله بذلك عن الظلم .

وأصعبُ من ذلك ما أحدث مِنَ الكلام في ذات الله وصفاته ، ممَّا سكت عنهُ النّبيُّ وأصحابه والتَّابعونَ لهم بإحسانٍ ، فقومٌ نَفُوا كثيراً ممَّا وردَ في الكتاب والسُّنة من ذلك ، وزعموا أنَّهم فعلوه تنزيهاً لله عمَّا تقتضي العقولُ تنزيهه عنه ، وزعموا أنّه لازمَ ذلك مستحيلٌ على الله عز وجل ، وقومٌ لم يكتفوا بإثباته ، حتى أثبتوا بإثباته ما يُظَنُّ أنّه لازمٌ له بالنسبة إلى المخلوقين ، وهذه اللّوازم نفياً وإثباتاً دَرَجَ صدْرُ الأمّة على السُّكوت عنها .

ومما أحدِث في الأمة بعْدَ عصر الصحابة والتابعين الكلامُ في الحلال والحرام بمجرَّدِ الرَّأي ، وردُّ كثيرٍ ممَّا وردت به السُّنة في ذلك لمخالفته للرَّأي والأقيسة العقلية .

ومما حدث بعد ذلك الكلامُ في الحقيقة بالذَّوق والكشف ، وزعم أنَّ الحقيقة تُنافي الشريعة ، وأنَّ المعرفة وحدَها تكفي مع المحبَّة ، وأنَّه لا حاجة إلى الأعمال ، وأنَّها حجابٌ ، أو أنَّ الشَّريعة إنَّما يحتاجُ إليها العوامُّ ، وربما انضمَّ إلى ذلك الكلامُ في الذَّات والصَّفات بما يعلم قطعاً مخالفتُه للكتاب والسُّنة ، وإجماع سلف الأمة ، والله يهدي من يشاء إلى صراطٍ مستقيم .

## الحديث التاسع والعشرون

عَنْ مُعاذِ رضي الله عنه قال: قُلتُ: يا رَسولَ الله أخبِرني بِعَمَلٍ يُدخلني الجَنَةَ ويُباعدني مِنَ النّارِ، قال: «لقدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظيمٍ، وإنّه ليَسيرٌ عَلَى مَنْ يَسَرَهُ الله عليه: تَعْبُدُ الله لا تُشْرِكُ بهِ شيئاً، وتُقيمُ الصَّلاة، وتُؤتِي الزّكاة، وتَصُومُ رَمضَانَ، وتَحُجُّ البَيتَ ». ثمّ قالَ: « ألا أدُلُكَ على أبوابِ الخير؟ الصَّومُ جُنّةٌ، والصَّدقةُ تُطْفِئ الخَطيئةَ كما يُطفئ الماءُ النارَ، وصَلاةُ الرّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللّيلِ، ثمّ تلا: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المَصَاجِعِ ﴾ حتّى بَلغَ : ﴿ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٦ - ١٧]، ثمّ قال: « ألا أخبِرُكُ بِرَأْسِ المُمْ وعَمودِهِ وذِرْوَة سنامِهِ ؟ » قُلتُ : بَلَى يا رَسولَ الله ، قال: « رَأْسُ الأَمْرِ الإسلامُ ، الأَمْرِ وعَمودِهِ وذِرْوَة سنامِهِ الجهادُ » ، ثم قال: « ألا أخبِرُكَ بمَلاكِ ذلك كُلّهِ ؟ » وعَمُودُه الصَّلاةُ ، وذِرْوَة سنامِهِ الجهادُ » ، ثم قال: « ألا أخبِرُكَ بمَلاكِ ذلك كُلّهِ ؟ » قلتُ : بلى يا رسولَ الله ، فأخذ بلسانه ، قال: « كُفَّ عَلَيكَ هذا » ، قلتُ : يا نبيً قلتُ : بلى يا رسولَ الله ، فأخذ بلسانه ، قال: « تُحَفَّ عَلَيكَ هذا » ، قلتُ : يا نبيً قلتُ : وقال : هُبَا النّاسَ في النّارِ على وُجوهِهِمْ ، أو على مَناخِرِهم إلا حَصائِدُ السِنتِهم » . رواهُ الترمذيُّ ، وقال : على وُجوهِهِمْ ، أو على مَناخِرِهم إلا حَصائِدُ السِنتِهم » . رواهُ الترمذيُّ ، وقال : عديثٌ حَسنٌ صحيحٌ .

هذا الحديث خرّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٥/ ٢٣١] ، والترمذي  $^{(1)}$  ، والسّمذي  $^{(1)}$  ، والسّسائي  $^{(1)}$  ، وابن ماجه [ في « سننه » ( ٣٩٧٣ ) . وأخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٣٠٣ ) ، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٩٦ ) ، والطبراني في « الكبير » وعبد بن حميد ( ١١٢ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٠٤ ) ، والبيهقي في « الشعب » ( ١٣٥٠ ) ، والبغوي ( ١١٠ ) ] ، من رواية معمر ، عن عاصم بن أبي النجود ، عن أبي وائل ، عن معاذ بن جبل ، وقال الترمذي : حسن صحيح .

وفيما قاله \_ رحمه الله \_ نظر من وجهين :

<sup>(</sup>۱) في « جامعه » (۲۲۱۲) .

<sup>(</sup>٢) في « الكبرى » (١١٣٩٤) وفي « التفسير » ، له (٤١٤) .

أحدهما: أنَّه لم يثبت سماعُ أبي وائل من معاذ ، وإنْ كان قد أدركه بالسِّنِ ، وكان معاذٌ بالشَّام ، وأبو وائل بالكوفة ، وما زال الأئمةُ \_ كأحمد وغيره \_ يستدلُّون على انتفاء السَّماع بمثل هذا ، وقد قال أبو حاتم الرازي في سماع أبي وائل من أبي الدرداء: قد أدركه ، وكان بالكُوفة ، وأبو الدَّرداء بالشام ، يعني : أنَّه لم يصحَّ له سماع منه (۱) وقد حكى أبو زرعة الدِّمشقي عن قوم أنَّهم توقَّفُوا في سماعِ أبي وائل من عمر ، أو نفوه ، فسماعه من معاذ أبعد .

والثاني: أنَّه قد رواه حمَّادُ بنُ سلمة ، عن عاصم بن أبي النَّجود ، عن شهر بن حوشب ، عن معاذ ، خرَّجه الإمام أحمد مختصراً [ في « مسنده » ٢٤٨/٥ . وأخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢١٥١٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٠/ ( ٢٠٠ ) ] ، قال الدارقطني (٢) وهو أشبهُ بالصَّواب ؛ لأنَّ الحديثَ معروفٌ من رواية شهرٍ على اختلاف عليه فيه .

قلت: ورواية شهر عن معاذ مرسلةٌ يقيناً (٣) ، وشهرٌ مختلفٌ في توثيقه وتضعيفه (٤) ، وقد خرَّجه الإمامُ أحمد من رواية شهر ، عن عبدِ الرحمن بن غَنْمٍ ، عن معاذ [ في « مسنده » ٥/٥٣٥ و ٢٣٦ و ٢٤٥ . وأخرجه : ابن المبارك في « الجهاد » ( ٣١ ) ، والبزار ( ٢٦٢ ) و ( ٢٦٢ ) و ( ١٦٠ ) و ( ١١٥ ) و ( ١١٥ ) و البزار ( ٢٦٢ ) و ( ١١٥ ) و الطبراني في « الكبير » ٥/ (١١٥ ) و ( ١١٥ ) و في « مسند الشاميين » ، له ( ٢٢٢ ) ] ، وخرَّجه الإمام أحمد أيضاً من رواية عُروة بن النزّال ، أو النزال بن عروة ، وميمون بن أبي شبيب [ في « مسنده » ٥/٢٣٧ . وأخرجه : ابن أبي شبيب ( ١٩٠٣ ) ، وابن أبي عاصم في « الجهاد » ( ١٦ ) و في « الزهد » ، له ( ٧ ) ، والنسائي ٤/٦٦١ ، والطبري في « تفسيره » ( ٢١٥١٥ ) ، والطبراني في « الكبير » ٢٠/ ( ٢٠٤٣ ) و ( ٣٠٠ ) ، والحاكم عربي عن معاذ ، ولم يسمع عروة ولا ميمونُ من معاذ ، وله طرقٌ أخرى عن معاذ كلُها ضعيفة [ أخرجه : أحمد ٥/ ٢٣٤ ، والبزار ( ٢٦٥١ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ١٤٩٢ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٥/١٥٤ عن عطية بن قيس بلفظ : « مسند الشاميين » ( ١٤٩٢ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٥/١٥٤ عن عطية بن قيس بلفظ :

<sup>(</sup>١) انظر: المراسيل لابن أبي حاتم (٣١٩).

<sup>(</sup>۲) في « العلل » ٦/ ٧٩ (٩٨٨) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الكني للبخاري (٢٠١).

 <sup>(</sup>٤) انظر : الجرح والتعديل ٤/ ٣٤٧ (١٦٦٨) ، وتهذيب الكمال ٣/ ٤١١ (٢٧٦٧) .

" الجهاد عمود الإسلام ، وذروة سنامه " . وفيه بكير بن عبد الله بن أبي مريم ( أبو بكر ) ، سئل عنه أحمد بن حنبل فقال : " ضعيف كان عيسى لا يرضاه " ، وسئل عنه يحيى بن معين فضعفه ، وقال أبو زرعة الرازي : " ضعيف ، منكر الحديث " . انظر : الجرح والتعديل ٢/٣٢٧ \_ ٣٢٨ ، وتهذيب الكمال ٢/٢٥٢ ( ٧٨٣٦ ) ] .

وقوله: « أخبرني بعملٍ يُدخلني الجنَّةَ ، ويُباعدني من النَّار » قد تقدَّم في شرح الحديث الثاني والعشرين من وجوه ثابتة من حديث أبي هريرة وأبي أيوب وغيرهما: أنَّ النَّبيَّ ﷺ سُئِلَ عن مثل هذه المسألة ، وأجاب بنحو ما أجاب به في حديث معاذ .

وفي رواية الإمام أحمد في حديث معاذ أنّه قال: يا رسول الله، إنِّي أريدُ أنْ أسألَكَ عن كلمة (١) قد أمرضَتني وأسقمتني وأحزنتني، قال: «سل عمَّا شئتَ»، قال: أخبرني بعمل يدخلُنِي الجنَّة لا أسألك غيرَه، وهذا يدلُّ على شدَّةِ اهتمامِ معاذٍ رضي الله عنه بالأعمال الصَّالحة، وفيه دليلٌ على أنَّ الأعمالَ سببٌ لدخول الجنَّة، كما قالَ تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلۡتِيَ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ ﴾ [الزحرف: ٢٧].

وأما قولُه ﷺ: « لَنْ يدخُلَ أحدٌ منكُمُ الجنّة بِعمَلِه » [ أخرجه: عبدالله بن المبارك في « الزهد » ( ١٤٤٥ ) ، والطيالسي ( ٢٣٢٢ ) ، وابن الجعد ( ٢٧٧٢ ) ، وأحمد ٢/ ٢٣٥ و و ٢٥٥ و ١٤٥ و ٢٤٥ ، والبخاري / ١٢٨ ( ٦٤٦٣ ) وفي « الأدب المفرد » ، له ( ٤٦١ ) ، وهسلم / ١٣٨٨ ( ٢٨١٦ ) ، وابن ماجه ( ٢٠٠١ ) ، وأبو يعلى ( ١٢٤٣ ) ، وابن حبان ومسلم / ١٣٨٨ ( ٢٨١٦ ) ، والطبراني في « الأوسط » ( ٤٠٠٨ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٤٨ ) ، والبيهقي ٣/٨١ وفي « الشعب » ، له ( ٢٦٢ ) و ( ١٠١٤ ) من طرق عن أبي هريرة ، به ] فالمراد ـ والله أعلم ـ أنَّ العملَ بنفسه لا يستحقُّ به أحدُّ الجنَّة لولا أنَّ الله جعله ـ بفضله ورحمته ـ سبباً لذلك ، والعملُ نفسُه من رحمة الله وفضله على عبده ، فالجنَّة وأسبابُها كلُّ من فضل الله ورحمته .

وقوله: « لقد سألتَ عن عظيم » قد سبق في شرح الحديث المشار إليه أنَّ النَّبيَّ قال لرجل سأله عن مثل هذا: « لئن كُنتَ أوجزت المسألة ، لقد أعظمتَ وأطولتَ » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٧٢٨٤ ) ، وقد تقدم ] ، وذلك لأنَّ دخولَ الجنَّة

<sup>(</sup>١) في (ص): « مسألة ».

والنّجاة من النار أمرٌ عظيم جدّاً ، ولأجله أنزل الله الكتب ، وأرسلَ الرُّسلَ ، وقال النّبيُ لرجلٍ : «كيف تقولُ إذا صلّيتَ ؟ » قال : أسألُ الله الجنّة ، وأعوذُ به من النار ، ولا أحسِنُ دندنتك (١) ولا دندَنة مُعاذ ، يشير إلى كثرة دعائهما واجتهادهما في المسألة ، فقال النّبيُ عَلَيْ : « حَوْلَها نُدَندِن » . وفي روايةٍ : « هل تصير دندنتي ودندنة مُعاذ إلا أنْ نسأل الله الجنّة ، ونعوذ به من النار » [ أخرجه : أحمد ٥/ ٤٧ ، وابن ماجه (٩١٠) و(٧٤ ) عن و(٧٤٧) ، وابن خزيمة ( ٧٢٧) ، وابن حبان ( ٨٦٨ ) ، والبيهقي في « الصغرى » ( ٤٦٧ ) عن أبي هريرة ، وبه ، وهو حديث صحيح . وقد أبهم اسم الصحابي في « مسند الإمام أحمد » فقال : « عن أصحاب النبي عن النبي الله النبي الله المناه الله النبي الله النبي الله المناه النبي الها الله النبي الها النبي الها النبي الها الله النبي الها اللها اللها اللها الله المناه اللها النبي الها اللها اللها اللها الله اللها الله اللها الها الها اللها الها اللها الها اللها اللها اللها الها اللها اللها اللها اللها اللها الها اللها الها اللها اللها الها اللها الها الها الها الها اللها الها اللها الها ا

وقوله: « وإنَّه ليسيرٌ على من يسَّره الله عليه » إشارةٌ إلى أنَّ التَّوفيق كُلَّه بيد الله عز وجل ، فمن يسَّرَ الله عليه الهدى اهتدى ، ومن لم يُيسره عليه ، لم يتيسَّر له ذلك ، قال الله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيَسِّرُهُۥ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ ﴿ ۚ وَكُذَّبَ بِٱلْحُسْنَىٰ ﴿ فَسَنُيسَرُمُ لِلْعُسُرَىٰ﴾ [الليل: ٥ ـ ١٠] ، وقال ﷺ : « اعملوا فكلُّ ميسَّرٌ لما خُلِقَ لهُ ، أمَّا أهل السَّعادة ، فيُيسَّرون لعمل أهل السَّعادة ، وأمَّا أهل الشَّقاوة ، فيُيسَّرون لعمل أهل الشَّقاوة » ، ثم تلا ﷺ هذه الآية [أخرجه: معمر في « جامعه » ( ۲۰۰۷۶ ) ، والطيالسي ( ۱۵۱ ) ، وأحمد ١/ ١٢٩ ، وعبد بن حميد ( ٨٤ ) ، والبخاري ٢/ ١٢٠ ( ١٣٦٢ ) و٦/ ٢١٢ ( ٤٩٤٧ ) و( ٤٩٤٨ ) و( ٤٩٤٩ ) وَفي « الأدب المفرد » ، له ( ٩٠٣ ) ، ومسلم ٨/ ٤٥ ( ٢٦٤٧ ) ( ٦ ) ، وأبو داود ( ٤٦٩٤ ) ، وأبو يعلى ( ٥٨٢ ) ، والبغوي ( ٧٢ ) عن علي بن أبي طالب ، به ] . وكان النَّبيُّ ﷺ يقولُ في دعائه : « واهدني ويسِّر الهُدى لي » [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٢٩٣٩٠) ، وأحمد ١/ ٢٢٧ ، وعبد بن حميد (٧١٧) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٦٦٥ ) ، وأبو داود ( ١٥١٠ ) و( ١٥١١ ) ، والترمذي ( ٣٥٥١ ) ، وابن ماجه ( ٣٨٣٠ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٦٠٧ ) ، وابن حبان ( ٩٤٧ ) و( ٩٤٨ ) ، والطبراني في « الدعاء » (١٤١١) و(١٤١٢)، والحاكم ١/٥١٩ ـ ٥٢٠، والبغوي (١٣٧٥)، وقال الترمذي: «حسنٌ صحيح »]، وأخبر الله عن نبيه موسى عليه السلام أنَّه قال في دعائه : ﴿ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِى ﴿ إِنَّ وَيَسِّرُ لِيّ أَمْرِي ﴾ [طه: ٢٥-٢٦] ، وكان ابنُ عمر يدعو: اللهمَّ يسرني لليُسرى ، وجنبني العُسرى [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٨٦١ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٣٠٨/١ ] .

<sup>(</sup>١) الدندنة : الكلام الذي لا يفهم . انظر : مختصر المختصر لابن خزيمة عقيب حديث (٧٢٥) .

وقد سبق في شرح الحديث المشار إليه توجيهُ ترتيب دخول الجنَّة على الإتيان بأركان الإسلام الخمسة ، وهي : التَّوحيدُ ، والصَّلاةُ ، والزَّكاةُ ، والصِّيام ، والحجُّ .

وقوله: « ألا أدلُّكَ على أبواب الخير » لمَّا رتَّبَ دخولَ الجنَّة على واجبات الإسلام، دلَّه بعد ذلك على أبواب الخيرِ مِنَ النَّوافِل، فإنَّ أفضلَ أولياءِ الله هُمُ المقرَّبون، الذين يتقرَّبون إليه بالنَّوافل بعدَ أداءِ الفرائض.

وقوله: «الصومُ جنّة » هذا الكلام ثابتٌ عن النّبيّ عن من وجُوهٍ كثيرةٍ ، وخرّجاه في «الصحيحين » [صحيح البخاري ٣١/٣ (١٨٩٤) ، وصحيح مسلم ١٥٦/٣ (١١٥١) (١٦٢) وأخرجه مالك في «الموطأ» (٨٦٠) برواية الليثي ، وأحمد (٢/٢٥٤) ، وأبو داود (٢٣٦٣) ، والنسائي (٢٣٥٣) و(٣٢٥٣) ، وابن حبان (٣٤٢٧) ] من حديث أبي هريرة ، عن النّبيّ عن ، وخرّجه الإمام أحمد [في «مسنده » ٢/٢٠٢ . وأخرجه : البيهقي في «شعب الإيمان » (٣٥٧١) ] بزيادة ، وهي : «الصّيام جنّةٌ وحِصْنٌ حصينٌ مِنَ النّار » .

وخرَّج من حديث عثمان بن أبي العاص ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « الصوم جنَّةُ مِنَ النَّارِ (١) كَجُنَّة أحدكم من القِتال » [ في « مسنده » ٢١/٤ و٢٢ و٢١٧ ، وإسناده حسن من أجل محمد بن إسحاق ، والحديث في « مختصر المختصر » ( ١٨٩١ ) وراجع تخريجه هناك ] .

ومن حديث جابر، عن النّبيِّ ﷺ، قال: « قال ربُّنا عز وجل: الصّبيام جنَّةٌ يستجِنُّ بها العبدُ من النّار » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٤٦ و٣٩٦ ، وإسناده ضعيف لضعف عبد الله بن لهيعة ] .

وخرَّج أحمد [ في « مسنده » ١/ ١٩٥ و ١٩٦ ، وإسناده لا بأس به ] والنَّسائي (٢) من حديث أبي عُبيدة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « الصِّيام جنَّة ما لم يَخْرِقْها » ، وقوله : « ما لم يخرقها » ، يعني : بالكلام السيِّئ ونحوه ، ولهذا في حديث أبي هريرة المخرج في « الصحيحين » (٣) عن النَّبيِّ ﷺ : « الصيام جنَّة ، فإذا كان يومُ صومِ أحدكم ، فلا يرفث ، ولا يجهل ، فإن امرؤٌ سابَّه فليقل : إني امرؤ صائم » .

<sup>(</sup>١) عبارة : « من النار » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) في « المجتبى » ٤/ ١٦٧ و ١٦٨ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

وقال بعضُ السَّلف: الغيبةُ تخرقُ الصِّيامَ ، والاستغفارُ يرقَعُهُ ، فمن استطاع منكم أنْ لا يأتي بصوم مخرَّقٍ فليفعل [ أخرجه: البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣٦٤٤) عن أبي هريرة ] .

وقال ابنُ المنكدر : الصائمُ إذا اغتاب خرق ، وإذا استغفر رقع .

فالجُنَّة: هي ما يستجنُّ بها العبد، كالمجنِّ الذي يقيه عندَ القتالِ من الضَّرب، فكذلك الصيام يقي صاحبه منَ المعاصي في الدُّنيا، كما قال عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَلَى الدُّنيا ، كما قال عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَلَى الدِّنيا مَن المعاصي عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ المَلَّكُمُ تَنَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣]، فإذا كان له جُنَّةٌ من المعاصي، كان له في الآخرة جُنَّةٌ من النار، وإنْ لم يكن له جنَّة في الدنيا من المعاصي، لم يكن له جُنَّةٌ في الآخرة من النار.

وخرَّج ابنُ مردویه من حدیث علیِّ مرفوعاً ، قال : « بعث الله یحیی بن زکریا إلی بنی إسرائیل بخمس کلمات ، فذکر الحدیث بطوله ، وفیه : « وإنَّ الله یأمُرکُم أنْ تصوموا ، ومَثَلُ ذلك کمثل رجل مشی إلی عدوِّه ، وقد أخذ للقتال جُنَّة ، فلا یخافُ من حیث ما أتي » [ أخرجه : البزار ( ٦٩٥ ) بدون لفظة : « وإن الله یأمرکم أن تصوموا . . » وقال عقبه : « ولم أر الخامسة فی کتابی » ، وإسناد الحدیث ضعیف ] . وخرَّجه من وجه آخر عن علیً موقوفاً ، وفیه قال : « والصیامُ مَثَلهُ کمثل رجل انتصره النَّاسُ ، فاستحدَّ فی السِّلاح ،

<sup>(</sup>١) من قوله : « قيل : بم يخرقه . . » إلى هنا سقط من (ص) .

حتَّى ظنَّ أنَّه لن يصل إليه سلاحُ العدقِ ، فكذلك الصِّيامُ جنَّة » [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٥١٤١ ) ] .

وقوله: « والصدقةُ تُطفئ الخطيئةَ كما يُطفئ الماءُ النارَ » هذا الكلامُ رُويَ عن النّبيِّ عَلَى مِن وجوهٍ أخر ، فخرّجه الإمامُ أحمد والترمذي من حديث كعب بن عُجرة ، عن النّبيِّ عَلَى ، قال : « الصَّومُ جُنّةٌ حصينةٌ ، والصَّدقةُ تُطفئ الخطيئةَ كما يُطفئ الماء النار » (١) .

وخرَّجه الطبراني وغيره من حديث أنس مرفوعاً ، بمعناه (٢) .

وخرَّجه الترمذي (٣) وابنُ حبان في «صحيحه »(١) من حديث أنس ، عن النَّبيِّ ، قال : « إنَّ صدقة السِّرِّ لتطفئ غضبَ الربِّ ، وتدفع مِيتةَ السُّوء » .

ورُوي عن عليّ بنِ الحسين: أنّه كان يحملُ الخبزَ على ظهرِه بَاللّيل يتّبعُ به المساكين في ظُلمة الليل ، ويقول: إنّ الصّدقة في ظلام (٥) اللّيل تُطفئ غضبَ الرّبً عز وجل [ أخرجه: ابن أبي عاصم في « الزهد »: ١٦ ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٣/ ١٣٥ ـ ١٣٦] . وقد قال الله عز وجل: ﴿ إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا اللهُ عَز وجل: ﴿ إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيّ وَإِن تُخْفُوها وَتُوْتُوها اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

وقوله: « وصلاةُ الرَّجُلِ في جوف الليل » ، يعني : أنَّها تُطفئ الخطيئة أيضاً كالصَّدقة ، ويدلُّ على ذلك ما خرَّجه الإمام أحمد من رواية عُروة بن النَّزَال ، عن معاذ قال : أقبلنا مع النَّبيِّ على من غزوة تبوك ، فذكر الحديث ، وفيه : « الصَّومُ جنَّةُ والصَّدقةُ وقيام العبد في جوف الليل يُكفر الخطيئة »(٢).

۱) تقدم تخریجه .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) في «جامعه» (٦٦٤) ، وقال : « حسن غريب » على أنَّ في إسناده عبد الله بن عيسى الخزاز ضعيف.

<sup>(</sup>٤) الإحسان (٣٠٠٩) .

<sup>(</sup>٥) في (ج): « سواد ».

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

وفي «صحيح مسلم » [الصحيح ٣/١٦٩ (١١٦٣) (٢٠٢) و(٢٠٣)] عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « أفضلُ الصَّلاةِ بعدَ المكتوبة قيامُ الليل » .

وقد رُوي عن جماعةٍ من الصحابة: أنَّ الناس يحترقون بالنهار بالذنوب ، وكلَّما قاموا إلى صلاةٍ من الصَّلوات المكتوبات أطفؤوا ذنوبهم ، ورُوي ذلك مرفوعاً من وجوهٍ فيها نظرٌ .

فكذلك قيامُ الليل يُكفر الخطايا ؛ لأنّه أفضلُ نوافل الصلاة ، وفي « الترمذي » [ الجامع الكبير ( ٣٥٤٩ ) . وأخرجه : المروزي في « قيام الليل » ( ١٨ ) ، والروياني في « مسند الصحابة » ( ٧٤٥ ) ، والشاشي ( ٩٧٨ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٠٥٣ ) ، وهذا حديث ضعيف ، قال الترمذي : « غريب لا نعرفه من حديث بلال إلا من هذا الوجه ، ولا يصحّ من قبل إسناده ؛ وسمعت محمد بن إسماعيل ، يقول : محمد القرشي هو : محمد بن سعيد الشامي ، وهو : ابن قيس ، وهو : محمد بن حسّان ، وقد ترك حديثه » ] من حديث بلال ، عن النّبيّ هي ، قال : « عليكم بقيام الليل ، فإنّه دأبُ الصالحين قبلكُم ، وإنّ قيامَ الليل قربةٌ إلى الله عز وجل ، ومنهاةٌ عن الإثم ، وتكفيرٌ للسيئات ، ومطردة للدَّاءِ عن الجسد » . وخرَّجه أيضاً من حديث أبي أمامة ( ١٠٤٠ ) ، عن النّبيّ هي بنحوه ، وقال : هو أصحُ من حديث بلال . وخرَّجه ابن خزيمة ( ١٠٤٠ ) ، والبيهقي ٢/ ٢٠٠ ، والبغوي ( ٩٢٢ ) ] في « صحيحيهما » من حديث أبي أمامة أيضاً .

وقال ابن مسعود: فضلُ صلاة الليل على صلاة النهار كفضل صدقة السر على صدقة العلانية . وخرَّجه أبو نعيم عنه مرفوعاً (٣) ، والموقوف (٤) أصح .

<sup>(</sup>١) الجامع الكبير (٣٥٤٩م٢).

<sup>(</sup>٢) مختصر المختصر (١١٣٥) ، وقلت في تعليقي هناك : « هذا الحديث منكر من منكرات معاوية بن صالح ، وقد سبق إلى هذا الإعلال أبو حاتم صالح ، وقد سبق إلى هذا الإعلال أبو حاتم الرازي فقد قال : « وهو حديث منكر لم يروه غير معاوية بن صالح ، وأظنه من حديث محمد بن سعيد الشامي الأزدي ؛ فإنّه يروي هذا الحديث بإسناد آخر » علل الحديث (٣٤٦) .

<sup>(</sup>٣) في « حلية الأولياء » ١٦٧/٤ و٥/٣٦ .

<sup>(3)</sup> في « حلية الأولياء »  $3/\sqrt{7}$  و $\sqrt{77}$  و $\sqrt{77}$  .

وقد تقدَّم أنَّ صدقة السِّرِّ تُطفئ الخطيئة ، وتُطفئ غضبَ الرَّبِّ . فكذلك صلاةُ الليل .

وقوله: ثم تلا: ﴿ نَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَصَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفَا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ فَلَا تَعَلَمُ نَقْسُ مَّا ٱلْخَفِى لَهُمْ مِّن قُرَّةٍ أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٦-١٧] ، يعني : أنَّ النَّبيَّ ﷺ تلا هاتين الآيتين عندَ ذكره فضل صلاة الليل ، ليبيِّن بذلك فضل صلاة الليل ، ليبيِّن بذلك فضل صلاة الليل ، وقد رُويَ عن أنس أنَّ هذه الآية نزلت في انتظار صلاة العشاء ، خرَّجه الترمذي وصححه [ في «جامعه » (٣١٩٦) . وأخرجه : الطبري في «تفسيره» (٣١٥٠٥)] . ورُوي عنه أنَّه قال في هذه الآية : كانوا يتنفلون بينَ المغرب والعشاء ، خرَّجه أبو داود [ في «سننه » (١٣٢٢) . وأخرجه : الطبري في «تفسيره» (٢١٥٠٥) . وروي نحوه عن الله ، خرَّجه البزار بإسناد ضعيف (١) .

وكلُّ هذا يدخل في عموم لفظ الآية ، فإنَّ الله مدح الذين تتجافى جنوبُهم عن المضاجع لدعائه ، فيشملُ ذلك كلَّ مَنْ ترك النَّومَ بالليل لذكر الله ودُعائه ، فيدخلُ فيه مَنْ صلَّى بين العشاءين ، ومن انتظرَ صلاة العشاء فلم ينم حتَّى يُصليها لا سيما مع حاجته إلى النوم ، ومجاهدة نفسه على تركه لأداء الفريضة ، وقد قال النَّبيُ لمن انتظرَ صلاة العشاء : « إنَّكم لن تَزالوا في صلاةٍ ما انتظرتم الصَّلاة » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٤٠٧٤ ) ، وأحمد ٣/ ١٨٢ و ١٨٩ و ٢٠٠ و ٢٦٧ ، وعبد بن حميد ( ١٢٩٢ ) ، والبخاري المناد ( ٢٢٥ ) والبخاري وما انتظرتم المراد ( ٢٢٥ ) ، وأبو نعيم في « شعب الإيمان » ( ٢٠١٠ ) ، وأبو نعيم في « المسند المستخرج » ( ٢٢٢ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٣٧٠ ) ] .

ويدخلُ فيه مَنْ نام ثمَّ قام مِنْ نومه باللَّيل للتهجُّدِ ، وهو أفضلُ أنواع التطوُّع بالصَّلاة مطلقاً .

<sup>=</sup> وأخرجه : ابن أبي شيبة (٦٦١٠) ، والطبراني في « الكبير » (٨٩٩٨) و(٨٩٩٩) موقوفاً .

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » (١٣٦٤) ، وفيه عبد الله بن شبيب ، قال عنه الهيثمي : « ضعيف » . انظر : مجمع الزوائد ٧/ ٩٠ ، وكذا في السند علل أخر .

وربما دخل فيه من ترك النَّوم عندَ طُلوع الفجر ، وقام إلى أداء صلاةِ الصُّبح ، لا سيما مع غَلَبةِ النَّوم عليه ، ولهذا يُشرع للمؤذِّن في أذان الفجر أنْ يقولَ في أذانه : الصَّلاة خيرٌ مِن النوم .

وقوله على : « وصلاةُ الرَّجُلِ من جوف الليل » ذكر أفضلَ أوقات التهجُّد بالليل ، وهو جوفُ الليل ، وخرَّج الترمذي (١) والنَّسائي (٢) من حديث أبي أمامة ، قال : قيل : يا رسول الله ، أيُّ الدُّعاء أسمع ؟ قالَ : «جوفُ الليل الآخرِ ، ودُبُر الصَّلوات المكتوبات » .

وخرَّجه ابن أبي الدنيا<sup>(٣)</sup> ، ولفظه : جاء رجلٌ إلى النَّبيِّ ﷺ ، فقال : أيُّ الصلاة أفضل ؟ قال : « دُبر أفضل ؟ قال : « دُبر المكتوبات » .

وخرَّج النَّسائي [ في « الكبرى » ( ٢١٦٦ ) . وأخرجه : البخاري في « التاريخ الكبير » ٢٦/٢ ( ١٦٣٥ ) ثم ساقه مرسلاً ، وظاهر صنيعه أنَّه أعله بالإرسال ] من حديث أبي ذرِّ قال : سألتُ النَّبيَّ عَلَى : أي الليل خير ؟ قال : « خير الليل جوفه » . وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٧٩٥ . وأخرجه : النسائي في « الكبرى » ( ١٣٠٨ ) ، وابن حبان ( ٢٥٦٤ ) ، والبيهقي ٣/٤ ، وإسناده ضعيف ، المهاجر أبو خالد قال عنه أبو حاتم : « لين الحديث ليس بذاك ، وليس بالمتقن ، يكتب حديثه » ؛ لكن للحديث شواهد تقويه ] من حديث أبي مسلم قال : قلت الأبي ذرِّ : أيُّ قيام الليل أفضل ؟ قال : سألت النَّبيَّ عَلَيْ كما سألتني ، فقال : « جوفُ الليل الغابر (٤٠) ، أو نصف الليل ، وقليلٌ فاعله » .

<sup>(</sup>۱) في « جامعه » (٣٤٩٩) ، وقال الترمذي : « هذا حديث حسن » على أنَّ إسناده قد أعل بالانقطاع فقد أعل سند الحديث ابن القطان فقال : « اعلم أنَّ ما يرويه ابن سابط ، عن أبي أمامة ، هو منقطع لم يسمع منه » . بيان الوهم والإيهام ٢/ ٣٨٥ (٣٨٧)] .

<sup>(</sup>۲) في « الكبرى » (۹۹۳٦) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له (۱۰۸) .

<sup>(</sup>٣) في « التهجد » (٢٤٠) .

<sup>(</sup>٤) أي : الباقي .

وخرَّج البزار (١) ، والطبراني (٢) من حديث ابنِ عمر ، قال : سُئلَ النَّبيُّ ﷺ : أَيُّ اللّيل أَجُوبُ دعوةً ؟ قالَ : « جوف الليل » ، زاد البزار في روايته : « الآخر » .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٣٥٧٩ ) . وأخرجه : النسائي ١/ ٢٧٩ وفي « الكبرى » ، له ( ١٥٤٤ ) ، وابن خزيمة ( ١١٤٧ ) ، والطحاوي في « شرح معاني الآثار » ٧/٣١ و٣٥٢ ، والحاكم ١/ ٣٠٩] من حديث عمرو بن عبسة ، سمع النَّبيَّ عَلَيْ يقول : « أقربُ ما يكونُ الربُّ من العبد في جوف الليل الآخر ، فإن استطعت أن تكونَ ممَّن يذكر الله في تلك الساعة فكن » ، وصححه ، وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١١٢/٤ و٣٨٥ . وأخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٤/ ١٦٤ \_ ١٦٥ ، وعبد بن حميد (٣٠٠) ] ، ولفظه: قالَ: قلتُ: يا رسول الله ، أيُّ الساعات أفضلُ ؟ قال : « جوفُ الليل الآخر » وفي روايةٍ [ في « مسنده » ٢٨٧/٤ ، وإسناد هذه الرواية ضعيف ، وقد اضطرب راويها ففي بعضها : «أوجبه » . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٥/ ١٥٤ ] له أيضاً : قال : « جوف الليل الآخر أجوبُه دعوةً » ، وفي روايةٍ [ في « مسنده » ١١٤/٤ . وأخرجه : عبد بن حميد ( ٢٩٧ ) ، والنسائي ١/٢٧٩ و٢٨٣ وفي « الكبرى » ، له ( ١٥٤٤ ) و( ١٥٦٠ ) ، وابن خزيمة (١١٤٧) ، وهو حديث صحيح ] له : قلتُ : يا رسول الله ، هل مِنْ ساعةٍ أقربُ إلى الله من أخرى ؟ قال : « جوف الليل الآخر <sup>(٣)</sup> » . وخرَّجه ابن ماجه (٤) ، وعنده : « جوفُ اللَّيل الأوسط » وفي روايةٍ للإمام أحمد (٥) عن عمرو بن عبسة ، قال : قلتُ : يا رسول الله ، هل من ساعةٍ أفضلُ من ساعةٍ ؟ قال : « إنَّ الله ليتدلَّى في جوف الليل ، فيغفر إلا ما كان من الشرك » .

وقد قيل : إنَّ جوف الليل إذا أطلق ، فالمرادُ به وسطُه ، وإنْ قيل : جوف الليل الآخر ، فالمرادُ وسط النِّصف الثاني ، وهو السدسُ الخامسُ من أسداس الليل ، وهو الوقتُ الذي ورد فيه النزول الإلهي .

<sup>(</sup>۱) كما في « كشف الأستار » (٣١٥١) .

<sup>(</sup>٢) في « الأوسط » (٣٤٢٨) ، وفي « الصغير » ، له (٣٤٧) .

<sup>(</sup>٣) من قوله : « أجوبه دعوة . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٤) في « سننه » (١٢٥١) ، وإسناده ضعيف لضعف يزيد بن طلق وعبد الرحمن بن البيلماني .

<sup>(</sup>٥) في « مسنده » ٤/ ٣٨٥ ، وإسناده ضعيف لانقطاعه بين سليم بن عامر وعمر بن عَبسة .

وقوله على الله ، قال : « ألا أحبرك برأس الأمر وعموده وذِروة سنامه ؟ » قلت : بلى يا رسول الله ، قال : « رأس الأمر الإسلام ، وعموده الصلاة ، وذِروة سنامه الجهاد » ، وفي رواية للإمام أحمد من رواية شهر بن حوشب ، عن ابن غُنْم ، عن معاذ قال : قال لي نبي الله على : « إنْ شئت حدَّثك برأس هذا الأمر وقوام هذا الأمر وزروة السّنام » ، قلت : بلى ، فقال رسول الله على : « إنَّ رأس هذا الأمر أنْ تشهد أنْ لا إله الله وحد الا شريك له ، وأنَّ محمَّداً عبده ورسوله ، وإنَّ قوام هذا الأمر إقام الصّلاة ، وإيتاء الزكاة ، وإنَّ ذروة السّنام منه الجهاد في سبيل الله ، إنّما أمرْت أنْ أقاتِلَ السّاس حتى يُقيموا الصّلاة ، ويؤتوا الزّكاة ، ويشهدوا أنْ لا إله إلا الله ، وأنَّ محمَّداً عبده ورسوله مؤاموالهم إلا بحقّها ، عبده ورسوله ، فإذا فعلوا ذلك ، فقد اعتصموا وعصموا دماءهم وأموالهم إلا بحقّها ، وحسابهم على الله عز وجل » . وقال رسول الله عن والذي نفسُ محمدٍ بيده ، ما شحب وجة ، ولا اغبرَّت قدمٌ في عمل يُبتغى فيه درجات الجنَّة بعدَ الصلاة ما شميل الله عز وجل » . وقال ميزان عبدٍ كدابَةٍ تنفق له في سبيل الله ، أو المفروضة كجهادٍ في سبيل الله ، ولا ثقَل ميزان عبدٍ كدابَةٍ تنفق له في سبيل الله ، أو يُحمل عليها في سبيل الله عز وجل » (١) .

فأخبر النَّبيُّ ﷺ عن ثلاثة أشياء : رأس الأمر ، وعموده ، وذروة سنامه .

فأمًّا رأس الأمر ، ويعني بالأمر : الدين الذي بعث به وهو الإسلام ، وقد جاء تفسيرُه في الرواية الأخرى بالشهادتين ، فمن لم يقرَّ بهما ظاهراً وباطناً ، فليسَ من الإسلام في شيء .

وأمَّا قوام الدين الذي يقومُ به الدِّين كما يقومُ الفسطاطُ على عموده ، فهو الصلاة ، وفي الرواية الأخرى : « وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة » وقد سبق القولُ في أركان الإسلام وارتباط بعضها ببعض .

وأمَّا ذروة سنامه \_ وهو أعلى ما فيه وأرفعه \_ فهو الجهاد ، وهذا يدلُّ على أنَّه أفضلُ الأعمال بعد الفرائض ، كما هو قولُ الإمام أحمد وغيره من العلماء .

وقوله في رواية أحمد : « والذي نفس محمد بيده ما شحب وجهٌ ولا اغبرَّت قدمٌ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

في عمل يُبتغي به درجات الجنَّة بعدَ الصَّلاة المفروضة كجهادٍ في سبيلِ الله عز وجل » يدلُّ على ذلك صريحاً.

وفي « الصحيحين »<sup>(١)</sup> عن أبي ذرٍّ ، قال : قلتُ : يا رسولَ الله ِ، أيُّ العمل أفضلُ ؟ قال : « إيمانٌ بالله وجهادٌ في سبيله » .

وفيهما [أخرجه: البخاري ١٦٤/٢ (١٥١٩)، ومسلم ١١/١ (٨٣) (١٣٥)] عن أبي هُريرة ، عن النَّبِيِّ عَلَى اللهُ ، قال : « أفضلُ الأعمال إيمانٌ بالله ، ثمَّ جهاد في سبيل

والأحاديث في هذا المعنى كثيرةٌ جدّاً .

وقوله : « ألا أخبرك بملاك ذلك كُلِّه » قلتُ : بلى يا رسول الله ، فأخذ بلسانه فقال : « كُفَّ عليك هذا » إلى آخر الحديث . هذا يدلُّ على أنَّ كفَّ اللسان وضبطه وحبسه هو أصلُ الخير كُلِّه ، وأنَّ من ملك لسانه ، فقد ملك أمره وأحكمه (٢) وضبطه ، وقد سبق الكلامُ على هذا المعنى في شرح حديث : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، فليقل خيراً ، أو ليصمت »(٣) . وفي شرح حديث : «قل : آمنتُ بالله ، ثم استقم (3) . وخرَّج البزار في « مسنده (6) من حديث أبي اليَسَر (7) أنَّ رجلاً قال : يا رسول الله ، دلَّني على عملٍ يُدخلني الجنَّة ، قال : « أمسك هذا » ، وأشار إلى لسانه ، فأعادها عليه ، فقال : « ثكلتك أمُّك » ، هل يَكُبُّ النَّاسَ على مَناخرهم في النَّار إلاحصائدُ ألسنتهم » وقال : إسناده حسن .

والمرادُ بحصائد الألسنة : جزاءُ الكلام المحرَّم وعقوباته ؛ فإنَّ الإنسانَ يزرع

سبق تخريجه (1)

سقطت من (ص). (٢)

الحديث الخامس عشر. (٣)

الحديث الحادي والعشرون. (1)

البحر الزخار (٢٣٠٢). (0)

وذكره الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١٠ / ٣٠٠ .

أبو اليَسَر ، بفتح التحتانية والمهملة : كعب بن عمرو بن عباد السَّلمي ، بالفتح ، صحابي بدريٌّ جليل . التقريب (٥٦٤٦) .

بقوله وعمله (۱) الحسنات والسَّيِّئات ، ثم يَحصُدُ يومَ القيامة ما زرع ، فمن زرع خيراً من قولٍ أو عملٍ حصد غداً النَّدامة . من قولٍ أو عملٍ حصد غداً النَّدامة .

وظاهرُ حديثِ معاذ يدلُّ على أنَّ أكثر ما يدخل النَّاسُ به النار النُّطقُ بألسنتهم ، فإنَّ معصية النُّطق يدخل فيها الشِّركُ وهو أعظمُ الذنوب عندَ الله عز وجل<sup>(۲)</sup>، ويدخل فيها القولُ على الله بغير علم ، وهو قرينُ الشَّركِ ، ويدخلُ فيه شهادةُ الزُّور التي عدَلت الإشراك بالله عز وجل، ويدخلُ فيها السِّحر والقذفُ وغيرُ ذلك مِنَ الكبائر والصَّغائر كالكذب والغيبةِ والنَّميمة ، وسائرُ المعاصي الفعلية لا يخلو غالباً من قول يقترن بها يكون معيناً عليها .

وفي حديث أبي هُريرة، عن النَّبيِّ ﷺ، قال: «أكثرُ ما يُدخِلُ النَّاسَ النارَ الأجوفان: الفَمُ والفرجُ » خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢/ ٢٩١ و ٣٩٢ و ٤٤٢ . ] والترمذي (٣) .

وفي «الصحيحين» [أخرجه: البخاري ١٢٥/٨ (١٤٧٧)، ومسلم ١٦٤/٨ وفي «شعب (٢٩٨٨) (٥٠)، وأخرجه: ابن حبان (٥٠٧٥) و(٥٧٠٨)، والبيهقي ١٦٤/٨ وفي «شعب الإيمان»، له (٢٩٥٦)] عن أبي هريرة، عن النّبيّ على الله الله الرجل ليتكلّم بالكلمة ما يتبيّنُ ما فيها، يَزِلُّ بها في النّار أبعدَ ما بين المشرق والمغرب» وخرّجه الترمذي [في «جامعه» (٢٣١٤)، وقال: «حسن غريب» على أنّ الحديث صحيح. وأخرجه: أحمد ٢/٢٣٦ و٢٩٧ و٥٥٥، وابن ماجه (٣٩٧٠)، وابن أبي عاصم: ١٥ و٩٩٤، وأبو يعلى أحمد ٢/٢٣٦)، والحاكم ٤/٧٥٥]، ولفظه: «إنّ الرجل ليتكلّم بالكلمة لا يرى بها بأساً، يهوي بها سبعين خريفاً في النار».

وروى مالك (٤) ، عن زيد بنِ أسلم ، عن أبيه : أنَّ عمرَ دخل على أبي بكر الصديق رضي الله عنهما وهو يجبذ لسانه ، فقال عمر (٥) : مه ، غفر الله لك ، فقال أبو بكرٍ : هذا أوردني الموارد .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) عبارة : « عند الله عز وجل » لم ترد في (ص) .

<sup>(</sup>٣) في « جامعه » (٢٠٠٤) ، وقال الترمذي : « صحيح غريب » .

<sup>(</sup>٤) في « الموطأ » (٢٨٢٥) برواية الليثي .

<sup>(</sup>٥) لم ترد في (ص).

وقال ابنُ بريدة : رأيتُ ابنَ عبّاسِ آخذاً بلسانه وهو يقول : ويحك ، قُلْ خيراً تغنم ، أو اسكت عن سُوءِ تسلم ، وإلا فاعلم أنّك ستندم ، قال : فقيل له : يا بن عبّاس ، لم تقولُ هذا ؟ قال : إنّه بلغني أنّ الإنسان \_ أراه قال \_ ليس على شيءِ من جسده أشدُّ حنقاً أو غيظاً يَوْمَ القيامةِ منه على لسانه إلا من قال به خيراً ، أو أملى به خيراً أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١٠٤٧ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ١/٣٢٧ - ٣٢٨ ] .

وكان ابن مسعود يحلفُ بالله الذي لا إلـه إلاّ هو: ما على الأرض شيءٌ أحوج إلى طولِ سجنٍ من لسان [أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٦٤٩٩)، وهناد بن السري في «الزهد» (١٠٩٥)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ١/١٣٤].

وقال الحسن : اللسان أميرُ البدن ، فإذا جنى على الأعضاء شيئاً جنت ، وإذا عفَّ عفت [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( ٥٩ ) ] .

وقال يونسُ بنُ عبيد : ما رأيتُ أحداً لسانه منه على بالٍ إلا رأيتُ ذلك صلاحاً في سائر عمله [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١١٢ ) ( ط دار الكتب العلمية ) ] .

وقال يحيى بن أبي كثير : ما صلح منطقُ رجل إلا عرفت ذلك في سائر عمله ، ولا فسد منطقُ رجل قطُّ إلا عرفت ذلك في سائر عمله [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » فسد منطقُ رجل قطُّ إلا عرفت ذلك في سائر عمله [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » منطقُ رجل قطُّ إلا عرفت ذلك في سائر عمله ] .

وقال المبارك بن فضالة ، عن يونس بن عبيد : لا تجدُ شيئاً مِنَ البرِّ واحداً يتَبعه البِرُّ كلّه غيرَ اللسان ، فإنَّك تَجِدُ الرجل يصومُ النهار ، ويُفطر على حرام ، ويقومُ الليل ويشهد بالزور بالنهار \_ وذكرَ أشياءَ نحو هذا \_ ولكن لا تجده لا يتكلَّم إلا بحقِّ فيُخالف ذلك عمله أبداً [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١١٣ ) ( ط دار الكتب العلمية ) ] .

## الحديث الثلاثون

عنْ أبي نَعْلَبَةَ الخُشَنيِّ رضي الله عنه ، عَن النَّبيِّ ﷺ ، قالَ : « إِنَّ الله فَرَضَ فَرَائِضَ ، فلا تُضَيِّعُوها ، وحَدَّ حُدوداً فلا تَعْتَدوها ، وحَرَّمَ أشْياءَ ، فلا تَنتهكوها ، وسَكَتَ عنْ أشياءَ رحْمةً لكُم غَيْرَ نِسيانٍ ، فلا تَبحثوا عَنْها » . حديثٌ حسنٌ ، رواه الدَّار قطنيُّ [ في « سننه » ٤/ ١٨٤ ( ٤٣٥٠ ) . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ٢٢/ ( ٥٨٩ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٣٤٩٢ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٧/٩ ، والبيهقي ١٢/١٠ \_ ٣٠ ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ٢/ ٩ من حديث أبي ثعلبة الخشني ، به ] وغيرُهُ .

هذا الحديثُ من رواية مكحول ، عن أبي ثعلبة الخشني ، وله علتان :

إحداهما : أنَّ مكحولًا لم يصحّ له السماع من أبي ثعلبة ، كذلك قال أبو مسهر الدمشقي وأبو نُعيم الحافظ وغيرهما .

والثانية : أنَّه اختلف في رفعه وقفه على أبي ثعلبة ، ورواه بعضهم عن مكحول من قوله ، لكن قال الدارقطني (١) : الأشبه بالصَّواب المرفوعُ ، قال : وهو أشهرُ .

وقد حسَّن الشيخُ رحمه الله هذا الحديث ، وكذلك حسّنه قبلَه الحافظ أبو بكر بن السمعاني في « أماليه » .

وقد رُويَ معنى هذا الحديث مرفوعاً من وجوه أخر ، خرَّجه البزار في «مسنده »(۲) والحاكم [ في «المستدرك » ۲/ ۳۷۰ ، وأخرجه : البيهقي ۱۲/۱۰ ] من حديث أبي الدرداء ، عن النَّبيِّ عَيِّ ، قال : « ما أحلَّ الله في كتابه فهو حلالٌ ، وما حرَّم فهو حرام ، وما سكت عنه فهو عفو ، فاقبلوا منَ الله عافيتَهُ ، فإنَّ الله لم يكن لينسى شيئاً »

<sup>(</sup>۱) في « العلل » ٦/ ٣٢٤ (١١٧٠).

<sup>(</sup>٢) كما في «كشف الأستار » (١٢٣) من حديث أبي الدرداء ، به .

ثم تلا هذه الآية : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾ [مريم : ٦٤] ، وقال الحاكم (١) : صحيح الإسناد ، وقال البزار (٢) : إسناده صالح .

وخرَّجه الطبراني (٣) والدارقطني (١) من وجه آخر ، عن أبي الدرداء ، عن النَّبيِّ عَلَيْهُ بَاللَّهُ ، والدارقطني أخره : « رحمة من الله ، فاقبلوها » ، ولكن إسناده ضعيف .

وخرَّج الترمذي (٦) ، وابن ماجه (٧) من رواية سيف بن هارون ، عن سليمان التيمي ، عن أبي عثمان ، عن سلمان قال : سئل رسول الله على عَنِ السَّمن والجُبن والفراء ، فقال : « الحلالُ ما أحلَّ الله في كتابه ، والحرامُ ما حرَّم الله في كتابه ، وما سكت عنه ، فهو مما عفا عنه » .

وقال الترمذي (^^): رواه سفيان \_ يعني : ابن عيينة \_ عن سليمان ، عن أبي عثمان ، عن سلمان من قوله ، قال : وكأنّه أصحُ . وذكر في كتاب « العلل  $^{(P)}$  عن البخاري : أنّه قال في الحديث المرفوع : ما أراه محفوظاً ، وقال أحمد : هو منكر ، وأنكره ابنُ معين أيضاً ، وقال أبو حاتم الرازي ( ' ' ) : هو خطأ ، رواه الثقات عن التيمي ، عن أبي عثمان ، عن النّبيّ عنه مرسلاً ، ليس فيه سلمان .

قلت : وقد روي عن سلمان من قوله من وجوه أخر .

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ٢/ ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٢) كما في «كشف الأستار » عقيب الحديث (١٢٣) .

<sup>(</sup>٣) في «الأوسط» (٧٤٦١) وفي «الصغير»، له (١٠٨٣) وإسناده ضعيف جداً؛ لشدة ضعف أصرم بن حوشب، وهذا الحديث عدّه ابن عدي في «الكامل» ٢٩٧/٢ من أباطيل أصرم هذا.

<sup>(</sup>٤) في « سننه » ٤/ ٢٩٧ ـ ٢٩٨ (٤٧٦٨) ، وإسناده ضعيف جداً لشدة ضعف نهشل الخراساني .

<sup>(</sup>٥) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٦) في « جامعه » (١٧٢٦) ، والحديث معلول بالوقف .

<sup>(</sup>٧) في « سننه » (٣٣٦٧) من حديث سلمان الفارسي ، به .

<sup>(</sup>A) في « جامعه » عقيب الحديث (١٧٢٦) .

<sup>(</sup>٩) عقيب الحديث (٣٠٣).

<sup>(</sup>١٠) في « العلل » ٢/ ٢٢٨ عقيب الحديث (١٥٠٣) .

وخرَّجه ابن عدي(١) من حديث ابن عمر مرفوعاً وضعَّف إسناده .

ورواه أبو صالح المري ، عن الجُريري ، عن أبي عثمان النهدي ، عن عائشة مرفوعاً ، وأخطأ في إسناده .

وروي عن الحسن مرسلاً [ أخرجه : العقيلي في « الضعفاء » ٢/ ١٧٤ ] .

وخرَّج أبو داود (٢) من حديث ابن عباس قال : كان أهلُ الجاهلية يأكلون أشياء ، ويتركون أشياء ، وأحلَّ حلاله ، وحرَّم ويتركون أشياء تقذراً ، فبعث الله نبيَّه ﷺ ، وأنزل كتابه ، وأحلَّ حلاله ، وحرَّم حرامه ، فما أحلَّ فهو حلال ، وما حرَّم فهو حرام ، وما سكت عنه فهو عفو ، وتلا : ﴿ قُل لَا آَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىٰ مُحُرَّمًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥] ، وهذا موقوف .

وقال عُبيد بن عمير: إنَّ الله عز وجل أحلَّ حلالًا وحرَّم حراماً ، وما أحلَّ فهو حلال ، وما حرَّم فهو حرام ، وما سكت عنه فهو عفو<sup>(٣)</sup> .

فحديث أبي ثعلبة قسَّم فيه أحكام الله أربعةَ أقسام : فرائض ، ومحارم ، وحدود ، ومسكوت عنه ، وذلك يجمع أحكامَ الدين كلَّها .

قال أبو بكر بن السَّمعاني: هذا الحديثُ أصلٌ كبيرٌ من أصولِ الدِّين ، قال : وحُكي عن بعضهم أنَّه قال : ليس في أحاديث رسولِ الله على حديثٌ واحدٌ أجمع بانفراده لأصولِ العلم وفروعه من حديث أبي ثعلبة ، قال : وحُكي عن أبي واثلة المرني أنَّه قال : جَمَعَ رسولُ الله على الدِّين في أربع كلماتٍ ، ثم ذكر حديث أبي ثعلبة .

قال ابنُ السَّمعاني: فمن عَمِلَ بهذا الحديث، فقد حاز الثَّواب، وأمِنَ العقابَ ؛ لأنَّ من أدَّى الفرائض، واجتنب المحارم، ووقف عندَ الحدودِ، وترك البحث عمَّا

ا في « الكامل » ٨/ ٢٥٠ .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (۳۸۰۰) .

وأخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ٥/١٤٠٤ \_ ١٤٠٥ (٨٠٠٠) ، والحاكم ١١٥/٤ عن عبد الله بن عباس موقوفاً .

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد لابن عبد البر ٢١/ ٢٩١.

غاب عنه ، فقد استوفى أقسامَ الفضل ، وأوفى حقوق الدِّين ؛ لأنَّ الشرائع لا تخرُج عَنْ هذه الأنواع المذكورة في هذا الحديث . انتهى .

فأما الفرائض ، فما فرضه الله عَلى عباده وألزمهم القيام به ، كالصلاة والزكاة والنواة والنام والحجِّ .

وقد اختلفَ العلماء: هل الواجبُ والفرضُ بمعنى واحد أم لا ؟ فمنهم من قال: هما سواء ، وكلُّ واجب بدليلٍ شرعي من كتابٍ ، أو سنةٍ ، أو إجماعٍ ، أو غير ذلك من أدلة الشرع ، فهو فرضٌ ، وهو المشهور عن أصحاب الشَّافعي وغيرهم (١) ، وحُكي رواية عن أحمد ؛ لأنَّه قال: كلُّ ما في الصلاة فهو فرضٌ .

ومنهم من قال : بل الفرضُ ما ثبتَ بدليلٍ مقطوعٍ به (٢) ، والواجبُ ما ثبت بغير مقطوع به ، وهو قولُ الحنفيَّةِ وغيرهم (٣) .

وأكثرُ النُّصوص عن أحمد تُفرِّق بين الفرض والواجب (٤) ، فنقل جماعةٌ مِنْ أصحابه عنه أنَّه قال : لا يُسمَّى فرضاً إلا ما كان في كتاب الله تعالى ، وقال في صدقة الفطر : ما أجترئ أنْ أقول : إنَّها فرضٌ (٥) ، مع أنَّه يقول بوجوبها ، فمِنْ أصحابنا مَنْ قال : مراده أنَّ الفرض : ما ثبت بالكتاب ، والواجب : ما ثبت بالسنَّة ، ومنهم من قال : أراد أنَّ الفرض : ما ثبت بالاستفاضة والنَّقل المتواتر ، والواجب : ما ثبت مِنْ جهة الاجتهاد ، وساغ الخلافُ في وجوبه (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر : اللمع : ٦٥ ، والمستصفى ١٦٦/ ، وروضة الناظر ١٠٣/١ ، والإحكام\_للآمدي ١٩٩/ ، وتحفة المسؤول ٢/٣٧ ، وشرح الكوكب المنير ١/٣٥١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: اللمع: ٦٥، والمستصفى ١/٦٦، وميزان الأصول: ٢٨، والمحصول ١٧٧١، ووالمحصول ١٧١، والإحكام \_ للآمدي ١/٩٩، وتحفة المسؤول ٢/٢٤، والبحر المحيط ١٤٤/١، وإرشاد الفحول: ٦٠.

 <sup>(</sup>٣) انظر : اللمع : ٦٥ ، والمستصفى ١٦٦١ ، وميزان الأصول : ٢٨ ، والإحكام : للآمدي ١٩٩١ ،
 وتحفة المسؤول ٢/ ٢٣ \_ ٢٤ ، والبحر المحيط ١/ ١٤٥ \_ ١٤٦ ، وإرشاد الفحول : ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح الكوكب المنير ١/ ٣٥٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المغني ٢/ ٦٤٧ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٢/ ٨٥ .

<sup>(</sup>٦) انظر: اللمع: ٦٥.

ويُشْكِلُ على هذا أنَّ أحمد قال في رواية الميموني في برِّ الوالدين : ليس بفرضٍ ، ولكن أقولُ : واجبٌ ما لم يكن معصية ، وبرُّ الوالدين مجمَعٌ على وجوبه ، وقد كثرتِ الأوامرُ به في الكتاب والسُّنَة ، فظاهرُ هذا أنه لا يقول : فرضاً إلا ما ورد في الكتاب والسُّنة تسميته فرضاً .

وقد اختلفَ السَّلفُ في الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر : هل يُسمَّى فريضةً أم لا (١) ؟ فقالَ جويبر : عن الضحاك : هما مِنْ فرائض الله عز وجل ، وكذا رُوي عن مالك .

وروى عبدُ الواحد بن زيد ، عن الحسن ، قال : ليس بفريضةٍ ، كان فريضةً على بني إسرائيل ، فرحم الله هذه الأمة لِضعفهم ، فجعله عليهم نافلةً .

وكتب عبدُ الله بن شبرمة إلى عمرو بن عُبيد أبياتاً مشهورةً أولها :

الأَمْرُ بالمعروفِ يا عمرو نافِلَةٌ والقَـائِمـونَ بــهِ لله أَنْصـارُ

واختلف كلامُ أحمد فيه: هل يُسمَّى واجباً أم لا؟ فروى عنه جماعةٌ ما يدلُّ على وجوبه، روى عنه أبو داود في الرجل يرى الطُّنبورَ ونحوَه: أواجبٌ عليه تغييره؟ قال: ما أدري ما واجب إن غيَّر، فهو فضل (٢٠).

وقال إسحاق بن راهويه : هو واجبٌ على كلِّ مسلمٍ ، إلا أنْ يخشى على نفسه ، ولعلَّ أحمد يتوقَّفُ في إطلاقه الواجب على ما ليس بواجبٍ على الأعيان ، بل على الكفاية .

وقد اختلف العلماءُ في الجهاد: هل هو واجبٌ أم لا؟ فأنكر جماعةٌ منهم وجوبَه (٣) ، منهم: عطاء (٤) ، وعمرو بن دينار (٥) ، وابنُ شبرمة (٦) ، ولعلَّهم أرادوا

<sup>(</sup>۱) انظر : أحكام القرآن للجصاص ٧/٣٧ ـ ٣٨ ، وأحكام القرآن لابن العربي ١/٣٥٠ ، ومجموعة الفتاوى لابن تيمية ٧٨/٢٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ٣/ ١٤٠ .

 <sup>(</sup>٣) انظر : الهداية للكلوذاني ١/ ٢٥٦ بتحقيقي ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٤/ ٤٨٣ ، ونيل
 المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٢/ ٥٥٩ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : تفسير الطبري (٣٢٤١) ، وأحكام القرآن لابن العربي ١/١٨٠ ، والجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ٨٩٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر: الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ٨٩٣ . ٨

<sup>(</sup>٦) انظر: الجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٢/ ٨٩٤.

هذا المعنى ، وقالت طائفة : هو واجبٌ ، منهم سعيدُ بن المسيّب (١) ، ومكحولٌ ، ولعلَّهما أرادا وجوبَه على الكفاية .

وقال أحمد في رواية حَنْبل : الغزؤ واجبٌ على النَّاس كلِّهم كوجوبِ الحجِّ ، فإذا غزا بعضهم أجزأ عنهم ، ولابدَّ للناس من الغزو .

وسأله المروذي عن الجهاد: أفرضٌ هو ؟ قالَ: قد اختلفوا فيهِ، وليس هوَ مثلَ الحجّ، ومرادُه : أنَّ الحجَّ لا يسقطُ عمَّن لم يحجَّ مع الاستطاعة بحجِّ غيره ، بخلاف الجهاد .

وسُئِلَ عن النَّفير: متى يجب؟ فقال: أما إيجابٌ فلا أدري، ولكن إذا خافوا على أنفسهم، فعليهم أنْ يخرُجوا.

وظاهر هذا التوقَّف في إطلاق لفظ الواجب (٢) على ما لم يأت فيه لفظُ الإيجاب تورُّعاً ، ولذلك توقَّف في إطلاق لفظ الحرام على ما اختُلِفَ فيه ، وتعارضت أدلتُه من نصوص الكتاب أو السنة ، فقال في متعة النساء : لا أقولُ : هي حرامٌ ، ولكن يُنهى عنه ، ولم يتوقَّف في معنى التحريم ، ولكن في إطلاق لفظه ؛ لاختلاف النصوص والصحابة فيها ، هذا هو الصحيح في تفسير كلام أحمد (٣) .

وقال في الجمع بين الأختين بملك اليمين: لا أقولُ: حرام، ولكن يُنهى عنه (٤) ، والصَّحيح في تفسيره أنه توقَّف في إطلاق لفظة الحرام دون معناها، وهذا كله على سبيل الورع في الكلام؛ حذراً من الدُّخول تحت قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَا اَحَلَالُ وَهَنَا حَرَامٌ لِنَافَتَرُوا عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ النحل: ١١٦].

قال الربيعُ بن خثيم : ليتق أحدُكم أنْ يقولَ : أحلَّ الله كذا ، وحرَّم كذا ، فيقولُ الله : كذبتَ ، لم أحِلَّ كذا ولم أحرِّم كذا [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٨٩٩٥ ) عن عبد الله بن مسعود ، نحوه ] .

<sup>(</sup>۱) انظر : تفسير الطبري (٣٢٤٤) ، والشرح الكبير على المغني ٢١٠ ٣٦٠ ، والجهاد والقتال في السياسة الشرعية ٨٥٨ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٣) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٧٧٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : رؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٧٤٩ .

وقال ابنُ وهب : سمعتُ مالك بنَ أنس يقول : أدركت علماءنا يقول أحدهم إذا سئل : أكره هذا ، ولا أحبُّه ، ولا يقول : حلال ولا حرام .

وأما ما حُكي عن أحمد أنَّه قال : كلُّ ما في الصلاة فهو فرض ، فليس كلامه كذلك وإنَّما نقل عنه ابنُه عبد الله أنَّه قال : كلُّ شيء في الصلاة مما وكَّده الله ، فهو فرض ، وهذا يعود إلى معنى قوله : إنَّه لا فرض إلا ما في القرآن ، والذي وكّده الله من أمر الصلاة القيامُ والقراءة والركوع والسجود ، وإنَّما قال أحمد هذا ؛ لأنَّ بعضَ النَّاس كان يقول : الصَّلاةُ فرضٌ ، والرُّكوع والسجود (١) لا أقول : إنَّه فرضٌ ، ولكنه سنَّةُ . وقد سُئِلَ مالكُ بنُ أنس عمن يقول ذلك ، فكفَّره ، فقيل له : إنَّه يتأوَّل ، فلعنه ، وقال : لقد قال قولًا عظيماً . وقد نقله أبو بكر النَّيسابوري في كتاب « مناقب مالك » من وجوه عنه (٢) .

وروى أيضاً بإسناده عن عبد الله بن عمرو بن ميمون بن الرماح ، قال : دخلتُ على مالكِ بن أنسٍ ، فقلت : يا أبا عبد الله ، ما في الصَّلاة من فريضةٍ وما فيها من سنةٍ ، أو قال : نافلة ؟ فقال مالك : كلامُ الزنادقة ، أخرِجوه (٣) .

ونقل إسحاق بن منصور ، عن إسحاق بن راهويه : أنَّه أنكر تقسيمَ أجزاءِ الصَّلاة إلى سنَّةٍ وواجب ، فقال : كلُّ ما في الصَّلاة ، فهو واجبٌ ، وأشار إلى أنَّ منه ما تُعادُ الصَّلاةُ بتركه ، ومنه لا تعاد .

وسببُ هذا \_ والله أعلم \_ أنَّ التعبير بلفظ الشُّنَّة قد يُفضي إلى التَّهاون بفعل ذلك ، وإلى الزُّهد فيه وتركه ، وهذا خلافُ مقصودِ الشارع مِنَ الحثِّ عليه ، والتَّرغيب فيه بالطُّرق المؤدِّيةِ إلى فعله وتحصيله ، فإطلاقُ لفظ الواجب أدْعى إلى الإتيان به ، والرغبة فيه .

وقد ورد إطلاقُ الواجب في كلام الشَّارع على ما لا يأثمُ بتركه ، ولا يُعاقب عليه

<sup>(</sup>١) من قوله: « وإنما قال أحمد . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « من وجوه عنه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: سير أعلام النبلاء ٨/ ١١٤.

عندَ الأكثرين (١) ، كغُسلِ الجمعة ، وكذلك ليلة الضَّيف عندَ كثيرٍ من العلماء أو أكثرهم ، وإنَّما المرادُبه المبالغةُ في الحثِّ على فعله وتأكيده .

وأمَّا المحارم: فهي التي حماها الله تعالى، ومنع من قُربانها وارتكابها وانتهاكها (٢).

والمحرَّمات المقطوعُ بها مذكورة في الكتاب والسنة ، كقوله تعالى : ﴿ هُ قُلُ تَكَالُوا النّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد ذكر في بعض الآيات المحرّمات المختصة بنوع من الأنواع كما ذكر المحرّمات من المنواع كما ذكر المحرّمات من المطاعم في مواضع ، منها قولُه تعالى : ﴿ قُل لا آَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ اللّهِ بِدِي اللّه اللهِ بِدِي اللّه اللهِ اللهُ الله

وذكر المحرَّمات في النكاح في قوله: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا ثُكُمُ وَبَنَاتُكُمُ مَنْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا ثُكُمُ وَبَنَاتُكُمُ مَنَ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُكُمُ مِنَاتُكُمُ مِنْ اللَّية [النساء: ٢٣].

وذكر المحرَّمات من المكاسب في قوله: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوا ﴾ [البقرة: ٧٥٥].

وأما السُّنة ، ففيها ذكر كثير من المحرَّمات ، كقوله ﷺ : ﴿ إِنَّ الله حرَّم بَيْعَ الخمر

<sup>(</sup>١) انظر: المحصول في أصول الفقه ١/ ٩٥ \_ ٩٦ ، والبحر المحيط في أصول الفقه ١/ ١٤٠ ـ ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب ٣/ ١٣٨ (حرم).

والميتة والخنزير والأصنام » [ أخرجه : أحمد ٣/٤٣٨ ، و٣٢٨ ، والبخاري ٣/١١٠ ( ٢٢٣٦ ) و و ٥/١٩٠ ( ٢٢٩٦ ) ، و مسلم ٥/١٤ ( ١٥٨١ ) ( ٧١ ) ، و أبو داود ( ٣٤٨٧ ) و ( ٣٤٨٧ ) من حديث جابر بن عبد الله ، به . والروايات مطولة ومختصرة ] . وقوله : « إنَّ الله إذا حرَّم شيئاً حرَّم ثمنه » [ أخرجه : أحمد 1/22 و ٢٩٣٧ و ٣٢٣ ، وأبو داود ( ٣٤٨٨ ) ، وابن حبان ( ٤٩٣٨ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٢٨٨٧ ) ، والبيهقي 1/21 من حديث عبد الله بن عباس ، به ، وهو صحيح ] .

وقوله: «كلُّ مسكرٍ حرام» [أخرجه: الطيالسي (١٩١٦)، وأحمد ١٦/٢ و٢٩ و٣٦ و٣١ و ١٠٠ م وقوله: «كلُّ مسكرٍ حرام» [أخرجه: الطيالسي (١٩١٦)، وأبو داود (٣٦٧٩)، والترمذي (١٠٦٤)، وأبو داود (٣٦٧٩)، والترمذي (١٨٦٤)، والنسائي ٨/ ٢٩٧ و ٣٦٤ وفي «الكبرى»، له (٥٠٩٧) و (٥٢١٠) من حديث عبد الله بن عمر، به . والروايات مطولة ومختصرة] . وقوله: « إنَّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام» [أخرجه: البخاري ٢/ ٢١٥ ( ١٧٣٩) من حديث عبد الله بن عباس، به ] .

فما ورد التَّصريحُ بتحريمه في الكتاب والسنة ، فهو محرّم .

وقد يستفادُ التحريمُ من النَّهي مع الوعيد والتَّشديدِ ، كما في قوله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا الْخَنْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَضَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَالْبَغْضَآءَ فِي الْخَبَرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَهَلَ أَنهُمُ مَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَوةَ وَالْبَغْضَآءَ فِي الْخَبَرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَهَلَ أَنهُم مُنهُونَ ﴾ [المائدة : ٩٠ ـ ٩١] .

وأما النهي المجرد ، فقد اختلف الناسُ : هل يُستفاد منه التَّحريمُ أم لا (١) ؟ وقد روي عن ابن عمر إنكارُ استفادة التحريم منه . قالَ ابنُ المبارك : أخبرنا سلامُ بن أبي مطيع ، عن ابن أبي دخيلة ، عن أبيه ، قالَ : كنتُ عندَ ابن عمر ، فقالَ : نهى رسول الله عني عَنِ الزَّبيب والتَّمر ، يعني : أنْ يُخلطا ، فقال لي رجل من خلفي : ما قال ؟ فقلتُ : حرَّم رسولُ الله على الزبيب والتمر ، فقال عبد الله بنُ عمر : كذبتَ ، فقلتُ : ألم تقل : نهى رسولُ الله على عنه ، فهو حرامٌ ؟ فقال : أنت تشهد بذاك ؟ قال سلام : كأنه يقول : من نهي النَّبيِّ على ما هو أدب .

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد في أصول الفقه ١/ ٣٦٢\_٣٦٢ .

وقد ذكرنا فيما تقدم عن العلماء الورعين كأحمد ومالك توقّي إطلاق لفظ الحرام على ما لم يتيقن تحريمُه ممًّا فيه نوعُ شبهةٍ أو اختلاف .

وقال النَّخعي: كانوا يكرهون أشياء لا يُحرمونها ، وقال ابنُ عون: قال لي مكحول: ما تقول في الفاكهة تُلقى بين القَوم فينتهبونها ؟ قلتُ: إنَّ ذلكَ عندنا لمكروه ، قال: حرام هي ؟ قلت: إنَّ ذلك عندنا لمكروه ، قال: حرام هي أقل عندنا لمكروه ، قال: حرام هي ابن عون: فاستجفينا ذلك مِنْ قول مكحول.

وقال جعفر بن محمد: سمعت رجلاً يسأل القاسم بن محمد: الغناءُ أحرامٌ هو؟ فسكت عنه القاسمُ ، ثم عاد ، فسكت عنه ، ثم عاد ، فقال له: إنَّ الحرام ما حُرِّم في القرآن؟ أرأيت إذا أتي بالحقِّ والباطل إلى الله ، في أيهما يكونُ الغناء؟ فقال الرجل: في الباطل ، فقال : فأنت ، فأفتِ نفسكَ .

قال عبد الله بن الإمام أحمد: سمعتُ أبي يقول: أما ما نهى النّبيُّ على ، فمنها أشياء حرامٌ ، مثل قوله: «نهى أنْ تُنكحَ المرأةُ على عمَّتها ، أو على خالتها » [ أخرجه: عبد الرزاق (١٠٧٥٣) ، وأحمد ٢/٣٢٤ و٤٧٤ و٤٨٩ و٥٠٨ و٥١٥ ، ومسلم ١٣٥/٤ (١٤٠٨) (٣٣) ، وأبو داود (٢٠٦٥) و(٢٠٦٦) من حديث أبي هريرة ، به . وللحديث طرق أخرى ] ، فهذا حرام، ونهى عن جلودِ السِّباع [أخرجه: أحمد ٥/٤٧ و٥٧، والدارمي (١٩٨٣)، وأبو داود (٢٠٢١) ، والترمذي (١٧٧٠م) و(٢٧٧١) ، والنسائي ٧/٢٧١ من حديث أسامة بن عُمير الهذلي ، به ] ، فهذا حرامٌ ، وذكر أشياء من نحو هذا .

ومنها أشياء نهى عنها ، فهي أدبٌ .

وأما حدودُ الله التي نهى عن اعتدائها ، فالمرادُ بها جملة ما أذِنَ في فعله ، سواء كان على طريقِ الوجوبِ ، أو الندب ، أو الإباحة ، واعتداؤها : هو تجاوزُ ذلك إلى ارتكاب ما نهى عنه ، كما قال تعالى : ﴿ وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَمُ ﴾ [الطلاق : ١] والمراد : من طلَّقَ على غير ما أمرَ الله به وأذن فيه ، وقال تعالى : ﴿ وَيَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا لِهُ بَهُ وَأَذَن فيه ، وقال تعالى : ﴿ وَيَلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلُولَتَهِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة : ٢٢٩] ،

<sup>(</sup>١) من قوله: « قلت: إنَّ ذلك . . » إلى هنا سقط من (ص) .

والمراد: من أمسك بعد أنْ طلَّق بغير معروف ، أو سرَّح بغير إحسانٍ ، أو أخذ ممَّا أعطى المرأة شيئًا على غير وجه الفدية التي أذِنَ الله فيها .

وقال تعالى : ﴿ يَـلُّكُ حُـدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ يُدُخِلُهُ جَنَّتِ ﴾ [النساء: ١٣] إلى قوله : ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهِينُ ﴾ [النساء: ١٤] ، والمراد : من تجاوز ما فرضه الله للورثة ، ففضَّلَ وارثاً ، وزاد على حقه ، أو نقصه منه ، ولهذا قال النَّبيُّ عَنِي خطبته في خطبته في حجَّة الوداع : ﴿ إِنَّ الله قد أعطى كلَّ ذي حقِّ حقَّه فلا وصية لوارث ﴾ [أخرجه : أبو داود ( ٢٨٧٠ ) و ( ٢٥٦٥ ) ، وابن ماجه ( ٢٧١٣ ) ، والترمذي ( ٢١٢٠ ) ، والبيهقي ٢/ ٢٦٤ من حديث أبي أمامة ، به مرفوعاً ، قال الترمذي : ﴿ هو حديث حسن ﴾ ] .

وروى النّوّاس بنُ سمعان ، عن النّبيّ على الله مثلاً صراطاً مستقيماً ، وعلى جَنبتي الصّراط سوران فيهما أبواب مفتّحة ، وعلى الأبواب ستورٌ مرخاة ، وعلى باب الصّراط داع يقول : يا أينها النّاسُ ، ادخُلوا الصّراط جميعاً ، ولا تُعرّجوا ، وداع يدعو من جوف الصّراط ، فإذا أراد أنْ يفتح شيئاً من تلك الأبواب ، قال : وَيْحَكَ لا تَفتحه ، فإنّك إنْ تَفتحه تَلِجْه ، والصّراط : الإسلامُ ، والسُّوران : حدودُ الله ، والأبواب المفتّحة : محارمُ الله ، وذلك الداعي على رأس الصّراط كتاب الله ، والداعي من فوق : واعظ الله في قلب كلّ مسلم » خرّجه الإمام أحمد [ في «مسنده » ٤/ ١٨٢ \_ ١٨٣ ] ، وهذا لفظه ، والنّسائي في «تفسيره »(٢) ، والترمذي (٣)

فضرب النبيُّ عَلَى الإسلام في هذا الحديث بصراطِ مستقيمٍ ، وهو الطريقُ السَّهلُ الواسعُ ، الموصلُ سالكَه إلى مطلوبه ، وهو مع هذا مستقيمٌ ، لا عوَجَ فيه ، فيقتضي ذلك قربَه وسهولته ، وعلى جنبتي الصِّراط يمنة ويسرة سوران ، وهما حدودُ الله ، وكما أنَّ السُّور يمنع من كان داخله مِن تعدِّيه ومجاوزته ، فكذلك الإسلامُ يمنع

<sup>(</sup>١) من قوله: « في خطبته . . » إلى هنا لم يرد في (ص) .

<sup>(</sup>٢) التفسير (٢٥٣) .

<sup>(</sup>٣) في ( جامعه ) (٢٨٥٩) .

من دخله من الخُروج عن حدوده ومجاوزتها ، وليس وراءَ ما حدَّ الله من المأذونِ فيه إلا ما نهى عنه ، ولهذا مدح سبحانه الحافظينَ لحدوده ، وذمَّ من لا يعرف حدَّ الحلال من الحرام ، كما قال تعالى : ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجَّدُرُ ٱلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ . ﴾ [التوبة : ٩٧] . وقد تقدَّم حديث القرآن وأنَّه يقول لمن عمل به : حَفِظَ حدودي ، ولمن لم يعمل به : تعدَّى حدودي .

والمراد: أنَّ من لم يُجاوز ما أذِنَ له فيه إلى ما نُهِي عنه ، فقد حفظ حدودَ الله ، ومن تعدَّى ذلك ، فقد تعدَّى حدود الله (۱) (۲) .

وقد تُطلق الحدودُ، ويراد بها نفسُ المحارم (٣)، وحينئذِ فيقال: لا تقربوا حدودَ الله، كما قال تعالى: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللهِ فَلَا تَقْرَبُوهُ اللهِ عَنه في الآية من محظورات الصّيام والاعتكاف في المساجد، ومن هذا المعنى ما نهى عنه في الآية من محطورات الصّيام والاعتكاف في المساجد، ومن هذا المعنى - وهو تسميةُ المحارم حدوداً - قولُ النّبيّ عَنهُ : ﴿ مَثلُ القائمِ على حدودِ الله والمُدْهِنِ فيها ، كمثل قوم اقتسموا سفينة ﴾ [ أخرجه : الحميدي ( ٩١٩ ) ، وأحمد ١٦٨٢ و ٢٦٨ و و٧٧٠ و و٧٢٠ ، والبخاري ٣/ ١٨٢ ( ٣٤٩٣ ) و٣/ ٢٦٧ ( ٢٦٨٦ ) ، والترمذي ( ٢١٧٣ ) ، وابن حبان (٢٩٧) و و( ٢٠١٧ ) ، والبيهقي ١٠/ ٩١ و ٢٨٨ ، والبغوي ( ٢١٥١ ) من حديث النعمان بن بشير، به ]: الحديث المشهور، وأراد بالقائم على حدود الله: المنكر للمحرَّمات والناهي عنها (٤١٠ ) .

وفي حديث ابنِ عباس ، عن النّبيّ على ، قال : ﴿ إِنِي آخذ بِحُجَزِكُم أَقُول : اتّقُوا النّارَ ، اتّقوا الحدود » قالها ثلاثاً ، خرّجه الطبراني (٥) والبزار (٢) ، وأراد بالحدود محارم الله ومعاصيه ، ومنه قولُ الرجل الذي قال للنّبيّ على الني أصبتُ حدّاً فأقمه على (٧) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « والمراد: أن من لم يجاوز . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب ٣/ ٧٩ (حدد).

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري لابن حجر ٥/ ٣٦٢ .

<sup>(</sup>٥) في « الكبير » (١٠٩٥٣) .

<sup>(</sup>٦) كما في « كشف الأستار » (١٥٣٦).

<sup>(</sup>٧) سبق تخریجه .

وقد تُسمى العقوباتُ المقدرة الرادعةُ عن المحارم المغلظة حدوداً ، كما يقال : حدُّ الزنى ، وحدُّ السرقة ، وحدُّ شرب الخمر ، ومنه قول النَّبِيِّ ﷺ لأسامة : « أتشفع في حدِّ من حدود الله ؟! » [ أخرجه : عبد الرزاق (١٨٨٣٠ ) ، وأحمد ٢/١٦٢ ، والدارمي ٢٣٠٧ ) ، والبخاري ٢١٣/٤ (٣٤٧٥ ) و٨/١٩٩ ( ٢٧٨٨ ) ، ومسلم ١١٤/ ( ١٦٨٨ ) ( ٨) و ( ٩ ) و ٥ / ١١٥ ( ١٦٨٨ ) ( ١٠ ) من حديث عائشة ، به . وهو جزء من حديث طويل ] ، يعني : في السَّرقة . وهذا هو المعروف من اسم الحدود في اصطلاح الفقهاء .

وأمّا قولُ النّبيّ عَلَى : « لا يُجْلَدُ فوقَ عشرِ جلدات إلا في حدّ مِنْ حُدودِ اللهِ » [ أخرجه : البخاري ٨/ ٢١٥ ( ٨٨٤٨ ) ، ومسلم ١٢٦٥ ( ١٧٠٨ ) ( ٤٠ ) ، وأبو داود ( ٤٤٩١ ) من حديث أبي بردة ، به ] فهذا قد اختلف الناسُ في معناه ، فمنهم من فسر الحدود هاهنا بهذه الحدود المقدرة ، وقال : إنَّ التَّعزير لا يُزاد على عشرِ جلدات ، ولا يُزادُ عليها إلا في هذه الحدود المقدَّرة ، ومنهم من فسَر الحدودَ هاهنا بجنس محارم الله ، وقال : المرادُ أنَّ مجاوزة العشر جلداتٍ لا يجوزُ إلا في ارتكاب محرَّم مِنْ محارم الله ، فأمَّا ضربُ التَّاديبِ على غير محرَّمٍ ، فلا يتجاوز به عشر جلدات (١) .

وقد حمل بعضُهم قوله ﷺ: " وحدَّ حُدُوداً فلا تعتدوها " على هذه العقوبات الزَّاجرة عنِ المحرَّمات ، وقال : المراد النَّهيُ عن تجاوُزِ هذه الحدود وتعديها عند إقامتها على أهل الجرائم . ورجَّح ذلك بأنَّه لو كان المراد بالحدود الوقوف عند الأوامر والنَّواهي لكان تكريراً لقوله : " فرض فرائضَ فلا تُضيِّعوها ، وحرَّم أشياء فلا تتهكوها " وليس الأمر على ما قاله ، فإنَّ الوقوفَ عندَ الحُدودِ يقتضي أنَّه لا يخرج عمَّا أذِنَ فيه إلى ما نهى عنه ، وذلك أعمُّ من كونِ المأذون فيه فرضاً ، أو ندباً ، أو مباحاً كما تقدَّم ، وحينئذِ فلا تكريرَ في هذا الحديث ، والله أعلم .

وأمَّا المسكوتُ عنه ، فهو ما لم يُذكَرْ حكمُه بتحليلٍ ، ولا إيجابٍ ، ولا تحريمٍ ، فيكون معفوّاً عنه ، لا حرجَ على فاعلِهِ ، وعلى هذا دلَّت هذه الأحاديثُ المذكورة هاهنا ، كحديث أبي ثعلبة وغيره .

<sup>(</sup>١) انظر: معالم السنن ٣/ ٢٩٤ ، وعون المعبود ٢٠١/ ٢٠٠١ .

وقد اختلفت ألفاظُ حديث أبي ثعلبة ، فروي باللفظ المتقدِّم ، ورُوي بلفظ آخر ، وهو : « إنَّ الله فرضَ فرائضَ فلا تُضيِّعُوها ، ونهاكم عن أشياء فلا تنتهكوها ، وعفا عن أشياء من غير نسيانٍ فلا تبحثوا عنها » خرَّجه إسحاق بنُ راهويه . ورُوي بلفظ آخر وهو : « إنَّ الله فرض فرائض فلا تضيعوها ، وسنَّ لكم سنناً فلا تنتهكوها ، وحرَّم عليكم أشياء فلا تعتدوها ، وترك بين ذلك أشياء من غير نسيان رحمة منه فاقبلوها ولا تبحثوا عنها » خرَّجه الطبراني (۱) . وهذه الرواية تبيِّنُ أنَّ المعفوَّ عنه ما تُرِكَ ذكرُه ، فلم يحرَّم ولم يُحلَّل .

ولكن مما ينبغي أنْ يعلم: أنَّ ذكرَ الشيء بالتَّحريم والتَّحليل مما قد يخفى فهمه مِنْ نُصوص الكتاب والسُّنة ، فإنَّ دلالة هذه النُّصوص قد تكونُ بطريق النَّصِ والتَّصريح ، وقد تكونُ بطريق العُموم والشُّمول ، وقد تكون دِلالتُه بطريق الفحوى والتَّبيه ، كما في قوله تعالى : ﴿ فَلاَ تَقُل لَمُّمَا آُنِ ﴾ [الإسراء: ٢٣] ، فإنَّ دخُولَ ما هوَ أعظمُ من التَّافيف مِنْ أنواع الأذى يكونُ بطريق الأولى ، ويُسمَّى ذلك مفهومَ الموافقةِ (٢).

وقد تكونُ دلالته بطريقِ مفهومِ المخالفة ، كقوله : « في الغنم السَّائمة الزكاة » [ أخرجه : البخاري ١٤٦/ (١٤٥٤) ، وأبو داود (١٥٦٧) ، وابن حبان (٣٢٦٦) عن أنس بن مالك ، بنحوه ] فإنَّه يدلُّ بمفهومه على أنَّه لا زَكاةَ في غير السَّائمة ، وقد أخذ الأكثرون بذلك ، واعتبروا مفهوم المخالفة ، وجعلوه حجَّةً (٣) .

وقد تكونُ دلالته مِنْ باب القياس ، فإذا نصَّ الشَّارع على حُكم في شيءٍ لمعنى من المعاني ، وكان ذلك المعنى موجوداً في غيره ، فإنَّه يتعدَّى الحكمُ إلى كلِّ ما وجد في ذلك المعنى عندَ جمهور العلماء ، وهو من باب العدل والميزان الذي أنزله الله ، وأمر بالاعتبار به ، فهذا كلُّه ممَّا يعرَفُ به دلالة النُّصوص على التَّحليل والتَّحريم .

<sup>(</sup>١) في « الكبير » ٢٢/ (٥٨٩) من حديث أبي ثعلبة الخشني ، به . والحديث سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان في أصول الفقه ١/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان في أصول الفقه ١/ ٢٩٨ ـ ٢٩٩.

فأمًّا ما انتفى فيه ذلك كلَّه ، فهُنا يُستدلُّ بعدم ذكره بإيجابٍ أو تحريمٍ على أنَّه معفوُّ عنه ، وهاهنا مسلكان :

أحدهما: أنْ يُقال: لا إيجابَ ولا تحريمَ إلا بالشَّرع، ولم يوجب الشَّرعُ كذا، أو لم يحرِّمه، فيكونُ غيرَ واجب، أو غير حرام، كما يقال مثلُ هذا في الاستدلال على نفي وجوب الوتر والأضحية، أو نفي تحريم الضَّبِّ ونحوه، أو نفي تحريم بعض العُقود المختلف فيها، كالمساقاة والمزارعة ونحو ذلك، ويرجعُ هذا إلى استصحاب براءةِ الذِّمَّةِ حيث لم يُوجَدُ ما يدلُّ على اشتغالها، ولا يصْلُحُ هذا الاستدلالُ إلا لمن عرف أنواعَ أدلَّة الشَّرع وسبَرَها، فإنْ قطع ـ مع ذلك ـ بانتفاء ما يدلُّ على إيجابِ أو تحريم، قطع بنفي الوجوب أو التحريم، كما يقطع بانتفاء فرضية صلاةٍ سادسةٍ، أو صيام شهر غير شهر رمضان، أو وجوب الزَّكاة في غير الأموال الزَّكويَّة، أو حَجَّةٍ غير حجَّةِ الإسلام، وإنْ كان هذا كلُّه يستدلُّ عليه بنصوصٍ مصرِّحةِ بذلك، وإنْ ظنَّ انتفاء ما يدلُّ على إيجابٍ أو تحريمٍ، ظنَّ انتفاء الوجوب والتحريم من غير قطع.

والمسلك الثاني: أنْ يذكر مِنْ أدلَّة الشَّرع العامة ما يدلُّ على أنَّ ما لم يوجبه الشَّرع ، ولم يحرِّمه ، فإنَّه معفوُّ عنه ، كحديث أبي ثعلبة هذا وما في معناه من الأحاديث المذكورة معه ، ومثل قوله على لمَّا سُئِلَ عنِ الحجِّ : أفي كلِّ عام ؟ فقال : « ذروني ما تركتُكم ، فإنَّما هلك مَنْ كان قبلكم بكثرةِ سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتُكم عن شيءٍ ، فاجتنبوه ، وإذا أمرتُكم بأمرٍ ، فائتوا منه ما استطعتم »(١).

ومثل قوله على في حديث سعد بن أبي وقّاص : « إنَّ أعظم المسلمين في المسلمين جرماً من سأل عن شيءٍ لم يحرَّم ، فحرِّم من أجل مسألته »(٢) .

وقد دلَّ القرآنُ على مثلِ هذا أيضاً في مواضعَ ، كقوله عز وجل : ﴿ قُل لَاۤ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِىَ إِلَىٰٓ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْــتَةً﴾ [الأنعام: ١٤٥] ، فإنَّ هذا يدلُّ على

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه . انظر : الحديث التاسع .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

أنّ ما لم يجد تحريمه ، فليس بمحرّم ، وكذلك قوله : ﴿ وَمَالَكُمُ أَلّا تَأْكُواْ مِمّا ذُكِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ مَا خَلَيْكُمُ إِلّا مَا اَضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١١٩] ، فعنفهم على تركِ الأكل ممّا ذُكِرَ اسمُ الله عليه ، معلِّلاً بأنّه قد بيّن لهمُ الحرامَ ، وهذا ليس منه ، فدلّ على أنّ الأشياء على الإباحة ، وإلّا لما ألحق اللّومَ بمن امتنع من الأكل ممّا لم ينصّ له على حِلّه بمجرّد كونه لم ينصّ على تحريمه .

واعلم أنَّ هذه المسألة غيرُ مسألةِ حُكم الأعيان قبل وُرود الشَّرع: هل هو الحظرُ أو الإباحة ، أو لا حُكم فيها ؟ فإنَّ تلك المسألة مفروضةٌ فيما قبل وُرودِ الشَّرع () ، فأمَّا بعد وُروده فقد دلت هذه النُّصوصُ وأشباهُها على أنَّ حكم ذلك الأصل زال واستقرَّ أنَّ الأصل في الأشياء الإباحة بأدلَّة الشَّرع. وقد حكى بعضُهم الإجماع على ذلك ، وغلَّطوا من سوَّى بين المسألتين ، وجعل حكمهما واحداً .

وكلام الإمام أحمد يدلُّ على أنَّ ما لا يدخل في نصوص التَّحريم ، فإنَّه معفوُّ عنه ( $^{7}$ ). قال أبو الحارث: قلت لأبي عبد الله \_ يعني: أحمد \_: إنَّ أصحاب الطَّير يذبَحُونَ مِنَ الطير شيئاً لا نعرفه ، فما ترى في أكله ؟ فقال: كل ما لم يكن ذا مِخلَب أو يأكلُ الحِيفَ ، فلا بأس به ، فحصر تحريمَ الطير في ذي المخلب المنصوص عليه ، وما يأكل الحِيفَ ؛ لأنَّه في معنى الغراب المنصوص عليه ( $^{7}$ ) وحكم بإباحة ما عداهما . وحديث ابن عباس ( $^{3}$ ) الذي سبق ذكره يدلُّ على مثل هذا ، وحديث سلمان الفارسي ( $^{6}$ ) فيه النهي عن السؤال عن الجبن والسمن والفراء ، فإنَّ الجبن كان يُصنعُ بأرضِ المجوس ونحوهم من الكُفَّارِ ، وكذلك السَّمن ، وكذلك الفراء تُجلب من عندِهم ، وذبائحهم ميتةٌ ، وهذا مما يستدلُّ به على إباحة لبن الميتة وأنفحتها ، وعلى إباحة أطعمة المجوس ، وفي ذلك كُلِّه خلافٌ مشهورٌ ، ويُحملُ على أنَّه إذا اشتبه الأمرُ ، لم

<sup>(</sup>١) من قوله: « هل هو الحظر . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

 <sup>(</sup>۲) انظر : التبصرة في أصول الفقه : ۸۰ـ۸۱ ، وميزان الأصول : ۱۹۳ـ۱۹۳ ، وشرح الكوكب المنير
 ۱۰۰۰-۱۰۰ . .

<sup>(</sup>٣) من قوله : « وما يأكل الجيف . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

يجبِ السُّؤالُ والبحثُ عنه ، كما قال ابن عمر لمَّا سُئل عن الجُبن الذي يصنعه المجوسُ ، فقال : ما وجدته في سوق المسلمين اشتريتُه ولم أسأل عنه [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٨٧٨٥ ) ] ، وذكر عند عمر الجبن وقيل له : إنَّه يُصنع بأنافح الميتة ، فقال : سموا الله وكلوا [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٨٧٨٢ ) ] . قال الإمام أحمد : أصحُّ حديث فيه هذا الحديث ، يعني : جبن المجوس (١) .

وقد رُوي من حديث ابن عباس: أنَّ النَّبِيَّ فَيُ أَتِي بَجَبَنَة فِي غَزُوة الطَّائِف ، فقال: « أَين تُصنَعُ هذه ؟ » قالوا: بفارس ، فقال في : « ضعوا فيها السِّكِينَ واقطعوا ، واذكروا اسمَ الله وكلوا » خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٨٤/١ . وأخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » ( ٢٨٧٨ ) و( ٢٨٧٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١٨٠٧ ) ، والبيهقي ١٢/١ من حديث عبد الله بن عباس ، به ] ، وسئل عنه ، فقال : هو حديث منكرٌ ، وكذا قال أبو حاتم الرازي (٢) .

وخرَّج أبو داود [ في « السنن » ( ٣٨١٩ ) . وأخرجه : البيهقي ٦/١٠ من حديث عبد الله بن عمر ، به ] معناه من حديث ابن عمر ، إلَّا أنَّه قال : في غزوة تبوك ، وقال أبو حاتم (٣) : هو منكر أيضاً .

وخرَّجه عبد الرزاق في «كتابه »<sup>(٤)</sup> مرسلاً ، وهو أشبه ، وعنده زيادة ، وهي : أنَّه قيل له : يا رسول الله ، نخشى أنْ تكونَ ميتة ؟ قال : « سمُّوا عليه وكُلوه » .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ١٥٩٧ ) . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٩١/٨ من حديث ميمونة ، به ] معناه من حديث ميمونة ، وإسناده جيِّد ، لكنه غريب جدّاً .

وفي «صحيح البخاري» [الصحيح ٣/٧١ (٢٠٥٧) من حديث عائشة، به] عِن عائشة : أنَّ قوماً قالوا للنَّبيِّ ﷺ : إنَّ قوماً يأتوننا باللَّحم ، لا ندري أذُكِرَ اسمُ الله عليه أم لا ؟ فقال : «سمُّوا عليه أنتم وكلوا » قالت : وكانوا حديثي عهدٍ بالكُفر .

<sup>(</sup>۱) انظر: المغنى ٣٤٢/٩.

<sup>(</sup>۲) في « العلل » ۲/ ۲۲۱ عقيب (۱٤۸۸) .

<sup>(</sup>٣) في « العلل » ٢/ ٢٢١ عقيب (١٤٨٨) .

 <sup>(</sup>٤) المصنف (٨٧٩٥)عن الشعبى والضحاك بن مزاحم ، مرسلاً .

وفي « مسند الإمام أحمد » [ المسند ١٤٣/٥ ، وإسناده ضعيف لانقطاعه ؛ فإنَّ الحسن لم يسمع من عمر ولا من أبي ] عن الحسن: أنَّ عمر أراد أنْ ينهى عن حُلَلِ الحِبَرَةِ ؛ لأنَّها تُصبَغُ بالبَوْلِ ، فقال له أبيُّ : ليس ذلك لك ، قد لبسهنَّ النَّبيُّ عَلَى ولبسناهنَّ في عهده . وخرَّجه الخلال من وجه آخر وعنده : أنَّ أُبيّاً قال له : يا أمير المؤمنين ، قد لبسها نبيُّ الله على عنها ، فقال : صدقت .

وسئل الإمام أحمد عن لبس ما يَصبغُهُ أهلُ الكتاب من غير غسلٍ ، فقال : لم تسأل عمّا لا تعلم ، لم يزلِ النَّاسُ منذ أدركناهم لا يُنكرون ذلك . وسئِلَ عن يهود يَصبغُون بالبول ، فقال : المسلم والكافرُ في هذا سواء ، ولا تسأل عن هذا ، ولا تبحث عنه ، وقال : إذا علمت أنّه لا محالة يصبغ بشيءٍ مِنَ البولِ ، وصحّ عندكَ ، فلا تصلّ فيه حتى تغسله .

وخرَّج من حديث المغيرة بن شعبة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ أهدي إليه خُفَّان ، فلبسهما ولا يعلم أذكيُّ هما أم لا [ أخرجه : الترمذي ( ١٧٦٩ ) وفي « الشمائل » ، له ( ٧٤ ) ، وقال : « حسن غريب » ، وانظر تعليقي على « الشمائل » : ٢٩/ ٧٤ ) ] .

وقد ورد ما يستدلُّ به على البحث والسؤال ، فخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢/ ٤٣٧ . وأخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٢/ ٢٣٧ ، والطبراني في « الكبير » ٢٥/ ( ٣٧٥ ) و ( ٣٧٦ ) ، من حديث أمِّ مسلم الأشجعية : أنَّ النَّبيَّ عَيْ أَتَاهَا وهي في قبَّةٍ فقال : « ما أحسنها إنْ لم يكن فيها ميتةٌ » ، قالت : فجعلت أتتبعها . والرجل مجهول (١٠) .

وخرَّج الأثرمُ بإسنادِه عن زيد بن وهب ، قال : أتانا كتابُ عمر بأذربيجان : إنَّكم بأرضٍ فيها الميتة ، فلا تلبِسُوا مِنَ الفراء حتَّى تعلموا حِلَّه من حرامه .

وروى الخلال بإسناده عن مجاهد: أنَّ ابن عمر رأى على رجل فرواً ، فمسَّه وقال: لو أعلم أنَّه ذُكِّيَ ، لسرَّني أنْ يكون لي منه ثوب [أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٤٧٦٥)].

<sup>(</sup>١) فالحديث ضعيف لجهالة هذا الرجل.

وعن محمد بن كعب أنَّه قال لعائشة : ما يمنعك أنْ تتخذي لحافاً (١) من الفراء ؟ قالت : أكره أنْ ألبس الميتة .

وروى عبد الرزاق<sup>(۲)</sup> بإسناده عن ابن مسعود: أنَّه قال لمن نزلَ من المسلمين بفارس: إذا اشتريتُم لحماً فسلوا، إنْ كان ذبيحة يهودي أو نصراني فكُلوا، وهذا لأنَّ الغالب على أهل فارس المجوس وذبائحُهم محرَّمة ألله .

والخلاف في هذا يُشبه الخلاف في إباحة طعام من لا تُباح ذبيحته من الكفّار ، وفي استعمال أواني المشركين وثيابهم ، والخلاف فيها يرجعُ إلى قاعدةِ تعارُض الأصل والظاهر ، وقد سبق ذكرُ ذلك في الكلام على حديث : « الحلال بيّن والحرام بيّن ، وبينهما أمورٌ مشتبهات »(٣) .

وقوله في الأشياء التي سكت عنها: « رحمة من غير نسيان » (٤) يعني: أنّه إنّما سكت عن ذكرها رحمة بعباده ورفقاً؛ حيث لم يحرِّمها عليهم حتى يُعاقبَهم على فعلها، ولم يُوجِبها عليهم حتى يعاقبَهم على تركها ، بل جعلها عفواً ، فإنْ فعلوها ، فلا حرجَ عليهم ، وإنْ تركوها فكذلك ، وفي حديث أبي الدرداء (٥): ثم تلا: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ فَسِيّا إِنْ يَرْبِهِ وَلاَ يَضِلُ رَبِّ وَلاَ يَضِيلُ وَالله عنه وجل : ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّ وَلا يَضِيلُ رَبِّ وَلا يَضِيلُ رَبِّ وَلا يَضِيلُ رَبِّ وَلا يَضَي الله و ١٥٠] .

وقوله: « فلا تبحثوا عنها » يحتمِلُ اختصاص هذا النهي بزمن النَّبِيِّ عَلَيْ ؟ لأنَّ كثرةَ البحث والسؤال عمَّا لم يذكر قد يكونُ سبباً لنزول التَّشديد فيه بإيجابٍ أو تحريم ، وحديث سعد بن أبي وقَّاص (٦) يدلُّ على هذا ، فيحتمل أنْ يكون النَّهيُ عامًا ، والمروي عن سلمان من قوله يدلُّ على ذلك ، فإنَّ كثرة البحث والسُّؤال عن حكمٍ ما لم يُذكر في الواجبات ولا في المحرمات ، قد يُوجب اعتقاد تحريمه ، أو إيجابه ؟

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) في « المصنف » (۸۵۷۸).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه . انظر : الحديث السَّادس .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه .

لمشابهته لبعضِ الواجبات أو المحرَّمات ، فقَبولُ العافية فيه ، وتركُ البحث والسُّؤالِ عنه خيرٌ ، وقد يدخلُ ذلك في قول النَّبيِّ ﷺ : « هلك المتنطعون » ، قالها ثلاثاً . خرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ٨/٨٥ ( ٢٦٧٠ ) ( ٧٠ ) ] من حديث ابن مسعود مرفوعاً ، والمتنطع : هو المتعمِّقُ البحَّاث عمَّا لا يعنيه (١ ) ، وهذا قد يتمسَّك به من يتعلَّق بظاهرِ اللَّفظ ، وينفي المعاني والقياس كالظاهرية .

أحدهما: أنْ يبحث عن دخوله في دلالات النُّصوص الصَّحيحة من الفحوى والمفهوم والقياس الظاهر الصَّحيح، فهذا حقٌ ، وهو ممَّا يتعيَّنُ فعلُه على المجتهدين في معرفة الأحكام الشرعية .

والثاني: أنْ يدقِّق النَّاظِر نظرَه وفكرَه في وُجوهِ الفُروق المستبعدةِ ، فيفرِّق بين متماثلين بمجرَّد فرقٍ لا يظهر له أثرُّ في الشَّرع ، مع وجود الأوصاف المقتضية للجمع ، أو يجمع بين متفرِّقين بمجرَّد الأوصاف الطرديَّة التي هي غيرُ مناسبة ، ولا يدلُّ دليلٌ على تأثيرها في الشَّرع ، فهذا النَّظر والبحثُ غيرُ مرضيًّ ولا محمودٍ ، مع أنَّه قد وقع فيه طوائف مِنَ الفُقهاءِ ، وإنَّما المحمودُ النَّظرُ الموافقُ لنظرِ الصحابة ومَنْ بعدهُم مِنَ القُرونِ المفضَّلةِ كابنِ عبَّاسٍ ونحوه ، ولعلَّ هذا مرادُ ابن مسعود بقوله : إياكم والتعمُّق ، وعليكم بالعتيق ، يعني : بما كان عليه الصَّحابة رضي الله عنهم .

ومن كلام بعض أئمة الشافعية: لا يليقُ بنا أنْ نكتفيَ بالخيالات في الفروق ، كدأبِ أصحاب الرأي ، والسر في تلك أنَّ متعلَّق الأحكام في الحال الظُّنونُ وغلباتُها ، فإذا كان اجتماعُ مسألتين أظهرَ في الظنِّ مِنَ افتراقهما ، وجب القضاءُ باجتماعهما ، وإنِ انقدحَ فرقٌ على بعد ، فافهموا ذلك فإنَّه من قواعد الدين . انتهى .

<sup>(</sup>١) انظر: شرح السنة ٢١/ ٣٦٧ عقيب (٣٣٩٦)، وشرح النووي لصحيح مسلم ٨/ ٣٨٨.

ومما يدخل في النّهي عن التعمُّق والبحث عنه : أمورُ (١) الغيب الخبريّة التي أمر بالإيمان بها ، ولم يُبين كيفيتها ، وبعضُها قد لا يكونُ له شاهدٌ في هذا العالم المحسوس ، فالبحث عن كيفيّة ذلك هو ممّا لا يعني ، وهو مما يُنهى عنه ، وقد يوجِبُ الحيرة والشّكّ ، ويرتقي إلى التّكذيب .

وفي «صحيح مسلم» [الصحيح ١/ ٨٨ (١٣٤) (٢١٢)] عن أبي هريرة ، عن النّبيّ ، قال : «لا يزال النّاس يَسألون حتّى يقال : هذا الله خلَقَ الحَلْق ، فمن خلق الله ؟ فمن وجد مِنْ ذَلِكَ شيئاً ، فليقل : آمنت بالله »، و في رواية [الصحيح ١/ ٨٤ (١٣٥) (٢١٥)] له : «لا يزالُ النّاسُ يسألونكم عَنِ العِلم ، حتّى يقولوا : هذا الله خلقنا ، فمن خلق الله ؟ » وفي رواية له أيضاً [الصحيح ١/ ٨٥ (١٣٥) (٢١٦)] : «لَيسألنّكُم النّاسُ عَنْ كلّ شيءٍ ، حتى يقولوا : الله خلق كلّ شيءٍ ، فمن خلقه ؟ » . وخرّجه البخاري [في «صحيحه » ١٤٩/٤ (٣٢٧٦)] ، ولفظه : «يأتي الشيطان أحدَكُم فيقول : من خلق كذا ؟ من خلق كذا ؟ حتى يقول : من خلق ربّك ؟ فإذا بلغه فليستعذْ بالله ولينتَهِ » .

وفي «صحيح مسلم » [ الصحيح ١/ ٥٥ ( ١٣٦ ) ] عن أنس ، عن النّبيّ ﷺ ، قال : «قال الله عز وجل : إنّ أمّتك لا يزالون يقولون : ما كذا ما كذا ، حتى يقولوا : هذا الله خلق الخلق ، فمن خلق الله ؟ » . وخرّجه البخاري [ في «صحيحه » ١١٩/٩ ( ٧٢٩٦ ) ] ، ولفظه : « لن يبرحَ الناس يتساءلون : هذا الله خالِقُ كلّ شيءٍ ، فمن خلق الله ؟ » .

قال إسحاق بن راهويه: لا يجوزُ التفكُّر في الخالق، وَيجوز للعباد أن يتفكَّروا في المخلوقين بما سمعوا فيهم، ولا يزيدوا على ذلك؛ لأنَّهم إنْ فعلوا تاهوا، قال: وقد قال الله: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ ﴾ [الإسراء: ٤٤]، فلا يجوز أنْ يقال: كيف تُسبِّحُ القِصَاعُ، والأَخْوِنَةُ، والخبزُ المخبوزُ، والثيّابُ المنسوجة؟ وكلُّ هذا قد صحَّ العلم فيهم أنَّهم يسبحون، فذلك إلى الله أنْ يجعل تسبيحَهم كيف شاء وكما شاء،

<sup>(</sup>١) من قوله: « على بعد فافهموا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

وليس للنَّاس أَنْ يخوضُوا في ذلَّك إلا بما علموا ، ولا يتكلَّموا في هذا وشِبْهِهِ إلا بما أخبر الله ، ولا تخوضوا في هذه الأشياء الحبر الله ، ولا تخوضوا في هذه الأشياء المتشابهة ، فإنَّه يُرْديكم الخوض فيه عن سنن الحقِّ . نقل ذلك كلَّه حربٌ ، عن إسحاق \_ رحمه الله \_ .

\* \* \*

## الحديث الحادي والثلاثون

عَنْ سَهَلِ بِنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ قَالَ : جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله ، وأَحَبَّنِي النَّاسُ ، فقال : « ازهَدْ في الدُّنيا يُحبَّكَ الله ، وازهَدْ فيما في أيدي النَّاسِ يُحبَّكَ النَّاسُ » . حديثٌ حسنٌ رَواهُ ابنُ ماجه [ في « سننه » وازهَدْ فيما في أيدي النَّاسِ يُحبَّكَ النَّاسُ » . حديثٌ حسنٌ رَواهُ ابنُ ماجه [ في « سننه » (٤١٠٢ ) . وأخرجه : العقيلي في « الضعفاء » ١١/٢ ، والطبراني في « الكبير » (١٩٧٢ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٨ ٤٥٨ ، والحاكم ٤ ٣١٣ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨ ٢٥٢ \_ ٢٥٣ و٧/ ٣٦ والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٦٤٣ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٥٢٣ ) من حديث سهل بن سعد الساعدي ، به ] وغيرُهُ بأسانِيدَ حَسَنةٍ .

هذا الحديث خرَّجه ابن ماجه من رواية خالد بن عمرو القرشي ، عن سفيان الثوري ، عن أبي حازم ، عن سهل بن سعد ، وقد ذكر الشيخ ـ رحمه الله ـ أنَّ إسناده حسن ، وفي ذلك نظر ، فإنَّ خالد بن عمرو القرشي الأموي قال فيه الإمامُ أحمد : منكرُ الحديث ، وقال مرة : ليس بثقة ، يروي أحاديث بواطيل ، وقال ابن معين : ليس حديثه بشيء ، وقال مرة : كان كذاباً يكذب ، حدَّث عن شعبة أحاديث موضوعة ، وقال البخاري وأبو زرعة : منكر الحديث ، وقال أبو حاتم : متروكُ الحديث ضعيف (۱) (۱) ، ونسبه صالح بنُ محمد ، وابنُ عدي إلى وضع الحديث ، وتاب وتناقض ابنُ حبان في أمره ، فذكره في كتاب « الثقات »(٤) ، وذكره في كتاب « الضعفاء »(٥) ، وقال : كان ينفردُ عَنِ الثقاتِ بالموضوعات ، لا يحلُّ الاحتجاج (الضعفاء »(٥) ، وقال : كان ينفردُ عَنِ الثقاتِ بالموضوعات ، لا يحلُّ الاحتجاج

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) انظر : الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٣٤٣/٣.

<sup>(</sup>۳) انظر : تهذیب الکمال ۲/ ۳۲۰\_۳۲۱ (۱۲۲۲) .

<sup>(</sup>٤) الثقات ٨/٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر : المجروحين ١/ ٢٨٣ .

بخبره ، وخرَّج العقيلي (١) حديثه هذا وقال : ليس له أصل من حديث سفيان الثوري ، قال : وقد تابع خالداً عليه محمَّد بن كثيرٍ الصَّنعانيُّ ، ولعله أخذه عنه ودلسه ؛ لأنَّ المشهور به خالد هذا .

قال أبو بكر الخطيب: وتابعه أيضاً أبو قتادة الحرَّاني ومِهرانُ بن أبي عمر الرازي ، فرووه عن الثَّوريِّ قال: وأشهرُها حديثُ ابن كثير. كذا قال ، وهذا يخالفُ قولَ العقيلي: إنَّ أشهرَها حديثُ خالد بن عمرو ، وهذا أصحُّ ، ومحمد بن كثير الصنعاني هو المصيصي ، ضعفه أحمد (٢). وأبو قتادة ومهران تُكُلِّمَ فيهما أيضاً ، لكن محمد بن كثير خيرٌ منهما ، فإنَّه ثقةٌ عندَ كثير مِنَ الحقَّاظ.

وقد تعجب ابنُ عدي من حديثه هذا ، وقال : ما أدري ما أقول فيه $^{( au)}$  .

وذكر ابنُ أبي حاتم أنَّه سأل أباه عن حديث محمد بن كثير ، عن سفيان الثوري ، فذكر هذا الحديث ، فقال : هذا حديثٌ باطلٌ ، يعني : بهذا الإسناد ، يُشير إلى أنَّه لا أصلَ له عن محمد بن كثير ، عن سفيان .

وقال ابن مشيش: سألتُ أحمد عن حديث سهل بن سعد، فذكر هذا الحديث، فقال أحمد: لا إله إلَّا الله \_ تعجباً منه \_ من يروي هذا؟ قلت: خالد بن عمرو، فقال: وقعنا في خالد بن عمرو، ثم سكت، ومراده الإنكار على من ذكر له شيئاً من حديث خالد هذا، فإنَّه لا يُشتغل به.

وخرَّجه أبو عبيد القاسم بن سلام في كتاب « المواعظ »( $^{\circ}$ ) له عن خالد بن عمرو ، ثم قال : كنت منكراً لهذا الحديث ، فحدثني هذا الشيخُ عن وكيع : أنَّه سأله عنه ، ولولا مقالته هذه لتركته . وخرَّج ابن عدي $^{(7)}$  هذا الحديث $^{(7)}$  في ترجمة خالد بن

<sup>(</sup>۱) في « الضعفاء » ۲/ ۱۱ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الضعفاء ١٢٨/٤.

<sup>(</sup>۳) انظر: الكامل في « الضعفاء » ۳/ 80۹.

<sup>(</sup>٤) في « العلل » ٢/ ٣٧٢ عقيب (١٨١٥) .

<sup>(</sup>٥) المواعظ (١٣١).

<sup>(</sup>٦) في « الكامل » ٣/ ٥٥٨ ـ ٥٥٩ .

<sup>(</sup>٧) عبارة : « هذا الحديث » سقطت من (ص) .

عمرو ، وذكر رواية محمد بن كثير له أيضاً ، وقال : هذا الحديث عن الثوري منكر ، قال : ورواه زافر \_ يعني : ابن سلمان \_ عن محمد بن عيينة أخي سفيان ، عن أبي حازم ، عن ابن عمر . انتهى ، وزافر ومحمد بن عيينة ، كلاهما ضعيف .

وقد روي هذا الحديث من وجه آخر مرسل (۱): خرّجه أبو سليمان بن زبر الدّمشقي في « مسند إبراهيم بن أدهم » [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١/٨ من طريق إبراهيم بن أدهم ، عن منصور ، عن مجاهد ، عن أنس ، به ؛ لكنّ وصله خطأ ، قال أبو نعيم عقب الحديث : « ذكر أنس في هذا الحديث وهم من عمر أو أبي أحمد ، فقد رواه الأثبات عن الحسن بن الربيع فلم يجاوزوا فيه مجاهداً » ، ثم ساقه مرسلاً من طريق مجاهداً عن جمعه من رواية معاوية بن حفص ، عن إبراهيم بن أدهم ، عن منصور ، عن ربعي بن حِراش ، قال : جاء رجلٌ إلى النّبيّ على الله عليه ، ويحبني الناس عليه ، فقال : يا رسولَ الله ، دلّني على عمل يحبّني الله عليه ، ويحبني الناس عليه ، فقال : « أما العملُ الذي يحبُّك الله عليه ، فانتره إليهم » .

وخرَّجه ابن أبي الدُّنيا في كتاب « ذم الدُّنيا » من رواية عليِّ بن بكار ، عن إبراهيم بن أدهم ، قال : جاء رجل إلى النَّبيِّ ﷺ ، فذكره ، ولم يذكر في إسناده منصوراً ولا ربعياً ، وقال في حديثه : « فانبذ إليهم ما في يديك من الحُطام » .

وقد اشتمل هذا الحديثُ على وصيتين عظيمتين:

إحداهما : الزُّهدُ في الدُّنيا ، وأنَّه مقتضٍ لمحبة الله عز وجل لعبده .

والثانية : الزُّهد فيما في أيدي الناس ، وأنَّه مقتضٍ لمحبَّة النَّاس .

فأمَّا الزُّهد في الدُّنيا ، فقد كثُر في القرآن الإشارة إلى مدحه ، وإلى ذمّ الرغبة في الدُّنيا ، قال تعالى : ﴿ بَلْ ثُوْثِرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا ﴿ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَاَبْقَتَ ﴾ [الأعلى : ١٦ ـ ١٧] ، وقال تعالى في وقال تعالى : ﴿ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةُ ﴾ [الأنفال : ٢٧] ، وقال تعالى في قصة قارون : ﴿ فَخَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنَا يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِي قَدْرُونُ إِنَّهُ لِلْهُ وَيْلِكُمْ وَيْلِكُمْ وَيْلِكُمْ اللَّهُ خَيْرٌ لِمِنْ الْمَالِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ مُوابُ اللّهِ خَيْرٌ لِمِنْ

<sup>(</sup>١) والمرسل أحد أنواع الضعيف .

ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلْلِحًا وَلَا يُلَقَّنَهَا إِلَّا الصَّكِيرُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَنِقِبَةُ لِلْمُنَقِينَ ﴾ [الفصص: ٧٩ ـ ٨٣]، وقال تعالى: ﴿ وَفَرِحُواْ بِٱلْحَيَوَةِ الدُّنِيَا وَمَا ٱلْحَيَوَةُ الدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَكُ ﴾ [الرعد: ٢٦]، وقال: ﴿ قُلْ مَنْعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمِنَ اَنَّقَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴾ [النساء: ٧٧].

وقال حاكياً عن مؤمن آل فرعون أنَّه قال لقومه : ﴿ يَنْقَوْمِ اَتَّبِعُونِ أَهَّدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ (أَ) يَنْقَوْمِ إِنَّمَا هَلَاهِ ٱلْدُنْفَ الدُّنْفَ مَتَلَعُ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ [عافر: ٣٨ - الرَّشَادِ (أَ) يَنْقَوْمِ إِنَّمَا هَلَاهِ ٱلْدُيوةُ ٱلدُّنْفَ مَتَلَعُ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ [عافر: ٣٨ - ٣٥] .

وقد ذمَّ الله مَنْ كان يُريد الدُّنيا بعمله وسعيه ونيَّته ، وقد سبق ذكرُ ذلك في الكلام على حديث : « الأعمال بالنيات »(١) .

والأحاديث في ذمِّ الدُّنيا وحقارتها عند الله كثيرةٌ جدّاً ، ففي «صحيح مسلم» [الصحيح ٨/٢١٠ ـ ٢١١ (٢٩٥٧) (٢) . وأخرجه : أحمد ٣/٥٣٥ ، والبخاري في «الأدب المفرد» (٩٦٢) ، وأبو داود (١٨٦) ، والبيهقي ١/١٣٩ عن جابر بن عبد الله ، به ] عن جابر : أنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ مرَّ بالسُّوقِ والنَّاسُ كَنَفَيْهِ (٢) ، فمرَّ بجدي أسكَّ ميّتٍ ، فتناوله ، فأخذ بأذنه ، فقال : « أيُكم يُحبُّ أنَّ هذا له بدرهم ؟ » فقالوا : ما نحبُّ أنَّه لنا بشيء ، وما نصنع به ؟! قال : « أتحبُّونَ أنَّه لكم ؟ » قالوا : والله لو كان حياً كان عيباً فيه ؛ لأنَّه أسكُّ ، فكيف وهو ميت ؟! فقال : « والله للدُّنيا أهونُ على الله من هذا عليكم » .

وفيه أيضاً [ مسلم في « صحيحه » ٨/١٥٦ ( ٢٨٥٨ ) ( ٥٥ ) .

وأخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٩٦ ) ، وأحمد ٢٢٨ / ٢٢٩ ، وابن ماجه ( ٤١٠٨ ) ، والترمذي ( ٢٣٣٣ ) ، وابن حبان ( ٤٣٣٠ ) من حديث المستورد بن شَدَّاد الفهري ، به ] عن المستورد الفهري ، عن النَّبيِّ على ، قال : « ما الدُّنيا في الآخرة إلَّا كما يَجْعَلُ أحدُكم أصبَعَهُ في اليمِّ ، فلينظر بماذا يرجع » .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه: انظر: الحديث الأول.

<sup>(</sup>٢) الكَنَفَ بالتحريك : الجانِب والناحية .

انظر : النهاية ٤/ ٢٠٥ ، وشرح النووي لصحيح مسلم ٩/ ٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) أسكَّ : أي : صغير الأذنين . انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٩/ ٢٦١ .

وخرَّج الترمذي (١) من حديث سهل بن سعد ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « لو كانتِ الدُّنيا تعدِلُ عندَ الله جناح بعوضةٍ ، ما سقى كافراً منها شربةً » وصححه (٢) .

ومعنى الزهد في الشيء: الإعراضُ عنه لاستقلاله ، واحتقاره ، وارتفاع الهمَّةِ عنه ، يقال : شيء زهيد ، أي : قليل حقير (٣) .

وقد تكلَّم السَّلفُ ومَنْ بعدَهم في تفسير الزُّهد في الدُّنيا ، وتنوَّعت عباراتهم عنه ، وورد في ذلك حديثٌ مرفوع خرَّجه الترمذي (٤) وابن ماجه (٥) من رواية عمرو بن واقد ، عن يونس بن حلبس ، عن أبي إدريس الخولانيِّ ، عن أبي ذرِّ ، عن النَّبيُّ عَلَيْ ، قال : « الزَّهادةُ في الدُّنيا ليست بتحريم الحلال ، ولا إضاعة المال ، ولكن الزهادة في الدُّنيا أنْ لا تكونَ بما في يديك أوثقَ ممَّا في يد الله ، وأنْ تكون في ثواب المصيبة إذا أنت أصبتَ بها أرغبَ فيها لو أنَّها بقيت لك » . وقال الترمذي : غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وعمرو بن واقد منكر الحديث (٢) .

وخرَّجه ابن أبي الدُّنيا من رواية محمد بن مهاجر ، عن يونس بن ميسرة ، قال : ليس الزَّهادة في الدُّنيا بتحريم الحلال ، ولا بإضاعة المال ، ولكن الزهادة في الدُّنيا أنْ

<sup>(</sup>۱) في « جامعه » (۲۳۲۰) من حديث سهل بن سعد ، به .

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع الترمذي عقيب (٢٣٢٠) ، على أنَّ في إسناده عبد الحميد بن سليمان ضعيف ، وقد تابعه من هو مثله فلعل الترمذي صححه لشواهده ، والله أعلم .

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب ٦/ ٩٧ (زهد).

<sup>(</sup>٤) في « جامعه » (٢٣٤٠) من حديث أبي ذربه .

<sup>(</sup>٥) السنن (٤١٠٠) من حديث أبي ذر ، به .

<sup>(</sup>٦) في « جامعه » عقيب (٢٣٤٠) .

<sup>(</sup>٧) الزهد (٩٦).

تكونَ بما في يد الله أوثق منك بما في يدك ، وأنْ يكونَ حالك في المصيبة وحالُك إذا لم تُصب بها سوءاً ، وأنْ يكون مادحُك وذامُّك في الحقِّ سواء .

فَفسر الزهد في الدُّنيا بثلاثة أشياء كُلُّها من أعمال القلوب، لا من أعمال الجوارح، ولهذا كان أبو سليمان يقول: لا تَشْهَدْ لأحدِ بالزُّهد، فإنَّ الزُّهد في القلب.

أحدها: أَنْ يكونَ العبدُ بما في يد الله أوثقَ منه بما في يد نفسه ، وهذا ينشأ مِنْ صحَّة اليقين وقوَّته ، فإنَّ الله ضَمن أرزاقَ عباده ، وتكفَّل بها ، كما قال : ﴿ وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ١] ، وقال : ﴿ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢] ، وقال : ﴿ وَقِل السَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢] ، وقال : ﴿ فَٱبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ ﴾ [العنكبوت: ١٧] .

قال الحسن : إنَّ مِنْ ضعف يقينك أنْ تكونَ بما في يدك أوثقَ منك بما في يد الله عز وجل .

وروي عن ابن مسعود قال: إنْ أرجى ما أكون للرزق إذا قالوا: ليس في البيت دقيق. وقال مسروقٌ: إنَّ أحسن ما أكون ظنّاً حين يقول الخادم: ليس في البيت قفيزٌ من قمح ولا درهمٌ [ أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٣٤٨٧١) ، والدينوري في « المجالسة » ( ٣٧٤٤) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/٧٧]. وقال الإمامُ أحمد: أسرُّ أيامي إليَّ يوم أصْبِحُ وليس عندي شيء (١)

وقيل لأبي حازم الزاهد: ما مالُك؟ قال: لي مالان لا أخشى معهما الفقر: الثَّقةُ بالله ، واليأسُ ممَّا في أيدي الناس [ أخرجه: الدينوري في « المجالسة » ( ٩٦٣ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٣١ \_ ٢٣٢ ] .

وقيل له: أما تخافُ الفقر ؟ فقال: أنا أخاف الفقر ومولاي له ما في السموات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى ؟!.

ودُفع إلى عليِّ بنِ الموفق ورقة ، فقرأها فإذا فيها : يا عليّ بن الموفق أتخاف الفقرَ وأنا ربك ؟.

وقال الفضيلُ بن عياض [ أخرجه : الدينوري في « المجالسة » ( ٩٦٠ ) و( ٣٠٤٥ ) ،

<sup>(</sup>١) انظر: صفة الصفوة ٢/ ٣٤٥.

وأبو عبد الرحمن السّلمي في « طبقات الصوفية » : ١٠ ] : أصلُ الزُّهد الرِّضا عَنِ الله عز وجل . وقال : القنوع هو الزهد ، وهو الغنى .

فمن حقق اليقين ، وثق بالله في أموره كلها ، ورضي بتدبيره له ، وانقطع عن التعلُّق بالمخلوقين رجاءً وخوفاً ، ومنعه ذلك مِنْ طلب الدُّنيا بالأسباب المكروهة ، ومن كان كذلك ، كان زاهداً في الدُّنيا حقيقة ، وكان من أغنى الناس ، وإنْ لم يكن له شيء من الدُّنيا كما قال عمَّار : كفي بالموت واعظاً ، وكفي باليقين غنى ، وكفي بالعبادة شغلاً أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » (١٠٥٥٦) عن عمار بن ياسر ، مرفوعاً ] .

وقال ابن مسعود: اليقينُ: أَنْ لا ترضي النَّاسَ بسخطِ اللهِ، ولا تحمد أحداً على رزق الله ، ولا تلم أحداً على ما لم يؤتِكَ الله ، فإنَّ الرِّزقَ لا يسوقُه حرصُ حريصٍ ، ولا يردُّه كراهة كارهٍ ، فإنَّ الله تبارك وتعالى \_ بقسطه وعلمه وحكمه \_ جعل الرُّوح والفرحَ في اليقين والرضا ، وجعل الهمَّ والحزن في الشكِّ والسخطِ [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « اليقين » : ١١٨ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٢٠٩ ) ] .

وفي حديث مرسل أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ كان يدعو بهذا الدُّعاء: « اللهمَّ إنِّي أسألك إيماناً يُباشر قلبي ، ويقيناً (١) صادقاً (٢) حتى أعلم أنَّه لا يمنعني رزقاً قسمته لي ، ورضِّني من المعيشة بما قسمت لي » [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « اليقين » : ١١٢ ] .

وكان عطاء الخراساني لا يقومُ من مجلسه حتى يقولَ : اللهمَّ هب لنا يقيناً منك حتى تُهوِّن علينا مصائبَ الدُّنيا ، وحتى نعلمَ أنَّه لا يُصيبنا إلَّا ما كتبتَ علينا ، ولا يُصيبنا مِنْ هذا الرِّزقِ إلَّا ما قسمتَ لنا [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « اليقين » : ١٠٨ ] .

روينا من حديث ابن عباس مرفوعاً ، قال : « من سرَّه أنْ يكون أغنى الناسِ ، فليكن بما في يلهِ الله أوثق منه بما في يله » [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢١٨ \_ ٢١٩ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٦٧ ) و ( ٣٦٨ ) من حديث عبد الله بن عباس ، به . وهو جزء من حديث طويل ] .

<sup>(</sup>١) في (ص) : « ولساناً » .

<sup>(</sup>٢) « صادقاً » سقطت من (ص) .

والثاني : أَنْ يكونَ العبدُ إِذَا أَصيبَ بمصيبةٍ في دُنياه مِنْ ذهابِ مالٍ ، أَو ولدٍ ، أَو غير ذلك ، أَرغِبَ في ثواب ذلك ممَّا ذهبَ منه مِنَ الدُّنيا أَنْ يبقى له ، وهذا أيضاً ينشأ مِنْ كمالِ اليقين .

وقد روي عن ابن عمر : أنَّ النَّبِيَّ كَان يقول في دعائه : « اللَّهُمَّ اقسم لنا مِنْ خشيتك ما تحولُ به بيننا وبين معاصِيك ، ومِنْ طاعتك ما تبلِّغُنا به جنَّتك ، ومِنَ اليقين ما تهوِّن به علينا مصائب الدُّنيا » [ أخرجه : الترمذي ( ٣٥٠٢) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٠٢) ، والحاكم ١/ ٥٢٨ ، والبغوي ( ١٣٧٤) من حديث عبد الله بن عمر ، به ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] وهو من علامات الزُّهد في الدُّنيا ، وقلَّةِ الرَّغبة فيها ، كما قال عليُّ رضي الله عنه : من زهد في الدُّنيا ، هانت عليه المصيباتُ .

والثالث: أنْ يستوي عندَ العبد حامدُه وذامُّه في الحقِّ، وهذا من علامات الرُّهد في الدُّنيا ، واحتقارها ، وقلَّةِ الرَّغبة فيها ، فإنَّ من عظُمتِ الدُّنيا عنده أحبَّ المدحَ وكرِهَ الذَّمَّ ، فربما حمله ذلك على تركِ كثيرٍ مِنَ الحق خشية الذَّمِّ ، وعلى فعلِ كثيرٍ مِنَ الباطلِ رجاءَ المدح ، فمن استوى عنده حامدُهُ وذامُّه في الحقِّ ، دلَّ على سُقوط منزلة المخلوقين من قلبه ، وامتلائه مِنْ محبَّة الحقِّ ، وما فيه رضا مولاه ، كما قال ابن مسعود : اليقين أنْ لا تُرضي النَّاسَ بسخط الله (۱) . وقد مدح الله الذين يُجاهدون في سبيل الله ، ولا يخافون لومة لائم .

وقد روي عن السَّلف عبارات أُخر في تفسير الزُّهد في الدُّنيا ، وكلها ترجِعُ إلى ما تقدَّم ، كقول الحسن : الزاهد الذي إذا رأى أحداً قال : هو أفضل مني . وهذا يرجع إلى أنَّ الزاهد حقيقةً هو الزَّاهد في مدح نفسه وتعظيمها ، ولهذا يقال : الزهد في الرِّياسة أشدُّ منه في الذهب والفضة [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨/٨٣٨ من قول يوسف بن أسباط ] ، فمن أخرج مِنْ قلبه حبَّ الرياسة في الدُّنيا ، والتَّرقُّع فيها على الناس ، فهو الزاهد حقاً ، وهذا هو الذي يستوي عنده حامدُه وذامُّه في الحقِّ ، وكقول وهيب بن الورد : الزهد في الدُّنيا أنْ لا تأسى على ما فات منها ، ولا تفرح بما آتاك منها الورد : الزهد في الدُّنيا أنْ لا تأسى على ما فات منها ، ولا تفرح بما آتاك منها

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

[ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١٤٠ ] ، قال ابن السماك : هذا هو الزاهد المبرز في زهده .

وهذا يرجع إلى أنَّه يستوي عند العبد إدبارها وإقبالها وزيادتها ونقصُها ، وهو مثلُ استواءِ المصيبة وعدمها كما سبق .

وسئل بعضُهم \_ أظنُّه الإمام أحمد \_ عمَّن معه مالٌ : هل يكون زاهداً ؟ قال : إنْ كان لا يفرح بزيادته ولا يحزن بنقصه ، أو كما قال .

وسئل الزهري عن الزاهد فقال: من لم يغلب الحرامُ صبرَه ، ولم يشغل الحلالُ شكره [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٨٧/٧] ، وهذا قريبٌ ممَّا قبله ، فإنَّ معناه أنَّ الزاهد في الدُّنيا إذا قدر منها على حرام ، صبر عنه ، فلم يأخذه ، وإذا حصل له منها حلالٌ ، لم يشغلهُ عَنِ الشُّكر ، بل قام بشكرِ الله عليه .

قال أحمد بن أبي الحوراي: قلتُ لسفيان بن عيينة: مَنِ الزَّاهد في الدُّنيا؟ قال: من إذا أنعم عليه شكر ، من إذا أنعم عليه شكر ، وإذا ابتُلي صبر. فقلت: يا أبا محمد قد أنعم عليه فشكر، وابتلي فصبر، وحبس النَّعمة (٢)، كيف يكون زاهداً؟! فقال: اسكت، من لم تمنعه النَّعماءُ مِنَ الشُّكر، ولا البلوى من الصَّبر، فذلك الزاهد [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » / ٢٧٣].

وقال ربيعة : رأس الزهادةُ جمعُ الأشياء بحقها ، ووضعُها في حقِّها [أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٥٩ ] .

وقال سفيان الثوري: الزهد في الدُّنيا قِصَرُ الأمل ، ليس بأكل الغليظ ، ولا بلبس العباء [ أخرجه: وكيع في « الزهد » ٢٢٢/١ (٦) ، والدينوري في « المجالسة » (٢٨٤٨) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣٨٦/٦] ، وقال: كان من دعائهم: اللهم زهِّدنا في الدُّنيا ، ووسِّع علينا منها ، ولا تزوِها عنا ، فترغِّبنا فيها . وكذا قال الإمام أحمد: الزُّهد في الدُّنيا : قصَرُ الأمل ، وقال مرة: قِصَرُ الأملِ واليأسُ مما في أيدي الناس .

<sup>(</sup>١) من قوله: «لم يشغله عن الشكر . . . » إلى هنا سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص) .

ووجه هذا أنَّ قِصَرَ الأملِ يُوجبُ محبَّة لقاء الله بالخروج من الدُّنيا ، وطول الأمل يقتضي محبَّة البقاء فيها ، فمن قصر أمله ، فقد كره البقاء في الدُّنيا ، وهذا نهاية الزُّهد فيها ، والإعراض عنها ، واستدل ابنُ عيينة لهذا القول بقوله تعالى : ﴿قُلْ إِن كَانَتَ لَيُهَا ، والإعراض عنها ، واستدل ابنُ عيينة لهذا القول بقوله تعالى : ﴿قُلْ إِن كَانَتَ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَلَنْجِدَ نَهُمُ أَحْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَى حَيَوْقِ ﴾ [البقرة : ٩٤-٩٦] .

وروى ابن أبي الدُّنيا بإسناده عن الضَّحَّاك بن مزاحم قال : أتى النَّبيَّ عَلَى رجلٌ ، فقال : يا رسول الله ، مَنْ أزهدُ النَّاسِ ؟ فقال : « من لم ينسَ القبرَ والبِلى ، وترك أفضلَ (۱) زينة الدُّنيا ، وآثرَ ما يبقى على ما يفنى ، ولم يعدَّ غداً مِنْ أيّامه وعدَّ نفسه من الموتى » [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٤٣١٨) من طريق الضَّحاك بن مزاحم ، مرسلاً فهو ضعيف الإرساله ] وهذا مرسل .

وقد قسَّم كثيرٌ مِنَ السَّلفِ الزُّهدَ أقساماً: فمنهم من قال: أفضل الزُّهدِ: الزُّهدُ في الشَّركِ، وفي عبادةِ ما عُبِدَ من دُونِ الله، ثمَّ الزُّهدُ في الحرام كلِّه من المعاصي، ثمَّ الزُّهدُ في الحلال، وهو أقلُّ أقسام الزهد، فالقسمان الأولان من هذا الزهد، كلاهما واجبٌ، والثَّالث: ليس بواجبٍ، فإنَّ أعظمَ الواجبات: الزُّهد في الشِّركِ، ثم في المعاصي كلِّها (٢). وكان بكرُ المُزنيُّ يدعو الإخوانه: زهَدنا الله وإياك زُهدَ مَنْ أمكنه الحرام والذنوب في الخلوات، فعلم أنَّ الله يراه فتركه.

وقال ابنُ المبارك : قال سلام بن أبي مطيع : الزُّهد على ثلاثة وجوه :

واحد : أنْ يُخْلِصَ العمل لله عز وجل والقول ، ولا يُراد بشيء منه الدُّنيا .

والثاني : تركُ ما لا يصلُحُ ، والعمل بما يصلح .

والثالث : الحلال أنْ يزهدَ فيه وهو تطوُّعٌ ، وهو أدناها [أخرجه: أبونعيم في «الحلية » ١٨٨/٦] .

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر : الفوائد لابن القيِّم : ١٤٦ .

وهذا قريب مما قبله ، إلا أنَّه جعل الدَّرجةَ الأولى مِنَ الزُّهدِ الزُّهدَ في الرياء المنافي للإخلاص في القول والعمل ، وهو الشِّركُ الأصغر ، والحاملُ عليه محبَّةُ المنافي الدُّنيا ، والتقدُّم عند أهلها ، وهو مِنْ نوع محبَّةِ العلوِّ فيها والرياسة .

وقال إبراهيم بن أدهم: الزهد ثلاثة أصناف: فزهدٌ فرضٌ ، وزهدٌ فضلٌ ، وزهدٌ سلامةٌ ، فالزهد الفرض: الزهد في الحلال ، والزهد الفضل: الزهد في الحلال ، والزهدُ السلامةُ : الزُّهد في الشبهات [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٦/٨ و٢٠/١٠٠].

وقدِ اختلفَ الناسُ : هل يستحقُّ اسمَ الزاهد مَنْ زَهِدَ في الحرامِ خاصَّةً ، ولم يزهد في فضول المباحات أم لا ؟ على قولين :

أحدهما : أنَّه يستحقُّ اسمَ الزهد بذلك ، وقد سبق ذلك عَنِ الزُّهري وابن عيينة وغيرهما .

والثاني: لا يستحقُّ اسم الزهد بدون الزهد في فضول المباح ، وهو قولُ طائفة من العارفين وغيرهم ، حتى قال بعضهم: لا زُهْدَ اليوم لفقد المباح المحض ، وهو قول يوسف بن أسباط [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٣٨/٨ بنحوه ] وغيره ، وفي ذلك نظر . وكان يونس بن عبيد يقول: وما قدر الدُّنيا حتى يُمدَح من زهد فيها ؟! .

وقال أبو سليمان الداراني: اختلفوا علينا في الزُّهد بالعراق ، فمنهم من قال: الزُّهد في ترك لقاءِ النَّاسِ ، ومنهم من قال: في ترك الشَّهوات ، ومنهم من قال: في ترك الشَّبعِ ، وكلامهم قريبٌ بعضُه من بعضٍ ، قال: وأنا أذهبُ إلى أنَّ الزُّهدَ في ترك ما يشغُلك عن الله عز وجل [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٥٨/٩] ، وهذا الذي قاله أبو سليمان حسن ، وهو يجمعُ جميعَ معاني الزُّهد وأقسامه وأنواعه.

واعلم أنَّ الذمَّ الوارد في الكتاب والسُّنَّة للدُّنيا ليس هو راجعاً إلى زمانها الذي هو اللَّيل والنَّهار ، المتعاقبان إلى يوم القيامة ، فإنَّ الله جعلهما خِلفَةً لمن أراد أنْ يذَّكَرَ أو أراد شكوراً . ويُروى عن عيسى عليه السلام : أنَّه قال : إنَّ هذا الليل والنهار خزانتان ، فانظُروا ما تضعُون فيهما ، وكان يقول : اعملوا اللَّيل لما خلق له ، والنَّهار لما خلق له .

وقال مجاهد : ما مِنْ يوم إلا يقول : ابنَ آدم قد دخلتُ عليك اليوم ، ولن أرجعَ اليك بعدَ اليوم ، فانظُر ماذا تعمل فيَّ ، فإذا انقضى ، طوي ، ثم يُخْتَمُ عليه ، فلا يُفَكُّ حتى يكون الله هو الذي يفضّه يومَ القيامة ، ولا ليلة إلا تقول كذلك [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٩٢ بنحوه ] ، وقد أنشد بعضُ السَّلف :

إنَّما اللهُنيا إلى الجنَّ حية والنَّار طريق واللَّيال عُريق واللَّيال عُريق واللَّيَام سُوق

وانقسم بنو آدم في الدُّنيا إلى قسمين :

أحدهما: من أنكر أنْ يكون للعباد بعد الدُّنيا دارٌ للقَّواب والعقاب ، وهؤلاء هم الَّذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَٱطْمَأُنُواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمَّ عَنْ ءَايَنِنِنَا غَنِفِلُونَ ۚ ﴿ أُولَئِكَ مَأُونَهُمُ ٱلنَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [بونس: ٧ - ٨] ، وهؤلاء همُّهمُ التمتُّع بالدُّنيا ، واغتنامُ لَذَّاتها قبل الموت ، كما قال تعالى : ﴿ وَٱلَذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَيَا كُلُونَ كُمَا تَأْكُلُ ٱلأَنْعَلَمُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَمُّمُ ﴾ [محمد: ١٢] . ومن هؤلاء من كان يأمرُ بالزُّهد في الدُّنيا ؛ لأنَّه يرى أنَّ الاستكثار منها يُوجِبُ الهمَّ والغمَّ ، ويقول : كلَّما كثرَ التعلُّقُ بها ، تألَّمت النَّفسُ بمفارقتها عند الموت ، فكان هذا غاية زُهدهم في الدُّنيا .

والقسم الثاني: من يُقرُّ بدارٍ بعد الموت للنَّواب والعقاب، وهم المنتسبون إلى

شرائع المرسلين ، وهم منقسمون إلى ثلاثة أقسام : ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالخيرات بإذن الله .

فالظالم لنفسه: هم الأكثرون منهم، وأكثرهم وقف مع زهرةِ الدُّنيا وزينتها، فأخذها من غير وجهها، واستعملها في غيرِ وجهها، وصارت الدُّنيا أكبرَ همِّه، لها يغضب (۱)، وبها يرضى، ولها يُوالي، وعليها يُعادي، وهؤلاء هم أهلُ الله واللَّعب والزِّينة والتَّفاخر والتَّكاثر، وكلُّهم لم يعرفِ المقصودَ من الدُّنيا (۲)، ولا أنَّها منزلُ سفرٍ يتزوَّدُ منها لِمَا بعدَها مِنْ دارِ الإقامة، وإنْ كان أحدُهم يُؤمنُ بذلك إيماناً مجمَلاً، فهو لا يعرفه مفصَّلاً، ولا ذاق ما ذاقه أهل المعرفة بالله في الدُّنيا ممَّا هو أنموذَجُ ما ادُّخر لهم في الآخرة.

والمقتصد منهم أخذَ الدُّنيا مِنْ وجوهها المباحَةِ ، وأدَّى واجباتها ، وأمسك لنفسه الزَّائِدَ على الواجب ، يتوسَّعُ به في التمتُّع بشهواتِ الدُّنيا<sup>(٣)</sup> ، وهؤلاءِ قدِ اختُلف في دخولهم في اسم الزَّهادَةِ في الدُّنيا كما سبق ذكره ، ولا عقاب عليهم في ذلك ، إلَّا أنَّه ينقصُ من درجاتهم من الآخرة بقدر توسُّعهم في الدُّنيا . قال ابن عمر : لا يصيبُ عبدُ مِنَ الدُّنيا شيئاً إلا نقص من درجاته عند الله ، وإنْ كان عليه كريماً . خرَّجه ابنُ أبي الدُّنيا ثيا الناه فيه نظر .

وروى الإمام أحمدُ في كتاب « الزهد » بإسناده : أنَّ رجلاً دخل على معاوية ، فكساه ، فخرج فمرَّ على أبي مسعود الأنصاري ورجلٍ آخر من الصَّحابة ، فقال أحدهما له : خذها مِنْ حسناتك ، وقال الآخر : من طيِّباتك .

وبإسناده عن عمر قال: لولا أنْ تنقص حسناتي لخالطتكم في لين عَيشِكُم، ولكنِّي سمعت الله عيَّرَ قوماً، فقال: ﴿ أَذَهَبَّتُمْ طَيِّبَنِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا ﴾ [الأحقاف: ٢٠] أخرجه: الطبري في « تفسيره » ( ٢٤١٩٦ ) بنحوه ] .

<sup>(</sup>١) عبارة : « لها يغضب » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) عبارة : « من الدنيا » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) من قوله: «على الواجب. . . » إلى هنا إلى هنا سقط من (ص) .

<sup>(</sup>٤) كما في « الترغيب والترهيب » (٤٧٠٩) وعزاه إلى ابن أبي الدنيا . وأخرجه : هناد في « الزهد » (٥٥٧) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/١ .

وقال الفضيل بن عياض : إنْ شئت استَقِلَّ مِنَ الدُّنيا ، وإنْ شئت استكثر منها فإنَّما تأخُذُ من كيسك .

ويشهد لهذا أنَّ الله عز وجل حرَّم على عباده أشياءَ مِنْ فضول شهواتِ الدُّنيا وزينتها وبهجتها ، حيث لم يكونوا محتاجين إليه ، وادَّخره لهم عنده في الآخرة ، وقد وقعت الإشارة إلى هذا بقوله عز وجل : ﴿ وَلَوَلا آن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً لَّجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّحْنَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَهِ وَمَعَارِجَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَزُخْرُفًا وَإِن كُلُ دَاِكَ لَمَا مَتَنُعُ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا وَالْاَخِرَةُ عِندَرَبِكَ ﴾ [الزخرف: ٣٣ ـ ٣٥].

قال وهب : إنَّ الله عز وجل قال لموسى عليه السلام : إنِّي لأذودُ أوليائي عن نعيم الدُّنيا ورخائها كما يذودُ الرَّاعي الشفيقُ إبلَه عن مبارك العُرَّةِ ، وما ذلك لهوانهم عليَّ ، ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتي سالماً موفراً لم تَكْلَمْه الدُّنيا [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١/ ١١ ـ ١٢ من طرق عن ابن عباس ، بنحوه ] .

ويشهد لهذا ما خرَّجه الترمذي عن قتادة بن النُّعمان ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً حماه عَنِ الدُّنيا ، كما يَظَلُّ أحدُكُمْ يحمي سقيمَه الماءَ » [ أخرجه : الترمذي ( ٢٠٣٦ ) ، وابن حبان ( ٦٦٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٩/ ( ١٧ ) من حديث قتادة ، به ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] ، وخرَّجه الحاكم (١) ، ولفظه : « إنَّ الله ليحمي عبدَه

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ٢٠٧/٤ و ٣٠٩ من حديث قتادة بن النعمان ، به .

الدُّنيا وهو يحبُّه ، كما تحمُّون مريضَكم الطَّعام والشراب ، تخافون عليه » .

وفي «صحيح مسلم» [الصحيح ١١٠/٨ (٢٩٥٦) (١). وأخرجه: أحمد ٢٣٣/٢ و ٤٨٥٥ ، وابن ماجه (٤١١٣) ، وابن حبان (٢٨٧) و (٢٨٨) من حديث أبي هريرة ، به . وهنا قد وهم ابن رجب فنسب الحديث في «صحيح مسلم» إلى : «عبد الله بن عمرو» ، بينما هو من رواية أبي هريرة . أما رواية عبد الله بن عمرو فقد أخرجها : أحمد ٢/١٩٧ ، والحاكم ٤/٣١٥ ، وأبو نعيم في «الحلية » ٨/٧٧١ و ١٨٥٥ ] عن عبد الله بن عمرو ، عن النّبيّ عليه ، قال : «الدُّنيا سجنُ المؤمن ، وجنّة الكافر» .

وأمَّا السَّابِقُ بالخيرات بإذن الله ، فهمُ الَّذينَ فهمُوا المرادَ مِنَ الدُّنيا ، وعَمِلُوا بمقتضى ذلك ، فعلموا أنَّ الله إنَّما أسكنَ عبادَه في هذه الدَّارِ ، ليبلوهم أيُّهم أحسنُ عملاً ، كما قال : ﴿ وَهُو اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآءِ لِيَبَلُوكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [هود: ٧] ، وقال : ﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبَلُوكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ [هود: ٧] ، وقال : ﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبَلُوكُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢] .

قال بعض السّلف: أيهم أزهد في الدُّنيا ، وأرغبُ في الآخرة ، وجعل ما في الدُّنيا مِنَ البهجة والنُّضرة مِحنَةً ، لينظر من يقف منهم معه ، ويَركَن إليه ، ومن ليس كذلك ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ كذلك ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف : ٧] ثم بين انقطاعه ونفاده ، فقال : ﴿ وَإِنَّالَجُعِلُونَ مَاعَلَيْهَاصَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف : ٨] ، فلمّا فهموا أنَّ هذا هو المقصود مِنَ الدُّنيا ، جعلوا همّهم التزوُّدَ منها للآخرة التي هي دارُ القرار ، واكتفوا مِنَ الدُّنيا بما يكتفي به المسافرُ في سفره ، كما كان النَّبيُّ عَلَيْهُ عَلَى يقول : ﴿ مالي وللدُّنيا ، إنَّما مثلي ومثل الدُّنيا كراكبِ قالَ في ظلِّ شجرةٍ ، ثم راح وتركها ﴾ [أخرجه : أحمد ١/ ٣٩١ و ٤٤١ ، وابن ماجه (١٠٤) ، والترمذي (٢٣٧٧) ، والطبراني في عبد الله بن مسعود ، به ، وقال الترمذي : ﴿ حسن صحيح ﴾ . وللحديث طرق أخرى ] .

ووصَّى ﷺ جماعةً من الصحابة أنْ يكون بلاغُ أحدهم مِنَ الدُّنيا كزادِ الراكب ، منهم : سلمان [ أخرجه : معمر في « جامعه » ( ٢٠٦٣٢ ) ، ووكيع في « الزهد » ( ٢٦ ) ، وأحمد ٥٨٨٥ ، وابـن حبـان ( ٧٠٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٠٦٩ ) و( ٢١٨٠ ) و ( ٢١٨٢ ) ،

وأبو نعيم في « الحلية » ١/ ١٩٥ و ١٩٦ و ١٩٧ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٧٢٨ ) من حديث سلمان ، وهو حديث صحيح ] ، وأبو عبيدة بن الجراح ، وأبو ذرِّ ، وعائشة [ أخرجه : الترمذي ( ١٧٨٠ ) من حديث عائشة ، وإسناده ضعيف جدّاً ] ، ووصَّى ابنَ عمرَ أنْ يكونَ في الدُّنيا كأنَّه (١) غريبٌ أو عابر سبيل ، وأنْ يَعُدَّ نفسه من أهل القبور [ أخرجه : أحمد ٢/ ٢٤ والدُّنيا كأنَّه (١) غريبٌ أو عابر سبيل ، وأنْ يَعُدَّ نفسه من أهل القبور [ أخرجه : أومد ٢/ ٢٤ والدُّنيا كأنَّه (١) ، والبخاري ٨/ ١١٠ ( ٦٤١٦ ) ، وابن ماجه ( ٤١١٤ ) ، والنرمذي ( ٣٣٣٣ ) ، وابن حبان ( ٢٩٨ ) ، والبيهقي ٣/ ٣٦٩ من حديث عبد الله بن عمر ، به . والروايات مطولة ومختصرة ] .

وأهل هذه الدرجة على قسمين: منهم من يقتصرُ من الدُّنيا على قدر ما يسدُّ الرَّمق فقط، وهو حالُ كثيرٍ من الزُّهَّادِ. ومنهم من يفسح لنفسه أحياناً في تناول بعض شهواتِها المباحة ؛ لتقوى النَّفسُ بذلك، وتنشط للعملِ، كما روي عنِ النَّبيِّ عَيْ : أَنَّه قال : « حُبِّبَ إليَّ من دنياكمُ النِّساءُ والطِّيبُ ، وجُعِلَتْ قُرَّةُ عيني في الصَّلاة » خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٢٨/٣ و ١٩٩٩ و ٢٨٥ من حديث أنس بن مالك ، به ] والنَّسائي (٢) من حديث أنس بن مالك ، به ] والنَّسائي (٢) من حديث أنس .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٦/ ٧٢ من طريق أبي إسحاق ، عن رجل حدَّثه ، عن عائشة به ، وإسناده ضعيف لإبهام الراوي عن عائشة ] من حديث عائشة ، قالت : كان رسول الله ﷺ يحبُّ من الدُّنيا النِّساء والطِّيب والطعام ، فأصاب من النِّساء والطِّيبِ ، ولم يُصب من الطَّعام .

وقال وهب: مكتوبٌ في حكمة آل داود عليه السلام: ينبغي للعاقل أنْ لا يَغْفُل عن أربع ساعاتٍ ؛ ساعةٍ يُحاسِبُ فيها نفسه ، وساعةٍ يُناجي فيها ربَّه ، وساعةٍ يلقى فيها إخوانه الذي يُخبرونه بعيُوبه ، ويُصدقونه عن نفسه ، وساعةٍ يُخلي بين نفسه وبين لذَّاتها فيما يحلُّ ويجمل ، فإنَّ في هذه السَّاعة عوناً على تلك الساعات ، وفضلَ بُلغة واستجماماً للقلوب ، يعني : ترويحاً لها [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٣١٣ ) ، وهناد في « الزهد » ( ١٢٢٦ ) ، والبيهقي في « شُعب الإيمان » ( ٤٦٧٧ ) و (٤٦٧٨ ) ] .

<sup>(</sup>١) عبارة : « في الدنيا كأنَّه » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>۲) في « المجتبى » ۷/ ۶۱ و ۲۲ ، وهو حديث صحيح .

ومتى نوى المؤمن بتناول شهواته المباحة التقوِّي على الطاعة كانت شهواتُه له طاعة يُثابُ عليها ، كما قال معاذ بن جبل : إنِّي لأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٩٥٩٥) ، وأحمد ٤٠٩/٤ عن معاذ بن جبل ، به . وهو جزء من حديث طويل ] ، يعني : أنَّه ينوي بنومه التَّقوِّي على القيام في آخر الليل ، فيحتسِبُ ثوابَ نومه كما يحتسب ثواب قيامه . وكان بعضهم إذا تناول شيئاً من شهواته المباحة واسى منها إخوانه ، كما روي عن ابن المبارك أنَّه كان إذا اشتهى شيئاً لم يأكله حتى يشتهيه بعض أصحابه ، فيأكله معه ، وكان إذا اشتهى شيئاً ، دعا ضيفاً له ليأكل معه .

وكان يذكر عن الأوزاعي أنَّه قال: ثلاثة لا حسابَ عليهم في مطعمهم: المتسحِّر، والصائم حين يفطر، وطعام الضيف [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ٧٢/٦ من طريق يونس بن يزيد، عن الأوزاعي، عن حَسَّان].

وقال الحسن: ليس مِن حبك للدُّنيا طلبك ما يصلحك فيها، ومن زهدك فيها ترك الحاجة يسدها عنك تركها، ومن أحبَّ الدُّنيا وسرَّته، ذهب خوفُ الآخرة من قلبه.

وقال سعيد بن جبير: متاعُ الغرور ما يُلهيك عن طلب الآخرة ، وما لم يُلهك فليس بمتاع الغرور ، ولكنَّه متاعُ بلاغٍ إلى ما هو خيرٌ منه [ أخرجه: نعيم بن حماد في « زوائده على الزهد » لابن المبارك (١٤٠ ) ] .

وقال يحيى بنُ معاذ الرازي : كيف لا أحِبُّ دنيا قُدِّر لِي فيها قوتٌ ، أكتسب بها حياةً ، أدركُ بها طاعةً ، أنالُ بها الآخرة .

وسئل أبو صفوان الرَّعيني ـ وكان من العارفين ـ : ما هي الدُّنيا التي ذمَّها الله في القرآن التي ينبغي للعاقل أنْ يجتنبها ؟ فقال : كلُّ ما أصبت في الدُّنيا تريدُ به الدُّنيا ، فهو مذمومٌ ، وكلُّ ما أصبتَ فيها تريدُ به الآخرة ، فليس منها [ أخرجه : أبو سعيد في « الزهد وصفة الزاهدين » (٣٥) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٠/٥ ، والبيهقي في « الزهد الكبير » (٤٤٨ ) ] .

وقال الحسن : نعمت الدار كانت الدُّنيا للمؤمن ، وذلك أنَّه عمل قليلاً ، وأخذ زاده منها إلى الجنَّة ، وبئست الدار كانت للكافر والمنافق ، وذلك أنَّه ضيَّع لياليه ،

وكان زادُه منها إلى النار [ أخرجه : أحمد في « الزهد » (١٦٣٧) ، وابن أبي عاصم في « الزهد » : ٢٨٤ . ( ط . دار الرَّيان للتُّراث ) ] .

وقال أيفع بنُ عبدٍ الكَلاعيُّ : قال رسول الله ﷺ : « إذا دخل أهل الجنّة الجنّة وأهل النار النار ، قال الله : يا أهل الجنة ، كَمْ لَبِثْتُم في الأرضِ عَدَدَ سِنين ؟ قالوا : لَبِثْنا يوماً أَوْ بَعْضَ يَومٍ ، قال : نعم ما اتَّجرتم في يوم أو بعض يوم ، رحمتي ورضواني وجنتي ، امكثوا فيها خالدين مخلدين ، ثم يقول لأهل النار : كم لبثم في الأرض عدد سنين ؟ قالوا : لبثنا يوماً أو بعض يوم . فيقول : بئس ما اتَّجرتم في يومٍ أو بعض يومٍ ، سخطي ومعصيتي وناري ، امكثوا فيها خالدين مخلدين » [ أخرجه : ابن أبي حاتم في «تفسيره » (١٤٠٦٠ ) ، وكما في «تفسير ابن كثير » : ١٣٠٨ ( ط . دار ابن حزم ) ، وأبو نعيم في «الحلية » ٥/ ١٣٢ من طريق أيفع بن عبد الكلاعي ، مرسلاً ] .

وخرَّج الحاكم (۱) من حديث عبد الجبَّار بن وهب ، أنبأنا سعدُ بن طارق ، عن أبيه ، عن النَّبِيِّ عَلَى ، قال : « نعمتِ الدَّارُ الدُّنيا لمن تزوَّد منها لآخرته حتّى يُرضيَ ربَّهُ ، وبئستِ الدَّارُ لمن صدَّته عن آخرته ، وقصَّرت به عن رضا ربِّه ، وإذا قال العبد : قبَّح الله الحُينا ، قالت الدُّنيا : قبَّح الله أعصانا لربِّه » وقال (۲) : صحيح الإسناد ، وخرَّجه العقيلي (۳) ، وقال : عبد الجبار بن وهب مجهول وحديثُه غير محفوظ ، قال : وهذا الكلام يُروى عن عليٍّ من قوله .

وقول عليِّ خرَّجه ابن أبي الدُّنيا<sup>(٤)</sup> عنه بإسنادٍ فيه نظر : أنَّ عليّاً سمع رجلاً يسبُّ الدُّنيا ، فقال : إنَّها لدارُ صدق لمن صدقها ، ودارُ عافيةٍ لمن فهم عنها ، ودارُ غنى لمن تزوَّد منها ، مسجد أحبَّاءِ الله ، ومهبِطُ وحيهِ ، ومُصَلّى ملائكتِهِ ، ومتجَرُ أوليائه ،

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ۳۱۲/۶ ۳۱۳ . وأخرجه : الرامهرمزي في « الأمثال » : ٥٨ و١٤٧ ، وابن عدي في « الكامل » ٢٢٦/٤ عن سعد بن طارق ، عن أبيه ، به .

<sup>(</sup>۲) في « المستدرك » ۲۱۳/٤ .

<sup>(</sup>٣) في « الضعفاء » ٨٩/٣ .

<sup>(</sup>٤) في « ذم الدنيا » (١٤٧) .

اكتسبوا فيها الرَّحمة وربحُوا فيها الجَنَّة ، فمن ذا يذمُّ الدُّنيا وقد آذنت بفراقها ، ونادت بعيبها ، ونعت نفسها وأهلها ، فمثَّلت ببلائها البلاء ، وشوَّقت بسرُورها إلى السُّرور ، فذمَّها قومٌ عندَ النَّدامة ، وحمدها آخرون ، حدَّثتهم فصدقوا ، وذكَّرتهم فذكروا ؟ فيا أيُّها المغترُّ بالدُّنيا ، المغترُ بغرورها ، متى استلامت إليك الدُّنيا ؟ بل متى غرَّتك ؟ أم بمصارع أمَّهاتك منَ البلى ؟ كم قد قلَّبت بكفيك ، أبمضاجع آبائك مِنَ الثرى ؟ أم بمصارع أمَّهاتك منَ البلى ؟ كم قد قلَّبت بكفيك ، ومرَّضت بيديك تطلب له الشِّفاء ، وتسأل له الأطباء ، فلم تظفر بحاجتك ، ولم تُسعَف بطلبَتِكَ ، قد مثَّلت لك الدُّنيا بمصرعه مصرَعك غداً ، ولا يُغني عنك بكاؤك ، ولا ينفعُك أحبًاؤك .

فبين أميرُ المؤمنين رضي الله عنه أنَّ الدُّنيا لا تُذَمُّ مطلقاً ، وأنَّها تُحمدُ بالنِّسبة إلى من تزوَّد منها الأعمال الصالحة ، وأنَّ فيها مساجدَ الأنبياء ، ومهبطَ الوحي ، وهي دار التِّجارة للمؤمنين ، اكتسبوا فيها الرَّحمة ، وربحوا بها الجنَّة ، فهي نِعمَ الدَّارُ لمن كانت هذه صفتَه . وأمَّا ما ذكر من أنَّها تَغُرُّ وتخدَعُ ، فإنَّها تُنادي بمواعظها ، وتنصحُ بعبرها ، وتُبدي عيوبَها بما تُري أهلها من مصارع الهلكي ، وتقلُّبِ الأحوال مِنَ الصِّحَة إلى السَّقم ، ومِنَ الشَّبيبة إلى الهرم ، ومن الغني إلى الفقر ، ومن العِزِّ إلى الذُّلِّ ، لكنَّ مُحِبَّها قد أصمَّه وأعماه حبُّها ، فهو لا يسمع نداءها ، كما قيل :

قَدْ نادَتِ الدُّنيا على نفسِها لَوْ كانَ في العَالَمِ مَنْ يَسمَعُ كَمْ وَاثِـقِ بِالعُمْـرِ أَفْنَيتُـهُ وجَـامِعِ بَـدَّدتُ ما يَجْمَعُ

قال يحيى بنُ معاذ: لو يسمع الخلائقُ صوتَ النّياحةِ على الدُّنيا في الغيبِ من ألسنةِ الفناءِ ، لتساقطت القلوبُ منهم حُزناً [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ١٠/ ٥٦ ]. وقال بعضُ الحكماء : الدُّنيا أمثالُ تضرِبُها الأيَّامُ للأنام ، وعلمُ الزَّمان لا يحتاجُ إلى تَرجُمان ، وبحبِّ الدُّنيا صُمَّتْ أسماعُ القلوب عنِ المواعظ ، وما أحثَّ السائقَ لو شعرَ الخلائقُ .

وأهل الزُّهد في فضول الدُّنيا أقسام: فمنهم من يحصلُ له، فيمسكه ويتقرَّبُ به إلى الله، كما كان كثيرٌ مِنَ الصَّحابة وغيرهم، قال أبو سليمان: كان عثمان وعبد الرحمن بن عوف خازنين من خزان الله في أرضه، يُنفقان في طاعته، وكانت معاملتُهما لله بقلوبهما [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢٦٢/٩].

ومنهم من يُخرجه مِنْ يده ، ولا يُمسكه ، وهؤلاء نوعان : منهم من يُخرجه اختياراً وطواعية ، ومنهم من يُخرجه ونفسه تأبى إخراجه ، ولكن يُجاهدُها على ذلك . وقد اختُلف في أيِّهما أفضل ، فقال ابنُ السَّماك والجنيد : الأوَّل أفضلُ ، لتحقُّق نفسه بمقامِ السَّخاءِ والزُّهد ، وقال ابن عطاء : الثَّاني أفضل ؛ لأنَّ له عملاً ومجاهدة . وفي كلام الإمام أحمد ما يدلُّ عليه أيضاً .

ومنهم من لم يحصُل له شيءٌ مِنَ الفُضولِ ، وهو زاهدٌ في تحصيله ، إمَّا مع قدرته ، أو بدونها ، والأوَّل أفضلُ مِنْ هذا ، ولهذا قال كثيرٌ مِنَ السَّلفِ : إنَّ عمرَ بن عبد العزيز كان أزهدَ مِنْ أويس ونحوه ، كذا قال أبو سليمان [ أخرجه : أبو نعيم في «الحلية » ٢٧٢/٩ ] وغيرُه .

وكان مالكُ بنُ دينار يقولُ : الناسُ يقولون : مالكٌ زاهدٌ ، إنَّما الزَّاهدُ عمر بن عبد العزيز [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٧ ٢٥٧ ] .

وقد اختلف العلماء: أيُّهما أفضلُ: من طلبَ الدُّنيا منَ الحلال ، ليصل رحمَه ، ويقدِّم منها لنفسه ، أم من تركها فلم يطلبها بالكُليَّة ؟ فرجَّحت طائفةٌ من تركها وجانبها ، منهم : الحسن وغيره ، ورجَّحت طائفةٌ من طلبها على ذلك الوجه ، منهم : النخعي وغيره ، وروي عن الحسن عنه نحوه .

والزَّاهدون في الدُّنيا بقلوبهم لهم ملاحظُ ومشاهدُ يشهدونها ، فمنهم من يشهدُ كثرةَ التَّعب بالسَّعي في تحصيلها ، فهو يزهدُ فيها قصداً لراحةِ نفسه . قال الحسن : الزُّهد في الدُّنيا يُريح القلب والبدن .

ومنهم من يخافُ أنْ ينقصَ حظُّه من الآخرة بأخذ فضولِ الدُّنيا . ومنهم من يخافُ من طُولِ الحساب عليها ، قال بعضهم [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ٣٣٧/٨ من قول بِشر بن الحارث]: من سأل الله الدُّنيا ، فإنَّما يسأل طولَ الوُقوفِ (١) للحساب .

ومنهم من يشهدُ كثرةَ عُيوبِ الدُّنيا ، وسرعة تقلُّبها وفنائها ، ومزاحمةَ الأراذِلِ في

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص) .

طلبها ، كما قيل لبعضهم : ما الذي زهَّدكَ في الدُّنيا ؟ قالَ : قلَّةُ وفائها ، وكثرةُ جفائها ، وخشة شُركائها .

ومنهم من كان ينظر إلى حقارةِ الدُّنيا عند الله ، فيقذرها ، كما قال الفضيلُ : لو أنَّ الدُّنيا بحذافيرها عرضت عليَّ حلالًا لا أحاسب بها في الآخرة ، لكنت أتقذرها كما يتقذر الرَّجلُ الجيفة إذا مرَّ بها أنْ تصيبَ ثوبه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨ / ٨٩ ] .

ومنهم من كان يخافُ أنْ تشغلَه عن الاستعدادِ للآخرة والتزوُّدِ لها . قال الحسن : إنْ كان أحدهم ليعيش عمره مجهوداً شديدَ الجهد ، والمالُ الحلال إلى جنبه ، يقال له : ألا تأتي هذا فتُصيب منه ؟ فيقول : لا والله لا أفعل ، إنِّي أخافُ أنْ آتيه ، فأصيبَ منه ، فيكون فسادَ قلبي وعملي [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٦٩/٦] .

وبُعِثَ إلى عمر بن المنكدر بمالٍ ، فبكى ، واشتدَّ بكاؤه ، وقال : خشيت أنْ تغلب الدُّنيا على قلبي ، فلا يكون للآخرة فيه نصيب ، فذلك الذي أبكاني ، ثم أمر به ، فتُصُدِّقَ به على فقراء أهل المدينة .

وخواص هؤلاء يخشى أنْ يشتغلَ بها عن الله ِ، كما قالت رابعة : ما أحبُّ أنَّ لي الدُّنيا كلَّها مِنْ أوَّلها إلى آخرها حلالًا ، وأنا أنفقُها في سبيل الله ، وأنَّها شغلتني عنِ الله طرفةَ عينٍ .

وقال أبو سليمان: الزهد ترك ما يشغل عن الله [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ٩/ ٢٥٨]. وقال: كلُّ ما شغلك عن الله ِ مِنْ أهلٍ ومالٍ وولدٍ ، فهو مشؤوم [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية» ٩/ ٢٦٤].

وقال: أهلُ الزُّهد في الدُّنيا على طبقتين (١): منهم من يزهدُ في الدُّنيا، فلا يُفْتَحُ له فيها روح الآخرة، ومنهم من إذا زَهِدَ فيها، فُتحَ له فيها روحُ الآخرة (٢)، فليس شيءٌ أحبَّ إليه من البقاء ليطيع الله [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية ، ٩/ ٢٧٤].

وقال : ليس الزاهد من ألقى همومَ الدُّنيا ، واستراح منها ، إنَّما الزَّاهد من زَهِدَ في الدُّنيا ، وتعب فيها للآخرة [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٧٣/٩ ] .

<sup>(</sup>۱) في (ص): « الزهد على طبقتين » .

<sup>(</sup>٢) من قوله: « ومنهم من إذا . . . » إلى هنا سقط من (ص) .

فالزُّهد في الدُّنيا يُرادُ به تفريغُ القلب منَ الاشتغال بها ؛ ليتفرَّغ لِطلب الله ، ومعرفته ، والقرب منه ، والأنس به ، والشَّوقِ إلى لقائه ، وهذه الأمورُ ليست مِنَ الدُّنيا كما كان النَّبيُّ يقول : « حُبِّبَ إلي من دُنياكم النِّساءُ والطِّيبُ ، وجُعلت قرَّةُ عيني في الصَّلاة » (١) ولم يجعل الصَّلاةَ ممَّا حُبِّبَ إليه مِنَ الدُّنيا، كذا في «المسند» (٢) و «النسائي » (٣) ، وأظنُّه وقع في غيرهما : « حبِّبَ إليَّ من دنياكم ثلاث » (٤) ، فأدخل الصلاة في الدُّنيا ، ويشهدُ لذلك حديث : « الدُّنيا ملعونةٌ ، ملعونٌ ما فيها ، إلا ذكر الله وما والاه ، أو ويشهدُ لذلك حديث ! « والترمذي [ في «جامعه» (٢٣٢٢) من حديث أبي هريرة ، عالماً أو متعلماً » خرَّجه ابن ماجه (٥) والترمذي [ في «جامعه» (٢٣٢٢) من حديث أبي هريرة ، به ، وقال : « حسن غريب » . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ١٥٧ و٧/ ٩٠ من حديث جابر ، به ، وقال : « حسن غريب » . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ١٥٧ و٧/ ٩٠ من حديث جابر ،

وخرَّج الطبراني (٢) من حديث أبي الدرداء مرفوعاً قال : « الدُّنيا ملعونةٌ ، ملعونٌ ما فيها إلا ما ابتُغِي به وجه الله » . وخرَّجه ابنُ أبي الدنيا (٧) ، موقوفاً ، وخرَّجه أيضاً من رواية شهر بن حوشب (٨) ، عن عبادة ، أراه رفعه ، قال : « يُؤتى بالدُّنيا يومَ القيامة ، فيقال : مِيزوا منها ما كان لله عز وجل ، وألقوا سائرها في النار » .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) المسند ٣/ ١٢٨ و١٩٩ و ٢٨٥ من حديث أنس بن مالك ، به .

<sup>(</sup>٣) في « المجتبى » ٧/ ٦١ و ٧٢ من حديث أنس بن مالك ، به .

<sup>(</sup>٤) قال العلامة محمد عبد الرؤوف المناوي: « من زاد كالزمخشري والقاضي لفظ ثلاث فقد وهم ، قال الحافظ العراقي في « أماليه » : لفظ ثلاث ليست في شيء من كتب الحديث وهي تفسد المعنى ، وقال الزركشي : لم يرد فيه لفظ ثلاثة وزيادتها مخلة للمعنى فإن الصلاة ليست من الدنيا ، وقال ابن حجر في « تخريج الكشاف » : لم يقع في شيء من طرقه ، وهي تُفسد المعنى إذ لم يذكر بعدها إلا الطيب والنساء ثم إنَّه لم يضفها لنفسه فما قال : أحب ، تحقيراً لأمرها ؛ لأنَّه أبغض الناس فيها لا لأنها ليست من دنياه بل من آخرته كما ظن ، إذ كل مباح دنيوي ينقلب طاعة بالنية فلم يبق لتخصيصه حينئذ وجه » . فيض القدير ٣/ ٤٨٩ \_ ٤٩٠ (٣٦٦٩) ، والمقاصد الحسنة : ١٨٠ .

<sup>(</sup>٥) السنن(٤١١٢).

<sup>(</sup>٦) كما في « مجمع الزوائد » ١٠/ ٢٢٢ ، وقال الهيثمي : « رواه الطبراني وفيه خداش بن المهاجر ولم أعرفه ، وبقية رجاله ثقات » .

<sup>(</sup>٧) في « ذم الدنيا » (٦) .

<sup>(</sup>۸) وهوضعیف .

فالدُّنيا وكلُّ ما فيها ملعونة ، أي : مُبعدةٌ عن الله ؛ لأنَّها تشغلُ عنه ، إلا العلمَ النَّافع الدَّالَ على الله ، وعلى معرفته ، وطلب قُرْبِه ورضاه ، وذكر الله وما والاه ممَّا يُقرِّبُ منَ الله ، فهذا هو المقصودُ مِنَ الدُّنيا ، فإنَّ الله إنَّما أمرَ عبادَه بأنْ يتَقوه ويُطيعوه ، ولازِمُ ذلك دوامُ ذكره ، كما قال ابن مسعود : تقوى الله حقّ تقواه أنْ يُذكرَ فلا يُنسى [ أخرجه : الطبري في «تفسيره» (٩٥٧٥) ، والطبراني في «الكبير» (٨٥٠١) و(٢٠٥٨) ، والحاكم ٢/٢٩٤ ، والبغوي في «تفسيره» ا/٤٧٩ ، وابن الجوزي في «تفسيره» ا/٤٧٩ ] . وإنَّما شرعَ الله فيها ، فهذا كلُّه ليس مِنَ الدُّنيا المذمومة ، وهو المقصودُ من إيجاد الدُّنيا وأهلها ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلِمُ نَلُ إِنْ اللهِ الْهَا لِلَّارِيات : ٥٠ ] .

وقد ظنَّ طوائفُ مِنَ الفقهاء والصُّوفيَّة أنَّ ما يُوجدُ في الدُّنيا مِنْ هذه العبادات أفضلُ ممَّا يُوجد في الجنَّة مِنَ النَّعيم ، قالوا : لأنَّ نعيمَ الجنَّة حقُّ (١) العبد ، والعباداتُ في الدُّنيا حقُّ الربِّ ، وحقُّ الربِّ أفضلُ من حظِّ العبد ، وهذا غلطٌ ، ويقوِّي غلطَهم قولُ كثيرٍ من المفسِّرين في قوله : ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ [النمل : ٨٩] قالوا : الحسنةُ : لا إلله إلا الله ، وليس شيءٌ خيراً منها . ولكنَّ الكلامَ على التَّقديم والتَّأخير ، والمراد : فله منها خيرٌ ، أي : له خيرٌ بسببها ولأجلها .

والصَّوابُ إطلاقُ ما جاءت به نصوصُ الكتاب والسُّنة أنَّ الآخرة خيرٌ مِنَ الأولى مطلقاً . وفي « صحيح الحاكم »(٢) عن المستورد بن شدَّادٍ ، قال : كنَّا عندَ النَّبِيُ ﷺ ، فتذاكروا الدُّنيا والآخرة ، فقال بعضهم : إنَّما الدُّنيا بلاغٌ للآخرة ، وفيها العمل ، وفيها الصلاةُ ، وفيها الزَّكاةُ . وقالت طائفة منهم : الآخرةُ فيها الجنَّةُ ، وقالوا ما شاء الله ، فقال رسول الله ﷺ : « ما الدُّنيا في الآخرة إلا كما يَمشي أحدكم إلى اليمِّ ، فأدخل إصبعه فيه ، فما خرج منه ، فهو الدُّنيا » ، فهذا نصُّ بتفضيل الآخرة على الدُّنيا ، وما فيها من الأعمال .

<sup>(</sup>۱) في (ج): «حظ».

<sup>(</sup>٢) المستدرك ٤/ ٣١٩.

ووجه ذلك: أنَّ كمالَ الدُّنيا إنَّما هو في العلم والعمل، والعلمُ مقصودُ الأعمالِ، يتضاعف في الآخرة بما لا نسبةَ لِمَا في الدُّنيا إليه، فإنَّ العلم أصلُه العلمُ بالله وأسمائه وصفاته، وفي الآخرة ينكشفُ الغِطاءُ، ويصيرُ الخبر عياناً، ويصيرُ علمُ اليقين عينَ اليقين، وتصيرُ المعرفةُ بالله رؤيةً له ومشاهدةً، فأين هذا مما في الدُّنيا؟!.

وأما الأعمال البدنية ، فإنَّ لها في الدُّنيا مقصدين :

أحدهما : اشتغالُ الجوارح بالطَّاعة ، وكدُّها بالعبادة .

والثاني : اتِّصالُ القلوب بالله وتنويرُها بذكره .

فالأوَّلُ قد رُفعَ عن أهل الجنَّة ، ولهذا رُوي أنَّهم إذا همُّوا بالسُّجودِ لله عند تجلِّيه لهم يقال لهم : ارفعوا رؤوسكم فإنَّكم لستم في دار مجاهدة .

وأما المقصود الثاني ، فحاصلٌ لأهل الجنَّة على أكمل الوُجُوهِ وأتمُّها ، ولا نسبةَ لما حصل لقلوبهم في الدُّنيا من لطائف القُرْبِ والأنس والاتِّصال إلى ما يُشاهدونه في الآخرة عياناً ، فتتنعَّمُ قلوبُهم وأبصارُهم وأسماعُهم بقرْبِ الله ورؤيته ، وسماع كلامه ، ولاسيما في أوقات الصَّلوات في الدُّنيا ، كالجُمَع والأعياد ، والمقرَّبون منهم يحصلُ ذلك لهم كلَّ يوم مرَّتين بكرةً وعشياً في وقت صلاة الصُّبح وصلاة العصر ، ولهذا لمَّا ذكرَ النَّبيُّ ﷺ أنَّ أهل الجنَّةِ يرونَ ربَّهم [ أخرجه : الحميدي ( ١١٧٨ ) ، وأحمد ٣٨٩/٢ ، والبخاري ١٥٦/٩ (٧٤٣٧)، ومسلم ١١٢/١ (١٨٢) (٢٩٩) و١/١١٤ (١٨٢) (٣٠٠)، وأبو داود ( ٤٧٣٠ ) ، وابن ماجه ( ١٧٨ ) ، والترمذي ( ٢٥٥٤ ) من حديث أبي هريرة ، ونص الحديث : قال رسول الله على : « تُضامون في رؤية القمر ليلة البدر ، وتُضامون في رؤية الشمس ؟ » قالوا : لا ، قال : « فإنَّكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تُضامون في رؤيته » والروايات مطولة ومختصرة ] حضَّ عقيب ذلك على المحافظة على صلاةِ العصر وصلاة الفجر ؛ لأنَّ وقت هاتين الصَّلاتين وقتٌ لرؤية خواصِّ أهلِ الجنَّةِ ربَّهم وزيارتهم لهُ ، وكذلك نعيمُ الذُّكر وتلاوةُ القرآن لا ينقطعُ عنهم أبداً ، فيُلهمون التَّسبيحَ كما يُلهمونَ النُّفسَ . قالَ ابنُ عيينة : لا إلـٰه إلَّا الله لأهل الجنَّة ، كالماء البارد لأهل الدُّنيا ، فأين لذَّة الذِّكرِ للعارفين في الدُّنيا مِنْ لذَّتهم به في الجنَّة. فتبيَّن بهذا أن قوله: ﴿مَن جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا ﴾ [النمل: ٨٩] على ظاهره ، فإنَّ ثواب كلمة التَّوحيد في الدُّنيا أنْ يصِلَ صاحبها إلى قولها في الجنَّةِ على الوجه الذي يختصُّ به أهل الجنَّةِ .

وبكلِّ حال ، فالذي يحصلُ لأهلِ الجنَّةِ مِنْ تفاصيل العلم بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله ، ومن قُربه ومشاهدته ولذَّة ذكره ، هو أمرُّ لا يمكنُ التَّعبيرُ عن كُنهه في الدُّنيا ؛ لأنَّ أهلها لم يُدركوه على وجهه ، بل هو ممَّا لا عينٌ رأت ، ولا أذنٌ سمعت ، ولا خطر على قلب بشرٍ ، والله تعالى المسؤول أنْ لا يَحْرِمنا خيرَ ما عنده بشرِّ ما عندنا بمنّه وكرمه ورحمته آمين .

ولنرجع إلى شرح حديث : « ازهد في الدُّنيا يحبَّك الله »(١) ، فهذا الحديثُ يدلُّ على أنَّ الله يحبُّ الزاهدين في الدُّنيا ، قال بعض السَّلف : قال الحواريون لعيسى عليه السلام : يا روحَ الله ، علِّمنا عملاً واحداً يُحبنا الله عز وجل عليهِ ، قالَ : أبغِضوا الدُّنيا يحبكُم الله عز وجل .

وقد ذمَّ الله تعالى من يحبُّ الدُّنيا ويؤثِرُها على الآخرة ، كما قال : ﴿ كُلَّا بَلْ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴿ كَالَّا بَلَ عَجَبُونَ الْعَاجِلَةَ ﴿ كَالَّا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الآخرة ، كما قال الْحَجَمَّا اللهُ اللهُ عَلَى الْعَالَ اللهُ ال

وفي « المسند » (۲) و « صحیح ابن حبان » (۳) عن أبي موسى ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « من أحبَّ دُنياه أضرَّ بآخرته ، ومن أحبَّ آخرتَه ، أضرَّ بدُنياه ، فآثروا ما يبقى على ما يفنى » .

وفي « المسند »(٤) و « سنن ابن ماجه »(٥) عن زيد بن ثابت ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ٤١٢/٤ ، وفي إسناده انقطاع .

<sup>(</sup>٣) الإحسان (٧٠٩) .

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٥/ ١٨٣ ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>٥) السنن (٥٠١٤).

قال : « من كانت الدُّنيا همه ، فرَّق الله عليه أمره ، وجعل فقرَه بين عينيه ، ولم يأته من الدُّنيا إلا ما كُتب له ، ومن كانت الآخرة نيَّته ، جمعَ الله له أمره ، وجعل غناه في قلبه ، وأتته الدُّنيا وهي راغمةٌ » . وخرَّجه الترمذي [ في «جامعه » ( ٢٤٦٥ ) . وأخرجه : ابن عدي في « الكامل » 7/70 – 7/7 ، وأبو نعيم في « الحلية » 7/7 – 7/7 ، والبغوي ( ٢١٤١ ) من حديث يزيد بن أبان الرقاشي ، عن أنس ، وإسناده ضعيف لضعف يزيد الرقاشي ] من حديث أنس مرفوعاً بمعناه .

ومن كلام جندب بن عبد الله الصَّحابي : حبُّ الدُّنيا رأسُ كلِّ خطيئةٍ (١٠٥٠١) ، مرفوعاً ، ورُوي عن الحسن مرسلاً [ أخرجه : البيهقي في «شعب الإيمان» (١٠٥٠١) ، والسخاوي في « المقاصد الحسنة » : ١٨٢ ، والعجلوني في « كشف الخفاء » ١٨٢/١ ـ ٤١٣ ( ١٠٩٩) عن الحسن ، مرسلاً ] .

قال الحسن : من أحبَّ الدُّنيا وسرَّته ، خرج حبُّ الآخرة من قلبه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٧٩ ٧٧ و ٢٠ / ٢٢ من قول سفيان الثوري ] .

وقال عونُ بن عبد الله : الدُّنيا والآخرة في القلب ككفَّتي الميزان بِقَدْرِ ما ترجحُ إحداهُما تخفُّ الأخرى [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٥١/٤ ] .

وقال وهب : إنَّما الدُّنيا والآخرة كرجلٍ له امرأتانِ : إنْ أرضى إحداهما أسخط الأخرى [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « ذم الدنيا » ( ٧ ) ] .

وبكلِّ حالٍ ، فالزُّهد في الدُّنيا شعارُ أنبياءِ الله وأوليائه وأحبَّائه ، قال عمرو بن العاص : ما أبعد هديكُم مِنْ هدي نبيِّكم ﷺ ، إنّه كان أزهد النَّاس في الدُّنيا ، وأنتم أرغبُ الناس فيها . خرَّجه الإمام أحمد [أخرجه: الحاكم ٢١٥/٤ ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (١٠٥١٩) و (١٠٦٩٩) ] .

وقال ابن مسعود لأصحابه: أنتم أكثرُ صوماً وصلاةً وجهاداً من أصحاب محمد وهُمْ كانوا خيراً منكم في الدُّنيا، وهُمْ كانوا خيراً منكم في الدُّنيا، وأرغب منكم في الآخرجه: الحاكم ٤/ ٣١٥، وأبو نعيم في « الحلية » ١٣٦/١].

<sup>(</sup>١) انظر : المقاصد الحسنة : ١٨٢ ، وكشف الخفاء ١/٢١٣ عقيب (١٠٩٩) .

وقال أبو الدَّرداء: لَئِنْ حَلفتُمْ لي على رجلٍ أنَّه أزهدُكم ، لأحلفنَّ لكم أنَّه خيرُكم [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » (٥٥٠)]. ويروى عن الحسن ، قال: قالوا: يا رسول الله ، من خيرُنا ؟ قال: « أزهدُكم في الدُّنيا ، وأرغبُكم في الآخرة » [ أخرجه: البيهقي في « شعب الإيمان » (١٠٥٢١) ، وهو ضعيف لإرساله ، والسند إلى الحسن منقطع ] والكلام في هذا الباب يطولُ جدّاً. وفيما أشرنا إليه كفاية إنْ شاء الله تعالى .

الوصية الثانية : الزهدُ فيما في أيدي الناس ، وأنَّه موجبٌ لمحبَّة الناس ، وروي عن النَّبيِّ عَلَيْهِ أَنَّه وصَّى رجلاً ، فقالَ : « ايأسَ ممَّا في أيدي النَّاس تكُن غنياً » خرَّجه الطبراني [ في « الأوسط » (٥٧٧٨) ، وإسناده ضعيف جداً ، فيه إبراهيم بن زياد العجلي متروك ] وغيره .

ويروى من حديث سهل بن سعد مرفوعاً: «شرف المؤمن قيامُه بالليل ، وعزُّه استغناؤه عن الناسِ » [ أخرجه: الحاكم ٢٥٣/٤ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢٥٣/٣ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ١٥١ ) و( ٧٤٦ ) من حديث سهل بن سعد ، به ، وإسناده ضعيف لضعف زافر بن سليمان ] .

وقال الحسن: لا تزالُ كريماً على الناس ، أو لا يزالُ الناسُ يكرمُونك ما لم تَعاطَ ما في أيديهم ، فإذا فعلتَ ذلك ، استخفُّوا بكَ ، وكرهوا حديثك ، وأبغضوك [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٠] .

وقال أيوب السَّختياني : لا يَنْبُلُ الرجلُ حتى تكونَ فيه خصلتان : العفَّةُ عمَّا في أيدي الناس ، والتجاوزُ عمّا يكون منهم [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٥ بنحوه ] .

وكان عمر يقول في خطبته على المنبر: إنَّ الطمع فقر، وإنَّ اليأس غنى، وإنَّ الإنسانَ إذا أيسَ من الشيء استغنى عنه [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ١/٥٠].

وروي أنَّ عبد الله بن سلام لقي كعب الأحبار عند عمر ، فقال : يا كعب ، مَنْ أربابُ العلم ؟ قال : الذين يعملون به ، قال : فما يذهب بالعلم من قلوب العلماء بعد إذ حفظوه وعقلوه ؟ قال : يُذهبه الطمعُ ، وشرَهُ النفس ، وتطلبُ الحاجات إلى النَّاس، قال : صدقت [ أخرجه : ابن عبد البر في ﴿ جامع بيان العلم وفضله ﴾ ٢/٢ بنحوه مُختصراً ] .

وقد تكاثرت الأحاديثُ عن النّبيِّ ﷺ بالأمر بالاستعفاف عن مسألة الناس والاستغناء عنهم ، فمن سألَ النّاس ما بأيديهم ، كرهوه وأبغضوه ؛ لأنَّ المال محبوبٌ لنفوس بني آدم ، فمن طلب منهم ما يحبُّونه ، كرهوه لذلك .

وأما من كان يرى المنَّة للسائل عليه ، ويرى أنَّه لو خرج له عن مُلكِه كُلِّه ، لم يفِ له ببذل سؤاله له وذلَّته له ، أو كان يقول لأهله : ثيابُكم على غيركم أحسن منها عليكم ، ودوابُّكم تحت غيركم أحسن منها تحتكم ، فهذا نادرٌ جداً من طباع بني آدم ، وقد انطوى بساطُ ذلك من أزمانٍ متطاولةٍ .

وأما من زهد فيما في أيدي الناس ، وعفّ عنهم ، فإنَّهم يحبُّونه ويُكرمونه لذلك ويسود به عليهم ، كما قال أعرابيُّ لأهل البصرة : من سيِّدُ أهل هذه القرية ؟ قالوا : الحسن ، قال : بِمَ سادهم ؟ قالوا : احتاجَ الناسُ إلى علمه ، واستغنى هو عن دنياهم [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٤٧/٢ ـ ١٤٨ بنحوه مختصراً ] ، وما أحسن قول بعض السَّلف في وصف الدُّنيا وأهلها :

وما هيَ إلا جِيفةٌ مستحيلةٌ عليها كلابٌ هَمُّهُنَّ اجتذابُها فإنْ تَجْتَنبها كنتَ سِلْماً لأهلها وإنْ تجتذبها نازعتك كِلابُها

## الحديث الثاني والثلاثون

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدرِيِّ رضي الله عنه : أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ ، قالَ : « لا ضَرَرَ ولا ضِرارَ » حديثٌ حَسَنٌ ، رَواهُ ابنُ ماجه والدَّارقطنيُّ وغيرهما مُسنداً ، ورواهُ مالكُ في « الموطأ » عَن عَمْرو بن يحيى ، عَنْ أبيهِ ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ مُرسلاً ، فأسقط أبا سعيدٍ ، وله طُرُقٌ يَقُوى بَعضُها بِبَعْضٍ .

حديث أبي سعيد لم يخرجه ابن ماجه ، إنّما أخرجه الدارقطني والحاكم والبيهةي من رواية عثمان بن محمد بن عثمان بن ربيعة ، حدثنا الدراوردي ، عن عمرو بن يحيى المازني ، عن أبيه ، عن أبي سعيد الخدري ، عن النبيّ ، قال : « لا ضرر ولا ضرار ، من ضارَّ ضرَّه الله ، ومن شاقَّ شقَّ الله عليه » [ أخرجه : الدارقطني ٣٧٧٧ ولا ضرار ، من ضارَّ ضرَّه الله ، ومن شاقَ شقَ الله عليه » [ أخرجه : الدارقطني ٣٧١٢ ، والحاكم ٢٧٥٥ ، والبيهقي ٢١٩٦ وفي « المعرفة » ، له (٣٧٦٤ ) . وأخرجه : ابن عبد البر في « التمهيد » ٢١٩٥٠ ] وقال الحاكم : صحيح الإسناد على شرط مسلم ، وقال البيهقي : تفرَّد به عثمان عن الدراوردي ، وخرَّجه مالك في « الموطأ » [ «الموطأ » [ «الموطأ » ( ٢١٧١ ) برواية الليثي . وأخرجه : الشافعي ( ١٤٩٣ ) بتحقيقي ، والبيهقي ٢/٠٧ عن عمرو بن يحيى ، عن أبيه ، مرسلاً لكن لم ترد عبارة : «عن أبيه » في «الأم » ٨/ ١٣٣ ] عن عمرو بن يحيى ، عن أبيه ، مرسلاً .

قال ابن عبد البر(۱): لم يختلف عن مالك في إرسال هذا الحديث ، قال : ولا يُسند من وجه صحيح ، ثم خرَّجه من رواية عبد الملك بن معاذ النصيبي ، عن الدراوردي موصولا ، والدراوردي كان الإمام أحمد يُضعف ما حدَّث به من حفظه ، ولا يعبأ به ، ولا شكَّ في تقديم قول مالكِ على قوله ، وقال خالد بن سعد الأندلسي الحافظ : لم يصحَّ حديث : « لا ضرر ولا ضرار » مسنداً .

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد ٢٠/ ١٥٨.

وأما ابن ماجه ، فخرَّجه من رواية فضيل بن سليمان ، حدثنا موسى بن عقبة ، حدثني إسحاق بن يحيى بن الوليد ، عن عبادة بن الصامت : أن رسول الله على قضى أنَّ لا ضَرر ولا ضِرار [ أخرجه : ابن ماجه ( ٢٢١٣ ) و ( ٢٣٤٠ ) و ( ٢٤٨٣ ) و ( ٢٤٨٣ ) و ( ٢٢٨٣ ) من حديث عبادة بن الصامت ، به . وأخرجه : عبد الله بن أحمد في " زوائده " ٥/٣٢٦ \_ ٣٣٧] ، وهذا من جملة صحيفة تُروى بهذا الإسناد ، وهي منقطعةٌ مأخوذة من كتاب ، قاله ابنُ المديني وأبو زرعة وغيرهما ، وإسحاق بن يحيى قيل : هو ابن طلحة ، وهو ضعيف لم يسمع من عبادة ، قاله أبو زرعة وابنُ أبي حاتم (١) والدارقطني في موضع (٢) ، لم يسمع من عبادة ، قاله أبو زرعة وابنُ أبي حاتم (١) والدارقطني في موضع ألله الله يسمع أيضاً من عبادة ، قاله الدارقطني أيضاً ". وذكره ابن عدي في كتابه " الضعفاء " ، وقال : عامة أحاديثه غير محفوظة (٤) ، وقيل : إنَّ موسى بن عقبة لم يسمع منه ، وإنَّما روى هذه الأحاديث عن أبي عياش الأسدي عنه ، وأبو عياش لا يُعرف .

وخرَّجه ابن ماجه [ في « سننه » ( ٢٣٤١ ) . وأخرجه : ابن ماجه ( ٢٣٣٧ ) و ( ٢٣٣٧ ) من طرق عن عكرمة ، عن ابن عباس ، به ] أيضاً من وجه آخر من رواية جابر الجعفي ، عن عكرمة ، عن ابن عباس قال : قال رسول الله على : « لا ضرر ولا ضرار » ، وجابر الجعفي ضعَّفه الأكثرون ، وخرَّجه الدارقطني (٥) من رواية إبراهيم بن إسماعيل ، عن الحصين ، عن عكرمة ، وإبراهيم ضعفه جماعة ، وروايات داود ، عن عكرمة مناكير .

وخرَّج الدَّارقطني (٢٠ من حديث الواقدي ، حدثنا خار جة بن عبد الله بن سليمان بن زيد بن ثابت ، عن أبي الرجال ، عن عمرة ، عن عائشة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال :

<sup>(</sup>١) انظر: الجرح والتعديل ١٦٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: سنن الدارقطني ٢٠٢/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: سنن الدارقطني ٣/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الكامل ١/ ٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) في « سننه » ۲۲۸/٤ .

<sup>(</sup>٦) في « سننه » ۲۲۷/٤ .

« لا ضررَ ولا ضِرار » والواقدي متروك ، وشيخه مختلف في تضعيفه . وخرَّجه الطبراني (١) من وجهين ضعيفين أيضاً عن القاسم ، عن عائشة .

وخرَّج الطبراني (٢) أيضاً من رواية محمد بن سلمة ، عن ابن إسحاق ، عن محمد بن يحيى بن حبان ، عن عمِّه واسع بن حبان ، عن جابر ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « لا ضَررَ ولا ضِرَارَ في الإسلام » وهذا إسناد مقارب وهو غريبٌ ، لكن خرَّجه أبو داود في « المراسيل »(٣) من رواية عبد الرحمن بن مَغراء ، عن ابن إسحاق ، عن محمد بن يحيى بن حبان ، عن عمه واسع مرسلاً ، وهو أصحُ .

وخرَّج الدارقطني [ في « سننه » ٢٢٨/٤ ] من رواية أبي بكر بن عياش ، قال : أراه عن ابن عطاء ، عن أبيه ، عن أبي هريرة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « لا ضررَ ولا ضرورةَ ، ولا يمنعن أحدُكم جاره أن يضع خشبه على حائطه » ، وهذا الإسناد فيه شكٌ ، وابن عطاء : هو يعقوب ، وهو ضعيفٌ .

وروى كثير بنُ عبد الله بن عمرو بن عوف المزني ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن النّبيّ ، قال : « لا ضرر ولا ضرار » قال ابنُ عبد البرّ (٤) : إسناده غير صحيح .

قلت : كثير هذا يصحح حديثَه الترمذي ، ويقول البخاري في بعض حديثه : هو أصحُّ حديثٍ في الباب ، وحسن حديثَه إبراهيمُ بن المنذر الحِزامي ، وقال : هو خير من مراسيل ابن المسيب ، وكذلك حسَّنه ابنُ أبي عاصم ، وترك حديثه آخرون ، منهم : الإمام أحمد وغيره ، فهذا ما حضرنا مِن ذكر طُرُقِ أحاديث هذا الباب .

وقد ذكر الشيخُ ـ رحمه الله ـ أنَّ بعضَ طرقه تُقوَّى ببعضٍ ، وهو كما قال ، وقد قال البيهقي في بعض أحاديث كثير بن عبد الله المزني : إذا انضمت إلى غيرها من الأسانيد التي فيها ضعف قويت (٥) .

<sup>(</sup>١) في « الأوسط » (٢٧٠) و(١٠٣٧) عن القاسم ، عن عائشة ، به .

<sup>(</sup>٢) في « الأوسط » (١٩٣٥).

<sup>(</sup>٣) المراسيل: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ٢٠/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) انظر : السنن الكبرى للبيهقي ٦/ ٦٥ .

وقال الشافعي (١) في المرسل: إنَّه إذا أسند من وجهِ آخر ، أو أرسله من يأخذ العلمَ عن غير من يأخذ عنه المرسلُ الأوَّل ، فإنَّه يُقبل .

وقال الجُوزجاني: إذا كان الحديثُ المسندُ من رجلٍ غير مقنع ـ يعني: لا يقنع برواياته ـ وشدَّ أركانه المراسيلُ بالطرق المقبولة عند ذوي الاختيار، استعمل، واكتُفي به، وهذا إذا لم يُعارض بالمسند الذي هو أقوى منه.

وقد استدلَّ الإمام أحمد بهذا الحديث ، وقال : قال النَّبيُّ ﷺ : « لا ضرر ولا ضرار »<sup>(۲)</sup> .

وقال أبو عمرو بن الصلاح: هذا الحديثُ أسنده الدارقطنيُّ من وجوه ، ومجموعها يُقوِّي الحديثَ ويُحسنه، وقد تقبَّله جماهيرُ أهلِ العلم ، واحتجُّوا به ، وقولُ أبي داود: إنَّه من الأحاديث التي يدورُ الفقه عليها يُشعِرُ بكونه غيرَ ضعيفٍ ، والله أعلم .

وفي المعنى أيضاً حديثُ أبي صِرْمَة عنِ النَّبِيِّ قال : « من ضارَّ ضارَّ الله به ، ومن شاقَّ شقَّ الله عليه » . خرَّجه أبو داود والترمذي ، وابن ماجه ، وقال الترمذي : حسن غريب [ أخرجه : أبو داود ( ٣٦٣٥ ) ، وابن ماجه ( ٢٣٤٢ ) ، والترمذي ( ١٩٤٠ ) عن أبي حرمة ، به . ولعل الترمذي حسنة لما له من شواهد ، وإلا فإنَّ في سنده لؤلؤة مولاة الأنصار لم يرو عنها غير محمد بن يحيى بن حبان الأنصاري ] .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ١٩٤١ ) . وأخرجه : أبو يعلى ( ٩٦ ) ، وابن أبي حاتم في « العلل » ٢٨٧/٢ ، وابن عدي في « الكامل » ١٤٠/٧ و ١٤١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/٩٩ و ١٤١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/٩٩ و ١٦٤ . والترمذي ضعفه بقوله : « غريب » ، وإنما ضعفه لضعف أبي سلمة الكندي وشيخه فرقد السبخي ] بإسناد فيه ضعف عن أبي بكرٍ الصديق ، عن النَّبِيِّ عَيْنِيٍ ، قال : « ملعونٌ من ضارَّ مؤمناً أو مكر به » .

وقوله ﷺ : « لا ضَرَرَ ولا ضرارَ » . هذه الرواية الصحيحة ، ضِرار بغير

انظر : الرسالة (١٢٦٦) و(١٢٦٧) .

<sup>(</sup>٢) انظر: مسند الإمام أحمد ٣٢٦/٥.

همزة (١) ، ورُوي « إضرار » بالهمزة (٢) ، ووقع ذلك في بعض روايات ابن ماجه والدارقطني ، بل وفي بعض نسخ « الموطأ » ، وقد أثبت بعضُهم هذه الرواية وقال : يقال : ضَرَّ وأضر بمعنى ، وأنكرها آخرون ، وقالوا : لا صحَّة لها .

واختلفوا: هل بين اللفظتين \_ أعني : الضَّرر والضرار \_ فرقٌ أم لا ؟ فمنهم من قال : هما بمعنى واحد على وجه التأكيد ، والمشهورُ أنَّ بينهما فرقاً ، ثم قيل : إنَّ الضَّرر هو الاسم ، والضِّرار : الفعل ، فالمعنى أنَّ الضَّرر نفسَه منتفِ في الشَّرع ، وإدخال الضَّرر بغير حقِّ كذلك .

وقيل: الضَّرر: أَنْ يُدخِلَ على غيزِه ضرراً بما ينتفع هو به ، والضِّرار: أَن يُدخل على غيزِه ضرراً بما لا يضرُّه ويتضرَّرُ به الممنوع ، ورجَّح هذا القول طائفةٌ ، منهم ابنُ عبد البرِّ ، وابنُ الصلاح .

وقیل : الضَّرر : أنْ یضرّ بمن لا یضره ، والضِّرار : أن یضرَّ بمن قد أضرَّ به علی وجه ٍغیرِ جائزِ .

وبكلِّ حالٍ فالنَّبيُّ ﷺ إنَّما نفى الضرر والضِّرار بغير حق .

فأما إدخال الضرر على أحدٍ بحق ، إمَّا لكونه تعدَّى حدودَ الله ، فيعاقَبُ بقدر جريمته ، أو كونه ظلمَ غيره ، فيطلب المظلومُ مقابلتَه بالعدلِ ، فهذا غير مرادٍ قطعاً ، وإنما المرادُ : إلحاقُ الضّررِ بغيرِ حقٍّ ، وهذا على نوعين :

أحدهما: أنْ لا يكونَ في ذلك غرضٌ سوى الضَّررِ بذلك الغير ، فهذا لا ريبَ في قُبحه وتحريمه (١٤) ، وقد ورد في القرآن النَّهيُ عن المضارَّة في مواضع: منها في الوصية ، قال الله تعالى: ﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِيدَةٍ يُوصَىٰ بِهَاۤ أَوۡ دَيۡنٍ غَيۡرَ مُضَارِّ ﴾ [النساء: ١٢] ، وفي حديث أبي هريرة المرفوع: « إنَّ العبدَ ليعملُ بطاعةِ اللهِ ستِّين سنةً ، ثم يحضُرُه

<sup>(</sup>١) ضِرار : بدون همزة بمعنى : أي لا يدخِلُ الضرر على الذي ضرَّهُ ولكن يعفو عنه . انظر : لسان العرب ٨/ ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) إضرار: بمثل معنى أن يتزوج الرجلُ على ضَرَّةٍ . انظر: الصحاح ٢/ ٧٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية ٣/ ٨١ ٨٠.

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

الموتُ ، فيضار في الوصية ، فيدخل النار » ، ثم تلا : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمَن يَعْضِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا ﴾ [ النساء : ١٣ ـ ١٤ ] ، وقد خرَّجه الترمذي [ في «جامعه » (٢١١٧ ) ، وقال : «حسن غريب » ، وفي إسناد الحديث شهر بن حوشب ضعيف عند التفرد ، وقد تفرد . وأخرجه : عبد الرزاق (١٦٤٥٥) ، وإسحاق بن راهويه (٧٤٧ ) ، وأحمد ٢/٨٧٧ ، وأبو داود (٢٨٦٧ ) ، وابن ماجه (٢٧٠٤ ) ، والطبراني في « الأوسط » (٣٠٢٦ ) ، والبيهقي ٦/ ٢٧١ من حديث أبي هريرة ، به مرفوعاً ] وغيره بمعناه .

وقال ابنُ عباس: الإضرار في الوصية من الكبائر [ أخرجه: عبد الرزاق ( ١٦٤٥ ) ، وسعيد بن منصور ( ٣٤٣ ) و ( ٣٤٣ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٠٩٣٣ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ١٩٨٠ ) موقوفاً ، وهو الصحيح إليه . وأخرجه: الطبري في « تفسيره » ( ١٩٨١ ) ، والبيهقي ٦/ ٢٧١ مرفوعاً ، وهو ضعيف ] ، ثم تلا هذه الآية .

والإضرار في الوصيَّةِ تارةً يكون بأنْ يَخُصَّ بعضَ الورثةِ بزيادةٍ على فرضِهِ الذي فرضَهُ الله له ، فيتضرَّرُ بقيَّةُ الورثة بتخصيصه ، ولهذا قال النَّبيُّ ﷺ : ﴿ إِنَّ الله قد أعطى كُلَّ ذي حقِّ حقَّه ، فلا وصيةَ لوارث ﴾ [ أخرجه : ابن ماجه ( ٢٧١٤ ) ، والدارقطني ٢٠/٤ ، والبيهقي ٦/ ٢٦٤ من حديث أنس بن مالك ، به مرفوعاً ، وإسناده صحيح ] .

وتارة بأن يُوصي لأجنبيِّ بزيادةٍ على الثَّلث ، فتنقص حقوقُ الورثةِ ، ولهذا قال النَّبِيُّ ﴿ : « الثُّلث والثُّلث كثير » [ أخرجه : الحميدي ( ٢٦١ ) ، وأحمد ٢٣٠/١ و٢٣٣ و ٢٣٠ ، والبخاري ٣/٤ (٢٧١ ) ، والنسائي ٢٤٤/٦ وفي « الكبرى » ، له ( ٢٤٦١ ) ، والطبراني ( ١٠٧١ ) ، والبيهقي ٢/ ٢٦٩ من حديث ابن عباس ] .

ومتى وصَّى لوارثٍ أو لأجنبيِّ بزيادةٍ على الثُّلث ، لم ينفذ ما وصَّى به إلا بإجازة الورثةِ ، وسواءٌ قصدَ المضارَّة بالوصيّة لأجنبيِّ بالثلث ، فإنَّه يأثم بقصده المضارَّة ، وهل تُردُّ وصيَّتُه إذا ثبتَ ذلك بإقراره أم لا ؟ حكى ابنُ عطية روايةً عن مالكِ أنَّها تُردُّ ، وقيل : إنَّه قياسُ مذهب أحمد .

ومنها: في الرجعة في النّكاح، قال تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُونَ مِعْمُوفٍ أَوْ سَرِّحُهُنَّ مِعْمُوفٍ أَوْ سَرِّحُهُنَّ مِعْمُوفٍ وَسَرِّحُهُنَّ مِعْمُوفٍ وَلَا تَمْسِكُوهُونَ ضِرَارًا لِنَعْنَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣١]، وقال:

﴿ وَبُعُولَهُٰنَ أَحَقُ بِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوَا إِصْلَحًا ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فدلَّ ذلك على أنَّ من كان قصدُه بالرجعة المضارَّة ، فإنّه آثمٌ بذلك ، وهذا كما كانوا في أوَّل الإسلام قبل حصر الطَّلاق في ثلاث يطلِّقُ الرَّجُل امرأته ، ثم يتركُها حتى تقارب انقضاءَ عدَّتها ، ثم يُراجعها ، ثم يطلِّقُها ، ويفعل ذلك أبداً بغير نهاية ، فيدعُ المرأة لا مُطلَّقةً ولا ممسكةً ، فأبطل الله ذلك ، وحصر الطَّلاق في ثلاث مرات .

وذهب مالكٌ إلى أنَّ من راجع امرأته قبل انقضاء عدَّتها ، ثم طلَّقها من غير مسيس أنّه إن قصدَ بذلك مضارَّتها بتطويل العدَّةِ ، لم تستأنف العدّة ، وبنت على ما مضى منها ، وإن لم يقصد بذلك ، استأنفت عدَّةً جديدةً ، وقيل : تبني مطلقاً ، وهو قول عطاء وقتادة ، والشّافعي في القديم ، وأحمد في رواية ، وقيل : تستأنف مطلقاً ، وهو قول الأكثرين ، منهم أبو قلابة والزُّهري والثوري وأبو حنيفة والشافعي ـ في الجديد \_ وأحمد في رواية وإسحاق وأبو عُبيدة وغيرهم .

ومنها في الإيلاء ، فإنَّ الله جعل مدَّة المؤلي أربعة أشهرٍ إذا حلف الرجل على المتناع وطء زوجته ، فإنَّه يُضْرَبُ له مدَّة أربعة أشهر ، فإن فاء ورجع إلى الوطء ، كان ذلك توبته ، وإن أصرَّ على الامتناع لم يُمكن من ذلك ، وفيه قولان للسَّلف والخلف : أحدهما : أنَّها تَطلُقُ عليه بمضيِّ هذه المدة ، والثاني : أنَّه يوقف ، فإن فاء ، وإلاّ أمِرَ بالطَّلاق ، ولو ترك الوطء لقصدِ الإضرار بغيرِ يمينٍ مدَّة أربعة أشهر ، فقال كثيرٌ من أصحابنا : حكمُه حكمُ المُؤلي في ذلك ، وقالوا : هو ظاهرُ كلام أحمد .

وكذا قال جماعةٌ منهم : إذا ترك الوطءَ أربعةَ أشهرٍ لغير عذرٍ ، ثم طلبت الفُرقة ، فُرِّق بينهما بناءً على أنَّ الوطءَ عندنا في هذه المدَّة واجبُ ، واختلفوا : هل يُعتَبر لذلك قصدُ الإضرار أم لا يعتبر ؟ ومذهبُ مالك وأصحابه إذا ترك الوطءَ من غير عُذر ، فإنّه يُفسَخُ نكاحُه ، مع اختلافهم في تقدير المدَّة .

ولو أطال السَّفَر مِن غيرِ عذرٍ ، وطلبت امرأتُه قُدومَه ، فأبى ، فقال مالكٌ وأحمد وإسحاق : يفرِّقُ الحاكم بينهما ، وقدَّره أحمد بستة أشهر ، وإسحاق بمضيِّ سنتين .

ومنها: في الرضاع، قال تعالى: ﴿ لَا تُضَاَّزُ وَالِدَهُ ۚ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودُ لَهُ بِوَلَدِهِ ۚ ﴾ [البقرة: ٣٩٢٩]، قال مجاهد [أخرجه: الطبري في «تفسيره» (٣٩٢٩)، وابن أبي حاتم في

«تفسيره » ٢/ ٣٧٠ ( ٢٢٧٧ ) ] في قوله : ﴿ لَا تُضَاّرَ وَالِدَهُ الْ بِوَلَدِهَا ﴾ قال : لا يَمنع أمه أن تُرضِعَه ليحزُنها ، وقال عطاء وقتادة والزُّهري وسفيان والسُّدِّي وغيرهم : إذا رضِيَتْ ما يرضى به غيرُها ، فهي أحقُّ به ، وهذا هو المنصوصُ عن أحمد ، ولو كانت الأمُّ في حبال الزَّوج ، فله منعُها مِنْ إرضاعه ، إلا أن حبال الزَّوج ، فله منعُها مِنْ إرضاعه ، إلا أن لا يُمكن ارتضاعُه من غيرها ، وهو قولُ الشَّافعيِّ ، وبعض أصحابنا ، لكن إنَّما يجوزُ ذلك إذا كان قصدُ الزَّوج به توفيرَ الزوجة للاستمتاع ، لا مجرد إدخال الضَّرر عليها .

وقوله: ﴿ وَلَا مَوْلُودُ لَهُ بِولَدِونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] ، يدخلُ فيه أنَّ المطلَّقة إذا طَلبت إرضاع ولدها بأجرة مثلها ، لَزِمَ الأبَ إجابتها إلى ذلك ، وسواءٌ وُجِدَ غيرُها أو لم يُوجَدْ . هذا منصوصُ الإمام أحمد ، فإن طلبت زيادةً على أجرةِ مثلها زيادةً كثيرةً ، ووجدَ الأب من يُرضعُه بأجرةِ المثل ، لم يلزمِ الأب إجابتُها إلى ما طلبت ، لأنَّها تقصد المضارَّة ، وقد نصَّ عليه الإمام أحمد .

ومنها في البيع قد ورد النهي عن بيع المضطر ، خرّجه أبو داود [ في « سننه » ( ٣٣٨٢ ) . وأخرجه : أحمد ١١٦/١ ، والبيهقي ٢/١٠ من طريق أبي عامر المزني ، عن شيخ من بني تميم ، قال : خطب علي . . ، وإسناده ضعيف لضعف أبي عامر المزني \_ وهو صالح بن رستم ، ولجهالة الشيخ من بني تميم ] من حديث علي بن أبي طالب أنّه خطب الناس ، فقال : سيأتي على الناس زمان عَضُوض (١) يعض الموسر على ما في يديه ، ولم يؤمر بذلك ، قال الله تعالى : ﴿ وَلا تَنسَوُ الْفَضَ لَ بَيْنكُم ﴾ [ البقرة : ٢٣٧ ] ويُبايع المضطر ون ، وقد نهى رسول الله على عن بيع المضطر . وخرّجه الإسماعيلي ، وزاد فيه : قال رسول الله على : إن كان عندك خير تعود به على أخيك ، وإلا فلا تزيدنّه هلاكا إلى هلاكه » وخرّجه أبو يعلى الموصلي (٢) بمعناه من حديث حُذيفة مرفوعاً أيضاً .

وقال عبد الله بن معقِل : بيعُ الضَّرورة ربا .

الزمان العضوض: هو الزمان الشديد الذي يكون فيه الناس في فاقة وحاجة .

<sup>(</sup>٢) لم أجده في المطبوع من « مسند أبي يعلى » وجاء في « مسنده » (٧٠٨٣) من حديث عمران بن حذيفة ، عن ميمونة لكنَّ المعنى ليس قريباً .

وقال حرب: سئل أحمد عن بيع المضطر ، فكرهه ، فقيل له: كيف هُو؟ قال: يجيئك وهو محتاج ، فتبيعه ما يُساوي عشرة بعشرين ، وقال أبو طالب: قيل لأحمد: إن ربح بالعشرة خمسة؟ فكره ذلك ، وإنْ كان المشتري مسترسلاً لا يحسن أنْ يُماكس ، فباعه بغبنٍ كثيرٍ ، لم يجز أيضاً . قال أحمد: الخِلابة: الخداع ، وهو أنْ يَعْبِنه فيما لا يتغابَن الناسُ في مثله ؛ يبيعه ما يُساوي درهماً بخمسة ، ومذهب مالكِ وأحمد أنّه يثبت له خيارُ الفسخ بذلك .

ولو كان محتاجاً إلى نقد ، فلم يجد من يُقرضه ، فاشترى سلعة بثمن إلى أجل في ذمّته ، ومقصودُه بيعُ تلك السلعة ، ليأخذ ثمنها ، فهذا فيه قولانِ للسَّلف ، ورخص أحمدُ فيه في رواية ، وقال في رواية : أخشى أنْ يكون مضطرّاً ؛ فإن باعَ السِّلعة مِن بائعها له ، فأكثرُ السَّلف على تحريمِ ذلك ، وهو مذهبُ مالكِ وأبي حنيفة وأحمد وغيرهم .

ومن أنواع الضرر في البيوع: التَّفريقُ بين الوالدةِ وولدها في البيع، فإنْ كان صغيراً ، حَرُمَ بالاتفاق ، وقد رُوي عن النّبيّ عَلَيْ أَنّه قال: «من فرّق بين والدة ووللها ، فرّق الله بينه وبين أحبّته يوم القيامة » [ أخرجه: أحمد ٥/٤١٤ و٤١٤ ، والدارمي ٢٧٧/٢ ـ ٢٢٨ ، والترمذي (١٢٨٣) و(١٥٦٦) ، والطبراني (٤٠٨٠) ، والدارقطني ٢/٧٦ ، والحاكم ٢/٥٥ ، والقضاعي في «مسند الشهاب » (٤٥٦) عن أبي أيوب ، به ، قال الترمذي : «حسن غريب » . وفي الباب عن علي ، به . تنبيه : أخرجه البيهقي ٩/١٢٦ منقطعاً] ، فإنْ رضيت الأمّ بذلك ، ففي جوازه اختلاف ، ومسائل الضرر في الأحكام كثيرة جدّاً ، وإنّما ذكرنا هذا على وجه المثال .

والنوع الثاني: أنْ يكون له غرضٌ آخر صحيحٌ ، مثل أنْ يتصرَّف في ملكه بما فيه مصلحةٌ له ، فيتعدَّى ذلك إلى ضرر غيرِه ، أو يمنع غيرَه من الانتفاع بملكه توفيراً له ، فيتضرَّر الممنوعُ بذلك .

فأما الأوَّل وهو التصرُّف في ملكه بما يتعدَّى ضررُه إلى غيره فإن كان على غير الوجه المعتادِ ، مثل أنْ يؤجِّجَ في أرضه ناراً في يومِ عاصفٍ ، فيحترق ما يليه ، فإنَّه

متعدِّ بذلك ، وعليه الضَّمان ، وإنْ كان على الوجه المعتاد ، ففيه للعلماء قولان مشهوران :

أحدهما: لا يمنع من ذلك ، وهو قولُ الشَّافعي وأبي حنيفة وغيرهما .

والثاني: المنع، وهو قولُ أحمد، ووافقه مالكٌ في بعض الصُّور؛ فمن صُورَ ذَلِكَ: أن يفتح كُوَّةً في بنائه العالي مشرفةً على جاره، أو يبني بناءً عالياً يُشرف على جاره ولا يسترُه، فإنَّه يُلزم بستره، نصَّ عليه أحمد، ووافقه طائفةٌ من أصحاب الشافعي، قالَ الروياني منهم في كتاب « الحلية »: يجتهد الحاكم في ذلك، ويمنع إذا ظهر له التعننَّتُ، وقصد الفساد، قال: وكذلك القولُ في إطالة البناء ومنه الشمس والقمر.

ومنها أن يحفرَ بئراً بالقرب من بئر جاره ، فيذهب ماؤها ، فإنّها تُطَمَّ في ظاهر مذهب مالك وأحمد ، وخرّج أبو داود في «المراسيل» [ أخرجه : أبو داود في «المراسيل» : ٢٠٧] من حديث أبي قلابة ، قال : قال رسول الله على : « لا تَضارُّوا في الحفر ، وذلك أن يحفرَ الرَّجلُ إلى جنبِ الرَّجل ليذهبَ بمائِه » .

ومنها أنْ يحدث في ملكه ما يضرُّ بملك جاره من هزِّ أو دقِّ ونحوهما ، فإنَّه يُمنع منه في ظاهر مذهب مالك وأحمد ، وهو أحدُ الوجوه للشافعي .

وكذا إذا كان يضرُّ بالسُّكَّان ، كما له رائحةٌ خبيثة ونحو ذلك .

ومنها أنْ يكونَ له ملكٌ في أرض غيره ، ويتضرَّرُ صاحبُ الأرض بدخوله إلى

<sup>(</sup>١) وقد قال عنه أبو حاتم: «خطأ »، والحديث ساقه ابن عدي ضمن منكرات عثمان بن عطاء الخراساني الضعيف.

أرضه ، فإنّه يُجبرُ على إزالته ليندفع به ضررُ الدخول ، وخرّج أبو داود في « سننه » [ (٣٦٣٦) . وأخرجه : البيهقي ١٥٧/٦ ، وإسناده ضعيف لانقطاعه ؛ فإنّ أبا جعفر محمد بن علي الباقر لم يسمع من سمرة ] من حديث أبي جعفر محمد بن علي أنّه حدَّث سَمُرة بن جندب أنّه كانت له عَضُدٌ من نخلٍ في حائطِ رجلٍ من الأنصار ، ومع الرجل أهله ، وكان سمرة يدخل إلى نخله ، فيتأذّى به ويشقُ عليه ، فطلب إليه أنْ يُناقله ، فأبى ، فأتى النّبي أن يناقله ، فأبى ، فطلب إليه أنْ يُناقله ، فأبى ، فأتى النّبي أنه ، فذكر ذلك له ، فطلب إليه النّبيُ أن يَبيعه ، فأبى ، فطلب إليه أنْ يُناقِلَه ، فأبى ، قال : « فهَبْه له ولك كذا وكذا » أمراً رغّبه فيه ، فأبى ، فقال : « أنت مُضارٌ » ، فقال النّبيُ في للأنصاري : « اذهب فاقلع نخله » ، وقد روي عن أبي جعفر مرسلاً . قال أحمد في رواية حنبل بعد أنْ ذُكِرَ له هذا الحديثُ : كلُّ ما كان على هذه الجهة ، وفيه ضرر يمنع من ذلك ، فإن أجاب وإلا أجبره السُّلطان ، ولا يضرُّ بأخيه في ذلك ، فيه مِرفَقٌ له .

وخرَّج أبو بكر الخلال من رواية عبد الله بن محمد بن عقيل عن عبد الله بن سليط بن قيس ، عن أبيه : أنَّ رجلاً من الأنصار كانت له في حائطه نخلةٌ لرجل آخر ، فكان صاحبُ النَّخلة لا يَريمُها غدوةً وعشيةً ، فشقَّ ذلك على صاحب الحائط ، فأتى النَّبيَ عُنِي ، فذكر ذلك له ، فقال النَّبيُ عَنِي لصاحب النخلة : «خذ منه نخلةً ممَّا يلي الحائط مكان نخلتك » ، قال : لا والله ، قال : « فخذ منِّي ثنتين » قال : لا والله ، قال : « فهبها لي » ، قال : لا والله ، قال : فردد عليه رسول الله عنى فأمر النَّبيُ قال نخلة مكان نخلة مكان نخلة .

وخرّج أبو داود في « المراسيل » (٢) من رواية ابن إسحاق عن محمد بن يحيى بن حَبّان ، عن عمّه واسع بن حبّان ، قال : كان لأبي لُبابة عَذْقٌ في حائط رجلٍ ، فكلّمه ،

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن أبي حاتم في « الجرح والتعديل » ٢٦٤/٤ (١٢٢٧) ، وابن عبد البر في « الاستيعاب » ٢٠٦/٢ .

ورواه ابن منده كما في « الإصابة » ٢/ ٣٨٢ (٣٤٢١) ، وإسناده ضعيف لضعف عبد الله بن محمد بن عقيل عند التفرد .

<sup>(</sup>٢) المراسيل (٤٠٧) ، وهو مع إرساله فيه محمد بن إسحاق مدلس ، وقد عنعن .

فقال: إنَّك تطأ حائطي إلى عَذْقِكَ ، فأنا أعطيكَ مثلَه في حائطك ، وأخرجه عني ، فأبى عليه ، فكلَّم النَّبيّ عَلَيْ فيه ، فقال: «يا أبا لُبابة ، خذ مثل عَذقك ، فحُزْها إلى مالك ، واكفُفْ عن صاحبك ما يكره » ، فقال: ما أنا بفاعل ، فقال: « اذهب ، فأخرج له مثلَ عَذْقِه إلى حائطه ، ثم اضرب فوق ذلك بجدارٍ ، فإنه لا ضررَ في الإسلام ولا ضِرار » .

ففي هذا الحديث والذي قبلَه إجبارُه على المعاوضة حيث كان على شريكه أو جاره ضررٌ في تركه ، وهذا مثلُ إيجاب الشُّفعة لدفع ضررِ الشَّريك الطَّارئ .

ويُستدلُّ بذلك أيضاً على وجوب العمارة على الشَّريك الممتنع مِنَ العمارة ، وعلى إيجاب البيع إذا تعذَّرَت القسمة ، وقد ورد من حديث محمد بن أبي بكر ، عن أبيه مرفوعاً : « لا تَعْضِية في الميراث إلا ما احتمل القسم » [ أخرجه : الدارقطني ٢١٩/٤ ، والبيهقي ١٣٣/٠ مرفوعاً بسند ضعيف ، وظاهر كلام ابن رجب أنَّ فيه الإرسال فحسب ، والواقع أنَّ في سند الحديث عنعنة ابن جريج ، وهو يدلس تدليساً قبيحاً كما ذكر الدارقطني ] وأبو بكر : هو ابن عمرو بن حزم ، قاله الإمام أحمد ، فالحديث حينئذ مرسل ، والتعضية : هي القسمة . ومتى تعذَّرَتِ القسمة ، لكون المقسوم يتضرَّرُ بقسمته ، وطلب أحدُ الشَّريكين البيع ، أجبرَ الآخر ، وقسم الثمنُ ، نصَّ عليه أحمدُ وأبو عبيد وغيرهما مِنَ الأئمة .

وأما الثاني \_ وهو منع الجار من الانتفاع بملكه ، والارتفاق به \_ فإن كان ذلك يضرُّ بمن انتفع بملكه ، فله المنعُ ، كمن له جدارٌ واه لا يحتمل أنْ يُطرَحَ عليه خشَبٌ ، وأمَّا إنْ لم يضرَّ به ، فهل يجب عليه التَّمكين ، ويحرم عليه الامتناع أم لا ؟ فمن قال في القسم الأول : لا يمنع المال مِنَ التَّصرُّف في ملكه ، وإن أضرَّ بجاره ، قال هنا : للجار المنع من التصرُّف في ملكه بغير إذنه ، ومن قال هناك بالمنع ، فاختلفوا هاهنا على قولين : أحدهما : المنع هاهنا وهو قول مالك . والثاني : أنَّه لا يجوزُ المنع ، وهو مذهبُ أحمد في طرح الخشب على جدار جاره ، ووافقه الشافعيّ في القديم وإسحاق ، وأبو ثور ، وداود ، وابنُ المنذر ، وعبدُ الملك بن حبيب المالكي ، وحكاه مالكٌ عن بعض قضاة المدينة .

وفي الصحيحين [صحيح البخاري ١٧٣/٣ (٢٤٦٣)، وصحيح مسلم ٥٧٥ (١٦٠٩) (١٦٠٩) عن أبي هُريرة، عن النّبيِّ ﷺ، قال : « لا يمنعنَّ أحدُكُم جارَه أَنْ يَغرِزَ خشبة (١) على جداره » قال أبو هريرة : ما لي أراكم عنها مُعرضين ، والله لأرمِينَ بها بَيْنَ أكتافِكُم (٢) .

وقضى عمر بن الخطاب على محمد بن مسلمة أن يُجري ماء جاره في أرضه ، وقال: لتمرن به ولو على بطنِك [ أخرجه: مالك في « الموطأ » (٢١٧٣) برواية الليئي ، والشافعي في « المسند » (١٤٩٥) بتحقيقي ، والبيهقي ٢/١٥٧ وفي « المعرفة » ، له (٣٧٦٩) ، ولفظه: «عن عمرو بن يحيى المازني ، عن أبيه ؛ أن الضحاك بن خليفة ساق خليجاً له في العُريض ، فأراد أن يمرَّ به في أرض محمد بن سلمة ، فأبي محمدٌ ، فقال له الضحاك: لم تمنعني وهو لك منفعةٌ ، تشرب به أولاً وآخراً ولا يضرك ؟ فأبي محمدٌ ، فكلم فيه الضحاك عمر بن الخطاب ، فدعا عمرُ بن الخطاب محمد بن مسلمة فأمره أن يُخلي سبيله . فقال محمدٌ : لا . فقال عمر : لم تمنع أخاك ما ينفعه ، وهو لك نافعٌ ، تسقي به أولاً وآخراً ، وهو لا يضرك ؟ فقال محمدٌ : لا والله . فقال عمرُ : والله ليمرُن به ولو على بطنك فأمره عمرُ أن يمرَّ به . ففعل الضحاك » ] .

وفي الإجبار على ذلك روايتان عن الإمام أحمد ، ومذهب أبي ثور الإجبار على إجراء الماء في أرض جارِه إذا أجراه في قناة في باطن أرضه ، نقله عنه حربٌ الكرمانيُّ .

ومما يُنهى عن منعه للضَّرر منعُ الماء والكلأ ، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣٤ ( ٢٣٥٣ ) ، وصحيح مسلم ٥/ ٣٤ ( ١٥٦٦ ) ( ٣٦ ) ] عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ : « لا تمنعوا فضلَ الماء لتمنعوا به الكلأ » .

وفي " سنن أبي داود " (٣) أنَّ رجلاً قال : يا نبيَّ الله ، ما الشَّيء الذي لا يحلُّ

<sup>(</sup>١) هذه اللفظة في كثير من كتب التخريج: «خشبةً » بالإفراد ، وفي بعضها: «خشبه » بالجمع ، وانظر شرح صحيح مسلم ٦/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) أي : لأشيعن هذه المقالة فيكم ، فلا يمكن لكم أن تعرضوا عن العمل يومها ، أو الضمير للخشبة ، والمعنى : إن رضيتم بهذا الحكم ، وإلا لأجعلن الخشبة بين رقابكم كارهين ، والمراد المبالغة في إجراء الحكم فيهم إن ثقل عليهم .

٣٤) برقم (٣٤٧٦) عن بهيسة ، عن أبيها ، به .

منعه ؟ قال : « الماء » ، قال : يا نبيَّ الله ، ما الشيء الذي لا يحلّ منعه ؟ قال : « الملح » قال : « أن تفعل الخيرَ خيرٌ لك » .

وفيه أيضاً (١) أنَّ النَّبيَّ ﷺ، قال: « النَّاس شركاء في ثلاث: الماء والنار والكلأ ».

وذهب أكثر العلماء إلى أنّه لا يُمنّعُ فضلُ الماء الجاري والنّابع مطلقاً ، سواء قيل : إنّ الماء ملك لمالك أرضه أم لا ، وهذا قول أبي حنيفة والشافعي وأحمد وإسحاق وأبي عُبيد وغيرهم ، والمنصوص عن أحمد وجوبُ بذلِه مجاناً بغيرِ عِوضٍ للشّربِ ، وسقي البهائم ، وسقي الزروع ، ومذهب أبي حنيفة والشافعي : لا يجب بذلُه للزّروع .

واختلفوا: هل يجبُ بذلُه مطلقاً ، أو إذا كان بقرب الكلاً ، وكان منعه مُفضياً إلى منع الكلاً ؟ على قولين لأصحابنا وأصحاب الشافعي ، وفي كلام أحمد ما يدلُّ على اختصاصِ المنع بالقُرب من الكلاً ، وأما مالكٌ ، فلا يجبُ عندَه بذلُ فضلِ الماء المملوك بملك منبعِه ومجراه إلا للمضطرّ كالمُحاز في الأوعية ، وإنما يجب عندَه بذلُ فضل الماء الذي لا يملك .

وعند الشافعي (٢): حكم الكلأ كذلك يجوزُ منعُ فضله إلا في أرض الموات . ومذهب أبي حنيفة وأحمد وأبي عبيد أنّه لا يمنعُ فضل الكلأ مطلقاً ، ومنهم من قال : لا يمنع أحدٌ الماء والكلأ إلا أهلَ الثغور خاصَّة ، وهو قولُ الأوزاعي ، لأنَّ أهلَ الثُّغور إذا ذهب ماؤهم وكلؤهم لم يقدِرُوا أن يتحوَّلوا من مكانهم من وراء بَيضَةِ الإسلام وأهلها .

وفي إسناده مجاهيل ، سيار وأبوه مقبولان ، وبهيسة وأبوها مجهولان .
 وأخرجه : أحمد ٣/ ٤٨٠ ، والدارمي ٢/ ٢٦٩ ـ ٢٧٠ ، والروياني (١٥٢٥) .

<sup>(</sup>۱) برقم (٣٤٧٦)عن بهيسة ، عن أبيها ، به . وأخرجه : ابن ماجه (٢٤٧٢) ، والطبراني في « الكبير » (١١١٠٥) ، وابن عدي في « الكامل » ٣٤٨/٥ عن ابن عباس ، به ، وسنده ضعيف لضعف عبد الله بن خراش .

<sup>(</sup>۲) انظر: الأم ٥/ ٨١.

وأما النَّهي عن منع النار ، فحملَه طائفةٌ من الفُقهاء على النَّهي عن الاقتباس منها دُونَ أعيانِ الجمر ، ومنهم من حمله على منع الحجارة المُورِيَة للنَّارِ ، وهو بعيدٌ ، ولو حمل على منع الاستضاءة بالنَّار ، وبذل ما فضل عن حاجة صاحبها لمن يستدفئ بها ، أو يُنضجُ عليها طعاماً ونحوه ، لم يبعد .

وأما الملح ، فلعلَّه يُحمل على منع أخذِهِ مِنَ المعادن المُباحة ، فإنَّ الملحَ منَ المعادن الظَّاهرة ، لا يُملَكُ بالإحياء ، ولا بالإقطاع ، نصّ عليه أحمد ، وفي « سنن أبي داود » [ برقم ( ٣٠٦٤ ) من حديث أبيض بن حمال ، وهو حديث ضعيف . وأخرجه : الدارمي ( ٢٦١١ ) ، وابن ماجه ( ٢٤٧٥ ) ، والترمذي ( ١٣٨٠ ) ، وابن حبان ( ٤٤٩٩ ) ، والدارقطني ٢٢١١ ] : أنَّ النَّبيَ ﷺ أقطع رجلاً الملحَ ، فقيل له : يا رسول الله إنّه بمنزلة الماء العدِّ ، فانتزعه منه .

ومما يدخل في عموم قوله على الله الله الله لم يكلّف عبادَه فعلَ ما يَضُرُهم البتّة ، فإنَّ ما يأمرهم به هو عينُ صلاح دينهم ودنياهم ، وما نهاهم عنه هو عينُ فساد دينهم ودنياهم ، لكنّه لم يأمر عبادَه بشيء هو ضارٌ لهم في أبدانهم أيضاً ، ولهذا أسقط الطّهارة بالماء عَنِ المريض ، وقال : ﴿ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ مِّنَ حَرَجٍ ﴾ الطّهارة بالماء عَنِ المريض ، وقال : ﴿ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمُ اللّهُ بِحَمُ اللّهُ يَتِ المريض والمسافر ، وقال : ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِحَمُ اللّهُ يَتَكُمُ اللّهُ يَتِ المريض والمسافر ، وقال : ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِحَمُ اللّهُ عِن المحلق وَلا يُرِيدُ بِحُمُ المُعْتَر ﴾ [البقرة : ١٨٥] ، وأسقط اجتناب محظورات الإحرام ، كالحلق ونحوه عمن كان مريضاً ، أو به أذى من رأسه ، وأمرَ بالفدية . وفي « المسند » [ مسند » الإمام أحمد ٢٣٦/١ . وأخرجه : عبد بن حميد ( ٢٦٥ ) ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٢٨٧ ) ، والطبراني ( ١١٥٧١ ) و( ١١٥٧٢ ) عن ابن عباس ، به ، وهو صحيح بشواهده ] عن ابن عباس ، قال : قيل لرسول الله ﷺ : أيُّ الأديان أحبُ إلى وهو صحيح بشواهده ] عن ابن عباس ، قال : قيل لرسول الله ﷺ : أيُّ الأديان أحبُ إلى الله ؟ قال : « الحنيفيَّةُ السَّمحةُ » . ومن حديث عائشة (١) ، عن النَّبيِّ عَقال : « إنِي المسكُ بحنيفيَّةُ سَمحةٍ » .

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ١١٦/٦ و٢٣٣ وفي سنده عبد الرحمن بن أبي الزناد ، وهو ضعيف ؛ لكن للحديث شواهد يتقوى بها .

ومن هذا المعنى ما في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢٥/٣ ( ١٨٦٥ ) و١٧٧/٨ ( ١٨٦٥ ) و ١٧٧/٨ ( ١٨٦٥ ) و ١٧٧/٨ ( ٢٧٠١ ) ، وصحيح مسلم ٧٩/٥ ( ١٦٤٢ ) ( ٩ ) ] عن أنس : أنَّ النَّبيِّ ﷺ : رأى رجلاً يمشي ، قيل : إنّه نذرَ أن يحجَّ ماشياً ، فقال : « إنَّ الله لغنيُّ عن مشيه ، فليركب » ، وفي رواية : « إن الله لغنيٌّ عن تعذيب هذا نفسَه » .

وفي « السنن » [ أخرجه: أبو داود ( ٣٢٩٣) ، وابن ماجه ( ٢١٣٤) ، والترمذي (١٥٤٤) ، والنسائي ٧/ ٢٠ وفي « الكبرى » ، له (٤٧٥٧) عن عقبة بن عامر ، به . وأصل الحديث في الصحيحين: البخاري ٣/ ٢٥ ( ١٨٦٦) ، ومسلم ٥/ ٧٨ ( ١٦٤٤) ، ولفظه عن عقبة بن عامر أنَّه قال : نذرت أختي أن تمشي إلى بيت الله ، وأمرتني أن أستفتي النبي فقال : « لتمش ولتركب » ] عن عُقبة بن عامر أنَّ أختَه نذرت أنْ تمشي إلى البيت ، فقال النَّبيُّ بَيْنَ : « إنَّ الله لا يَصنعُ بشقاء أختك شيئاً فلتَرْكَبْ » .

وقد اختلفَ العُلماءُ في حكم من نذرَ أن يحجَّ ماشياً ، فمنهم من قال : لا يلزمُه المشيُ ، وله الرُّكوبُ بكلِّ حالٍ ، وهو رواية عن أحمد والأوزاعيِّ . وقال أحمد : يصومُ ثلاثة أيّام ، وقال الأوزاعي : عليه كفَّارةُ يمين ، والمشهور أنَّه يلزمُه ذلك إن أطاقه ، فإن عجز عنه ، فقيل : يركبُ عند العجز ، ولا شيءَ عليه ، وهو أحدُ قولي الشَّافعيِّ (١).

وقيل : بل عليه ـ مع ذلك ـ كفارةُ يمين ، وهو قول الثَّوري وأحمد في رواية .

وقيل: بل عليه دمٌ ، قاله طائفةٌ مِنَ السَّلف ، منهم عطاءٌ ومُجاهدٌ والحسنُ واللَّيثُ وأحمدُ في رواية .

وقيل : يتصدَّقُ بكراء ما ركبَ ، وروي عن الأوزاعيِّ ، وحكاه عن عطاء ، وروي عن عطاء . وروي عن عطاء . وروي عن عطاء : يتصدَّقُ بقدر نفقته عند البيت .

وقالت طائفة من الصَّحابة وغيرهم: لا يُجزئُه الرُّكوبُ ، بل يَحُجُّ من قابِلٍ ، فيمشي ما رَكِبَ ، وهو قول مالكِ إذا كان ما ركبه كثيراً .

<sup>(</sup>١) انظر: الأم ٣/ ٦٦١.

وممّا يدخل في عمومه أيضاً أنّ من عليه دينٌ لا يُطالَبُ به مع إعساره ، بل يُنظَرُ إلى حال إيساره ، قال تعالى : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة : ٢٨٠] ، وعلى هذا جمهورُ العلماء خلافاً لشريح في قوله : إنّ الآية مختصّةٌ بديون الرّبا في الجاهلية [أخرجه : عبد الرزاق (١٥٣٠٩) وسعيد بن منصور في «سننه» (٤٥٣) تحقيق سعد الحميد ، والطبري في «تفسيره» (٤٩١٦) ، وطبعة التركي ٥/٨٥] ، والجمهورُ أخذُوا باللَّفظ العميد ، ولا يُكلَّفُ المدينُ أنْ يقضيَ مما عليه في خروجه من ملكه ضررٌ ، كثيابه ومسكنه المحتاج إليه ، وخادمه كذلك ، ولا ما يحتاجُ إلى التجارة به لِنفقته ونفقة عياله ، هذا مذهب الإمام أحمد .

\* \* \*

## الحديث الثالث والثلاثون

عَنِ ابن عبَّاسٍ رضي الله عنهما: أنَّ رَسولَ الله ﷺ قالَ: « لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعُواهُم ، لادَّعى رِجالٌ أموالَ قَومٍ ودِماءهُم ، ولكن البيِّنَةُ على المُدَّعي واليَمينُ على مَنْ أَنْكر » . حديثٌ حسنٌ ، رواهُ البيهقيُّ وغيرُهُ هكذا ، وبَعضُهُ في « الصحيحين » .

أصلُ هذا الحديث خرَّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/٣٥ ( ٢٥٠٢ ) ، وصحيح مسلم ١٢٨/٥ ( ١٧١١ ) ( ١ ) . وأخرجه : عبد الرزاق ( ١٥١٩٣ ) ، وابن ماجه ( ٢٣٢١ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١٩٩٥ ) ، والطحاوي في « شرح معاني الآثار » ٣/١٩١ ، وابن حبان ( ٢٠٨٠ ) و ( ٢٠٨٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١١٢٤ ) و ( ١١٢٥ ) وفي « الأوسط » ، له ( ٢٩٧١ ) ] من حديث ابن جريج ، عن ابن أبي مُليكة ، عن ابن عباس ، عن النّبيّ ، قال : « لو يُعطى النّاسُ بدعواهم ، لادّعى ناسٌ دماءَ رجالٍ وأموالهم ، ولكن اليمين على المدّعى عليه » .

وخرَّجاه [ البخاري ٣/ ١٨٧ ( ٢٥١٤ ) و٣٣٣ ( ٢٦٦٨ ) ، ومسلم ١٢٨/٥ ( ١٧١١ ) ( ٢ ) ] أيضاً من رواية نافع بنِ عمر الجمحي ، عن ابن أبي مُليكة ، عن ابن عباس : أنَّ النَّبيَّ قضى أنَّ اليمين على المدَّعى عليه .

واللفظ الذي ساقه به الشيخ ساقه ابنُ الصَّلاح قبله في الأحاديث الكليات ، وقال : رواه البيهقي (١) بإسناد حسن .

وخرَّجه الإسماعيلي في « صحيحه » [ أخرجه: البيهقي ٢٥٢/١٠ من طريق الإسماعيلي ] من رواية الوليد بن مسلم ، حدثنا ابنُ جريج ، عن ابن أبي مليكة ، عن ابن عباس : أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ ، قال : « لو يُعطى الناسُ بدعواهم ، لادَّعى رجالٌ دماءَ رجالٍ وأموالهم ، ولكنَّ البيِّنة على الطَّالب ، واليمين على المطلوب » .

<sup>(</sup>١) في « سننه » ١٠/ ٢٥٢ ، وانظر : المهذب في اختصار السنن الكبير ٢٠٩٧/٤ . (٨٨٤٠) .

وروى الشَّافعي (۱): أخبرنا مسلم بن خالد ، عن ابن جريج ، عن ابن أبي مُليكة ، عن ابن عباس : أنَّ رسولَ الله ﷺ قال : « البينة على المُدَّعي » قال الشافعي (۲): وأحسبه ـ ولا أثبته ـ أنَّه قال : « واليمين على المُدَّعى عليه » .

وروى محمد بن عمر بن لُبابة الفقيه الأندلسيُّ ، عن عثمان بن أيوب الأندلسيِّ ووصفه بالفضل ـ ، عن غازي بن قيس ، عن ابن أبي مُليكة ، عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ فَذكر هذا الحديث ، وقال : « ولكن البينة على من ادَّعى ، واليمين على من أنكر » وغازي بن قيس الأندلسي كبيرٌ صالح ، سمع من مالكِ وابن جريج وطبقتِهما ، وسقط من هذا الإسناد ابنُ جريج ، والله أعلم .

وقد استدلَّ الإمام أحمد وأبو عبيد بأنّ النَّبِيَّ عَلَى الله البيّنة على المدعي واليمين على من أنكر »، وهذا يدلُّ على أنَّ اللفظ عندهما صحيحٌ محتجٌ به، وفي المعنى أحاديث كثيرة ، ففي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢٥٥٧) (٢٢١٧) (٢٢١٧) و٢٢١ (٢٦١٧) و٢٢١ (٢٦١٧) و٢٢١ (٢٢١٧) و٢٢١ (٢٤١٧) و٢٢١ (٢٤١٧) و٢٤١٧) و٢٤١٧) و٢٤١٧) و٢٢١ (٢٢٠١) عن الأشعث بن قيس ، قال : و٩/ ٩٠ (٢١٨٤) ، وصحيح مسلم ٢/ ٨١ (١٣٨ ) (٢٢٠ ) ] عن الأشعث بن قيس ، قال : كان بيني وبين رجلٍ خصومةٌ في بئرٍ ، فاختصمنا إلى رسولِ الله على ، فقال رسولُ الله على : « من حلف على يمينِ يستحقُّ بها مالاً هو فيها فاجرٌ ، لَقِي الله وهو عليه غضبان » ، فأنزل الله عمران : ٧٧ وفي رواية مسلم بعد قوله : « إِنَّ اللَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَنِهُمْ ثَمَنَا قَلِيلاً ﴾ [ال عمران : ٧٧] وفي رواية مسلم بعد قوله : « إِذَا يحلفُ » قال : « ليس لك إلا ذلك » . وخرَّجه أيضاً مسلم [ في «صحيحه » ١/ ٨١ ( ١٣٩ ) ( ٢٢٢ ) و٧٨ ( ١٣٩ ) ( ٢٢٢ ) ] بمعناه من حديث وائل بن حجر عن النَّبِيُ عَيْدٍ .

وخرَّج الترمذي (٣) من حديث العَرْزَمي عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » (١٦٩٣) بتحقيقي ، ومن طريق الشافعي أخرجه البيهقي في « المعرفة » (١٩٧٨) ، والبغوي (٢٥٠١) .

<sup>(</sup>٢) جملة : «قال الشافعي » لم ترد في « المسند » ، وهي في الأم ٧/ ٩٣ ، وطبعة الوفاء ١٠/ ٢٨٥ .

<sup>(</sup>۳) في « جامعه » (۱۳٤۱) .

جَدِّهِ ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَى اللهُ عَلَى المُدَّعِي ، واليمينُ على المُدَّعِي ، واليمينُ على المُدَّعِي عليه » ، وقال : في إسناده مقال ، والعَرْزميُّ يضعف في الحديث من قبل حفظه . وخرَّج الدارقطني [ في «سننه » ٣/ ١١١ و ٢١٨/٤] من رواية مسلم بن خالد الزنجي - وفيه ضعف ـ ، عن ابن جريج ، عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جدِّه ، عن النَّبيِّ ، قال : « البيِّنة على المدَّعي ، واليمين على من أنكر ، إلا في القسامة » . ورواه الحفاظ (١) عن ابن جريج ، عن عمرو مرسلاً .

وخرَّجه أيضاً (٢) من رواية مجاهد عن ابن عمر ، عن النَّبيِّ ﷺ أنَّه قال في خطبته يومَ الفتح : « المُدَّعى عليه أولى باليمين إلا أن تقومَ بيِّنة » ، وخرَّجه الطبراني ، وعنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وفي إسناده كلام . وخرَّج الدارقطني هذا المعنى من وجوه متعددة ضعيفة .

وروى حجاج الصَّوَّافُ ، عن حميد بن هلال ، عن زيد بن ثابت ، قال : قضى رسول الله عَنْ : « أَيُّما رَجُلِ طلبَ عندَ رجل طلبة ، فإنَّ المطلوب هو أولى باليمين » [ أخرجه : الدارقطني ٢١٩/٤ ، والبيهقي ، وإسناده عند بالدارقطني ، والبيهقي ، وإسناده ثقات ، إلا أنَّ حميدَ بنَ هلال ما أظنُّه لقيَ زيدَ بن ثابتٍ ، وخرَّجه الدارقطني ، وزاد فيه : « بغير شهداء » .

وخرّج النسائي (٣) من حديث ابن عباس ، قال : جاء خصمان إلى النّبيّ ﷺ ، فادّعى أحدُهما على الآخر حقّاً ، فقال النّبيُ ﷺ للمدّعي : « أقم بيّنتك » ، فقال : يا رسول الله ، ما لي بينة ، فقال للآخر : « احلِف بالله الذي لا إله إلّا هو : ما له عَلَيكَ أو عِندَكَ شيء » .

<sup>(</sup>١) وممن خالفه من الحفاظ عبد الرزاق وحجاج ؛ لذا قال الدارقطني عقب الحديث : « خالفه عبد الرزاق وحجاج ، روياه عن ابن جريج ، عن عمرو مرسلاً » .

<sup>(</sup>٢) سنن الدارقطني ٢١٨/٤.

<sup>(</sup>٣) في « الكبرى » (٦٠٠٦) و (٦٠٠٧) ، وإسناده ضعيف لاختلاط عطاء بن السائب ، وقال الذهبي في « الميزان » ٣/ ٧٢ : « ومن مناكير عطاء مما رواه عنه روح بن القاسم ، وأبو الأحوص ، وأبو حمزة السكري وغيرهم . . » ثم ساق هذا الحديث .

وقد رُوي عن عمر أنَّه كتب إلى أبي موسى : أن البيِّنة على المدَّعي ، واليمين على من أنكر [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٤/٣٤٠ ، والدارقطني ٢٠٦/٤ ـ ٢٠٧ ، والبيهقي ١٥٠/١٠ و ٢٠٥ ، والبيهقي ٢٥٠/١٠ و وحبع و تكبع بن كعب ولم ينكراه [ أخرجه : وكبع في « أخبار القضاة » ١٥٨/١ ، والبيهقي ١٣٦/١٠ ] .

وقال قتادة: فصلُ الخطاب الذي أوتيه داود عليه السلام: هو أنَّ البيِّنة على المدَّعي ، واليمين على من أنكر [ أخرجه: عبد الرزاق في « تفسيره » ( ٢٥٨٤ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ٢٢٩١١ ) ، وطبعة التركي ٢٠/١٥ ، والبيهقي ٢٥٣/١٠ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١٠١/١٧ . وانظر: تفسير القرطبي ١٦٢/١٥ ، وعمدة التفسير لابن كثير ١٤٦٣ ، والدر المنثور للسيوطي ٥٤/٥٦ ] .

قال ابنُ المنذر (١): أجمع أهلُ العلم على أن البيِّنة على المدعي ، واليمين على المدعى عليه المدعى عليه ، قال : ومعنى قوله : « البيِّنة على المدَّعِي » يعني : يستحقُّ بها ما ادَّعى ، لأنَّها واجبةُ عليه يؤخذ بها ، ومعنى قوله : « اليمين على المدَّعى عليه » أي : يبرأ بها ، لأنَّها واجبةُ عليه ، يؤخذُ بها على كلِّ حالٍ . انتهى .

وقد اختلف الفقهاءُ من أصحابنا والشَّافعية في تفسير المدَّعي والمدَّعي عليه .

فمنهم من قال: المدَّعي: هو الذي يُخلَّى وسكوته من الخصمين، والمدَّعى عليه: من لا يُخلى وسكوته منهما.

ومنهم من قال: المدَّعي: من يطلبُ أمراً خفياً على خلاف الأصل أو الظاهر، والمدَّعي عليه بخلافه (٢).

وبَنُوا على ذلك مسألةً ، وهي : إذا أسلمَ الزَّوجانِ الكافران قبلَ الدُّخول ، ثم اختلفا ، فقال الزوج : أسلمنا معاً ، فنكاحُنا باقٍ ، وقالت الزوجة : بل سبَق أحدُنا إلى الإسلام ، فالنِّكاح مُنفسخٌ ، فإن قلنا : المدعي من يُخلى وسكوته ، فالمرأةُ هي المدَّعي ، فيكون القولُ قولَ الزوج ، لأنَّه مدَّعى عليه ؛ إذ لا يخلَّى وسكوته ، وإن

<sup>(</sup>١) في « الإجماع » : ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر : فتح الباري ٥/ ٣٤٨ .

قلنا : المدعي من يدعي أمراً خفياً ، فالمدعي هنا هو الزوج ، إذ التقارن في الإسلام خلاف الظاهر ، فالقولُ قولُ المرأة ؛ لأن الظَّاهر معها .

وأما الأمينُ إذا ادعى التَّلف ، كالمودَع إذا ادَّعى تلفَ الوديعة ، فقد قيل : إنَّه مدَّع ، لأنَّ الأصلَ يُخالِفُ ما ادَّعاه ، وإنَّما لم يحتج إلى بينةٍ ، لأنَّ المودعَ ائتمنه ، والائتمان يقتضى قَبُولَ قوله .

وقيل: إنَّ المدعي الذي يحتاج إلى بيّنة هو المدعي ، ليُعطى بدعواه مال قوم أو دماءهم ، كما ذكر ذلك في الحديث ، فأمَّا الأمينُ ، فلا يدعي ليُعطى شيئاً ، وقيل : بل هو مدَّعى عليه ، لأنَّه إذا سكت ، لم يترك ، بل لا بدَّ له من ردِّ الجواب ، والمودع مدَّع ؛ لأنَّه إذا سكت ترك ؛ ولو ادَّعى الأمينُ ردَّ الأمانة إلى من ائتمنه ؛ فالأكثرون على أنَّ قُوله مقبولٌ أيضاً كدعوى التَّلف . وقال الأوزاعي : لا يُقبل قوله ، لأنَّه مدَّع . وقال مالكُّ وأحمدٌ في رواية : إنْ ثبت قبضُه للأمانة ببيّنةٍ ، لم يقبل قولُه في الرَّدِّ بدون البينة ، ووَجَّهَ بعضُ أصحابنا ذلك بأنَّ الإشهادَ على دفع الحقوق الثابتة بالبيّنة واجبٌ ، فيكونُ تركُه تفريطاً ، فيجب به الضَّمانُ ، وكذلك قال طائفةٌ منهم في دفع مال اليتيم إليه : لا بدَّ له من بيِّنةٍ ؛ لأنَّ الله تعالى أمر بالإشهاد عليه فيكون واجباً .

## وقد اختلف الفقهاءُ في هذا الباب على قولين:

أحدهما: أنَّ البيِّنة على المدَّعي أبداً ، واليمين على المدَّعى عليه أبداً ، وهو قولُ أبي حنيفة ، ووافقه طائفةٌ مِنَ الفُقهاء والمحدِّثين كالبخاري ، وطرَّدوا ذلك في كلِّ دعوى ، حتى في القسامة ، وقالوا: لا يحلِفُ إلا المدَّعى عليه ، ورأوا أنْ لا يُقضى بشاهد ويمين ؛ لأنَّ اليمينَ لا تكونُ على المدَّعي ، ورأوا أنَّ اليمينَ لا تُرد على المدعي ؛ لأنَّها لا تكونُ إلا في جانب المُنكر المدعى عليه . واستدلُّوا في مسألة القسامة بما روَى سعيدُ بن عبيد ، حدثنا بُشيرُ بن يسارِ الأنصاريُّ ، عن سهل بن أبي حثمة : أنَّه أخبرَه أنَّ نفراً منهمُ انطلقوا إلى خيبر ، فتفرَّقوا فيها ، فوجدوا أحدَهم قتيلاً ، فذكر الحديث ، وفيه : فقال النَّبيُّ ﷺ : « تأتوني بالبيِّنةِ على من قتله » ، قالوا : لا نرضى بأيمان اليهود ، فكره النَّبيُّ أنْ يُطَلَّ دمُهُ ، فوداه مئةً من إبل الصدقة . خرَّجه البخاري [ في «صحيحه » ١١/٩

( ۱۸۹۸ )]، وخرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ١٠٠/ ( ١٦٦٩ ) ( ٥ ). وأخرجه : أبو داود ( ٢٥٢٣ )، والنسائي ١٢٠/ ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٥٢٩ )، والبيهقي ٢/ ١٢ ] مختصراً ولم يتمَّه ، ولكن هذه الرواية تُعارِض رواية يحيى بن سعيد الأنصاري ، عن بشير بن يسار ، عن سهل بن أبي حثمة فذكر قصة القتيل ، وقال فيه : فذكروا لرسول الله على مقتل عبد الله بن سهل ، فقال رسول الله في : « يُقسمُ خمسون منكم على رجلٍ منهم ، فيدفع برُمته » ، وهذه هي الرواية المشهورة الثابتة المخرَّجة بلفظها بكمالها في «الصحيحين » [ البخاري ٣/ ٢٤٣ ( ٢٧٠٢ ) و٤/ ١٢٣ ( ٣١٧٣ ) و٨/ ١٤ ( ٢١٤٢ ) و ( ٣١٤٣ ) ، والترمذي ( ٢١٤٢ ) ، والنسائي ٨/٨ - ٩ ، والطبراني في « الكبير » ( ٤٤٢٨ ) و ( ٢٥٢٠ ) ، والبيهقي ٨/٨١ - ١١٩ ] . وقد ذكر الأثمَّة الحُقَاظُ أنَّ رواية يحيى بن سعيدٍ أصحُّ من رواية سعيد بن عُبيدٍ الطَّائي ، فإنَّه أجلُّ وأعلم وأحفظ ، وهو من أهل المدينة ، وهو أعلمُ بحديثهم من الكوفيِّين .

وقد ذَكر الإمام أحمد مخالفة سعيد بن عبيد ليحيى بن سعيد في هذا الحديث ، فنفض يده ، وقال : ذاك ليس بشيء ، رواه على ما يقول الكوفيون ، وقال : أذْهَبُ إلى حديث المدنيين يحيى بن سعيد . وقال النَّسائيُّ : لا نعلم أحداً تابع سعيد بن عبيد على روايته عن بشير بن يسار ، وقال مسلم في كتاب « التمييز »(۱) : لم يحفظه سعيدُ بنُ عُبيدٍ على وجهه ؛ لأنَّ جميع الأخبار فيها سؤال النَّبيِّ على إيَّاهم قسامة خمسين يميناً ، وليس في شيء من أخبارهم أنَّ النَّبيُّ على سألهم البيِّنة ، وترك سعيد القسامة ، وتواطُؤُ الأخبار بخلافه يقضي عليه بالغلط ، وقد خالفه يحيى بن سعيد .

وقال ابن عبد البرّ<sup>(۲)</sup> في رواية سعيد بن عبيد : هذه روايةُ أهل العراق عن بُشير بن يسار ، وروايةُ أهل المدينة عنه أثبتُ ، وهم به أقعدُ ، ونقلُهم أصحُّ عند أهل العلم .

قلت : وسعيد بن عُبيد اختصر قصَّة القسامة ، وهي محفوظةٌ في الحديث ، وقد خرَّج النَّسائي من حديث عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جدّه : أنَّ النَّبيَّ ﷺ طلب

<sup>. 78 (1)</sup> 

<sup>(</sup>۲) في « التمهيد » ۲۰۹/۲۳ .

<sup>(</sup>٣) في « المجتبى » ١٢/٨ وفي « الكبرى » ، له (٦٩٢٢) .

من ولي القتيل شاهِدين على من قتله ، فقال : ومن أين أصيبُ شاهدين ؟ قال : « فتحلفُ خمسين قسامةً » ، قال : كيف أحلِفُ على ما لم أعلم ؟ قال : « فتستحلفُ منهم خمسين قسامة » فهذا الحديث يَجمَعُ به بين روايتي سعيد بن عُبيد ، ويحيى بن سعيد ، ويكونُ كلُّ منهما تركَ بعض القصَّة ، فترك سعيدٌ ذِكرَ قسامة المدَّعين ، وترك يحيى ذكر البيَّنة قبل طلب القسامة ، والله أعلم .

وأما مسألة الشَّاهد مع اليمين ، فاستدلَّ من أنكر الحكم بالشَّاهد واليمين بحديث : « شَاهداك أو يمينه »(١) وقوله ﷺ : « ليس لك إلا ذلك »(٢) ، وقد تكلم القاضي إسماعيل المالكي في هذه اللفظة ، وقال : تفرَّد بها منصورٌ عن أبي وائل ، وخالفه سائرُ الرُّواة ، وقالوا : إنَّه سأله : « ألك بيِّنَةٌ أم لا ؟ » والبيِّنةُ لا تقف على الشَّاهدين فقط ، بل تعمُّ سائر ما يُبيِّنُ الحقَّ .

وقال غيرُه : يحتمل أنْ يريدَ بشاهديه كلَّ نوعين يشهدان للمدَّعي بصحَّة دعواه يتبيَّن بهما الحقّ ، فيدخُلُ في ذلك شهادةُ الرجلين ، وشهادةُ الرَّجُل مع المرأتين ، وشهادةُ الواحد مع اليمين ، وقد أقام الله سبحانه أيمانَ المدَّعي مقامَ الشُّهود في اللعان .

وقوله في تمام الحديث: « ليس لك إلا ذلك »: لم يُرِد به النَّفي العامَّ ، بل النَّفي الخاصَّ ، وهو الذي أراده المدَّعي ، وهو أنْ يكونَ القولُ قولَه بغير بيِّنةٍ ، فمنعه من ذلك ، وأبى ذلك عليه ، وكذلك قولُه في الحديث الآخر: « ولكن اليمين على المدَّعى عليه » إنَّما أريد بها اليمينُ المجردة عن الشهادة ، وأوَّلُ الحديث يدلُّ على ذلك ، وهو قوله: « لو يُعطى النَّاسُ بدعواهم لادَّعى رجالٌ دماءَ رجال وأموالهم » فدلَّ على أنَّ قوله: « اليمين على المُدَّعى عليه » إنَّما هي اليمينُ القاطعة للمنازَعَةِ مع عدم البينة ، وأما اليمينُ المثبتة للحقِّ ، مع وجود الشهادة ، فهذا نوعٌ آخر ، وقد ثبت بسنَّةٍ أخرى .

<sup>=</sup> وأخرجه: ابن أبي شيبة (٢٧٨٠٩) ، وابن ماجه (٢٦٧٨) ، والطحاوي في « شرح مشكل الآثار » (٤٥٨٦) ، وهو حديث حسن ؛ فإنَّ رواية عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده من شرط الحسن .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وأمَّا ردُّ اليمين على المدَّعي ، فالمشهورُ عن أحمد موافقةُ أبي حنيفة (١) ، وأنَّها لا تُرَدُّ ، واستدلَّ أحمدُ بحديثِ : « اليمين على المدَّعى عليه » ، وقال في رواية أبي طالب عنه : ما هو ببعيدٍ أن يقال له : تحلف وتستحقُّ ، واختار ذلك طائفةٌ مِنْ متأخِّري الأصحاب ، وهو قولُ مالك والشافعي وأبي عُبيد ، ورُوي عن طائفة منَ الصَّحابة ، وقد ورد فيه حديثٌ مرفوعٌ خرَّجه الدارقطني (٢) ، وفي إسناده نظر (٣) .

قال أبو عبيد: ليس هذا إزالةً لليمين عن موضعها ، فإنَّ الإزالة ألا يقضي باليمين على المطلوب ، فأمَّا إذا قُضيَ بها عليه ، فرضي بيمين صاحبه ، كان هو الحاكم على نفسه بذلك ، لأنَّه لو شاء لحلف وبرئ ، وبطَلَت عنه الدَّعوى .

والقول الثاني في المسألة : أنَّه يُرجَّحُ جانبُ أقوى المتداعيين ، وتجعل اليمينُ في جانبه ، هذا مذهب مالكِ ، وكذا ذكر القاضي أبو يعلى في خلافه أنَّه مذهبُ أحمد ، وعلى هذا تتوجَّهُ المسائلُ التي تقدَّم ذكرُها من الحكم بالقسامة والشَّاهِد واليمين ، فإنَّ جانب المدعي في القسامة لمَّا قوي باللوث جُعِلَتِ اليمينُ في جانبه ، وحُكِمَ له بها ، وكذلك المدَّعي إذا أقام شاهداً ، فإنه قوي جانبه ، فحلف معه ، وقُضي له .

وهؤلاء لهم في الجواب عن قوله: « البينة على المدعي » طريقان:

أحدهما : أنَّ هذا خُصَّ من هذا العموم بدليل .

والثاني: أنَّ قوله: « البينة على المدعي » ليس بعامٍّ ؛ لأنَّ المرادَ: على المدعي المعهود، وهو من لا حُجَّة له سوى الدَّعوى كما في قوله: « لو يُعطى الناسُ بدعواهم، لادَّعى رجالٌ دماءَ قوم وأموالهم » ، فأمَّا المدَّعي الذي معه حجةٌ تقوِّي دعواه، فليس داخلاً في هذا الحديث.

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٥/ ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٢) في « سننه » ٢١٣/٤ من طريق محمد بن مسروق ، عن إسحاق بن الفرات ، عن الليث بن سعد ، عن نافع ، عن ابن عمر : أنَّ النبي ﷺ رد اليمين على طالب الحق .

وأخرجه : الحاكم ٤/ ١٠٠ ، وتمام في « فوائده » (٩٣٣) ، والبيهقي ١٨٤/١ عن ابن عمر .

 <sup>(</sup>٣) وهو أنَّ في إسناده محمد بن مسروق ، وهو مجهول لا يعرف .

وطريق ثالث وهو أنَّ البينة : كُلُّ ما بيَّن صحَّة دعوى المدَّعي ، وشهِدَ بصدقِه ، فاللوثُ مع القسامة بيِّنةٌ ، والشَّاهد مع اليمين بيِّنةٌ .

وطريق رابع سلكه بعضُهم ، وهو الطَّعنُ في صحَّةِ هذه اللفظة ، أعني قولَه : «البينة على المدَّعي » ، وقالوا : إنَّما الثَّابتُ هو قوله : «اليمينُ على المدَّعى عليه » . وقوله : «لو يُعطى الناسُ بدعواهم ، لادَّعى قومٌ دماءَ قومٍ وأموالهم » ، يدلُّ على أنَّ مدَّعي الدَّمِ والمالِ لا بدَّ له مِنْ بيِّنةٍ تدلُّ على ما ادَّعاه ، ويدخل في عموم ذلك أنّ منِ ادَّعى على رجلٍ أنَّه قتل مورثَه ، ليس معه إلا قولُ المقتولِ عند موته : جرحني فلان ، أنَّه لا يُكتفى بذلك ، ولا يكونُ بمجرَّده لوثاً ، وهذا قولُ الجمهور ، خلافاً للمالكيَّة ، وأنَّهم جعلوه لوثاً يقسم معه الأولياءُ ، ويستحقُون الدَّم .

ويدخل في عمومه أيضاً من قذف زوجته ولاعَنَها ، فإنّه لا يُباحُ دمُها بمجرَّدِ لعانها ، وهو قولُ الأكثرين خلافاً للشافعي ، واختار قولَه الجوزجانيُّ ، لظاهر قوله عز وجل : ﴿ وَيَدْرَقُواْ عَنْهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَتٍ بِاللهِ . . . ﴾ [النور : ٨] ، والأوّلون منهم من حمل العذابَ على الحبس ، وقالوا : إنْ لم تلاعِن ، حُبِست حتى تُقرَّ أو تُلاعِن ، وفيه نظر .

ولو ادَّعت امرأةٌ على رجل أنَّه استكرهها على الزِّنى ، فالجمهورُ أنَّ لا يثبتُ بدعواها عليه شيء . وقال أشهب من المالكية : لها الصداقُ بيمينها ، وقال غيرُه منهم : لها الصَّداقُ بغيرِ يمين ، هذا كلُّه إذا كانت ذاتَ قدر ، وادَّعت ذلك على متَّهم تليقُ به الدَّعوى ، وإنْ كان المرميُّ بذلك مِن أهل الصَّلاح ، ففي حدِّها للقذف عن مالك روايتان .

وقد كان شُريح وإياس بن معاوية يحكمان في الأموال المتنازع فيها بمجرَّد القرائن الدَّالَّة على صدق أحد المتداعيين ، وقضى شُريحٌ في أولاد هرَّةٍ تداعاها امرأتان ، كلُّ منهما تقولُ هي ولد هِرَّتي ، قال شريحُ : ألقِها مع هذه ، فإن هي قرَّت ودرَّت والسبطرَّتْ فهي لها ، وإن هي فرت وهرَّت وازبأرت ، فليس لها . قال ابن قتيبة :

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء ٤/ ١٠٥.

قوله: اسبطرّت ، يريد: امتدَّت للإرضاع (١) ، وازبأرت: اقشعرَّت وتنفَّشت. وكان يقضي بنحو ذلك أبو بكر الشامي من الشَّافعي ، ورجح قولَه ابنُ عقيل مِنْ أصحابنا.

وقد رُوي عن الشافعي وأحمد استحسان قولِ القافة في سرقة الأموال ، والأخذ بذلك ، ونقل ابنُ منصور عن أحمد : إذا قال صاحبُ الزَّرع : أفسدت غنمُك زرعي باللَّيل ، يُنظَرُ في الأثر ، فإنْ لم يكن أثرُ غنمِه في الزَّرع ، لابدَّ لصاحب الزَّرع من أنْ يجيء بالبيِّنة . قال إسحاق بن راهويه كما قال أحمد ؛ لأنَّه مدَّع ، وهذا يدلُّ على اتّفاقهما على الاكتفاء برؤية أثرِ الغنم ، وأنَّ البيِّنةَ إنَّما تُطلب عندَ عدم الأثر .

وقوله: « واليمين على المُدَّعى عليه » يدلُّ على أنَّ كلَّ مَنِ ادَّعى عليه دعوى ، فأنكر ، فإنَّ عليه اليمينَ ، وهذا قولُ أكثرِ الفقهاء ، وقال مالك: إنَّما تجبُ اليمينُ على المنكر إذا كان بين المتداعيين نوعُ مخالطة ، خوفاً من أن يتبذَّل السُّفهاءُ الرؤساء بطلب أيمانهم .

وعنده: لو ادَّعى على رجلٍ أنَّه غصبه، أو سرق منه، ولم يكن المدَّعى عليه متَّهماً بذلك، لم يُستَحلَف المدَّعى عليه، وحكى أيضاً عن القاسم بن محمد، وحميد بن عبد الرحمن، وحكاه بعضُهم عن فقهاء المدينة السَّبعَةِ، فإن كان من أهل الفضل، وممَّن لا يُشارُ إليه بذلك، أدِّبَ المدعي عندَ مالكٍ، ويُستدلُّ بقوله: «اليمينُ على المدَّعى عليه » على أنَّ المدَّعي لا يمينَ له، وإنَّما عليه البيِّنة، وهو قولُ الأكثرين.

وروي عن عليِّ أنَّه أحلَفَ المدَّعي مع بيِّنته أنَّ شهودَه شهِدُوا بحقٍّ ، وفعله أيضاً شُريح ، وعبدُ الله بن عتبة وابن مسعود وابن أبي ليلى ، وسوَّار العنبري وعُبيد الله بن الحسن ، ومحمد بن عبد الله الأنصاري ، وروي عن النَّخعي أيضاً . وقال إسحاق : إذا استرابَ الحاكمُ ، وجب ذلك .

وسأل مهنا الإمام أحمد عن هذه المسألة ، فقال أحمد : قد فعله عليٌّ ، فقال له : أيستقيمُ هذا ؟ فقال : قد فعله عليٌّ ، فأثبت القاضي هذا روايةً عن أحمد ، لكنه حملَها

<sup>(</sup>١) النهاية ٢/ ٣٣٥ .

على الدَّعوى على الغائب والصَّبيِّ ، وهذا لا يصحُّ ؛ لأنَّ عليّاً إنَّما حلَّف المدَّعي مع بيّنته على الحاضر معه ، وهؤلاء يقولون : هذه اليمينُ لتقوية الدَّعوى إذا ضَعُفَتْ باسترابة الشُّهود كاليمين مع الشَّاهد الواحد (۱) . وكان بعضُ المتقدمين يُحلِّفُ الشُّهود إذا استرابهم (۲) أيضاً ، ومنهم سوَّارُ العنبريُّ قاضي البصرة ، وجوَّز ذلك القاضي أبو يعلى من أصحابنا لوالي المظالم دونَ القضاة . وقد قال ابنُ عباس في المرأة الشَّاهدة على الرَّضاع : إنَّها تُستحلَفُ ، وأخذ به الإمام أحمد .

وقد ذهب طائفة من السَّلف إلى أنَّ اليمين مع الشاهد الواحد هو من باب الاستظهار ، فإن رأى الحاكمُ الاكتفاءَ بالشَّاهد الواحدِ ، لبُروز عدالته ، وظُهور صِدْقِه ، اكتفى بشهادته بدون يمين الطالب .

وقوله : ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَىٰٓ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا ۚ إِثْمًا فَعَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلِيَنِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَنُنَا أَحَقُّ مِن شَهَدَتِهِما ﴾ [المائدة : ١٠٧] ، يدلُّ على أنَّه إذا ظهر خللٌ في شهادة الكفّار ، حلف أولياء الميت على خيانتهما وكذبهما ، واستحقُّوا ما حلَفُوا عليه ، وهذا قولُ مجاهدٍ وغيره من السَّلف .

<sup>(</sup>۱) انظر: السنن الكبرى للبيهقي ١٨٤/١٠.

<sup>(</sup>٢) من قوله : « الشهود كاليمين . . » إلى هنا سقط من (ص) .

ووجه ذلك أنَّ اليمين في جانب أقوى المتداعيين ، وقد قَوِيَتْ هاهنا دعوى الورثة بظهور كذب الشُّهود الكفَّار ، فتردُّ اليمينُ على المدَّعين ، ويحلفون مع اللوث ، ويستحقون ما ادَّعُوهُ ، كما يحلفُ الأولياءُ في القسامة مع اللوث ، ويستحقون بذلك الدِّيةَ والدَّم أيضاً عندَ مالكِ وأحمد وغيرهما .

وقضى ابنُ مسعود في رجل مسلم حضره الموت ، فأوصى إلى رجلين مسلمين معه ، وسلَّمهما ما معه مِنَ المال ، وأشهدَ على وصيَّته كفّاراً ، ثم قدم الوصيّان ، فدفعا بعض المال إلى الورثة ، وكتما بعضه ، ثمَّ قدم الكفّارُ ، فشهدوا عليهم بما كتموه منَ المال ، فدعا الوصيّينِ المسلِمينِ ، فاستحلفهما : ما دفع إليهما أكثرَ ممّا دفعاه ، ثم دعا الكفّارَ ، فشهدُوا وحلفوا على شهادتهم ، ثم أمر أولياءَ الميت أن يحلِفوا أنَّ ما شهدت به اليهودُ والنّصارى حقٌ ، فحلَفُوا ، فقضى على الوصِيّين بما حلفوا عليه [ أخرجه : الحاكم كما في " إتحاف المهرة » ٢٧٣/١ ( ١٢٧٤٤ ) . وأخرجه : أبو داود ( ٣٦٠٥ ) ، والحاكم ٢/ ٣١٤ ، والبيهقي ١٠/ ١٦٥ عن أبي موسى الأشعري ، بنحوه ] ، وكان ذلك في خلافة عثمان ، وتأوّل ابنُ مسعود الآية على ذلك ، فكأنّه قابلَ بين يمين الأوصياء والشّهود الكفّار فأسقطهما ، وبقي مع الورثة شهادة الكفّار ، فحلفُوا معها ، واستحقّوا ، لأنّ جانبَهم ترجّع بشهادة الكفّار لهم ، فجعل اليمينَ مع أقوى المتداعيين ، وقضى بها .

واختلف الفقهاء: هل يُستحلف في جميع حقوق الآدميين كقول الشافعي ورواية عن أحمد أو لا يستحلف إلا فيما يقضي فيه بالنُّكول كرواية عن أحمد ؟ أو لا يستحلف إلا فيما يصحّ بذله كما هوَ المشهور عن أحمد ؟ أو لا يستحلف إلا في كلِّ دعوى لا تحتاجُ إلى شاهدين كما حُكي عن مالك ؟.

وأما حقوقُ الله عز وجل ، فمن العلماءِ من قال : لا يُستحلفُ فيها بحالٍ ، وهو قولُ أصحابنا وغيرهم ، ونصَّ عليه أحمدُ في الزَّكاة ، وبه قالَ طاوسٌ ، والثوريُّ والحسن بن صالح ، وغيرهم ، وقال أبو حنيفة ومالكٌ واللَّيثُ والشافعيُّ : إذا اللَّهمَ فإنَّه يُستحلَفُ ، وكذا حُكي عن الشَّافعي فيمن تزوَّجَ مَنْ لا تحلُّ لهُ ، ثمَّ ادعى الجهل : أنَّه يُحلَّفُ على دعواه ، وكذا قالَ إسحاق في طلاق السَّكران : يحلف أنَّه ما كان

يعقل ، وفي طلاق النَّاسي : يحلف على نسيانه ، وكذا قال القاسمُ بن محمَّد وسالم بن عبد الله في رجل قال لامرأته : أنت طالقٌ : يحلفُ أنَّه ما أرادَ به الثَّلاثَ ، وتردُّ إليه .

وخرَّج الطبراني (۱) من رواية أبي هارون العبدي ، عن أبي سعيد الخدري قال : كان أناسٌ مِنَ الأعراب يأتونَ بلحم ، فكان في أنفسنا منه شيءٌ ، فذكرنا ذلك لرسول الله ﷺ ، فقال : « اجْهَدُوا أيمانَهم أنَّهم ذبحوها ، ثمَّ اذكرُوا اسمَ الله وكلُوا » وأبو هارون ضعيف جداً .

وأما المؤتمن في حُقوق الآدميِّينَ حيث قُبِلَ قولُه ، فهل عليه يمين أم لا ؟ فيه ثلاثةُ أقوال للعلماء :

أحدها: لا يمينَ عليه ؛ لأنَّه صدَّقه بائتمانِه ، ولا يمين مع التَّصديق ، وبالقياسِ على الحاكم ، وهذا قولُ الحارث العُكلي .

والثاني : عليه اليمينُ ، لأنَّه منكر ، فيدخل في عموم قوله : « واليمين على من أنكر » ، وهو قولُ شريحِ وأبي حنيفة والشَّافعيّ ومالكِ في رواية ، وأكثر أصحابنا .

والثالث : لا يمين عليه إلا أنْ يُتَّهَمَ ، وهو نصُّ أحمد ، وقول مالك في رواية لما تقدم مِنَ ائتمانه .

وأمَّا إذا قامت قرينةٌ تُنافي حالَ الائتمان ، فقد اختلَّ معنى الائتمان .

وقوله: « البينة على المدعي ، واليمين على من أنكر » إنَّما أريد به إذا ادَّعى على رجلٍ ما يدَّعيه لنفسه ، وينكر أنَّه لمن ادَّعاه عليه ، ولهذا قال في أوَّل الحديث: « لو يُعطى النَّاسُ بدعواهم ، لادّعى رجالٌ دماء قوم وأموالهم » ، فأما من ادّعى ما ليس له مدَّع لنفسه ، منكر لدعواه ، فهذا أسهلُ مِنَ الأوَّلِ ، ولا بدَّ للمدَّعي هنا من بيِّنةٍ ، ولكن يُكتفى مِنَ البيِّنةِ هنا بما لا يُكتفى بها في الدَّعوى على المدَّعي لنفسه المنكر .

<sup>(</sup>۱) في « الأوسط » (۲۳٦۷) ، وأبو هارون العبدي متروك الحديث ؛ فإسناد الحديث ضعيف جداً ، وانظر : مجمع الزوائد ٢٦/٤ لتعلم خطأه ؛ إذ قال : « رجاله ثقات » ، ومثل هذا في المجمع كثير .

## ويشهد لذلك مسائل:

منها: اللقطة إذا جاء من وصفها ، فإنّها تُدْفَعُ إليه بغير بيُّنَةٍ بالاتفاق ، لكن منهم من يقول : يجوزُ الدَّفْعُ إذا غلب على الظّنِّ صِدقُهُ ، ولا يجبُ ، كقول الشافعي وأبي حنيفة ، ومنهم من يقول : يجب دفعُها بذكرِ الوصف المطابق ، كقول مالك وأحمد .

ومنها: الغنيمة إذا جاء من يدَّعي منها شيئاً ، وأنَّه كان له ، واستولى عليه الكفّار ، وأقام على ذلك ما يُبيِّنُ أنَّه له اكتُفي به ، وسُئِلَ عن ذلك أحمد وقيل له : فيريد على ذلك بينة ؟ قال : لا بدَّ مِنْ بيانٍ يدلُّ على أنَّه لهُ ، وإنْ علم ذَلِك ، دفعه إليه فيريد على ذلك بينة ؟ قال : لا بدَّ مِنْ بيانٍ يدلُّ على أنّه لهُ ، وإنْ علم ذَلِك ، دفعه إليه الأمير . وروى الخلال بإسناده عن الرُّكين بن الربيع ، عن أبيه قال : جشر لأخي فرس بعين التمر ، فرآه في مربط سعدٍ ، فقال : فرسي ، فقال سعد : ألك بينة ؟ قال : لا ، ولكن أدْعُوه ، فيُحَمْحِمُ ، فدعاه فحمحم ، فأعطاه إيّاه [أخرجه : ابن الجعد في الكن أدْعُوه ، فيُحَمْحِمُ ، فدعاه فحمحم ، فأعطاه إيّاه [أخرجه : ابن الجعد في بسنده » : ٣٣٨ ( ٢٣٢٤ ) ، وطبعة الفلاح ٢/ ٨٦٦ ( ٢٤١٥ ) ] ، وهذا يحتمل أنه كان لحق بالعدوِّ ، ثم ظهر عليه المسلمون ، ويحتمل أنَّه عرف أنه ضالٌ ، فوضع بين الدواب الضالة ، فيكون كاللقطة .

ومنها الغصوب إذا علم ظلم الولاة ، وطلب ردَّها من بيت المال ، قال أبو الزناد : كان عمرُ بنُ عبد العزيز يردُّ المظالم إلى أهلها بغير البينة القاطعة ، كان يكتفي باليسير ، إذا عرف وجه مَظْلمةِ الرَّجُلِ ردَّها عليه ، ولم يكلِّفهُ تحقيقَ البيِّنةِ ، لما يعرف مِنْ غشم الوُلاة قبله على الناس ، ولقد أنفد بيت مال العراق في ردِّ المظالم حتى حُمِلَ إليها مِنَ الشَّامِ ، وذكر أصحابُنا أنَّ الأموالَ المغصوبةَ مع قُطَّاع الطَّريق واللصوص يُكتفى مِنْ مدَّعيها بالصِّفة كاللقطة ، ذكره القاضي في خلافه ، وأنَّه ظاهرُ كلام أحمد .

## الحديث الرابع والثلاثون

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدريِّ قال : سَمِعتُ رسولَ الله ﷺ يقولُ : « مَنْ رَأَى مِنكُم مُنْكَراً فَلَيُغيِّرهُ بيدِهِ ، فإنْ لَمْ يَستَطِعْ فَبِقلْبِهِ ، وذلك أَضْعَفُ الإيمانِ » رواهُ مُسلمٌ .

هذا الحديث خرَّجه مسلمٌ [ في "صحيحه » ١٩/١ ( ٤٩ ) ( ٧٧ ) . وأخرجه : عبد الرزاق ( ٣٦٤٥) ، وأحمد ٣/١١ و ٤٩ و ٤٥ و ٢٩ ، وأبو داود ( ١١٤٠ ) و ( ٤٣٤٠) ، وابن ماجه ( ١٢٧٥) و ( ٤٠١٣٠) ، والترمذي ( ٢١٧٣) ، والنسائي ١١١٨ و ١١١ و ١١٢ و في " الكبرى » ، له ( ١١٧٣١) و ( ١١٧٤٠) ، وأبو يعلى ( ١٢٠٣ ) ، وابن حبان ( ٣٠٦ ) ، وابن منده في " الإيمان » ، له ( ١٨٠ ) و ( ١٨١٠ ) ، وأبو يعلى ( ٢٠٣١ ) ، وابن حبان ( ٣٠٦ ) ، وابن منده في " الإيمان » ، له ( ١٨٠٠ ) و ( ١٨١ ) و البيهقي ٣/ ٢٩٦ - ٢٩٧ و ٢/ ٩٤ - ٥٩ و في " شعب الإيمان » ، له ( ٢٠٥٩ ) من رواية قيس بن مسلم ، عن طارق بنِ شهاب ، عن أبي سعيد ، ومن رواية إسماعيل بن رجاء [ صحيح مسلم ١/ ٤٩ ( ٤٩ ) ( ٢٧ ) . وأخرجه : أحمد ٣/ ٢٠ ، وعبد بن حميد ( ٢٠٠٩ ) ، وأبو يعلى إسماعيل بن رجاء [ صحيح مسلم ١/ ٤٩ ( ٤٩ ) ) ، وابن ماجه ( ١٢٧٥ ) و ( ١١٠٠ ) ، وأبو يعلى ( ٢٠٠١ ) ، وأبو يعلى ( ١٠٠٩ ) ، وأبو يعلى ( ١٠٠٩ ) ، وأبو يعلى ( ١٠٠٩ ) ، وأبن حبان ( ٢٠٠٧ ) ، وابن منده في " الإيمان » ( ١٧٩ ) و ( ١٨٠ ) ، والبيهقي ٣/ ٢٩٦ ( ١٠٠٩ ) ، وابن حبان ( ٢٠٠٧ ) ، وابن منده في " الإيمان » ( ١٨١ ) ] ، عن أبيه ، عن أبي سعيد ، وعنده في حديث طارق قال : أوَّلُ مَنْ بدأ بالخطبة يومَ العيد قبلَ الصَّلاةُ مروانُ ، فقال إليه رجلٌ ، فقال : الصَّلاةُ قبل الخطبة ، فقال : قد تُرِكَ ما هُنالك ، فقال أبو سعيد : أمًا هذا ، فقد قضى ما عليه ، ثمَّ روى هذا الحديث .

وقد روي معناه من وجوهٍ أخَر ، فخرَّج مسلم [ في «صحيحه » ١٩/١ (٥٠) (٨٠) وأخرجه : أحمد ٤٥٨/١ و٤٦١ ، والطبراني في «الكبير» ( ٩٧٨٤) ، وابن منده في «الإيمان» ( ١٨٣) و ( ١٨٤) ، وأبو نعيم في «المسند المستخرج» ( ١٧٧) ، والبيهقي ١٠/١٠ وفي «شعب الإيمان» ( ٧٥٦٠) وفي «الاعتقاد» ، له : ٢٤٥ . ] من حديث ابن مسعود ، عن النَّبيِّ عَيْفٌ ، قال : «ما من نبيِّ بعثه الله في أمَّةٍ قبلي ، إلا كان له مِنْ أمَّته حواريُّونَ وأصحابٌ

يأخذونَ بسُنَّته، ويقتدونَ بأمرِه، ثمَّ إنَّها تَخلُفُ مِنْ بعدهم خُلُوفٌ يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدَهم بيده، فهو مؤمنٌ، ومَنْ جاهدهم بلسانه، فهو مؤمنٌ، ومَنْ جاهدهم بقلبه، فهو مؤمنٌ، ليس وراء ذلك مِنَ الإيمان حبَّةُ خردلٍ».

وروى سالمُ المراديُّ ، عن عمرو بن هرم ، عن جابر بن زيد ، عن عمر بن الخطَّاب ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « سيُصيبُ أُمَّتِي في آخر الزَّمان بلاءٌ شديدٌ من سُلطانهم ، لا ينجو منه إلا رجُلٌ عرف دين الله بلسانه ويده وقلبِه ، فذلك الذي سبقت له السَّوابق ، ورجلٌ عرف دينَ الله فصدَّق به ، وللأوَّلِ عليه سابقةٌ ، ورجلٌ عرف دينَ الله ، فسكت ، فإنْ رأى مَنْ يعملُ بخيرٍ ، أحبَّه عليه ، وإنْ رأى من يعمل بباطل ، أبغضَه عليه ، فذلك الذي ينجو على إبطائه » وهذا غريبٌ ، وإسناده منقطع (١) .

وخرَّج الإسماعيلي من حديث أبي هارون العبدي ـ وهو ضعيف جداً (٢٠ ـ عن مولى لعمرَ ، عن عمر ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « تُوشِكُ هذه الأمة أن تَهلِكَ إلا ثلاثة نفر : رجل أنكر بيده وبلسانه وبقلبه ، فإنْ جبُن بيده ، فبلسانه وقلبه ، فإنْ جبُن بلسانه وبيده فبقلبه » .

وخرَّج أيضاً من رواية الأوزاعي ، عن عُمير بن هانئ ، عن عليِّ سمع النَّبيَّ ﷺ يقول : « سيكون بعدي فتن لا يستطيع المؤمن فيها أن يغيِّر بيدٍ ولا بلسانٍ » ، قلت : يا رسول الله ، وهل يا رسول الله ، وهل ينقُص ذَلك ؟ قال : « لا ، إلا كما يَنقُصُ القَطْرُ من الصَّفا » ، وهذا

<sup>(</sup>۱) جابر بن زيد لم يدرك عمر بن الخطاب فهو منقطع ، وانظر : تهذيب الكمال ٣٤٢/٥ (٤٨١٤) ، وهي ضعف سالم المرادي .

<sup>(</sup>۲) لم أقف عليه ، وأبو هارون العبدي اسمه (عمارة بن جوين) متروك ، قال عنه أحمد بن حنبل : « ليس بشيء » ، وقال البخاري : « تركه يحيى القطان » ، وقال أبو زرعة : « ضعيف الحديث » ، وقال عنه ابن حجر : « متروك ومنهم من كذبه » ، انظر : الجرح والتعديل ٢/ ٤٧٦ (٢٠٠٥) ، وتهذيب الكمال ٥/ ٣٢٣ (٤٧٦٧) ، والتقريب (٤٨٤٠) .

الإسناد منقطع (١) . وخرَّج الطبراني (٢) معناه من حديث عبادة بن الصامت عن النَّبِيِّ ﷺ عِلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّ

فدلَّت هذه الأحاديثُ كلُّها على وُجُوبِ إنكارِ المنكر بحسب القُدرة عليه ، وأنَّ إنكارَه بالقلب لابدَّ منه ، فمن لم يُنْكِرْ قلبُه المنكرَ ، دلَّ على ذَهابِ الإيمانِ مِنْ قلبِه .

وقد رُوي عن أبي جُحيفة ، قال : قال عليٌّ : إنَّ أول ما تُغلبُونَ عليه مِنَ الجِهادِ : الجهادُ بأيديكم ، ثم الجهادُ بقلوبكم ، فمن لم يعرف قَلبُه الجهادُ بأيديكم ، فمن لم يعرف قَلبُه المعروف ، ويُنكرُ قلبُهُ المنكرَ ، نُكِسَ فجُعِل أعلاه أسفلَه [ أخرجه : نعيم بن حماد في «الفتن » ( ١٣٥ ) ، وابن أبي شيبة في « المصنف » ( ٣٧٥٧٨ ) ] .

وسمع ابن مسعود رجلاً يقول: هَلَكَ مَنْ لم يأمر بالمعروف ولم ينه عن المنكر، فقال ابنُ مسعود: هلك من لم يعرف بقلبه المعروف والمنكر [ أخرجه: نعيم بن حماد في «الفتن» (٤٠٥)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣٧٥٨١)، والطبراني في «الكبير» (٨٥٦٤)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ١٩٥١/١]، يشير إلى أنَّ معرفة المعروف والمنكر بالقلب فرضٌ لا يسقط عن أحد، فمن لم يعرفه هَلكَ .

وأمَّا الإنكارُ باللسان واليد ، فإنَّما يجبُ بحسب الطاقةِ ، وقال ابنُ مسعود : يوشك مَنْ عاش منكم أن يرى منكراً لا يستطيعُ له غيرَ أن يعلمَ اللهُ من قلبه أنّه له كارهٌ وشك مَنْ عاش منكم أن يرى منكراً لا يستطيعُ له غيرَ أن يعلمَ اللهُ من قلبه أنّه له كارهٌ [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٧٥٠٥) و ( ٣٧٥٨٢ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٣٥٨٩ ) ، وابن عبد البر في « التمهيد » ٣٨٤/٢٣ ] . وفي « سنن أبي داود » [ سنن أبي داود ( ٣٤٥ ) ، وهو حديث قويٌّ . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ١٣٩/١٥ ( ٣٤٥ ) ، وانظر : مشكاة المصابيح حديث قويٌّ . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ١٣٩/١٥ ( ٣٤٥ ) ، وانظر : مشكاة المصابيح عن النّبيّ عليهُ ، قال : « إذا عُمِلَت الخطيئةُ في

<sup>(</sup>١) عمير بن هانئ لم يسمع من علي بن أبي طالب ، انظر : تهذيب الكمال ٥/ ٤٩٧ (٥١٦٠) .

<sup>(</sup>٢) في « الأوسط » (٦١٥٣) ، وفي « مسند الشاميين » (٦٧٠) .

في سنده: طلحة بن زيد . سئل عنه أحمد بن حنبل فقال: « ليس بذاك قد حدث بأحاديث مناكير » ، وعن عبد الله بن علي بن المديني عن أبيه كان يضع الحديث ، وقال البخاري وغير واحد: « منكر الحديث » ، وقال عنه ابن حجر: « متروك » . انظر: تهذيب الكمال ٣/٥٠٤ (٢٩٥٥) ، والتقريب (٣٠٢٠) .

الأرض ، كان من شَهدها ، فكرهها كمن غاب عنها ، ومَن غابَ عنها ، فرَضِيها ، كان كمن شهدها » ، فمن شَهِدَ الخطيئة ، فكرهها بقلبه ، كان كمن لم يشهدها إذا عَجَز عن إنكارها بلسانه ويده ، ومن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدها وقدر على إنكارها ولم ينكرها ؛ لأنَّ الرِّضا بالخطايا من أقبح المحرَّمات ، ويفوت به إنكارُ الخطيئة بالقلب ، وهو فرضٌ على كلِّ مسلم ، لا يسقطُ عن أحدٍ في حالٍ من الأحوال .

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَى الله ، قال : « من حضر معصيةً فكرهها ، فكأنَّه غاب عنها ، ومن غاب عنها ، فأحبها ، فكأنَّه حضرها » [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٩/ ٨٨ ، والبيهقي ٧/ ٢٦٦ ، وهو ضعيف لضعف يحيى بن أبي سليمان ، وقد ساقه ابن عدي في ضمن منكراته ، وقال البيهقي : « تفرد به يحيى بن أبي سليمان ، وليس بالقوي » ، وقال العراقي في « تخاريج الإحياء » ٣/ ١٣٥٣ ( ٢٠٣٤ ) : « وفيه يحيى بن أبي سليمان ، قال البخاري : منكر الحديث » ] وهذا مثلُ الذي قبله .

فتبيّن بهذا أنَّ الإنكارَ بالقلب فرضٌ على كلِّ مسلمٍ في كلِّ حالٍ ، وأمَّا الإنكارُ باليدِ واللَّسانِ فبحسب القُدرة ، كما في حديث أبي بكرِ الصديق رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ ، قال : « ما من قومٍ يُعمَلُ فيهم بالمعاصي ، ثم يقدرون على أنْ يغيِّروا ، فلا يغيِّروا ، إلا يُوشِكُ أنْ يعمَّهم الله بعقابٍ » خرَّجه أبو داود بهذا اللفظ [ في «سننه » يغيِّروا ، إلا يُوشِكُ أنْ يعمَّهم الله بعقابٍ » خرَّجه أبو داود بهذا اللفظ [ في «سننه » (٣٣٨ ) . وأخرجه : الحميدي (٣) ، وسعيد بن منصور (٨٤٠) ، وأحمد ٢/١ وه و٧ وه ، وعبد بن حميد (١) ، وابن ماجه (٥٠٥ ) ، والترمذي (٨١٦ ) و(٣٠٥٧ ) ، والبزار (٥٥ ) ور ٢٦٦ ) ، والنسائي في « الكبرى » (١١٥٧ ) وفي « التفسير » ، له (١٧٧ ) ، وأبو يعلى (١٢٨ ) و(١٣٠ ) ، وابن حبان (٥٠٥ ) ، والطبراني في « الأوسط » (٢٥٣١ ) ، وأبو عمرو الداني في « الفتن » (٥٣٣ ) ، والبيهقي ١١٥٠ ، وهو حديث صحيح ] ، وقال : قال شعبةُ فيه : المقدسي في « المختارة » ١/٥٥ (٨٥ ) ، وهو حديث صحيح ] ، وقال : قال شعبةُ فيه : « ما من قوم يُعملُ فيهم بالمعاصي هم أكثرُ ممن يعمله » .

وخرَّج أيضاً [ في « سننه » ( ٤٣٣٩ ) . وأخرجه : سعيد بن منصور ( ٨٤١ ) ، وابن حبان ( ٣٠٢ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٢٣٨٢ ) و( ٢٣٨٤ ) ، وهو حديث قويُّ الإسناد ] من حديث جرير : سَمِعتُ النَّبيَّ ﷺ يقول : « ما مِنْ رجلٍ يكونُ في قوم يُعمَلُ فيهم بالمعاصي ، يقدرونَ أَنْ يُغيِّرُوا عليه ، فلا يُغيِّرون ، إلا أصابهم الله بعقابٍ قَبلَ أَنْ يموتُوا » .

وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٦٤/٤ و٣٦٦ ، وإسناده لا بأس به ] ، ولفظه : « ما من قومٍ يُعملُ فيهم بالمعاصي هم أعزُّ وأكثر ممَّا يعملُه ، فلم يغيِّروهُ ، إلا عمهُم اللهُ بعقاب » .

وخرَّج أيضاً (١) من حديث عديّ بن عَميرة ، قال : سمعتُ رسول الله ﷺ يقول : « إنَّ الله لا يعذِّبُ العامَّة بعمل الخاصَّة حتَّى يروا المنكرَ بين ظهرانيهم وهم قادرون على أنْ يُنكروه فلا ينكرونه ، فإذا فعلوا ذلك ، عذَّبَ الله الخاصة والعامَّة » .

وخرَّج أيضاً هو (٢) وابنُ ماجه (٣) من حديث أبي سعيد الخدري ، قال : سمعت النَّبيَّ ﷺ يقول : ما منعكَ إذا رأيتَ النَّبيَّ ﷺ يقول : ما منعكَ إذا رأيتَ المنكر أن تُنكِرَه ، فإذا لَقَنَ الله عبداً حجَّته ، قال : يا ربِّ ، رجوتُك ، وفَرقْتُ النَّاسَ » .

فأما ما خرجه الترمذيُ ( ن ) ، وابنُ ماجه ( ن ) من حديث أبي سعيد أيضاً ، عن النّبيِّ أنّه قال في خطبته : « ألا لا يَمنعَنَّ رجلاً هيبةُ النَّاسِ أَنْ يقول بحقِّ إذا علمه » ، وبكى أبو سعيد ، وقال : قد والله ِرأينا أشياءَ فهبنا . وخرَّجه الإمام أحمد (٢ ) ، وزاد فيه : ﴿ فَإِنَّه لا يُقرِّب مِن أَجلٍ ، ولا يُباعِدُ مِن رزقٍ أَنْ يُقال بحقٍّ أَو يُذَكِّرَ بعظيمٍ » .

وكذلك خرَّج الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ٣٠/٣ و٤٧ و٢٧ و ٩١ ] وابن ماجه [ في « سننه » ( ٤٠٠٨ ) ، وهو ضعيف لانقطاعه ؛ فإنَّه يرويه أبو البختري سعيد بن فيروز ، عن أبي سعيد ولم يسمع منه ] من حديث أبي سعيد ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « لا يَحقِرْ أحدُكم نفسَه » ، قالوا : يا رسولَ الله ، كيف يحقرُ أحدُنا نفسه ؟ قالَ : « يرى أمرَ الله عليه فيه مقالٌ ، ثمَّ

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ٤/ ١٩٢ من حديث سيف بن أبي سليمان ، قال : سمعت عدي بن عدي الكندي ، يقول : حدثني مولى لنا أنَّه سمع جدي يقول : سمعت رسول الله يقول . . . ، وهذا إسناد ضعيف لجهالة المولى .

<sup>(</sup>۲) في « مسنده » ۳/ ۲۷ و ۲۹ و ۷۷ .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٤٠١٧) ، وإسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٤) في « جامعه » (٢١٩١) .

<sup>(</sup>٥) في « سننه » (٤٠٠٧) .

<sup>(</sup>٦) في « مسنده » ٣/ ٥٠ ، وزيادته زيادة ضعيفة لضعف أحدرواتها ولانقطاعها .

لا يقول فيه ، فيقولُ الله له يوم القيامة : ما منعك أنْ تقولَ فَيَّ كذا وكذا ؟ فيقول : خشيةُ النَّاسِ ، فيقول الله : إيَّايَ كنتَ أحقَّ أنْ تخشى » .

فهذان الحديثان محمولان على أنْ يكون المانعُ له من الإنكار مجرَّدَ الهيبة ، دُونَ الخوفِ المسقط للإنكار .

قال سعيدُ بنُ جبير : قلتُ لابن عباس : آمرُ السُّلطانَ بالمعروفِ وأنهاه عن المنكر ؟ قال : إنْ خِفتَ أن يقتُلك ، فلا ، ثم عُدْتُ ، فقال لي مثلَ ذلك ، ثم عدتُ ، فقال لي مثلَ ذلك ، وقال : إنْ كنتَ لا بدَّ فاعلاً ، ففيما بينَك وبينه [ أخرجه : سعيد بن منصور في « سننه » ( ٨٤٦ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٨٣٠٧) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٥٩١ ) ، وابن عبد البر ٢٨٢ / ٢٨٢ ] .

وقال طاوس: أتى رجلٌ ابنَ عبَّاسٍ ، فقال: ألا أقومُ إلى هذا السُّلطان فآمره وأنهاهُ ؟ قالَ: لا تكن لهُ فتنةً ، قالَ: أفرأيت إنْ أمرني بمعصيةِ اللهِ؟ قال: ذلك الَّذي تريد ، فكنْ حينئلِ رجلاً [ أخرجه: البيهتي في «شعب الإيمان» ( ٢٥٩٣)]. وقد ذكرنا حديث ابن مسعود الذي فيه: « يخلف من بعدهم خُلوفٌ ، فمن جاهدَهم بيلِه ، فهو مؤمنٌ » (١) . . . الحديث ، وهذا يدلُّ على جهاد الأمراءِ باليد . وقد استنكر الإمامُ أحمد هذا الحديث في رواية أبي داود (١) ، وقال: هو خلافُ الأحاديث التي أمر رسول الله على فيها بالصَّبر على جَوْرِ الأئمة . وقد يجاب عن ذلك : بأنَّ التَّغييرَ باليلِه لا يستلزمُ القتالَ . وقد نصَّ على ذلك أحمدُ أيضاً في رواية صالحٍ ، فقال : التَّغييرُ باليد بيسَ بالسَّيف والسِّلاح ، وحينئذٍ فجهادُ الأمراءِ باليد أنْ يُزيلَ بيده ما فعلوه مِنَ المُله ينه أن يُريق خمورَهم أو يكسِرَ آلات الملاهي التي لهم ، ونحو ذلك ، أو المنكرات ، مثل أنْ يُريق خمورَهم أو يكسِرَ آلات الملاهي التي لهم ، ونحو ذلك ، أو يُبطل بيده ما أمروا به مِنَ الظُّلم إن كان له قُدرةٌ على ذلك ، وكلُّ هذا جائزٌ ، وليس هو من باب قتالهم ، ولا مِنَ الظُّلم إن كان له قُدرةٌ على ذلك ، وكلُّ هذا أكثرُ ما يخشى من باب قتالهم ، ولا مِنَ الخُروج عليهم الذي ورد النَّهيُ عنه ، فإنَّ هذا أكثرُ ما يخشى منه أن يقتل الآمر وحده .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح صحيح مسلم ١/٢٤٠.

وأما الخروج عليهم بالسّيف، فيخشى منه الفتنُ التي تؤدّي إلى سفك دماء المسلمين. نعم، إنْ خشي في الإقدام على الإنكار على الملوك أن يؤذي أهله أو جيرانه، لم ينبغ له التعرّض لهم حينئذ، لما فيه مِنْ تعدّي الأذى إلى غيره، كذلك قال الفضيلُ بنُ عياض وغيره، ومع هذا، فمتى خافَ منهم على نفسه السّيف، أو السّوط، أو الحبس، أو القيد، أو النّفيَ، أو أخذ المال، أو نحو ذلك مِنَ الأذى سقط أمرُهم ونهيهم، وقد نصّ الأئمّةُ على ذلك، منهم: مالكٌ وأحمدُ وإسحاق وغيرهم.

قال أحمد : لا يتعرَّضُ للسُّلطان ، فإنَّ سيفه مسلولٌ .

وقال ابنُ شُبرمَة : الأمرُ بالمعروف ، والنَّهيُ عن المنكر كالجهاد ، يجبُ على الواحد أن يُصابِرَ فيه الاثنين ، ويَحْرُم عليه الفرارُ منهما ، ولا يجبُ عليهم مصابرةٌ أكثرَ من ذلك .

فإن خافَ السَّبّ ، أو سَماعَ الكلامِ السِّيئ ، لم يسقط عنه الإنكار ؛ بذلك نصّ عليه الإمام أحمد ، وإن احتمل الأذى ، وقوِيَ عليه ، فهو أفضلُ ، نصّ عليه أحمد أيضاً ، وقيل له : أليس قد جاء عن النّبيّ في أنه قال : « ليس للمؤمن أن يُذِلَّ نفسه » أن يعرّضها مِنَ البلاء لما لا طاقة له به ، قال : ليس هذا من ذلك . ويدلُّ على ما قاله ما خرَّجه أبو داود [ في « سننه » ( ٤٣٤٤ ) ] وابن ماجه [ في « سننه » ( ٤٠١١ ) ] والترمذيُّ [ في « الجامع الكبير » ( ٢١٧٤ ) ، وقال : « حسن غريب » ] من حديث أبي سعيد عن النّبيّ ، قال : « أفضلُ الجهاد كلمةُ عدلٍ عند سُلطانٍ جائرٍ » .

وخرَّج ابنُّ ماجه [ في « سننه » (٤٠١٢ ) ، وفي إسناده مقال ] معناه من حديث أبى أمامة .

وفي « مسند البزار »(١) بإسنادٍ فيه جهالة ، عن أبي عُبيدة بن الجراح ، قال :

<sup>(</sup>١) البحر الزخار (١٢٨٥).

قال البزار عقبه : « ولم أسمع أحداً سمى أبا الحسن » ، وهذا منه إعلال لأحد رواة الإسناد . وانظر : ميزان الاعتدال ٤/ ٥١٤ ، ومجمع الزوائد ٧/ ٢٧٢ .

« قلتُ : يا رسول الله ، أيُّ الشُّهداء أكرم على الله ؟ قال : « رجلٌ قام إلى إمامٍ جائرٍ ، فأمرهُ بمعروفٍ ، ونهاه عن المنكر فقتله » . وقد رُوي معناه من وجوه أخر كُلُّها فيها ضعفٌ (١٠ .

وأما حديثُ : « لا ينبغي للمؤمن أن يُذِلَّ نفسه »(٢) ، فإنَّما يدلُّ على أنَّه إذا عَلِمَ أنَّه لا يُطيق الأذى ، ولا يصبرُ عليه ، فإنّه لا يتعرَّض حينئذٍ للآمر ، وهذا حقُّ ، وإنَّما الكلامُ فيمن عَلِمَ من نفسه الصَّبر ، كذلك قاله الأئمَّةُ ، كسفيانَ ، وأحمد ، والفضيل بن عياض وغيرهم .

وقد رُوي عن أحمد ما يدلُّ على الاكتفاء بالإنكارِ بالقلب ، قال في رواية أبي داود: نحن نرجو إنْ أنكرَ بقلبه ، فقد سَلِم ، وإنْ أنكر بيده ، فهو أفضل ، وهذا محمولٌ على أنَّه يخاف كما صرَّح بذلك في رواية غيرِ واحدٍ . وقد حكى القاضي أبو يعلى روايتين عن أحمد في وجوب إنكار المنكر على من يعلم أنَّه لا يقبلُ منه ، وصحح القولَ بوجوبه ، وهو قولُ أكثرِ العلماء . وقد قبل لبعض السَّلف في هذا ، فقال : يكون لك معذرةٌ ، وهذا كما أخبر الله تعالى عن الذين أنكروا على المعتدين في السَّبت أنَّهم قالوا لمن قال لهم : ﴿ لِمَ يَعْظُونَ فَوَّمًا اللهُ مُهْلِكُهُم اَوْمُعَزِّبُهُم عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْنَدَ وَلَا يَعْنَدُونَ ﴾ [الأعراف : ١٦٤] ، وقد ورد ما يستدلُّ به على سقوط الأمر والنهي عند عدم القبول والانتفاع به ، ففي « سنن » أبي داود (٣) ، وابن ماجه (٤) والنهي عند عدم القبول والانتفاع به ، ففي « سنن » أبي داود (٣) ، وابن ماجه (٤) أنفُسكُمُ ﴿ وَلَعْلَهُم وَلَعْلَهُ مُظاعاً ، وهوى أنفُسكُمُ ﴿ وَلَعْلَهُ مُظاعاً ، وهوى مُتَبَعاً ، ودُنيا مُؤْثَرةً ، وإعجابَ كلِّ ذي رأي برأيه ، فعليك بنفسك ، ودع عنك أمر العوام » .

<sup>(</sup>۱) انظر: مستدرك الحاكم ٣/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

<sup>. (</sup>٤٣٤١) (٣)

<sup>. (</sup>٤٠١٤) (٤)

<sup>(</sup>٥) في « جامعه » (٣٠٥٨) ، وقال : « حسن غريب » على أنَّ في إسناد الحديث عمرو بن جارية ، وهو مجهول الحال .

وفي « سنن أبي داود »(١) عن عبد الله بن عمرو ، قال : بينما نحن حول رسول الله وفي « سنن أبي داود »(إذا رأيتُمُ الناس مَرَجَتْ عهودُهم ، وخفَّت أماناتُهم ، وكانوا هكذا » وشبك بين أصابعه ، فقمتُ إليه ، فقلت : كيف أفعلُ عندَ ذلك ، جعلني الله فداك ؟ قال : « الزم بيتَك ، واملِكْ عليك لسانك ، وخُذْ بما تَعرِفْ ، ودع ما تُنكرُ ، وعليك بأمر خاصَّةِ نفسك ، ودع عنك أمرَ العامَّة » .

وكذلك رُوي عن طائفة من الصحابة في قوله تعالى : ﴿عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَّنَ ضَلَ إِذَا ٱهۡتَدَيَّتُمْ ۚ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَّنَ ضَلَ إِذَا ٱهۡتَدَيَّتُمْ ۚ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَّنَ ضَلَ إِذَا ٱهۡتَدَيَّتُمْ ۚ أَنْفُسَكُمْ لَا يَضُورِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وعن ابن مسعود ، قال : إذا اختلفتِ القلوبُ والأهواءُ ، وألبستُم شِيَعاً ، وذاقَ بعضُكم بأسَ بعضٍ ، فيأمرُ الإنسانُ حينئذٍ نفسَه ، حينئذ تأويل هذه الآية [أخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٠٠٢٠) ، وطبعة التركي ٩/٤٤ ، وابن أبي حاتم في «التفسير» ( ١٩٢٢) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» ( ٧٥٥٢) ] .

وعن ابن عمرَ ، قال : هذه الآية لأقوامٍ يجيئون من بعدنا ، إنْ قالوا ؛ لم يُقْبلْ منهم [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » (١٠٠١٦ ) ، وطبعة التركي ٩/٤٤ ] .

وقال جبير بنُ نُفيرٍ عن جماعة من الصَّحابة ، قالوا : إذا رأيتَ شحّاً مُطاعاً ، وهوىً متَّبعاً ، وإعجابَ كلِّ ذي رأي برأيه ، فعليك بنفسِكَ ، لا يضرُّك من ضلَّ إذا الهتديتَ [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٠٠١٩ ) ، وطبعة التركي ٤٦/٩ مطولًا ] .

وعن مكحول ، قال : لم يأتِ تأويلها بعدُ ، إذا هاب الواعظ ، وأنكر الموعوظ ، فعليك حينئذٍ بنفسك لا يضرُّك من ضلَّ إذا اهتديت [ أخرجه : ابن أبي حاتم في " التفسير " (٩٦٢٣ ) ، وأبو نعيم في " حلية الأولياء » ٥/١٧٩ ] .

وعن الحسن : أنَّه كان إذا تلا هذه الآية ، قال : يا لها مِنْ ثقةٍ ما أوثقها ومن سَعةٍ ما أوسَعها (٢) !.

 <sup>(</sup>١) (٤٣٤٢) و (٤٣٤٣) ، وهو حديث قويًّ .

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في « الدر المنثور » ٢/ ٢٠٠ وعزاه لعبد بن حميد .

وهذا كلَّه قد يُحمل على أنَّ من عجز عن الأمر بالمعروف ، أو خاف الضَّرر ، سقط عنه ، وكلامُ ابن عمر يدلُّ على أنَّ من عَلِمَ أنَّه لا يُقبل منه ، لم يجب عليه ، كما حُكي روايةً عن أحمد [ أخرجه : الخلال في « السنة » ( ١١٥ ) ] ، وكذا قال الأوزاعيُّ : مُرْ من ترى (١١ ) أنْ يقبلَ منك .

وقوله على الذي يُنكر بقلبه: « وذلك أضعفُ الإيمان » يدلُّ على أنَّ الأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكرِ من خصال الإيمان ، ويدلُّ على أنَّ من قدرَ على خَصلةِ من خصال الإيمان وفعلها ، كان أفضلَ ممَّن تركها عجزاً عنها ، ويدلُّ على ذلك أيضاً قوله على في حقِّ النساء: « أمَّا نُقصانُ دينها ، فإنَّها تمكثُ الأيَّام واللَّيالي لا تصلِّي » وله على في حقِّ النساء: « أمَّا نُقصانُ دينها ، فإنَّها تمكثُ الأيَّام واللَّيالي لا تصلِّي » [ أخرجه: أحمد ٢/٢٦ ، ومسلم ٢٠/١ ( ٢٧١ ) ، وأبو داود ( ٤٦٧٩ ) ، وابن ماجه ( ٤٠٠٣ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٧٢٧ ) ، من حديث عبد الله بن عمر ، وصعَّ أيضاً من حديث غيره من الصحابة ] يُشير إلى أيَّامِ الحيض ، مع أنَّها ممنوعةٌ من الصَّلاةِ حينئذ ، وقد جعل ذلك نقصاً في دينها ، فدلَّ على أنَّ من قدرَ على واجبٍ وفعله ، فهو أفضلُ ممَّن عجز عنه وتركه ، وإنْ كان معذوراً في تركه ، والله أعلم .

وقوله على : « مَنْ رأى منكم منكراً » يدلُّ على أنَّ الإنكارَ متعلَّقٌ بالرُّؤية ، فلو كان مستوراً فلم يره ، ولكن علم به ، فالمنصوصُ عن أحمد في أكثر الروايات أنَّه لا يعرِضُ له ، وأنه لا يفتِّس على ما استراب به (٢٠) ، وعنه رواية أخرى أنَّه يكشف المغطَّى إذا تحقَّقه ، ولو سَمِعَ صوتَ غناءٍ محرَّمٍ ، أو آلات الملاهي ، وعلم المكانَ التي هي فيه ، فإنَّه يُنكرها ، لأنه قد تحقَّق المنكر ، وعلم موضعَه ، فهو كما رآه ، نصَّ عليه أحمد ، وقال : إذا لم يعلم مكانه ، فلا شيءَ عليه .

وأما تسوُّرُ الجدران على من علم اجتماعَهم على منكرٍ ، فقد أنكره الأئمَّةُ مثلُ سفيان الثَّوري وغيره ، وهو داخلٌ في التجسُّس المنهيِّ عنه ، وقد قيل لابن مسعود : إنَّ فلاناً تقطر لحيتُه خمراً ، فقال : نهانا الله عَنِ التَّجسُّس [ أخرجه : عبد الرزاق

<sup>(</sup>۱) عبارة : « من ترى » سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٢) انظر : الورع لأحمد ١٦٧ .

( ١٨٩٤٥ ) ، وابسن أبسي شيبــة ( ٢٦٥٦٨ ) ، وأبــو داود ( ٤٨٩٠ ) ، والطبــرانــي فــي « الكبيــر » ( ٩٧٤١ ) ، والبيهقي في « السنن الكبرى » ٨/ ٣٣٤ وفي « شعب الإيمان » ، له ( ٩٦٦١ ) ] .

وقال القاضي أبو يعلى في كتاب « الأحكام السلطانية » : إنْ كان في المُنكر الذي غلب على ظنّه الاستسرارُ به بإخبار ثقةٍ عنه انتهاكُ حرمة يفوتُ استدراكُها كالزنى والقتل ، جاز التجسسُ والإقدام على الكشف والبحث حذراً من فوات ما لا يستدرك من انتهاك المحارم ، وإنْ كان دُونَ ذلك في الرُّتبة ، لم يجز التَّجسُّسُ عليه ، ولا الكشف عنه .

والمنكر الذي يجب إنكاره: ما كان مجمَعاً عليه ، فأمَّا المختَلَفُ فيه ، فمن أصحابنا من قال: لا يجب إنكارُه على من فعله مجتهداً فيه ، أو مقلِّداً لمجتهد تقليداً سائغاً .

واستثنى القاضي في « الأحكام السلطانية » ما ضَعُفَ فيه الخلافُ وكان ذريعةً إلى محظورٍ متَّفق عليه ، كربا النقد الخلاف فيه ضعيفٌ ، وهو ذريعةٌ إلى ربا النَّساء المتَّفق على تحريمه ، وكنكاح المتعة ، فإنَّه ذريعةٌ إلى الزِّني . وذكر عن أبي إسحاق بن شاقلا أنَّه ذكر أنَّ المتعة هي الزني صراحاً .

وعن ابن بطة أنَّه قال : لا يفسخُ نكاحٌ حكم به قاضٍ إذا كان قد تأوَّل فيه تأويلاً ، إلَّا أنْ يكون قضى لرجلٍ بعقدِ متعة ، أو طلق ثلاثاً في لفظٍ واحدٍ ، وحكم بالمراجعة من غير زوجٍ ، فحكمُهُ مردودٌ ، وعلى فاعله العقوبةُ والنَّكالُ .

والمنصوصُ عن أحمد: الإنكارُ على اللاعب بالشطرنج، وتأوَّله القاضي على من لعب بها بغير اجتهادٍ، أو تقليدٍ سائغ، وفيه نظرٌ، فإنَّ المنصوص عنه أنَّه يُحَدُّ شاربُ النَّبيذِ المختلفِ فيه، وإقامةُ الحدِّ أبلغُ مراتبِ الإنكارِ، مع أنَّه لا يفسق بذلك عنده، فدلَّ على أنَّه ينكرُ كلُّ مختلفٍ فيه ضَعفُ الخلافُ فيه، لدلالة السُّنَّة على تحريمه، ولا يخرجُ فاعلُه المتأوّل مِنَ العدالة بذلك، والله أعلم. وكذلك نصَّ أحمدُ على الإنكار على من لا يتم صلاتَه ولا يُقيم صلبه من الرُّكوعِ والسُّجود (۱)، مع وجود الاختلاف في ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح السنة ٣/ ٩٨.

واعلم أنَّ الأمرَ بالمعروف والنَّهيَ عن المنكرِ تارةً يحمِلُ عليه رجاءُ ثوابه ، وتارةً خوفُ العقابِ في تركه ، وتارةً الغضب لله على انتهاك محارمه ، وتارةً النصيحةُ للمؤمنين ، والرَّحمةُ لهم ، ورجاء إنقاذهم ممَّا أوقعوا أنفسهم فيه من التعرُّض لغضب الله وعقوبته في الدُّنيا والآخرة ، وتارةً يحملُ عليه إجلالُ الله وإعظامُه ومحبَّتُه ، وأنَّه أهلٌ أنْ يُطاعَ فلا يُعصى ، ويُذكرَ فلا يُنسى ، ويُشكر فلا يُكفر ، وأنْ يُفتدى من انتهاك أهلٌ أنْ يُطاعَ فلا يُعصى ، ويُذكرَ فلا يُنسى ، ويُشكر فلا يُكفر ، وأنْ يُفتدى من انتهاك محارمه بالنفوس والأموال ، كما قال بعضُ السَّلف : وددت أنَّ الخلق كلَّهم أطاعوا الله ، وإنَّ لحمي قُرِض بالمقاريض [أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء» ١٥٠/١٠٠ عن زهير بن نعيم ] . وكان عبد الملك بن عمر بن عبد العزيز - رحمهما الله - يقول لأبيه : وددتُ أنِّي غلت بي وبكَ القدورُ في الله عز وجل [أخرجه : محمد بن نصر المروزي في وددتُ أنِّي غلت بي وبكَ القدورُ في الله عز وجل [أخرجه : محمد بن نصر المروزي في السنة » : ٣١ ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ٥/ ٢٨١ و٣٥٤] .

ومن لَحَظَ هذا المقامَ والذي قبله ، هان عليه كلُّ ما يلقى من الأذى في الله تعالى ، وربما دعا لمن آذاه ، كما قال ذلك النَّبيُّ ﷺ لمّا ضربه قومُه فجعل يمسَحُ الدَّمَ عن وجهه ، ويقول : « ربّ اغفر لقومي فإنَّهم لا يعلمون » [ أخرجه : أحمد ١/ ٣٨٠ و٢٧٧ و٢٣٤ و ٤٢١ و ٤٢١ و ٤٢١ ( ٣٤٧٧ ) و ١٩٢٩ ) وفي « الأدب و٢٣٤ و ٤٢١ و ٤٠٢٥ ) وأبو يعلى المفرد » ، له ( ٧٥٧ ) ، ومسلم ٥/ ١٧٩ ( ١٧٩٢ ) ( ١٠٥ ) ، وابن ماجه ( ٤٠٢٥ ) ، وأبو يعلى ( ٥٢٠٥ ) من حديث ابن مسعود ] .

وبكلِّ حالٍ يتعين الرفقُ في الإنكار ، قال سفيان الثوري : لا يأمرُ بالمعروف ويَنهى عن المنكرِ إلا من كان فيه خصالٌ ثلاثٌ : رفيقٌ بما يأمرُ ، رفيقٌ بما ينهى ، عدلٌ بما يأمر ، عدلٌ بما ينهى ، عالمٌ بما يأمر ، عالم بما ينهى (١) .

وقال أحمد : النَّاسُ محتاجون إلى مداراة ورفق الأمر بالمعروف بلا غلظةٍ إلا رجل معلن بالفسق ، فلا حُرمَةَ له ، قال : وكان أصحابُ ابن مسعود إذا مرُّوا بقومٍ يرون منهم ما يكرهونَ ، يقولون : مهلاً رحمكم الله ، مهلاً رحمكم الله .

وقال أحمد : يأمر بالرِّفقِ والخضوع ، فإن أسمعوه ما يكره ، لا يغضب ، فيكون يريدُ ينتصرُ لنفسه .

<sup>(</sup>١) انظر: الورع للإمام أحمد: ١٦٦.

## الحديث الخامس والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرِيرةَ رضي الله عنه ، قالَ : قالَ رسول الله ﷺ : « لا تَحاسَدُوا ، ولا تَناجَشوا ، ولا تَبَاغَضُوا ، ولا تَدَابَرُوا ، ولا يَبِعْ بَعضُكُمْ على بَيعِ بعضٍ ، وكُونُوا عِبادَ اللهِ إِخْواناً ، المُسلِمُ أَخُو المُسلم ، لا يَظلِمُهُ ولا يَخذُلُهُ ، ولا يَكذِبُهُ ، ولا يَحقِرُهُ ، التَّقوى هاهُنا » ـ ويُشيرُ إلى صدرِهِ ثلاث مرَّاتٍ ـ « بِحَسْبِ امرئ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحقِرَ أَخَاهُ المُسلمَ ، كُلُّ المُسلمِ على المُسلمِ حرامٌ : دَمُهُ ومَالُهُ وعِرضُهُ » . رواه مسلم .

هذا الحديث خرَّجه مسلم [صحيح مسلم ١٠/٨ (٢٥٦٤) (٣٢) و(٣٣). وأخرجه: أحمد ٢/ ٢٧٧ و ٣٦١ و ٣٦٠ ، وعبد بن حميد (١٤٤٢) ، وابن ماجه (٣٩٣٣) و (٤٢١٣) ، والبيهةي في «شعب الإيمان» (١١١٥١)] من رواية أبي سعيدٍ مولى عبد الله بن عامر بن كُرَيز عن أبي هريرة ، وأبو سعيد هذا لا يعرَفُ اسمُه ، وقد روى عنه غيرُ واحدٍ ، وذكره ابن حبان في «ثقاته »(۱) ، وقال ابن المديني : هو مجهول .

وروى هذا الحديث سفيان الثوري ، فقال فيه : عن سعيد بن يسار ، عن أبي هُريرة ، ووهم في قوله : « سعيد بن يسار » ، إنَّما هو : أبو سعيد مولى ابنِ كُريز ، قاله أحمد ويحيى والدَّارقطني (٢) ، وقد رُوي بعضُه من وجه آخر [ أخرجه : هناد بن السري في « الزهد » ( ١٣٩٠ ) من طريق أبي سلمة ، عن أبي هريرة ، به ] .

وخرَّجه الترمذي (٣) من رواية أبي صالح عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله على « « المسلم أخو المسلم ، لا يخونُه ولا يكذِبُه ولا يَخذُلُه ، كلُّ المسلم على المسلم حرامٌ : عِرْضُهُ وماله ودمُه ، التقوى هاهنا ، بحسب امرئ من الشرِّ أنْ يحقِرَ أخاهُ المسلم » .

الثقات ٥٨٦/٥ .

<sup>(</sup>٢) انظر: العلل للدارقطني ١١/ ٢٢٢ (٢٢٤٢) .

<sup>(</sup>۳) في « جامعه » (۱۹۲۷) .

وخرَّج أبو داود (١١) من قوله : « كلُّ المسلم » . . . إلى آخره .

وخرَّجاه في «الصحيحين » [صحيح البخاري ٢٣/٨ (٦٠٦٦)، وصحيح مسلم ٩/٨ (٢٥٦٣) (٢٨). وأخرجه: مالك في «الموطأ» (٢٦٤٠) برواية الليثي، وابن المبارك في «الجهاد» (٣٧)، وأحمد ٢/٥٦٦ و٤١٥، وابن حبان (٥٦٨٧)] من رواية الأعرج عن أبي هريرة عن النَّبيِّ عَيْنِ ، قال: «لا تحاسَدُوا ولا تناجَشُوا، ولا تباغَضُوا ولا تَدابَروا، وكونوا عبادَ الله إخواناً».

وخرَّجاه من وجوه أخر عن أبي هريرة [ أخرجه : البخاري ٢٣/٨ ( ٦٠٦٤ ) عن همام ، ومسلم ٩/٨ ( ٢٥٦٣ ) ( ٢٩ ) عن العلاء ، عن أبيه ] .

وخرّج الإمام أحمد [في «مسنده» ٤٩١/٣. وأخرجه: الطبراني في «الكبير» الإمام أحمد [في «مسنده» ٢٢/(١٨٣)، وابن عدي في «الكامل» ٩٨/٩]. من حديث واثلة بن الأسقع، عن النّبيّ ، قال: «كُلُّ المسلم على المسلم حرامٌ: دمه، وعرضه، وماله، المسلم أخو المسلم، لا يظلمُه ولا يَخذُلُه، والتّقوى هاهنا وأوما بيده إلى القلب وحسبُ امرئ من الشرِّ أنْ يحقِرَ أخاهُ المسلم».

وخرَّج أبو داود آخره فقط<sup>(۲)</sup> .

وفي «الصحيحين» [أخرجه: البخاري ١٦٨/ (٢٤٤٢) و٢٨/ (٢٩٥١)، ومسلم أخو ١٨/٧ (٢٥٨٠) (٥٨)] من حديث ابن عمرَ عن النّبيّ على ، قال: «المسلم أخو المسلم، لا يَظلِمُهُ ولا يُسلِمه». وخرّجه الإمامُ أحمد [في «مسنده» ٢/ ٩١. وأخرجه: أبو داود (٤٨٩٣)، والترمذي (١٤٢٦)، والنسائي في «الكبرى» (٢٢٩١)، وابن حبان (٣٣٥)، والطبراني في «الكبير» (١٣١٧)]، ولفظه: «المسلم أخو المسلم، لا يظلمهُ ولا يخذُله ولا يحقِرُه، وبحسب المرء مِنَ الشّرّ أن يحقِرَ أخاه المسلم».

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ٢٣ ( ٦٠٦٥ ) و٨/ ٢٥ ( ٦٠٧٦ ) ، وصحيح مسلم

<sup>(</sup>۱) في « سننه » (٤٨٨٢) .

<sup>(</sup>٢) كما في «تحفة الأشراف» ٣٢٢/٨ (١١٧٤٦)، وذكر المزي في استدراكاته أنَّها في رواية أبى الحسن بن العبد .

٨/٨ (٢٥٥٩ ) (٢٣ ) و٨/٨ (٢٥٥٩ ) (٢٤ ) . وأخرجه : الحميدي (١١٨٣ ) ، وأحمد ١١٠/٣ و٢٠٩ و٢٢٥ و٢٧٧ و٢٨٣ ، والترمذي (١٩٣٥ ) ، وأبو داود (٤٩١٠ ) ] عن أنس ، عن النَّبيِّ عَيْنِهُ ، قال : « لا تباغَضُوا ، ولا تحاسَدوا ، ولا تدابروا ، وكونوا عِبادَ الله إخواناً » .

ويُروى معناه من حديث أبي بكر الصديق مرفوعاً [ أخرجه : الحميدي (٧)] وموقوفاً [ أخرجه : الحميدي (٧)] وموقوفاً [ أخرجه : أحمد ٣٨٤٩) ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٧٢٤) ، وابن ماجه (٣٨٤٩) ، وأبو يعلى (١٢١)] .

فقوله ﷺ : « لا تحاسدوا » يعني : لا يحسُدْ بعضُكم بعضاً ، والحسدُ مركوزٌ في طباع البشر ، وهو أنَّ الإنسان يكرهُ أن يفوقَهُ أحدٌ من جنسهِ في شيءٍ من الفضائل .

ثم ينقسم الناس بعدَ هذا إلى أقسام ، فمنهم من يسعى في زوال نعمةِ المحسودِ بالبغي عليه بالقول والفعل ، ثمَّ منهم من يسعى في نقلِ ذلك إلى نفسه ، ومنهم من يسعى في إزالته عن المحسودِ فقط من غيرِ نقل إلى نفسه ، وهو شرُّهما وأخبثهما ، وهذا هو الحسدُ المذمومُ المنهيُّ عنه ، وهو كان ذنبَ إبليس حيث حسدَ آدم عليه السلام لمَّا رآه قد فاق على الملائكة بأنْ خلقه الله بيده ، وأسجد له ملائكته ، وعلَّمه أسماء كلِّ شيءٍ ، وأسكنه في جواره ، فما زال يسعى في إخراجه من الجنَّة حتَّى أخرج منها ، ويروى عن ابن عمرَ أنَّ إبليسَ قال لنوح : اثنتان بهما أهلك بني آدم : الحسد ، وبالحسد لُعِنتُ وجُعلتُ شيطاناً رجيماً ، والحرص ، وبالحرص أبيح آدمُ الجنة كلَّها ، فأصبتُ حاجتي منه بالحرص . خرَّجه ابنُ أبي الدُّنيا .

وقد وصف الله اليهود بالحسد في مواضع من كتابه القرآن ، كقوله تعالى : ﴿ وَدَّ كَاثِيرٌ مِّنَ اَهْ لِ الْكِنْكِ لَوْ يَرُدُّ وَنَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّن عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْكَوْنَ النَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنهُمُ اللهُ مِن فَضْ لِهُ عَلَى مَا اللهُ مُن اللهُ مُن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ ا

وخرَّج الإمام أحمد<sup>(۱)</sup> والترمذي [في «جامعه» (۲۵۱۰). وأخرجه: الطيالسي (۱۹۳۰)، وأبو يعلى (۲۹۲)، والبيهقي ۲۳۲/۱۰ وفي «شعب الإيمان»، له (۸۷٤۷)، وهو

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۱ / ۱ ۲۷ .

حديث ضعيف وإسناده معلول ، وقد أشار الترمذي إلى علته ] من حديث الزُّبير بن العوَّام ، عن النَّبيِّ عَلَيْ : « دبَّ إليكم داءُ الأمم من قبلكم : الحسدُ والبغضاءُ ، والبغضاءُ هي الحالقة ، حالقة الدين لا حالقة الشعر ، والذي نفس محمد بيده لا تُؤمنوا حتى تحابُّوا ، أو لا أنبئكم بشيء إذا فعلتموه تحابَبْتُم ؟ أفشوا السَّلام بينكم » .

وخرَّج أبو داود [ في « سننه » (٤٩٠٣ ) . وأخرجه : عبد بن حميد ( ١٤٣٠ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٦٠٨ ) ، وهو حديث ضعيف قال فيه البخاري في « تاريخه » ٢٢/١ : « لا يصح » ] من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَى ، قال : « إيَّاكم والحسد ، فإنَّ الحسدَ يأكلُ الحسناتِ كما تأكلُ النَّارُ الحطب ، أو قال : العُشبَ » .

وخرَّج الحاكم [ في « المستدرك » ١٦٨/٤ . وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٩٠١٦ ) من طريق أبي هانئ ، عن أبي سعيد الغفاري ، عن أبي هريرة ، وقال : « لم يرو هذا الحديث عن أبي سعيد الا أبو هانئ » ، قلت : وهو في عداد المجهولين فالحديث ضعيف ] وغيرُه من حديث أبي هريرة ، عن النبيِّ عَيِّهُ ، قال : « سيُصيبُ أمَّتي داءُ الأمم » ، قالوا : يا نبيَّ الله ، وما داءُ الأمم ؟ قال : « الأشرُ والبَطَرُ ، والتَّكاثرُ والتَّنافسُ في الدُّنيا ، والتَّباغُض ، والتَّحاسدُ حتى يكونَ البغيُ ثمَّ الهرجُ » .

وقسم آخر من الناسِ إذا حسدَ غيره ، لم يعمل بمقتضى حسده ، ولم يبغِ على المحسود بقولٍ ولا فعلٍ . وقد رُوي عن الحسن أنَّه لا يأثم بذلك (١) ، وروي مرفوعاً من وجوه ضعيفة ، وهذا على نوعين :

أحدهما : أنْ لا يمكنه إزالةُ الحسدِ من نفسِه ، فيكون مغلوباً على ذَلِكَ ، فلا يأثُم به .

والثاني: من يُحدِّثُ نفسَه بذلك اختياراً ، ويُعيده ويُبديه في نفسه مُستروِحاً إلى تمنِّي زوالِ نعمة أخيه ، فهذا شبيهٌ بالعزم المصمِّم على المعصية ، وفي العقاب على ذلك اختلاف بين العلماء ، وربما يُذكر في موضع آخر إنْ شاء الله تعالى ، لكن هذا يَبعُدُ أن يَسلَمَ من البغي على المحسود ، ولو بالقول ، فيأثم بذلك .

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي ٦/٥٥.

وقسم آخر إذا حسد لم يتمنَّ زوال نعمة المحسود ، بل يسعى في اكتساب مثل فضائله ، ويتمنَّى أنْ يكونَ مثله ، فإن كانتِ الفضائلُ دنيويَّةً ، فلا خيرَ في ذلك ، كما قال الَّذينَ يُريدُون الحياةَ الدُّنيا : ﴿ يَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَدُونُ ﴾ [القصص : ٢٩] ، وإنْ كانت فضائلَ دينيَّةً ، فهو حسن ، وقد تمنَّى النَّبيُّ عَيْ الشَّهادة في سبيل الله عز وجل ، وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري ١٨٩/ (٧٥٢٩) ، وصحيح مسلم ٢٠١/٢ (٨١٥) وفي « الصحيحين » قال : « لا حسد إلا في اثنتين : رجلٌ آتاه اللهُ مالًا ، فهو يُنفقه آناء الليل وآناء النَّهار ، ورجلٌ آتاه اللهُ القرآن ، فهو يقومُ به آناء اللَّيل وآناءَ النَّهار » وهذا هو الغبطة ، وسماه حسداً من باب الاستعارة .

وقسم آخر إذا وجد من نفسه الحسد سعى في إزالته ، وفي الإحسان إلى المحسود بإسداء الإحسان إليه ، والدُّعاء له ، ونشر فضائله ، وفي إزالة ما وَجَد له في نفسه مِنَ الحسدِ حتى يبدلَه بمحبَّة أنْ يكونَ أخوه المسلمُ خيراً منه وأفضلَ ، وهذا منْ أعلى درجات الإيمان ، وصاحبه هو المؤمنُ الكاملُ الذي يُحبُّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه ، وقد سبق الكلام على هذا في تفسير حديث : « لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه » (١٠) .

وقوله على : « ولا تناجَشوا » : فسَّره كثيرٌ من العلماء بالنَّجْشِ (٢) في البيع ، وهو : أن يزيد في السِّلعة من لا يُريدُ شِراءها (٣) ، إمَّا لنفع البائع بزيادةِ الثَّمن له ، أو بإضرار المشتري بتكثير الثمن عليه ، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩١/٣ بإضرار المشتري بتكثير الثمن عليه ، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣١/٢) و ١٩١٣ ( ٣١٣ ) ] عن ابنِ عمر ، عن النَّبي أنَّه نهى عن النَّجش .

وقال ابن أبي أوفى : النَّاجش : آكلُ ربا خائنٌ ، ذكره البخاري [ في « صحيحه » // ٩٠ معلقاً ] .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر في « الفتح » عقب (٢١٤٢) : « بفتح النون وسكون الجيم بعدها معجمة » .

<sup>(</sup>٣) انظر : لسان العرب (نجش) .

قال ابنُ عبد البرِّ : أجمعوا أنَّ فاعلَه عاصِ لله عز وجل إذا كان بالنَّهي عالماً (١٠) .

واختلفوا في البيع ، فمنهم من قال : إنَّ فاسدٌ ، وهو روايةٌ عن أحمد (٢) ، اختارها طائفةٌ من أصحابه ، ومنهم من قال : إنْ كان الناجشُ هو البائع ، أو من واطأه البائع على النَّجش فسد ؛ لأنَّ النَّهيَ هُنا يعودُ إلى العاقدِ نفسِه ، وإنْ لم يكن كذلك ، لم يفسُد ، لأنَّه يعودُ إلى أجنبيِّ . وكذا حُكِي عَنِ الشَّافعيِّ أنَّه علَّل صحة البيع بأنَّ البائع غيرُ النَّاجش (٣) ، وأكثرُ الفقهاء على أنَّ البيعَ صحيحٌ مطلقاً وهو قولُ أبي حنيفة ومالكِ والشَّافعيِّ وأحمد في رواية عنه ، إلا أنَّ مالكاً وأحمد أثبتا للمشتري الخيارَ إذا لم يعلم بالحال (٤) ، وغُبِنَ غَبناً فاحشاً يخرج عن العادة ، وقدَّره مالكُّ وبعضُ أصحاب أحمد بثلث الثَّمنِ ، فإن اختارَ المشتري حينئذِ الفسخَ ، فله ذلك ، وإن أراد الإمساكَ ، فإنَّه يحطُّ ما غُبِنَ به من الثَّمن ، ذكره أصحابنا .

ويحتمل أن يُفسَّر التَّناجُشُ المنهيُّ عنه في هذا الحديث بما هو أعمُّ من ذلك ، فإنَّ أصلَ النَّجش في اللَّغة : إثارةُ الشَّيءِ بالمكرِ والحيلةِ والمخادعةِ ، ومنه سُمِّي النَّاجِشُ في البيع ناجشاً ، ويسمّى الصَّائلُ في اللغة ناجشاً (٥) ، لأنَّه يُثير الصَّيد بحيلته عليه ، وخداعِه له ، وحينئذِ ، فيكونُ المعنى : لا تتخادَعوا ، ولا يُعامِلْ بعضُكُم بعضاً بالمكرِ والاحتيال . وإنَّما يُرادُ بالمكر والمخادعة إيصالُ الأذى إلى المسلم : إمَّا بطريقِ والاحتيال . وإنَّما يُرادُ بالمكر والمخادعة إيصالُ الأذى إلى المسلم : إمَّا بطريقِ وقد قال الله عز وجل : ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيقُ اللهِ اللهِ عَلَى النار » [ وفي حديث ابن وقد قال الله عز وجل : ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيقُ اللهِ والمكرُ والخِداعُ في النار » [ أخرجه : ابن مسعودِ عنِ النَّبِيِّ ﷺ : « مَنْ غَشَنا فليس منَّا ، والمكرُ والخِداعُ في النار » [ أخرجه : ابن مسعودٍ عنِ النَّبِيِّ ﷺ : « مَنْ غَشَنا فليس منَّا ، والمكرُ والخِداعُ في النار » [ أخرجه : ابن مسعودٍ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ اللهِ عنهِ « الكبير » ( ١٠٢٣ ) وفي « الصغير » ، له ( ٢٥٧ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٩٨٤ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٢٥٣ ) و ( ٢٥٢ ) وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٩٨٤ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٢٥٣ ) و ( ٢٥٢ )

<sup>(</sup>١) انظر: التمهيد ٣٤٨/١٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ١٤٨/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: تحفة الأحوذي ٤/ ٤٤٢ (ط. دار الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ١٩٣/١٨ ، وحاشية الدسوقي ١٩٣/١٨ .

<sup>(</sup>٥) انظر: «لسان العرب» (نجش).

و ( ٣٥٤ ) ، وكل طرق الحديث لا تخلو من مقال ] . وقد ذكرنا فيما تقدَّم حديث أبي بكر الصدِّيق المرفوع : « ملعونٌ من ضارَّ مسلماً أو مكرَ به » خرَّجه الترمذيُّ (١) .

فيدخل على هذا التقدير في التناجش المنهي عنه جميعُ أنواع المعاملات بالغشّ ونحوه ، كتدليس العيوب ، وكِتمانها ، وغشّ المبيع الجيد بالرديء ، وغَبْنِ المسترسل الذي لا يَعْرِفُ المماكسة ، وقد وصف الله تعالى في كتابه الكفّار والمنافقين بالمكر بالأنبياء وأتباعهم ، وما أحسنَ قول أبى العتاهية :

لَي سَ دُني إلا بدي ولَيْ سَ الدِّين إلاَّ مَكارمُ الأَخْلاقِ إِنَّمَا المَكْرُ والخَديعَةُ في النَّارِ هُمَا مِنْ خِصالِ أَهْلِ النِّفَاقِ

وإنَّما يجوزُ المكرُ بمن يجوزُ إدخالُ الأذى عليه ، وهم الكفَّارُ المحاربون ، كما قال النَّبِيُّ ﷺ : « الحربُ خدعةٌ » [ أخرجه : الطيالسي ( ١٦٩٨ ) ، والحميدي ( ١٢٣٧ ) ، وأحمد ٣٠٨/٣ ، والبخاري ٤/٧٧ ( ٣٠٢٩ ) ، ومسلم ١٤٣/٥ ( ١٧٣٩ ) ( ١٧ ) و٥/١٤٣ ( ١٧٤٠ ) ، وأبو داود ( ٢٦٣٦ ) ، والترمذي ( ١٦٧٥ ) ، وابن الجارود في « المنتقى » ( ١٠٥١ ) ، وأبو يعلى ( ١٨٦٦ ) و( ١٩٦٨ ) و( ٢١٢١ ) ] .

وقوله عند " ولا تَباغضوا " : نهى المسلمين عَنِ التَّباغض بينهم في غير الله ، بل على أهواء النُّفوس ، فإنَّ المسلمينَ جعلهمُ الله إخوةً ، والإخوةُ يتحابُونَ بينهم ، ولا يتباغضون ، وقال النَّبيُ عند " والذي نفسي بيده ، لا تدخُلُوا الجنَّة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتَّى تحابُوا ، ألا أدلُّكم على شيءٍ إذا فعلتموه تحاببتم ؟ أفشوا السَّلام بينكم " خرَّجه مسلم [ في "صحيحه " ٣/٥ ( ٤٥) ( ٩٣) و (٤٤) . وأخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٥ ) ، وأحمد ٢/ ٣٩١ و ٢٤٤ و ٤٧٥ و و ١٩٥ ، وأبو داود ( ١٩٣ ) ، وابن ماجه ( ٦٨ ) و ( ٢٩٢ ) ، والترمذي ( ٢٦٨ ) ، وأبو عوانة ١/٨٣ \_ ٣٩ ، وابن حبان ( ٢٣٦ ) ، والبيهقي و التَّباغُض و والتَّحاسد .

وقد حرَّم الله على المؤمنين ما يُوقع بينهم العداوة والبغضاء ، كما قال : ﴿ إِنَّمَا

<sup>(</sup>۱) في « جامعه » (۱۹٤۱) وقد سبق تخريجه .

يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِ ٱلْخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَّةِ فَهَلَ أَنهُم مُنهُونَ ﴾ [ المائدة: ٩١] .

وامتنَّ على عباده بالتَّاليف بين قلوبهم ، كما قال تعالى : ﴿ وَٱذْكُرُوا بِفَمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءُ فَالَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [آل عمران : ١٠٣] ، وقال : ﴿ هُو ٱلَذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ثَلُ وَأَلْفَ بَيْنَ مُنْ مُنْ اللَّهُ أَلَفَ بَيْنَ مُنْ أَلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا ٱلْفَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ﴾ [الأنفال : ٢٢ - ٢٣] .

ولهذا المعنى حرم المشي بالنّميمة ، لما فيها من إيقاع العداوة والبغضاء ، ورُخِّصَ في الكذب في الإصلاح بينهم ، كما قال ورُخِّصَ في الكذب في الإصلاح بين النَّاس ، ورغّب الله في الإصلاح بينهم ، كما قال تعالى : ﴿ فَ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَدُهُمْ إِلّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [انساء: ١١٤] ، وقال : ﴿ وَإِن طَابِهُنَانِ مِنَ المُوْمِنِينَ آقَنَتُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُما ﴾ [الحجرات: ٩] ، وقال : ﴿ فَاتَقُوا اللّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمُ ﴾ [الأنفال: ١] .

وخرَّج الإمام أحمد (۱) وأبو داود (۲) والترمذيُّ [ في «جامعه» (۲۵۰۹)، وقال : «حسن صحيح». وأخرجه : البخاري في «الأدب المفرد» (۳۹۱)، وابن حبان (۲۹۰۰)، والبيهقي في «الآداب» (۱۱۷)، والبغوي (۳۵۳۸)] من حديث أبي الدرداء، عن النَّبيِّ والبيهقي في «الأداب» (۱۱۷)، والبغوي (۳۵۳۸)] من حديث أبي الدرداء بعن النَّبيِّ ، قال : «ألا أخبركم بأفضلَ مِنْ درجة الصلاة والصيام والصَّدقة ؟ » قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : «صلاحُ ذاتِ البينِ ؛ فإنَّ فسادَ ذات البين هي الحالِقةُ » .

وخرَّج الإمام أحمد (٣) وغيرُه من حديث أسماءَ بنتِ يزيد ، عن النَّبِيِّ عَلَى ، قال : « المشَّاؤون بالنَّميمة ، « ألا أنَبَّئُكم بشرارِكم ؟ » قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : « المشَّاؤون بالنَّميمة ، المفرِّقُون بينَ الأحبَّةِ ، الباغون للبرآءِ العَنَت » .

وأمَّا البغض في الله ، فهو من أوثق عرا الإيمان ، وليس داخلاً في النَّهي ، ولو

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ٦/ ٤٤٤ .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (٤٩١٩) .

<sup>(</sup>٣) في « مسنده » ٦/ ٤٥٩ ، وإسناده ضعيف لضعف شهر بن حوشب .

وقال الربيع بن خُثَيْم : لو رأيت رجلاً يُظهر خيراً ، ويُسرُّ شرّاً ، أحببتَه عليه ، آجرَك الله على حبِّك الخيرَ ، ولو رأيت رجلاً يُظهر شرّاً ، ويسرُّ خيراً أبغضته عليه ، آجرَك الله على بُغضك الشرَّ .

ولمَّا كَثُرَ اختلافُ النَّاسِ في مسائلِ الدِّينِ ، وكثرَ تفرُّقُهم ، كثر بسببِ ذلك تباغُضهم وتلاعُنهم ، وكلٌّ منهم يُظهرُ أنَّه يُبغض لله ، وقد يكونُ في نفس الأمر معذوراً ، وقد لا يكون معذوراً ، بل يكون متبعاً لهواه ، مقصِّراً في البحث عن معرفة ما يُبغِضُ عليه ، فإنَّ كثيراً من البُغض كذلك إنَّما يقعُ لمخالفة متبوع يظنُّ أنَّه لا يقولُ إلاّ الحقَّ ، وهذا الظَّنُّ خطأٌ قطعاً ، وإنْ أريد أنَّه لا يقول إلا الحقَّ فيما خُولِفَ فيه ، فهذا الظنُّ قد يُخطئ ويُصيبُ ، وقد يكون الحامل على الميلِ مجرَّد الهوى ، أو الإلفُ ، أو العادة ، وكلُّ هذا يقدح في أنْ يكون هذا البغضُ لله ، فالواجبُ على المؤمن أن ينصحَ نفسَه ، ويتحرَّز في هذا غاية التحرُّز ، وما أشكل منه ، فلا يُدخلُ نفسَه فيه خشية أن يقعَ فيما نُهيَ عنه مِنَ البُغض المُحرَّم .

وهاهنا أمرٌ خفيٌ ينبغي التَّفطُن له ، وهو أنَّ كثيراً من أئمَّة الدِّينِ قد يقولُ قولاً مرجوحاً ويكون مجتهداً فيه ، مأجوراً على اجتهاده فيه ، موضوعاً عنه خطؤه فيه ، ولا يكونُ المنتصِرُ لمقالته تلك بمنزلته في هذه الدَّرجة ؛ لأنَّه قد لا ينتصِرُ لهذا القولِ إلا لكونِ متبوعه قد قاله ، بحيث إنَّه لو قاله غيرُه من أئمَّة الدِّينِ ، لما قَبلَهُ ولا انتصر له ، ولا والى من وافقه ، ولا عادى من خالفه ، وهو مع هذا يظن أنَّه إنَّما انتصر للحقِّ ، بمنزلة متبوعه ، وليس كذلك ، فإنَّ متبوعه إنَّما كان قصده الانتصار للحقِّ ، وإنْ أخطأ

في اجتهاده ، وأمَّا هذا التَّابعُ ، فقد شابَ انتصارَه لما يظنُّه الحقَّ إرادة علوِّ متبوعه ، وظهور كلمته ، وأنْ لا يُنسَبَ إلى الخطأ ، وهذه دسيسةٌ تَقْدَحُ في قصد الانتصار للحقّ ، فافهم هذا ، فإنَّه فَهُمٌ عظيم ، والله يهدي منْ يشاء إلى صراطٍ مستقيم .

وقوله: « ولا تدابروا » قال أبو عبيد: التَّدابر: المصارمة والهجران، مأخوذ من أن يُولِّي الرَّجلُ صاحبَهُ دُبُرَه (١٠)، ويُعرِض عنه بوجهه، وهو التَّقاطع.

وخرَّج مسلم (٢) من حديث أنسٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « لا تحاسدُوا ، ولا تَبَاغَضُوا ، ولا تَقَاطعُوا ، وكونوا عِبادَ الله إخواناً كما أمركُم الله » . وخرَّجه (٣) أيضاً بمعناه من حديث أبي هريرة عن النَّبيِّ ﷺ .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢٦/٨ ( ٢٠٧٧ ) و٨/ ٦٥ ( ٢٢٣٧ ) ، وصحيح مسلم مراه ( ٢٥٦٠ ) ( ٢٥٠٠ ) ] عن أبي أيوب ، عن النّبيّ على ، قال : « لا يَحِلُّ لمسلم أنْ يهجرَ أخاه فوق ثلاثٍ ، يلتقيان ، فيصدُّ هذا ، ويصدُّ هذا ، وخيرُهما الّذي يَبدأ بالسَّلام » .

وخرَّج أبو داود [ في « سننه » ( ٤٩١٥ ) ، وقد أخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٧/٠٠٠ ، وأحمد في « المسند » ٢٢٠/٤ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٤٠٤ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٦٣١ ) ، وهو حديث صحيح ] من حديث أبي خراش السُّلميِّ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « مَنْ هَجر أخاه سنةً ، فهو كسفكِ دمه » .

وكلُّ هذا في التَّقاطع للأمورِ الدُّنيويَّة ، فأمَّا لأجلِ الدِّين ، فتجوزُ الزِّيادةُ على النلاثِ (٤) ، نصَّ عليه الإمام أحمدُ ، واستدلَّ بقصَّةِ الثَّلاثةِ الَّذينَ خُلِّفوا ، وأمر النَّبيُّ بهجرانهم لمَّا خاف منهمُ النِّفاق ، وأباح هِجران أهلِ البدع المغلَّظة والدعاة إلى الأهواء ، وذكر الخطابي أنَّ هِجران الوالدِ لولده ، والزَّوج لزوجته ، وما كان في معنى ذلك تأديباً تجوزُ الزِّيادة فيه على الثَّلاث ؛ لأنَّ النَّبيَّ عَيِي هجر نساءه شهراً (٥) .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (دبر).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ٦/ ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر : معالم السنن ٤/ ١١٤ .

واختلفوا: هل ينقطع الهجران بالسّلام؟ فقالت طائفة : يَنقطِعُ بذلك ، ورُوي عن الحسن ومالكِ في رواية ابن وهب (١) ، وقاله طائفة من أصحابنا ، وخرَّج أبو داود [في " سننه » ( ٤٩١٢ ) . وأخرجه : البيهقي ١٨/٦٠ ، وفي إسناده مقال ] من حديث أبي هريرة عن النّبيّ على قال : « لا يَحلُّ لمؤمنٍ أنْ يهجُرَ مؤمناً فوق ثلاثٍ ، فإن مرَّت به ثلاثٌ ، فليلقه ، فليسلّم عليهِ ، فإن ردَّ عليه السّلامَ ، فقد اشتركا في الأجر ، وإن لم يردَّ عليه بنقد باء بالإثم ، وخرج المُسلّم من الهجرة » . ولكن هذا فيما إذا امتنع الآخر من الرّدِّ عليه ، فقد با يَ الرّدُ إذا كانَ بينهما قبل الهجرةِ مودَّةٌ ، ولم يعودا إليها ، ففيه نظر . وقد قال أحمد في رواية الأثرم ، وسئل عن السّلام : يقطعُ الهجران؟ فقال : قد يُسلم عليه وقد صَدَّ عنه (١) ، ثم قال النّبيُ على يقول : « يلتقيان فيصدُ هذا ، ويصدُ هذا » ، فإذا كان قد عوَّده أنْ يُكلِّمه أو يُصافحه . وكذلك رُوي عن مالكِ أنّه لا تنقطعُ الهجرة بدونِ العود إلى المودِّة (٣) .

وفرَّق بعضُهم بين الأقارب والأجانب ، فقال في الأجانب : تزول الهجرةُ بينهم بمجرَّد السَّلام ، بخلافِ الأقارب ، وإنَّما قال هذا لوجوب صلة الرَّحِمِ .

قوله ﴿ الصحيحين ﴾ [صحيح البخاري ٣/ ٩٠ - ٩١ (٢١٤٠) ، وصحيح مسلم ١٣٨/٤ (١٤١٣) « الصحيحين ﴾ [صحيح البخاري ٣/ ٩٠ - ٩١ (٢١٤٠) ، وصحيح مسلم ١٣٨/٤ (١٤١٣) (٥١) ] عن أبي هريرة ، عن النّبيّ ﴿ قال : « لا يبيع الرجلُ على بيع أخيه ، ولا يخطُبُ على خِطبةِ أخيه ﴾ . وفي رواية لمسلم (٤) : « لا يَسُم المسلمُ على سوم المسلم ، ولا يَخطُبُ على خِطبته ﴾ . وخرّجاه [ أخرجه : البخاري ٣/ ٩٠ (٢١٣٩) ، ومسلم ١٣٨/٤ (١٤١٢) (٤٩) ] من حديث ابن عمر عن النّبيّ ﴿ قال : « لا يَبعِ الرّجُلُ على بيع أخيه ، ولا يخطُبْ على خِطبة أخيه ، إلّا أنْ يأذن له » . ولفظه لمسلم .

وخرَّج مسلم [ في «صحيحه » ١٣٩/٤ ( ١٤١٤ ) ] من حديث عقبة بن عامر ، عن

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي ٦/ ٥١ (ط. دار الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٢) انظر: التمهيد٦/١٢٧ ـ ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد ١٢٨/٦.

<sup>. (01)(1814) 144/8 (8)</sup> 

النَّبيِّ ﷺ ، قال : « المؤمنُ أخو المؤمنِ ، فلا يَحِلُّ للمؤمن أن يبتاعَ على بيع أخيه ، ولا يخطبَ على الله المؤمن أخيه ، ولا يخطبَ على خِطبةِ أخيه ، حتَّى يَذَرَ » .

وهذا يدلُّ على أنَّ هذا حقُّ المسلم على المسلم ، فلا يُساويه الكافر في ذلك ، بل يجوزُ للمسلم أن يبتاعَ على بيع الكافر ، ويَخطُبَ على خطبته ، وهو قولُ الأوزاعيِّ (١) وأحمدَ ، كما لا يثبتُ للكافر على المسلم حقُّ الشُّفعة عنده ، وكثيرٌ من الفُقهاء ذهبوا إلى أنَّ النَّهي عامٌّ في حقِّ المسلم والكافر .

واختلفوا: هلِ النَّهيُ للتَّحريم ، أو للتَّنزيه ، فمِنْ أصحابنا من قال: هو للتَّنزيه دونَ التَّحريم ، والصَّحيحُ الذي عليه جمهورُ العلماء: أنَّه للتَّحريم .

واختلفوا: هل يصحُّ البيعُ على بيعِ أخيه ، أو النِّكاحُ على خِطَبته ؟ فقال أبو حنيفة والشافعي (٢) وأكثر أصحابنا: يَصِحُّ ، وقال مالك في النِّكاح: إنَّه إن لم يدخل بها ، فُرِّقَ بينهما ، وإنْ دخل بها لم يُفرَّقْ (٣) . وقال أبو بكر مِنْ أصحابنا في البيع والنّكاحِ: إنَّه باطلٌ بكلِّ حالٍ ، وحكاه عن أحمد .

ومعنى البيع على بيع أخيه: أنْ يكونَ قد باع منه شيئاً ، فيبذُل للمشتري سلعته ليشتريها ، ويفسخ بيعَ الأوّلِ . وهل يختصُّ ذلك بما إذا كان البذلُ في مدَّة الخيار ، بحيث يتمكَّن المشتري مِنَ الفسخ فيه ، أم هو عامٌّ في مدَّة الخيار وبعدَها ؟ فيه اختلاف بين العلماء ، قد حكاه الإمامُ أحمد في رواية حرب ، ومال إلى القول بأنَّه عامٌّ في الحالين ، وهو قولُ طائفة من أصحابنا . ومنهم من خصَّه بما إذا كان ذلك في مدَّة الخيار ، وهو ظاهرُ كلامِ أحمد في رواية ابن مشيش ، ومنصوصُ الشَّافعي (٤) ، والأوَّلُ أظهرُ ، لأنَّ المشتري وإنْ لم يتمكَّنْ من الفسخ بنفسه بعد انقضاء مدة الخيار فإنَّه إذا رغب في ردِّ السِّلعة الأولى على بائعها ، فإنَّه يتسبَّب في ردِّها عليه بأنواع من الطُّرق المقتضية لضَرره ، ولو بالإلحاح عليه في المسألة ، وما أدَّى إلى ضررِ المسلم ، كان محرَّماً ، والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) انظر: التمهيد ٣١٩/١٣.

<sup>(</sup>۲) « التمهيد » ۲۳/۱۳ .

<sup>(</sup>٣) انظر: التمهيد ٢٣/١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: التمهيد ٢٠/١٤.

وقوله ﷺ : « وكونوا عباد الله إخواناً » : هذا ذكره النَّبيُّ ﷺ كالتَّعليلِ لما تقدَّم ، وفيه إشارةٌ إلى أنَّهم إذا تركُوا التَّحاسُدَ ، والتَّناجُشَ ، والتَّباغُضَ (١) ، والتدابرَ ، وبيعَ بعضٍ ، كانوا إخواناً .

وفيه أمرٌ باكتساب ما يصيرُ المسلمون به إخواناً على الإطلاق ، وذلك يدخلُ فيه أداءُ حقوقِ المسلم على المسلمِ مِنْ رَدِّ السلامِ، وتشميت العاطس ، وعيادة المريض ، وتشييع الجنازة ، وإجابةِ الدَّعوة ، والابتداء بالسَّلام عندَ اللِّقاء ، والنُّصح بالغيب .

وفي " الترمذي " [ في " جامعه " ( ٢١٣٠ ) . وأخرجه : الطيالسي ( ٢٣٣٣ ) ، وأحمد 7 / ٤٠٥ ، والقضاعي في " مسند الشهاب " ( ٢٥٦ ) ، وهو حديث ضعيف لضعف أحد رجال إسناده ، وهو أبو معشر المدني ] عن أبي هُريرة ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : " تَهادوا ، فإنَّ الهدية تُذهِبُ وَحَرَ الصَّدر " . وخرَّجه غيرُه [ أخرجه : البخاري في " الأدب المفرد " ( ٤٩٥ ) ، وأبو يعلى ( ٦١٤٨ ) ، والقضاعي في " مسند الشهاب " ( ٢٥٧ ) ، وهو حديث حسن ] ، ولفظه : " تهادوا تحابُوا " .

وفي « مسند البزار » [كما في «كشف الأستار » (١٩٣٧ ) . وأخرجه : الطبراني في « الأوسط » (١٥٤٩ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٢٥٨ ) ، وهو ضعيف لضعف أحد رجال إسناده ، وهو عائذ بن شريح ] عن أنس ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « تهادوا ، فإنّ الهدية تَسُلُّ السَّخيمة » .

ويُروى عن عمر بن عبد العزيز \_ يرفعُ الحديثَ \_ قال : « تصافحوا ، فإنَّه يُذهِبُ الشَّحناء ، وتهادوا » [ أخرجه : ابن وهب في « الجامع للحديث » ( ٢٤٦ ) ] .

وقال الحسن : المصافحةُ تزيد في الودِّ [ أخرجه : أبو محمد الأنصاري في «طبقات المحدثين بأصبهان » ٣/ ٥٠٧ ، والخطيب في «تاريخ بغداد » ٣٥٨/٦ ] .

وقال مجاهد [أخرجه: ابن أبي شيبة (٣٥٤٤٩)، والطبري في «تفسيره» (١٢٦٢٤)، وطبعة التركي ٢٥٧/١١، وابن أبي حاتم في «التفسير» (٩١٣٢)]: بلغني أنه إذا تراءى

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

المتحابّان ، فضحك أحدُهما إلى الآخر ، وتصافحا ، تحاتت خطاياهما كما يتحاتُ الورقُ من الشجر ، فقيل له : إنَّ هذا ليسيرٌ مِنَ العمل ، قال : تقولُ يسيرٌ والله يقولُ : ﴿ لَوَ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ فُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّهُ عَزِيزٌ وَكَالِكَ اللهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّهُ عَزِيزٌ وَكَالِكَ اللهَ أَلَفَ بَيْنَهُمُ ۚ إِنَّهُ عَزِيزٌ وَكَالِكَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزٌ والله عَرِيدٌ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

وقوله ﷺ: « المسلمُ أخو المسلم ، لا يظلِمُه ، ولا يَخذُلُه ، ولا يَكذِبُه ، ولا يَكذِبُه ، ولا يَحذُلُه ، ولا يَكذِبُه ، ولا يَحقِرُه » . هذا مأخوذ من قوله عز وجل : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَ ٱخُوَيْكُمْ ﴾ [الحجرات : ١٠] ، فإذا كان المؤمنون إخوةً ، أمروا فيما بينهم بما يُوجب تآلُفَ القلوب واجتماعَها ، ونُهوا عمَّا يوجبُ تنافرَ القلوب واختلافَها ، وهذا من ذلك .

وأيضاً ، فإنَّ الأخ مِنْ شأنه أنْ يُوصِلَ إلى أخيه النَّفع ، ويكفَّ عنه الضَّرر ، ومن أعظم الضِّر الذي يجبُ كفُّه عَنِ الأخِ المسلم الظُّلم ، وهذا لا يختصُّ بالمسلم ، بل هو محرَّمٌ في حقِّ كلِّ أحَدٍ ، وقد سبق الكلام على الظُّلم مستوفى عند ذكر حديث أبي ذرِّ الإلهي : « يا عبادي إنِّي حرَّمتُ الظُّلم على نفسي ، وجعلته بينكم محرَّماً ، فلا تظالموا »(١) .

ومِنْ ذلك : خِذلانُ المسلم لأخيه ، فإنَّ المؤمن مأمورٌ أنْ يَنصُرَ أخاه ، كما قال عرف ذلك : خِذلانُ المسلم لأخيه ، فإنَّ المؤمن مأمورٌ أنْ يَنصُرُ مُظلوماً ، فكيف أنصره ظالماً ؟ قال : « تمنعه عنِ الظُّلم ، فذلك نصرُك إيَّاه » . خرَّجه البخاري [ في «صحيحه » ١٦٨/٢ (٢٤٤٤)] بمعناه من حديث أنس ، وخرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ٨/١٩ (٢٥٨٤) ) بمعناه من حديث جابر .

وخرَّج أبو داود [ في « سننه » ( ٤٨٨٤ ) . وأخرجه : أحمد ٢٠٠٨ ، والبخاري في « التاريخ الكبير » ٢٠٤/١ ، ويعقوب بن سفيان في « المعرفة » ٢٠٠/١ ، وفي إسناده مقال ] من حديث أبي طلحة الأنصاري وجابر بن عبد الله ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ما مِن امرئ مسلم يخذُلُ امرأً مسلماً في موضع تُنتَهكُ فيه حرمتُه ، ويُنتقصُ فيه من عِرضه ، إلاَّ خذله الله في موضع يُنتقصُ فيه من عرضه عُنتقصُ فيه من

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

عِرضِه ، ويُنتهكُ فيه من حرمته ، إلَّا نصره الله في موضع يحبُّ فيه نصرَتَه » .

وخرّج الإمام أحمد (۱<sup>۱۱)</sup> من حديث أبي أمامة بن سهل ، عن أبيه ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « مَنْ أُذِلَّ عنده مؤمنٌ ، فلم ينصُرْه وهو يقدِرُ على أن ينصُرَه ، أذلَّه الله على رؤوس الخلائق يوم القيامة » .

وخرَّج البزار (٢) من حديث عِمران بن حُصين ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « مَنْ نَصرَ أَخاه بالغيب وهو يستطيعُ نصرَه ، نَصَرَهُ الله في الدُّنيا والآخرة » .

ومن ذلك : كذِبُ المسلم لأخيه ، فلا يَحِلُّ له أن يُحدِّثه فيكذبه ، بل لا يُحدِّثه إلَّا صدقاً ، وفي « مسند الإمام أحمد »<sup>(٣)</sup> عن النَّوَّاس بن سمعان ، عن النَّبِّ ﷺ ، قال : « كَبُرَت خِيانةً أن تُحدِّثَ أخاكَ حديثاً هو لك مصدِّقٌ وأنت به كاذب » .

ومن ذلك : احتقارُ المسلم لأخيه المسلم ، وهو ناشئ عن الكِبْرِ ، كما قال النَّبِيُ : " الكِبْرُ بَطَرُ الحقِّ وغَمْطُ الناس » خرَّجه مسلم [ في "صحيحه » ١٥٥٦ ( ٩١ ) شخهُ الكبرُ (١٤٧ ) ] من حديث ابن مسعود ، وخرَّجه الإمام أحمد (٤٤ ) ، وفي رواية له : " الكبرُ سفّهُ الحقِّ ، وازدراءُ الناس » ، وفي رواية : " وغمص الناس » [ في "مسنده » ٢٧/١ . وأخرجه : أبو يعلى ( ٢٩١ ) ، والحاكم ٤/٢٨ ] ، وفي رواية زيادة : " فلا يَراهم شيئاً » وغمص النّاس : الطّعنُ عليهم وازدراؤهم (٥٠ ) ، وقال الله عز وجل : ﴿ يَكَأَيُّهُ اللّذِينَ ءَامَنُوا وغمص النّاس : الطّعنُ عليهم وازدراؤهم (٥٠ ) ، وقال الله عز وجل : ﴿ يَكَأَيُّهُ اللّذِينَ ءَامَنُوا لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا فِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنُ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلا فِسَاءً مِن فِين النّقص ، فيحتقرهم ويزدريهم ، ولا يراهم أهلاً لأنْ يقوم بحقُوقهم ، ولا أن يقبلَ مِنْ أحد منهم الحقّ إذا أورده عليه .

 <sup>(</sup>١) في « مسنده » ٣/ ٤٨٧ ، وإسناده ضعيف لضعف ابن لهيعة .

 <sup>(</sup>۲) كما في « كشف الأستار » (۳۳۱۵) و (۳۳۱٦) ، وهو معلول بالوقف والموقوف هو الصحيح كما ذكر
 البيهقي ٨/ ١٦٨ .

<sup>(</sup>٣) المسند ١٨٣/٤ ، وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٤) في « مسنده » ۱/ ٣٩٩ .

<sup>(</sup>٥) انظر: لسان العرب (غمص).

وقوله على التَّقوى هاهنا » يشير إلى صدره ثلاث مرَّاتٍ : فيه إشارةٌ إلى أنَّ كرم الخَلْق عند الله بالتَّقوى ، فربَّ من يحقِرُه الناس لضعفه ، وقلَّةِ حظِّه من الدُّنيا ، وهو أعظمُ قدراً عند الله تعالى ممَّن له قدرٌ في الدُّنيا ، فإنَّ الناسَ إنَّما يتفاوتُون بحسب التَّقوى ، كما قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْفَنكُمْ ﴾ [ الحجرات : ١٣ ] ، وسئل النَّبِيُّ ﷺ : مَنْ أَكْرُمُ النَّاسِ ؟ قال: « أتقاهُم لله عز وجل » [أخرجه: ابن أبي شيبة (٣١٩١٩)، وأحمد ٢/ ٤٣١ ، والدارمي ( ٢٢٩ ) ، والبخاري ٤/ ١٧٠ ( ٣٣٥٣ ) و٤/ ٢١٦ ( ٣٤٩٠ ) ، ومسلم ١٠٣/٧ (٢٣٧٨)، والنسائي في « الكبرى» (١١٢٤٩)، وفي « التفسير » ، له (٢٦٩) عن أبي هريرة ]. وفي حديث آخر: « الكرمُ التَّقوى » [ أخرجه: أحمد ٥/ ١٠، وابن ماجه (٤٢١٩)، والترمذي ( ٣٢٧١ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٦٩١٢ ) و( ٦٩١٣ ) ، والحاكم ١٦٣/٢ و٤/ ٣٢٥ من طريق سلام بن أبي مطيع ، عن قتادة ، عن الحسن ، عن سمرة ، به مرفوعاً ، وقال الترمذي : «حديث صحيح غريب » ؛ لكن سلام بن أبي مطيع في روايته عن قتادة ضعف ، ثمَّ إنَّ الحسن لم يسمع كل ما رواه عن سمرة ] ، والتَّقوى أصلُها في القلب ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى ٱلْقُلُوبِ﴾ [ الحج : ٣٢ ] . وقد سبق ذكر هذا المعنى في الكلام على حديث أبي ذرِّ الإلـٰهي عند قوله : « لو أنَّ أوَّلكم وآخرَكم وإنسَكُم وجنَّكُم كانوا على أتقى قلبِ رجلٍ واحد منكم ، ما زاد ذلك في مُلكي شيئاً »(١) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ، ويعني بـ(الإلهي) : القدسي .

و(٤٧)] عن حارثةَ بن وهبٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ألا أخبِرُكم بأهل الجنَّةِ : كلُّ ضعيف متضعَّفٍ ، لو أقسم على الله لأبرَّهُ ، ألا أخبركم بأهل النَّارِ : كلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُستكبِر » .

وفي « المسند » (١) عن أنس عن النّبيِّ على ، قال : « أمَّا أهل الجنَّة ، فكلُّ ضعيفٍ متضعَّفٍ ، أشعث ، ذي طِمرين ، لو أقسمَ على الله لأبرَّه ؛ وأمَّا أهلُ النَّارِ ، فكلُّ جَعْظَريٌّ جَوَّاظ جمَّاعٍ ، منَّاعٍ ، ذي تَبَع » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/١٧٣ ( ٤٨٥٠) ، وصحيح مسلم ١٥١ (٢٨٤٦) وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/١٥١ (٤٨٥٠) ، وصحيح مسلم ١٥١/ (٣٦) ] عن أبي هريرة ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « تحاجَّت الجنَّةُ والنَّارُ ، فقالتِ النَّارُ : أوثِرْتُ بالمتكبِّرينَ والمتجبِّرين، وقالتِ الجنَّةُ : لا يدخُلُني إلَّا ضعفاءُ النَّاس وسَقَطُهم، فقال الله للجنَّةِ : أنت رحمتي أرحمُ بك من أشاءُ من عبادي ، وقال للنار : أنت عذابي ، أعذَّبُ بكِ من أشاء من عبادي » .

وخرَّجه الإمام أحمد (٢) من حديث أبي سعيدٍ عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « افتخرت الجنَّةُ والنَّارُ ، فقالت النار : يا ربِّ ، يدخُلُني الجبابرة والمتكبِّرون والملوكُ والأشرافُ ، وقالت الجنَّةُ : يا ربِّ يدخُلُني الضُّعفاء والفقراءُ والمساكين » وذكر الحديث .

وفي "صحيح البخاري "(٣) عن سهل بن سعد ، قال : مرَّ رجلٌ على رسولِ الله عنده جالس : « ما رأيك في هذا ؟ » فقال رجلٌ منْ أشراف الناس : هذا والله حريٌّ إنْ خطب أنْ يُنكح ، وإنْ شفع أنْ يشفَّع ، وإن قالَ أن يُسمَعَ لقوله ، قالَ : فسكت النَّبيُّ عَيْ ، ثُمَّ مرَّ رجلٌ آخر ، فقالَ لهُ رسول الله عَيْ : « ما رأيكَ في هذا ؟ » قال : يا رسول الله ، هذا رجلٌ من فقراء المسلمين ، هذا حريٌّ إنْ خطب ألا يُنكح ، وإن شفع ألا يشفَع ، وإنْ قال ألا يُسمع لقوله ، فقال رسول الله عَيْ : « هذا خيرٌ من ملء الأرض مثل هذا » .

<sup>(</sup>١) ٣/ ١٤٥ ، وفي سنده عبد الله بن لهيعة ضعيف ، ويغنى عنه الحديث السابق .

<sup>(</sup>۲) في « مسنده » ۳/ ۱۳ و ۷۸ ، وإسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٣) ٧/٧ (٥٠٩١) و٨/٨١٨ \_ ١١٨ (٦٤٤٧) .

وقال محمد بنُ كعب القُرَظيُّ في قوله تعالى : ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴿ لِيَسَ لِوَقَعَنِهَا كَانِوا فِي الدُّنيا مرتفعين ، وَتَرْفَعُ رَجَالًا كَانُوا فِي الدُّنيا مرتفعين ، وترْفَعُ رَجَالًا كَانُوا فِي الدُّنيا مرتفعين ،

قوله على : « بحسب امرئ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يحقِرَ أَخاه المسلم » يعني : يكفيه مِنَ الشرِّ احتقارُ أخيه المسلم ، فإنَّه إنَّما يحتقرُ أخاه المسلم لتكبُّره عليه ، والكِبْرُ من أعظمِ خِصالِ الشَّرِّ ، وفي « صحيح مسلم »(١) عن النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّه قال : « لا يدخلُ الجنَّة من في قلبه مثقالُ ذرَّةٍ من كِبْرٍ » .

وفيه أيضاً (٢<sup>)</sup> عنه أنَّه قال: « العزُّ إزاره ، والكبر <sup>(٣)</sup> رداؤه ، فمن نازعني عذَّبتُه » فمنازعته الله تعالى صفاته التي لا تليقُ بالمخلوق ، كفى بها شرّاً .

وفي « صحيح ابن حبان » (٤) عن فَضالة بن عُبيدٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ثلاثة لا يُسأل عنهم : رجلٌ يُنازعُ الله إزاره ، ورجلٌ يُنازع الله رداءه ، فإنَّ رداءه الكبرياء ، وإزاره العزُّ ، ورجلٌ في شكِّ من أمر الله تعالى والقُنوطِ من رحمة الله » .

وفي « صحيح مسلم »(°) عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ عَلَيْهِ ، قال : « من قال : هلك الناسُ ، فهو أهلكهم »(١) قال مالك : إذا قال ذلك تحرُّناً لما يرى في الناس ، يعني في دينهم فلا أرى به بأساً ، وإذا قال ذلك عُجباً بنفسه ، وتصاغُراً للناس ، فهو المكروة الذي نُهي عنه . ذكره أبو داود في « سننه »(٧) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>. (</sup>Y) X/07(177).

<sup>(</sup>٣) في « صحيح مسلم » : « والكبرياء » .

<sup>(</sup>٤) (٤٥٥٩) ، وهو حديث صحيح .

<sup>. (</sup>YTYY) TT/A (o)

<sup>(</sup>٦) جاء في «صحيح مسلم» عقب الحديث: «قال أبو إسحاق: لا أدري ، أهلكهم بالنصب أو أهلكهم بالنصب أو أهلكهم بالرفع »، وقال النووي في شرحه ٨/ ٣٤٧: «روي (أهلكهم) على وجهين مشهورين: رفع الكاف وفتحها ، والرفع أشهر، ويؤيده أنَّه جاء في رواية رويناها في «حلية الأولياء» في ترجمة سفيان الثوري (فهو من أهلكهم) ، قال الحميدي في «الجمع بين الصحيحين »: الرفع أشهر، ومعناها أشدهم هلاكاً ، وأما رواية الفتح فمعناها هو جعلهم هالكين ، لا أنَّهم هلكوا في الحقيقة » . (٧) عقيب (٤٩٨٣) .

قوله على المسلم على المسلم حرامٌ: دمهُ ومالُه وعِرضه » هذا ممّا كان النّبيُ على يخطب به في المجامع العظيمة ، فإنّه خطب به في حجّة الوداع يومَ النّحر ، ويومَ عرفة ، ويوم الثاني من أيّام التّشريق ، وقال : « إنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرامٌ ، كحُرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا » [ أخرجه : أحمد المحمد عليكم حرامٌ ، كحُرمة يومكم هذا ، وفي «خلق أفعال العباد » ، له ( ٣٩ ) و ( ٥٠ ) عن ابن عباس ] وفي رواية للبخاري (١٥ ) وغيره : « وأبشاركم » .

وفي رواية: فأعادها مراراً، ثم رفع رأسه، فقالَ: «اللَّهُمَّ هل بلَّغتُ؟ اللهمَّ هل بلَّغت؟».

وفي رواية : ثم قال : « ألا ليبلغِ الشاهدُ منكمُ الغائبَ » [ أخرجه : البخاري ٢٦/١ ( ٦٧ ) ] .

وفي روايـة للبخـاري [ في « صحيحـه » ٢١٦/٢ ( ١٧٤٢ ) و٨/٨٨ ( ٦٠٤٣ ) و٨/٨٩ ( ٦٧٨٥ ) ] : « فإن الله حرم عليكم دماءكم وأموالكم وأعراضكم إلَّا بحقها » .

وفي رواية (٢٠): « دماؤكم وأموالُكم وأعراضُكم عليكُم حرامٌ ، مثلُ هذا اليوم ، وهذا البلد إلى يوم القيامة ، حتّى دفعةٌ يدفعُها مسلمٌ مسلماً يريدُ بها سوءاً حرام » .

وفي رواية [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٣٤٤٢ ) ، و( ٣٤٦٢ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ١٦٦٧ ) ، وفي إسناده مقال ، وانظر : مجمع الزوائد ٣/ ٢٧٢ ] قال : « المؤمنُ حرامٌ على المؤمن ، كحرمة هذا اليوم ؛ لحمُه عليه حرامٌ أنْ يأكُلَه ويغتابه بالغيب ، وعِرضُه عليه حرامٌ أنْ يخرِقَه ، ووجهُه عليه حرام أنْ يلطِمَه ، ودمُه عليه حرام أنْ يسفِكَه ، وحرامٌ عليه أنْ يدفعه دفعةً تُعنته » .

وفي "سنن أبي داود " [ ( ٥٠٠٤ ) . وأخرجه : أحمد ٣٦٢ /٥ ، والقضاعي في " مسند الشهاب " ( ٨٧٨ ) ، والبيهقي ٢٤٩/١ ، وهو حديث صحيح ] عن بعضِ الصَّحابة أنَّهم كانوا يسيرونَ مَعَ النَّبيِّ عَلَى ، فنام رجلٌ منهم ، فانطلق بعضُهم إلى حبلٍ معه ، فأخذها ففزعَ ، فقال النَّبيُّ عَلَى : " لا يحلُّ لمسلم أنْ يروِّع مسلماً » .

<sup>(</sup>۱) في « صحيحه » ۹/ ۱۳ (۷۰۷۸).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وخرَّج أحمد (۱۲۷ )، وأبو داود (۲ والترمذي [ في «جامعه » (۲۱٦ )، وأخرجه : عبد بن حميد (۲۳۷ )، والبخاري في « الأدب المفرد » (۲٤۱ )، والطحاوي في « شرح المعاني » ٢٤٣/٤ وفي « شرح المشكل » ، له (١٦٢٤ )، والطبراني في « الكبير » ٢٢/ (٦٣٠ )، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] عن السَّائب بن يزيد ، عن النَّبيِّ ، قال : « لا يأخذ أحدُكم عصا أخيه لاعباً جادًا ، فمن أخذ عصا أخيه ، فليردَّها إليه » . قال أبو عبيد : يعني أن يأخذ شيئاً لا يريد سرقتَه ، إنَّما يريدُ إدخال الغيظِ عليه ، فهو لاعبٌ في مذهب السرقة ، جادٌ في إدخال الأذي والروع عليه (٣) .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨٠ / ٨٠ ( ٦٢٩٠ ) ، وصحيح مسلم ١٢ / ٢١٨٤ ) ( ٣٧ ) ] عن ابنِ مسعودٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إذا كنتم ثلاثة ، فلا يتناجى (٤) اثنان دُوْن الثَّالث ، فإنَّ ذلك يُحزِنُهُ » ولفظه لمسلم .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ٢٠٠٧ ) . وأخرجه : أبو يعلى ( ٢٤٤٤ ) ، والحديث أعله البخاري بالإرسال في « تاريخه الكبير » ٢/ ٢٩٠ (٢٥٥٧) ] من حديث ابنِ عباس عن النَّبيِّ عَلَيْهُ ، قال: «لا يتناجى اثنان دُونَ التَّالث، فإنَّ ذلك يُؤذي المؤمنَ، والله يكره أذى المؤمن».

وخرَّج الإمام أحمد (٥) من حديث ثوبان ، عن النَّبِيِّ ، قال : « لا تؤذوا عبادَ الله ، ولا تعيِّرُوهم ، ولا تطلُبوا عوراتهم ، فإنَّ من طلبَ عورةَ أخيه المسلمِ ، طلب الله عورتَه حتى يفضَحَهُ في بيته » .

وفي « صحيح مسلم » (١) عن أبي هريرة : أنَّ النَّبيَّ ﷺ سُئِلَ عنِ الغيبة ، فقال : « إن كان فيه « ذكرُك أخاك بما يكرهُ » ، قال : أرأيت إنْ كان فيه ما أقولُ ؟ فقال : « إن كان فيه ما تقولُ فقد اغتَبته ، وإنْ لم يكن فيه ما تقولُ ، فقد بهتَّه » .

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۲۲۱/٤ .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (۵۰۰۳) .

<sup>(</sup>٣) انظر : غريب الحديث ٣/ ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر في « الفتح » عقيب (٦٢٨٨) : « كذا للأكثر مقصورة ثابتة في الخط صورة ياء وتسقط في اللفظ لالتقاء الساكنين ، وهو بلفظ الخبر ومعناه النهي . وفي بعض النسخ بجيم فقط بلفظ النهي » .

<sup>(</sup>۵) في « مسنده » ٥/ ٢٧٩ ، وإسناده لا بأس به .

<sup>. (</sup>V·)(YOA9)Y1/A (7)

فتضمَّنت هذه النُّصوص كلُّها أنَّ المسلمَ لا يحِلُّ إيصالُ الأذى إليه بوجهٍ مِنَ الوجوهِ من قولٍ أو فعلٍ بغير حقِّ ، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَينَ بِغَيْرِ مَا ٱحْـَتَسَبُّواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِثْمَا مُبِينًا ﴾ [ الأحزاب : ٥٨ ] .

وإنَّما جعلَ اللهُ المؤمنين إخوةً ليتعاطفوا ويتراحموا ، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٨/ ١١ ( ٦٠١١ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٢٠ ( ٢٥٨٦ ) ( ٦٦ ) ] عن النعمان بن بشير ، عن النبيِّ عَلَيْ ، قال : « مَثَلُ المؤمنين في توادِّهم وتراحُمهِم وتعاطُفهم ، مَثَلُ الجسدِ ، إذا الشبي عَلَيْ ، تداعى له سائرُ الجسد بالحمَّى والسَّهر » .

وفي رواية لمسلم [ في « صحيحه » ٢٠/٨ (٢٥٨٦ ) ( ٦٧ ) ] : « المؤمنون كرجلٍ واحدٍ ، إن اشتكى رأسه تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر » .

وفي رواية له أيضاً ('`: « المسلمون كرجلٍ واحد ؛ إنِ اشتكى عينُه ، اشتكى كلُّه ، وإنِ اشتكى رأسُه ، اشتكى كلُّه » .

وفيهما [صحيح البخاري ١٢٩/١ ( ٤٨١ ) و٣/١٦٩ ( ٢٤٤٦ ) و٨/ ١٠٢ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٢٠ ( ٢٥٨٥ ) ( ٦٠٢٦ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٢٠ ( ٢٥٨٥ ) ( ٦٥ ) ] عن أبي موسى ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « المؤمن للمؤمن كالبُنيان ، يشدُّ بعضُه بعضاً » .

وخرَّج أبو داود (۲) من حديث أبي هُريرة ، عن النَّبيِّ ، قال : « المؤمن مرآةُ المؤمن ، وخرَّجه المؤمنِ ، المؤمنِ ، يكفُّ عنه ضيعتَه ، ويحوطُه من ورائِه » . وخرَّجه الترمذي (۲) ، ولفظه : « إنَّ أحدَكُم مرآةُ أخيه ، فإنْ رأى به أذى ، فليُمطه عنه » .

قال رجل لعمر بن عبد العزيز: اجعل كبيرَ المسلمين عندَك أباً ، وصغيرهم ابناً ، وأوسَطَهم أخاً ، فأيُّ أولئك تُحبُّ أنْ تُسيء إليه [ أخرجه: الذهبي في " سير أعلام النبلاء » [ ٤٢٩/٨ ] ؟ ومن كلام يحيى بن معاذ الرازي: ليكن حظُّ المؤمن منك ثلاثة: إنْ لم تنفعه فلا تضرَّه ، وإنْ لم تُفرحه فلا تَغُمَّه ، وإنْ لم تمدحه فلا تَذُمَّه .

<sup>.</sup> (1) (1) (1)

<sup>(</sup>٢) في « سننه » (٤٩١٨) ، وإسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٣) في « جامعه » (١٩٢٩) ، وضعف الحديث بقوله عقبه : « ويحيى بن عبيد الله ضعفه شعبة » .

## الحديث السادس والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرِيرة رضي الله عنه ، عَن رسول الله على ، قال : « مَنْ نَفَسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُربةً مِنْ كُرب يَومِ القِيامَةِ ، ومَنْ يَسَّرَ على مُعسِرٍ ، يَسَّرَ الله عَليه في الدُّنيا والآخِرة ، ومَنْ سَتَرَ مُسلماً ، سَتَرَهُ الله في الدُّنيا والآخِرة ، والله في عَوْنِ أخيه ، ومَنْ سَلكَ طَريقاً يَلتَمِسُ فِيه عِلماً ، سَهَّلَ الله لَهُ لَهُ عَوْنِ العَبْد مَا كَانَ العَبْدُ في عَوْنِ أخيه ، ومَنْ سَلكَ طَريقاً يَلتَمِسُ فِيه عِلماً ، سَهَّلَ الله لَهُ بِهِ طَريقاً إلى الجَنَّةِ ، وما جَلَسَ قَومٌ في بَيْتٍ مِنْ بُيوتِ الله ، يَتْلُونَ كِتابَ الله ، ويَتَدارَسُونَه بَينَهُم ، إلَّا نَزَلَتْ عليهِمُ السَّكينَةُ ، وغَشِيتُهُمُ الرَّحمَةُ ، وحَفَّتُهُم المَلاثَكَةُ ، وَذَكَرَهُم الله فِيمَنْ عِنْدَهُ ، ومَنْ بَطَّأ بِهِ عَمَلُهُ ، لم يُسرِعْ بِهِ نَسَبُهُ » رواهُ مسلمٌ .

هذا الحديث خرَّجه مسلم [ في «صحيحه» بهذا اللفظ  $\wedge$  ( ٧٦٩٩) (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) . هذا اللحديث خرَّجه مسلم [ في « الورد (  $\wedge$  ) . وابن ماجه (  $\wedge$  ) ، والترمذي وأخرجه ) والإرد ) ، والنسائي في « الكبرى» (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) و (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) و (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) و (  $\wedge$  ) و (  $\wedge$  ) و (  $\wedge$  ) و النسائي في « الكبرى» (  $\wedge$  ) و العترض عليه غيرُ واحدٍ مِنَ الحقّاظ في الأعمش ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة ، واعترض عليه غيرُ واحدٍ مِنَ الحقّاظ في تخريجه ، منهم أبو الفضل الهروي والدارقطني (  $\wedge$  ) ، فإنَّ أسباط بن محمَّد رواه عن الأعمش [ أخرجه : أبو داود (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) ، والترمذي (  $\wedge$  (  $\wedge$  ) ، (  $\wedge$  ) ، والنسائي في الكبرى» (  $\wedge$  ( $\wedge$  ) ] ؛ قال : حُدِّثتُ عن أبي صالح ، فتبيَّن أنَّ الأعمش لم يسمعه من أبي صالح ولم يذكر من حدثه به عنه ، ورجَّح الترمذي (  $\wedge$  ) وغيره هذه الرواية ، وزاد بعضُ أصحاب الأعمش في متن الحديث : « ومن أقال مسلماً أقال الله عثرتَه يومَ القيامة » [ أخرجه : أحمد  $\wedge$  ( $\wedge$  ) ، وأبو داود ( $\wedge$  ( $\wedge$  ) ، وابن ماجه ( $\wedge$  ( $\wedge$  ) ، وابن حبان ( $\wedge$  ) عن أبي صالح عن الأعمش ، به ] .

وخرجا في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣/١٦٨ ( ٢٤٤٢ ) و٢٨ ( ١٩٥١ ) ،

<sup>(</sup>۱) لم يتكلم عليه في « التتبع » ، وإنما تكلم عليه في كتابه « العلل » ١٨١/١٠٠ ـ ١٨٨ (١٩٦٦) .

<sup>(</sup>٢) في « جامعه » عقب الحديث (١٤٢٥) ، وقال : « حديث أسباط أصح » .

وصحيح مسلم ١٨/٨ ( ٢٥٨٠ ) ( ٥٨ ) . وأخرجه : أحمد ٢ / ٩١ ، وأبو داود ( ٤٨٩٣ ) ، والترمذي ( ١٤٢٦ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٢٧٢١ ) ، وابن حبان ( ٥٣٣ ) ] من حديث ابن عمر ، عن النّبيّ على ، قال : « المسلم أخو المسلم ، لا يظلِمُه ، ولا يُسْلِمُه ، ومن كان في حاجة أخيه ، كان الله في حاجته ، ومن فرّج عن مسلم ، فرّج الله عنه كُربةً مِنْ كُرَب يوم القيامة ، ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة » .

وخرَّج الطبراني (١) من حديث كعب بن عُجرة ، عن النَّبِيِّ ﷺ قال : « منْ نفَّس عن مؤمنٍ كُربةً مِنْ كُرَبِهِ ، نفَّس اللهُ عنهُ كُربةً من كُرَب يوم القيامة ، ومن ستر على مؤمن عورته ، ستر الله عورته ، ومن فرَّج عن مؤمن كُربةً ، فرَّج الله عنه كُربته » .

وخرَّج الإمام أحمد (٢) من حديث مسلمة بن مُخلَّدٍ (٣) ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من ستر مسلماً في الدنيا ، ستره الله في الدُّنيا والآخرة ، ومن نجَّى مَكروباً ، فكَّ اللهُ عنه كُربةً من كُرَبِ يوم القيامة ، ومن كان في حاجة أخيه ، كان الله في حاجته » .

فقوله ﷺ: « من نقّس عن مؤمنٍ كربةً من كرب الدُّنيا ، نفَّس الله عنه كُربة من كرب يوم القيامة » هذا يرجعُ إلى أنَّ الجزاءَ من جنس العمل ، وقد تكاثرت النُّصوصُ بهذا المعنى ، كقوله ﷺ: « إنَّما يرحم الله من عِباده الرُّحماء » [ أخرجه : أحمد ٥/٢٠٤ بهذا المعنى ، كقوله ﷺ : « إنَّما يرحم الله من عِباده الرُّحماء » [ أخرجه : أحمد ٥/٢٥٧ بهذا المعنى ، كقوله ﷺ ( ١٢٨٤ ) و٧/١٥١ ( ٥٥٥٥ ) و٨/ ١٦٦ ( ٧٣٧٧ ) ومسلم ٣/ ٣٩ ( ٣٩٣ ) ( ١١ ) ، وأبو داود ( ٣١٢٥ ) ، وابن ماجه ( ١٥٨٨ ) من حديث أسامة بن زيد ] ، وقوله : « إنَّ الله يعذِّب الَّذين يُعذِّبونَ النَّاس في الدُّنيا » [ أخرجه : مسلم ٨/ ٣٢ ( ٢٦١٣ ) ( ١١٩ ) ، وأبو داود ( ٣٠٤٥ ) ، من حديث هشام بن حكيم بن حزام ] .

والكُربة : هي الشِّدَّةُ العظيمة التي تُوقعُ صاحبَها في الكَرب ، وتنفيسُها أن يُخفَّفَ

<sup>(</sup>۱) في « الكبير » ۱۹/(۳۵۰) وفي « الأوسط » ، له (٥٦٤٩) ، وإسناده ضعيف . وانظر : مجمع الزوائد ٨/ ١٩٣ .

<sup>(</sup>٢) في « مسنده » ٤/ ١٠٤ ، وفي إسناده مقال ؛ لكن قال الذهبي في « السير » ٦/ ٣٣٥ : « هذا حديث جيد الإسناد » ، ولعله قال ذلك لما له من الشواهد .

 <sup>(</sup>٣) مَسْلمة بن مُخَلَّد ، بتشديد اللام ، الأنصاري الزرقي ، صحابيٌ صغير سكن مصر ، ووليها مرةً ،
 مات سنة اثنتين وستين . التقريب (٦٦٦٦) .

عنه منها ، مأخوذٌ مِنْ تنفيس الخناق ، كأنه يُرخى له الخناق حتَّى يأخذ نفساً ، والتفريجُ أعظمُ منْ ذلك ، وهو أنْ يُزيلَ عنه الكُربةَ ، فتنفرج عنه كربتُه ، ويزول همُّه وغمُّه ، فجزاءُ التَّنفيسِ التَّنفيسُ ، وجزاءُ التَّفريجِ التَّفريجُ ، كما في حديث ابن عمر ، وقد جُمعُ بينهما في حديثِ كعبِ بن عُجرة .

وخرَّج الترمذي [ في «جامعه » ( ٢٤٤٩ ) . وأخرجه : أبو داود ( ١٦٨٢ ) ، وأبو يعلى ( ١١١١ ) ] من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً : « أيما مُؤْمِنِ أطعمَ مؤمناً على جُوعٍ ، أطعمه الله يومَ القيامة من ثمار الجنة ، وأيما مؤمن سقى مؤمناً على ظمأ ، سقاه الله يومَ القيامة من الرَّحيق المختوم (١) ، وأيما مؤمنٍ كسا مؤمناً على عُري ، كساه الله من خضر الجنة » . وخرَّجه الإمام أحمد [ في «مسنده » ١٣/٣ ] بالشكّ في رفعه ، وقيل : إنَّ الصحيح وقفه (٢) .

وروى ابنُ أبي الدنيا<sup>(٣)</sup> بإسناده عن ابن مسعود قال : « يُحشر الناسُ يوم القيامة أعرى ما كانوا قطُّ ، وأجوع ما كانوا قطُّ ، وأظمأ ما كانوا قطُّ ، وأنصبَ ما كانوا قط ، فمن كسا لله ِعز وجل ، كساه الله ، ومن أطعم لله عز وجل ، أطعمه الله ، ومن سقى لله عز وجل ، سقاه الله ، ومن عفا لله عز وجل ، أعفاه الله » .

وخرَّج البيهقي (٤) من حديث أنس مرفوعاً : « أنَّ رجلاً من أهل الجنَّةِ يُشرف يومَ القيامة على أهلِ النَّارِ ، فيُناديه رجلٌ من أهلِ النَّارِ : يا فلان ، هل تعرفني ؟ فيقول : لا والله ما أعرِفُك ، من أنت ؟ فيقول : أنا الذي مررتَ بي في دار الدُّنيا ، فاستسقيتني

<sup>(</sup>۱) الرحيق : من أسماء الخمر ، يريد خمر الجنة ، والمختوم : المصون الذي يبتذل لأجل ختامه . النهاية ٢/ ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) قال الترمذي عقب الحديث (٢٤٤٩) : « هذا حديث غريب وقد روي عن عطية ، عن أبي سعيد موقوفاً وهو أصح عندنا وأشبه » .

وقال أبو حاتم كما في « العلل » لابنه (٢٠٠٧) : « الصحيح موقوف الحفاظ لا يرفعونه » .

 <sup>(</sup>٣) في « اصطناع المعروف » (٨٣) ، ورواه أيضاً في « قضاء الحوائج » (٣٠) .

<sup>(</sup>٤) في «شعب الإيمان » (٧٦٨٧) ، وطبعة الرشد (٧٢٨٣) بنحو هذا اللفظ ، أما بهذا اللفظ ؛ فأخرجه : أبو يعلى في « مسنده » (٣٤٩٠) ، وذكره المنذري في « الترغيب والترهيب » (١٤٠١) ، وهو حديث ضعيف .

شَربةً من ماءٍ ، فسقيتُك ، قال : قد عرفتُ ، قال : فاشفع لي بها عند ربّك ، قال : فيسأل الله عز وجل ، ويقول : شفّعني فيه ، فيأمر به ، فيُخرجه من النار » .

وقوله: « كُربة من كُرَبِ يوم القيامة » ، ولم يقل: « من كُرب الدُّنيا والآخرة » كما قيل في التَّيسير والسَّتر ، وقد قيل في مناسبة ذلك: إنَّ الكُرَبَ هي الشَّدائدُ العظيمة ، وليس كلّ أحد يحصُلُ له ذلك في الدُّنيا ، بخلاف الإعسار والعورات المحتاجة إلى الستر ، فإنَّ أحداً لا يكادُ يخلو من الدُّنيا من ذلك ، ولو بتعشر بعض الحاجات المهمَّة . وقيل : لأنَّ كُرَب الدُّنيا بالنِّسبة إلى كُرَب الآخرة كلا شيء ، فادَّخر الله جزاء تنفيسِ الكُرَبِ عندَه ، لينفِّسَ به كُرَب الآخرة ، ويدلُّ على ذلك قولُ النَّبيِّ : « يجمع الله الأوَّلين والآخرين في صعيدٍ واحدٍ ، فيسمَعُهم الدَّاعي ، وينفُذُهُم البصر ، وتدنو الشَّمسُ منهم ، فيبلُغُ النَّاسُ من الغمِّ والكرب ما لا يُطيقون ولا يحتملون ، فيقول الناسُ بعضُهم لبعض : ألا ترونَ ما قد بلغكُم ؟ ألا تنظرون من يشفعُ لكم إلى ربَّكم ؟ » ، وذكر حديثَ الشفاعة ، خرّجاه [ البخاري في «صحيحه » ١٦٣/٤ (١٩٤ ) (٢٣٢٠ ) المعناه من حديث أبي هريرة .

وخرَّجا [البخاري في "صحيحه " ١٣٦/٨ ( ٢٥٢٧)، ومسلم في "صحيحه " ١٥٦/٨ ( ٢٥٢٥)، ومسلم في "صحيحه " ١٥٦/٨ ( ٥٨٥٩) ( ٥٨٥٩) أَعُراةً عُراةً عُراةً عُراةً عُراةً عُرلًا " ، قالت : فقلتُ : يا رسول الله ، الرِّجال والنِّساءُ ينظرُ بعضُهم إلى بعضٍ ؟ قال : " الأمرُ أشدُ من أن يُهِمَّهم ذلك " .

وخرَّجا [البخاري في «صحيحه» ٢٠٧/٦ (٤٩٣٨) و٨/١٥٨ ( ٢٥٣١)، ومسلم في «صحيحه» ١٥٧/٨ ( ٢٥٣١) ، ومسلم في «صحيحه» ١٥٧/٨ ( ٢٨٦٢) ( ٦٠)] من حديث ابن عمر عن النَّبيِّ عَلَيْ في قوله : ﴿ يَوْمَ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [المطففين : ٦] ، قال : « يقومُ أحدُهم في الرَّشح إلى أنصاف أذنيه » .

وخرَّجا [ صحيح البخاري ١٣٨/٨ ( ٦٥٣٢ ) ، وصحيح مسلم ١٥٨/٨ ( ٢٨٦٣ ) ( ٦١ ) ] من حديث أبي هريرة عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « يَعْرَقُ النَّاسُ يومَ القيامة حتَّى يذهب عرَقُهم في الأرض سبعين ذراعاً ، ويُلجِمُهُم حتّى يبلغَ آذانهم » ولفظه للبخاري ، ولفظ

مسلم : « إنَّ العرق ليذهبُ في الأرض سبعين باعاً ، وإنّه ليبلغ إلى أفواهِ النّاس ، أو إلى آذانهم » .

وخرَّج مسلم [ في "صحيحه " ١٥٨/٨ ( ٢٨٦٤ ) ( ٦٢ ) ] من حديث المقداد ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : " تدنُو الشَّمسُ مِنَ العباد حتَّى تكون قدرَ ميلٍ أو ميلين ، فتصهرُهم الشَّمسُ ، فيكونون في العَرَقِ كقدر أعمالهم ، فمنهم مَنْ يأخذُه إلى عَقِبيه ، ومنهم من يأخذه إلى ركبتيه ، ومنهم من يأخذه إلى حَقْويْهِ ، ومنهم من يُلجمه إلجاماً » .

وقال ابن مسعود: الأرضُ كلُها يومَ القيامة نارٌ ، والجنَّةُ من ورائها ترى أكوابها وكواعبها ، فيعرَقُ الرَّجلُ حتَّى يرشَح عرقُه في الأرض قدرَ قامةٍ ، ثمَّ يرتفعُ حتَّى يبلغَ أنفه ، وما مسَّه الحسابُ ، قال : فمم ذاك يا أبا عبد الرحمن ؟ قال : ممَّا يرى النَّاس يُصنَعُ بهم [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٥٨٤٠ ) ، وطبعة التركي ٧٣٣/١٣ ) ] .

وقال أبو موسى : الشَّمسُ فوق رؤوسِ النَّاس يومَ القيامة ، فأعمالهم تُظِلُّهم أو تضحِيهم [ أخرجه : هناد في « الزهد » ( ٣٣١ ) موقوفاً . وذكره الدارقطني في « العلل » ٢٤٨/٧ ( ١٣٢٥ ) مرفوعاً ، وقال : « يرويه الأعمش ، عن أبي ظبيان واختلف عنه فرفعه عبيد بن يعيش ، عن أسباط ، عن الأعمش ، وقفهُ أبو معاوية وأصحاب الأعمش ، عن الأعمش ، وهو الصواب » ] .

وفي « المسند »(١) من حديث عُقبة بن عامرٍ مرفوعاً : « كلُّ امرئ في ظلِّ صدقته حتّى يُفصَلَ بينَ الناسَ » .

قوله ﷺ: « ومن يسَّر على مُعسِرٍ ، يسَّرَ الله عليه في الدُّنيا والآخرة » . هذا أيضاً يدلُّ على أنَّ الإعسار قد يحصُل في الآخرة ، وقد وصف الله يومَ القيامة بأنَّه يومٌ عسير وأنّه على الكافرين غيرُ يسير ، فدلَّ على أنَّه يسير على غيرهم ، وقال : ﴿ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَيْفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ [ الفرقان : ٢٦] .

والتيسير على المعسر في الدنيا من جهة المال يكون بأحد أمرين: إمّا بإنظاره إلى الميسرة، وذلك واجبٌ ، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن كَاكَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠]، وتارةً بالوضع عنه إن كان غريماً ، وإلاّ فبإعطائه ما يزولُ به إعسارُه ، وكلاهما له فضل عظيم .

<sup>(</sup>١) أحمد ١٤٧/٤ ، وهو حديث صحيح .

وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٣/ ٧٥ ( ٢٠٧٨ ) و٢١٤ ( ٣٤٨٠ ) ، وصحيح مسلم ٥/ ٣٣ ( ١٥٦٢ ) ( ٣٤٨٠ ) ، وصحيح مسلم ٥/ ٣٣ ( ١٥٦٢ ) ] عن أبي هُريرة عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : «كان تاجرٌ يُداينُ النَّاسَ ، فإذا رأى معسراً ، قال لصبيانه : تجاوزوا عنه ، لعلَّ الله أنْ يتجاوزَ عنّا ، فتجاوز الله عنه » .

وفيهما [صحيح البخاري ١٥٣/ (٢٣٩١)، وصحيح مسلم ٣٢/٥ (١٥٦٠) (٢٧) و (٢٨) عن خُذيفة وأبي مسعود الأنصاري سمعا النَّبيَّ عَني يقول: «مات رجل فقيل له (٢٠) عن خُذيفة وأبي ألنَّاس، فأتجاوزُ عَن المُوسِر، وأخفِّفُ عنِ المُعسِرِ» وفي رواية: قال: كنت أنظِرُ المعسِرَ، وأتجوَّزُ في السِّكَة، أو قال: في النَّقد، فغُفِرَ له ». وخرَّجه مسلم [في «صحيحه» ٣٥/٣٥ (١٥٦١) (٣٠)] من حديث أبي مسعود عن النَّبيِّ عَني . وفي حديثه: «فقال الله: نحنُ أحقُّ بذلك منه، تجاوزوا عنه».

وخرَّج أيضاً [ في « صحيحه » ٣٣ /٥ ( ١٥٦٣ ) و٣٢ ( ١٥٦٣ ) ( ٣٢ ) ] من حديث أبي قتادة عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من سرَّه أن يُنجيه الله مِنْ كُرَب يوم القيامة ، فلينفس عن مُعسرٍ ، أو يضعْ عنه » .

وخرَّج أيضاً [ في «صحيحه » ٨/ ٣٦١ ( ٣٠٠٦ ) ( ٧٤ ) ] من حديث أبي اليَسَر ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « من أنظر معسراً ، أو وضع عنه ، أظلَّه الله في ظلَّه يومَ لا ظِلَّ إلَّا ظلًّه » .

وفي « المسند »(٢) عن ابنِ عمرَ ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « من أراد أَنْ تُستجاب دعوته ، وتُكشفَ كُربَتُه ، فليفرّج عن مُعسِرٍ » .

وقوله ﷺ: « ومن سَتر مُسلماً ، ستره الله في الدُّنيا والآخرة » . هذا مما تكاثرتِ النُّصوص بمعناه . وخرَّج ابن ماجه [ في « سننه » ( ٢٥٤٦ ) ، وفي إسناده ضعف لكن تقدمت له الشواهد ] من حديث ابن عباس ، عن النَّبيُّ ﷺ ، قال : « من ستر عورةَ أخيه المسلم ،

<sup>(</sup>١) بعد هذه الكلمة في نسخة محمد عبد الرزاق ونسخة عصام الدين ونسخة البقاعي : « بم غفر الله لك ؟ » وفي صحيح مسلم : « ما كنت تعمل ؟ » قال : فإما ذكر وإما ذُكّر .

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٢/ ٢٣ ، وإسناده ضعيف لانقطاعه ولضعف أحد رواته .

ستر الله عورته يومَ القيامة ، ومن كشفَ عورة أخيه المسلم ، كشف الله عورته حتّى يفضحه بها في بيته » .

وخرَّج الإمام أحمد [في «مسنده » ١٥٣/٤ و١٥٩ ، وفي إسناده مقال] من حديث عقبة بن عامر سمع النَّبيَّ عَلَيْهُ ، يقول : «من ستر مؤمناً في الدنيا على عورةٍ ، ستره الله عز وجل يوم القيامة » .

وقد رويَ عن بعض السَّلف أنَّه قال : أدركتُ قوماً لم يكن لهم عيوبٌ ، فذكروا عيوبَ الناس ، فذكر الناسُ لهم عيوباً ، وأدركتُ أقواماً كانت لهم عيوبٌ ، فكقُوا عن عيوب الناس ، فنُسِيَت عيوبهم [ أخرجه : الجرجاني في « تاريخ جرجان » ١/ ٢٥١ ترجمة (٤٠٦ ) عن أحمد بن الحسن بن هارون . انظر : الفردوس بمأثور الخطاب للديلمي (٤٨٣٠ ) ] ، أو كما قال .

وشاهد هذا حديث أبي بَرْزَةَ ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، أنَّه قال : « يا معشرَ من آمن بلسانه ، ولم يدخُلِ الإيمانُ في قلبه ، لا تغتابوا المسلمينَ ، ولا تتبعُوا عوراتهم ، فإنَّه من تتبَّع عوراتهم ، تتبَّع الله عورته ، يفضحه في بيته » خرَّجه الإمام أحمد وأبو داود (۱) ، وخرَّج الترمذي (۲) معناه من حديث ابن عمر .

## واعلم أنَّ النَّاس على ضربين:

أحدهما: من كان مستوراً لا يُعرف بشيءٍ مِنَ المعاصي ، فإذا وقعت منه هفوة ، أو زلَّة ، فإنَّه لا يجوزُ كشفها ، ولا هتكُها ، ولا التَّحدُّث بها ، لأنَّ ذلك غيبةٌ محرَّمة ، وهذا هو الذي وردت فيه النَّصوصُ ، وفي ذلك قد قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ عَامَنُوا لَهُمُ عَذَابُ أَلِمٌ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ [النور: ١٩] . والمراد : إشاعةُ الفَاحِشَةِ على المؤمن المستتر فيما وقع منه ، أو اللهِمَ به وهو بريء منه ، كما في قصَّة الإفك . قال بعض الوزراء الصالحين لبعض من يأمرُ بالمعروف : اجتهد أن تستُر العُصَاةَ ، فإنَّ ظهورَ معاصيهم عيبٌ في أهل الإسلام ، وأولى الأمور ستر العيوب ،

أحمد ٤/٠/٤ و ٤٢٤ ، وأبو داود (٤٨٨٠) ، وهو حديث قويٌّ .

<sup>(</sup>۲) في « جامعه » (۲۰۳۲) .

ومثل هذا لو جاء تائباً نادماً ، وأقرَّ بحدٍ ، ولم يفسَّرهُ ، لم يُستفسر ، بل يُؤمَر بأنْ يرجع ويستُر نفسه ، كما أمر النَّبيُ عَلَيْ ماعزاً والغامدية [ أخرجه : مسلم ١١٩٥ ( ١٦٩٥ ) ( ٢٢ ) وي النبي النبي الذي قال : « أصبتُ حدّاً ، فأقمه علي الالله ومثلُ هذا لو أخذَ بجريمته ، ولم يبلغ الإمام ، فإنَّه يُشفع له حتى لا يبلغ الإمام . وفي مثله جاء الحديثُ عَنِ النَّبيِ عَلَيْ : « أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم » . خرَّجه أبو داود والنسائي مِنْ حديث عائشة [ أخرجه : أبو داود ( ٢٣٥٥ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ٢٩٩٧ ) وأبو نعيم في « الحديث عائشة [ أجمد ٢/ ١٨١ ، والبخاري في « الأدب المفرد » (٤٦٥ ) ، وابن حبان (١٥٢٠ ) وأبو نعيم في « الحلية » ٩/٤٤ ، والبيهقي ٨/ ٣٣٤ من حديث عائشة ، وهو حديث يتقوى بما له من طرق وشواهد ] .

والثاني: من كان مشتهراً بالمعاصي ، معلناً بها لا يُبالي بما ارتكب منها ، ولا بما قيل له فهذا هو الفاجرُ المُعلِنُ ، وليس له غيبة ، كما نصَّ على ذلك الحسنُ البصريُ (٢) وغيره ، ومثلُ هذا لا بأس بالبحث عن أمره ، لتُقامَ عليه الحدودُ . صرَّح بذلك بعضُ أصحابنا ، واستدلَّ بقولِ النَّبِيِّ عَيُ : « واغدُ يا أنيس على امرأةِ هذا ، فإنِ اعترفت ، فارجُمها » [أخرجه : البخاري ٣/ ١٣٤ (٢٣١٤) و(٢٣١٥) ، ومسلم ١٢١/٥ (١٦٩٧) و(١٦٩٨) ومثلُ هذا لا يُشفَعُ له إذا أخِذَ ، ولو لم يبلغ السُّلطان ، بل يُترك وتي يُقام عليه الحدُّ لينكفَّ شرُّه ، ويرتدعَ به أمثالُه . قال مالك : من لم يُعْرَفْ منه أذى للناس ، وإنَّما كانت منه زلَّةٌ ، فلا بأس أنْ يُشفع له ما لم يبلغ الإمام ، وأمَّا من عُرِفَ بشرً أو فسادٍ ، فلا أحبُ أنْ يشفع له أحدٌ ، ولكن يترك حتى يُقام عليه الحدُّ ، حكاه ابن المنذر وغيره (٣) .

<sup>(</sup>۱) هو ماعز بن مالك ، وهذا الحديث أخرجه : مسلم في «صحيحه » ١١٨/٥ (٢٠) (٢٠) من حديث أبي سعيد الخدري .

<sup>(</sup>٢) ذكر رجل عند الحسن فنال منه فقيل له: يا أبا سعيد ما نراك إلَّا اغتبت الرجل ، فقال: أي لكع هل عبت من شيء فيكون غيبة . أيما رجل أعلن بالمعاصي ولم يكتمها كان ذكركم إياه حسنة لكم ، وأيما رجل عمل بالمعاصى فكتمها الناس كان ذكركم إياه غيبته .

أخرجه: الإسماعيلي في « معجم شيوخه » (٢٦٣) ، والسهمي في « تاريخ جرجان » ١١٥/١ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٩٦٦٨) عن يونس ، عن الحسن .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى لابن قدامة ١٠/ ٢٨٨.

وكره الإمام أحمد رفعَ الفسَّاق إلى السلطان بكلِّ حالٍ ، وإنَّما كرهه ؛ لأنَّهم غالباً لا يُقيمون الحدودَ على وجهها ، ولهذا قال : إنْ علمتَ أنَّه يقيمُ عليه الحدَّ فارفعه ، ثم ذكر أنَّهم ضربوا رجلاً ، فمات . يعني لم يكن قتلُه جائزاً .

ولو تاب أحدٌ مِنَ الضَّرب الأوَّل ، كان الأفضلُ له أن يتوبَ فيما بينه وبين الله تعالى ، ويستر على نفسه .

وأما الضربُ الثاني ، فقيل : إنَّه كذلك ، وقيل : بل الأولى له أنْ يأتي الإمام ، ويقرَّ على نفسه بما يُوجِبُ الحدّ حتى يطهِّرَه .

قوله: « والله في عونِ العبد ما كان العبدُ في عون أخيه ». وفي حديث ابن عمر: « ومن كان في حاجة أخيه ، كان الله في حاجته ». وقد سبق في شرح الحديث الخامس والعشرين فضلُ قضاءِ الحوائج والسّعي فيها . وخرَّج الطبراني (١) من حديث عمر مرفوعاً: « أفضلُ الأعمال إدخالُ السُّرور على المؤمن: كسوت عورته ، أو أشبعت جَوْعَتُه ، أو قضيت له حاجة » .

وبعث الحسنُ البصريُّ قوماً من أصحابه في قضاء حاجة لرجل وقال لهم: مرُّوا بثابت البناني ، فخذوه معكم ، فأتوا ثابتاً ، فقال: أنا معتكف ، فرجعوا إلى الحسن فأخبروه ، فقال: قولوا له: يا أعمش أما تعلم أنَّ مشيك في حاجةِ أخيك المسلم خير لك مِنْ حجة بعد حَجَّةٍ ؟ فرجعوا إلى ثابتٍ ، فترك اعتكافه ، وذهب معهم (٢) .

وخرَّج الإمام أحمد (٣) من حديث ابنةٍ لخبَّاب بن الأرت (٤) ، قالت : خرج خبَّاب في سريَّةٍ ، فكان النَّبيُّ ﷺ يتعاهدُنا حتى يحلُب عنْزةً لنا في جَفْنَةٍ لنا ، فتمتلئ حتى تفيضَ ، فلمَّا قدم خبَّابٌ حلبَها ، فعادَ حِلابها إلى ما كان .

وكان أبو بكر الصدِّيق رضي الله عنه يحلبُ للحيِّ أغنامهم ، فلمَّا استخلف ، قالت

<sup>(</sup>۱) في « الأوسط » (۸۱۱) ، وإسناده ضعيف ، انظير : مجمع الزوائد ٣/ ١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر: فيض القدير للمناوي (٨٩٦١).

<sup>(</sup>٣) في « مسنده » ٥/ ١١١ و ٦/ ٣٧٢ ، وإسناده ضعيف .

<sup>(</sup>٤) هي زينب بنت خباب بن الأرت التميمية . الإصابة (١١٢٢٣) .

جاريةٌ منهم : الآن لا يحلُبُها ، فقال أبو بكر : بلى وإني لأرجو ألا يغيِّرني ما دخلتُ فيه عن شيءٍ كنتُ أفعلُه ، أو كما قال(١) .

وإنّما كانوا يقومون بالحِلاب ؛ لأنّ العربَ كانت لا تَحلُبُ النّساءُ منهم ، وكانوا يستقبحون ذلك ، فكان الرجالُ إذا غابوا ، احتاج النساءُ إلى من يحْلُبُ لهنّ . وقد روي عن النّبيّ عَنْ أنّه قال لقوم (٢) : « لا تسقوني حَلَبَ امرأةٍ » [ أخرجه : ابن سعد في «طبقاته » ٢/١١٥ عن ابن أبي شيخ المحاربي مرفوعاً . وأخرجه : البزار كما في «كشف الأستار » (٢٩٠٣) ، وهو حديث ضعيف لا يصح ] .

وكان عمر يتعاهد الأرامل فيستقي لهنّ الماءَ باللّيل ، ورآه طلحة بالليل يدخلُ بيتَ امرأة ، فدخلَ إليها طلحة نهاراً ، فإذا هي عجوزٌ عمياء مقعدة ، فسألها : ما يصنعُ هذا الرّجلُ عندك ؟ قالت : هذا له منذ كذا وكذا يتعاهدني يأتيني بما يُصلِحُني ، ويخرج عني الأذى ، فقال طلحة : ثكلتك أمُّكَ طلحة ، عثراتِ عمر تتبع ؟ [ أخرجه : أبو نعيم في " الحلية » ١/٧١ ـ ٤٨] .

وكان أبو وائل يطوفُ على نساء الحيِّ وعجائزهم كلَّ يُوم ، فيشتري لهنَّ حوائجهنّ وما يُصلِحُهُنَّ .

وقال مجاهد : صحبتُ ابنَ عمر في السفر لأخدمه ، فكان يخدُمُني [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٢٨٥ \_ ٢٨٦ ] .

وكان كثيرٌ من الصَّالحين يشترطُ على أصحابه في السفر أنْ يخدمَهم ، وصحب رجلٌ قوماً في الجهاد ، فاشترط عليهم أنْ يخدمَهم ، فكان إذا أراد أحدٌ منهم أنْ يغسل رأسه أو ثوبه ، قال : هذا من شرطي ، فيفعله ، فمات فجرَّدوهُ للغسل ، فرأوا على يده مكتوباً : من أهل الجنَّة ، فنظروا ، فإذا هي كتابةٌ بين الجلد واللحم .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/٤ ( ٢٨٩٠ ) ، وصحيح مسلم ١٤٣/٣ ( ١١١٩ ) ( ١١٠٠ ) وفي « السَّفر ، فمنَّا ( ١٠٠ ) و١٤٤ ( ١١١٩ ) عن أنس ، قال : كنَّا مع النَّبيِّ ﷺ في السَّفر ، فمنَّا

<sup>(</sup>١) انظر: الطبقات لابن سعد ٣/ ١٣٨ \_ ١٣٩ ، وصفة الصفوة لابن الجوزي ١٠٧/١ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

الصّائم ، ومنا المفطرُ ، قال : فنَزلنا منْزلًا في يوم حارٌ ، أكثرنا ظلاَّ صاحبُ الكساءِ ، ومنا من يتَّقي الشَّمسَ بيده ، قال : فسقط الصُّوَّام ، وقام المفطرون ، وضربُوا الأبنية ، وسَقوا الرِّكابَ ، فقال رسول الله ﷺ : « ذهب المفطرونَ اليومَ بالأجرِ » .

ويُروى عن رجلٍ من أسلم: أنَّ النبيَّ ﷺ أُتِي بطعامٍ في بعض أسفاره ، فأكل منه وأكل أصحابُهُ ، وقبض الأسلميُّ يده ، فقال له رسول الله ﷺ: « ما لك ؟ » فقال : إنِّي صائمٌ ، قال : « فما حملك على ذلك ؟ » قال : معي ابناي يرحلان لي ويخدماني ، فقال : « ما زال لهُمُ الفضلُ عليك بعدُ »(١) .

وفي « مراسيل أبي داود »(٢) عن أبي قِلابة : أنَّ ناساً من أصحاب رسول الله على قدِموا يُثنونَ على صاحب لهم خيراً ، قالوا : ما رأينا مثلَ فلانٍ قطُّ ، ما كان في مسير إلَّ كان في صلاةٍ ، قال : « فمن كان يكفيه إلَّ كان في صلاةٍ ، قال : « فمن كان يكفيه ضيعته (٣) ؟ » حتى ذكر : « ومن كان يعلِف جمله أو دابَّته ؟ » قالوا : نحن ، قال : « فكلُّكم خيرٌ منه » .

قوله على الله الله به طريقاً يلتمسُ فيه علماً ، سهّل الله له به طريقاً إلى الجنّة » ، وقد روى هذا المعنى أيضاً أبو الدرداء عن النّبيّ على [ أخرجه : أحمد ١٩٦٨ ، وأبو داود ( ٣٦٤١ ) و ( ٣٦٤١ ) ، وابن ماجه ( ٣٢٣ ) ، والترمذي ( ٣٦٤١ ) ، وابن حبان ( ٨٨ ) ، وقال الترمذي : « لا نعرف هذا الحديث إلّا من حديث عاصم بن رجاء بن حيوة ، وليس هو عندي بمتصل » ] ، وسلوكُ الطّريقِ لالتماس العلم يدخُلُ فيه سلوكُ الطّريق الحقيقيّ ، وهو المشيُ بالأقدام إلى مجالسِ العلماء ، ويدخلُ فيه سلوكُ الطّرُق المعنويّة المؤدّية إلى حصولِ العلم ، مثل : حفظه ، ودراسته ، ومذاكرته ، ومطالعته ، وكتابته ، والتفهم له ، ونحو ذلك مِنَ الطّرق المعنوية التي يُتوصّل بها إلى العلم .

وقوله : « سهَّل الله له به طريقاً إلى الجنَّة » ، قد يُراد بذلك أنَّ الله يسهِّلُ له العلمَ

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٢) المراسيل (٣٠٦) ، وكذارواه سعيد بن منصور في « سننه » (٢٩١٩) ، وإسناده ضعيف لإرساله .

<sup>(</sup>٣) أي : حاجته .

الذي طلبَه ، وسلك طريقه ، وييسِّرُه عليه ، فإنَّ العلمَ طريق موصلٌ إلى الجنَّة ، وهذا كقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُّذَّكِرٍ ﴾ [القمر : ١٧] . وقال بعض السَّلف [هو مطر الوراق . أخرجه : الطبري في «تفسيره» (٢٥٣٥٧) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ٣/٧٦] : هل من طالبِ علم فيعانَ عليه ؟ .

وقد يُراد أيضاً : أنَّ الله يُيسِّرُ لطالب العلم إذا قصد بطلبه وجه الله الانتفاعَ به والعملَ بمقتضاه ، فيكون سبباً لهدايته ولدخولِ الجنَّة بذلك .

وقد يُيَسِّرُ الله لطالبِ العلم علوماً أخَرَ ينتفع بها ، وتكونُ موصلة إلى الجنَّة ، كما قيل : من عَمِلَ بما عَلِمَ ، أورثه الله علم ما لم يعلم ('') ، وكما قيل : ثوابُ الحسنة الحسنة بعدَها ('') ، وقد دلَّ على ذلك قولُه تعالى : ﴿ وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ الْمَتَدُولُ هُدَى ﴾ الحسنة بعدَها ('') ، وقوله : ﴿ وَالَّذِينَ الْمَتَدُولُ اللَّهُ مَنْ مَنْ وَلَهُ مَا اللَّهُ مَنْ مَنْ وَلَهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: فيض القدير للمناوي ٤/ ١٠ ٥ - ٥١١ ، وكشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير ابن كثير (ط . دار ابن حزم) : ٤١٢ و١٦٦٩ و٢٠٠٢ .

ومثل النَّبِيُّ عَنَّهُ العلم الذي جاء به بالنُّجوم التي يُهتدى بها في الظُّلمات ، ففي « المسند » (١) عن أنس ، عن النَّبِيِّ عَنِيْ ، قال : « إنَّ مثلَ العُلَماء في الأرض كمثلِ النُّجوم في السَّماء ، يُهتدى بها في ظُلُماتِ البرِّ والبحرِ ، فإذا انطمست النُّجوم ، أوشك أن تَضِلَّ الهُداة » .

وما دام العلمُ باقياً في الأرض ، فالنّاس في هُدى ، وبقاءُ العلم بقاءُ حَمَلَتِهِ ، فإذا ذهب حملتُه ومَنْ يقومُ به ، وقع الناسُ في الضّلال ، كما في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣٦/١ (١٠٠) و٢٦٣٩ (٧٣٠٧) ، وصحيح مسلم ٢٠٨ (٣٦٧٣) (١٣)] عن عبد الله بن عمرو ، عن النّبيّ على ، قال : « إنّ الله لا يقبِضُ العلمَ انتزاعاً ينتزعهُ مِنْ صُدورِ الناسِ ، ولكن يقبضُه بقبض العُلماء ، فإذا لم يَبقَ (٢) عالِمٌ ، اتّخذ الناسُ رؤساءَ جُهّالًا ، فسئِلوا ، فأفتوا بغيرِ عِلمٍ ، فضلُوا وأضلُوا » .

وذكر النّبيُّ على يوماً رفع العلم ، فقيل له : كيف يذهبُ العلم وقد قرأنا القرآن ، وأقرأناه نساءنا وأبناءنا ؟ فقال النّبيُّ على : «هذه التّوراة والإنجيلُ عندَ اليهود والنّصارى ، فماذا تُعني عنهم ؟ » فسئل عبادةُ بن الصّامت عن هذا الحديث ، فقال : لو شئت لأخبرتُك بأوّلِ علم يرفع مِنَ الناس : الخشوع [ أخرجه : الدارمي (٢٩٤) ، والترمذي (٢٦٥٣) ، والطحاوي في «شرح المشكل » (٣٠٤) ، والحاكم ١٩٩١ عن أبي الدرداء ، به . وأخرجه : أحمد ٢٦٢٦ ـ ٢٧ ، والبخاري في «خلق أفعال العباد » (٢٤) ، والنسائي في «الكبرى » (٩٠٩ ) عن عوف بن مالك . وأخرجه : أحمد ١٦٠/٤ و٢١٨ و٢١٨ ، وابن ماجه (٢١٤) ، والحاكم ١٩٠١ عن زياد بن لبيد الأنصاري . وأخرجه : الطبراني في «الكبير » (٢١٨٧) عن زياد بن لبيد الأنصاري . وأخرجه : الطبراني في «الكبير » (٢١٨٧) عن شداد بن أوس . وقال الترمذي : «حسن غريب » ] ، وإنّما قال عُبادة هذا ، لأنّ العلم قسمان :

 <sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۳/۳۰ .
 وأخرجه: الرامه مزى في « ا

وأخرجه: الرامهرمزي في « الأمثال » (٥١) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ٢/ ٧٠ ، وهو حديث ضعيف مسلسل بالضعفاء ، وانظر: مجمع الزوائد ١٢١/١.

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ ابن حجر في « الفتح » عقيب (١٠٠) : « هو بفتح الياء والقاف ، وللأصيلي بضم أوله وكسر القاف ، وعالماً منصوب أي : لم يبق الله عالماً . وفي رواية مسلم : حتى إذا لم يترك عالماً » .

أحدهما: ما كان ثمرتُه في قلب الإنسان، وهو العلمُ بالله تعالى، وأسمائه وصفاته، وأفعاله المقتضي لخشيتهِ، ومهابتِه، وإجلالِه، والخضوع له، ولمحبَّتِه، ورجائِه، ودعائه، والتوكُّل عليه، ونحو ذلك، فهذا هو العلمُ النافع، كما قال ابنُ مسعود: إنَّ أقواماً يقرؤون القرآن لا يُجاوزِ تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب، فرسخ فيه، نفع [أخرجه: أحمد ١/ ٣٨٠، ومسلم ٢/٤٠٢ ( ٨٢٢) ( ٣٧٥)، وابن خزيمة ( ٥٣٨)، والبيهقي ٣/٩].

وقال الحسنُ : العلم علمان : علمٌ على اللسان ، فذاك حُجَّة الله على ابن آدم ، وعلم في القلب ، فذاك العلم النافع [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٤٣٦١) ، والحسين المروزي في زياداته على « الزهد » لابن المبارك ( ١١٦١) ، وأبو الشيخ في « طبقات المحدثين بأصبهان » في زياداته على « البر في « جامع بيان العلم » ١/١٩١ ] .

والقسم الثاني: العلمُ الذي على اللسَانِ ، وهو حجَّةُ الله كما في الحديث: 
«القرآن حجة لك أو عليك »(١) ، فأوَّلُ ما يُرفعُ مِنَ العلم ، العلمُ النَّافع ، وهو العلم الباطنُ الذي يُخالِطُ القلوبَ ويُصلحها ، ويبقى علمُ اللِّسان حجَّة ، فيتهاونُ الناسُ به ، ولا يعملون بمقتضاه ، لا حملتُه ولا غيرهم ، ثم يذهبُ هذا العلم بذهاب حَملتِه ، فلا يبقى إلَّا القرآن في المصاحف ، وليس ثَمَّ من يعلمُ معانيه ، ولا حدوده ، ولا أحكامه ، ثمَّ يسرى به في آخر الزمان ، فلا يبقى في المصاحف ولا في القُلوب منه شيءٌ بالكليِّةِ ، وبعد ذلك تقومُ السَّاعة ، كما قال على ذلا تقومُ السَّاعة إلَّا على شرارِ النَّاس » [أخرجه: أحمد ١/٩٤٦ و ٣٥٤ ، ومسلم ٨/٢٠٨ ( ٢٩٤٩ ) ( ١٣١١ ) ، وأبو يعلى حديث عبد الله بن مسعود] ، وقال : « لا تقومُ الساعةُ (٢٠ وفي الأرض أحدُّ يقول : الله الله » حبان ( ١٨٤٠ ) ، والحاكم ٤/١٩٤ ) ، والحاكم ٤/١٩٤ عن ابن مسعود] ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٨٤٨ ) من حديث أنس وأخرجه الحاكم ٤/٤٩٤ عن ابن مسعود] .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في الحديث الثالث والعشرين.

<sup>(</sup>۲) عبارة : « لا تقوم الساعة » لم ترد في (ص) .

قوله على : « وما جلس قومٌ في بيتٍ من بيوتِ الله ، يتلونَ كتابَ الله ، ويتدارسونه بينهم ، إلّا نزلت عليهمُ السَّكينةُ ، وغشيتهُم الرَّحمة ، وحفَّتهم الملائكةُ ، وذكرهمُ اللهُ فيمن عنده »(١) . هذا يدلُّ على استحباب الجلوس في المساجد لتلاوة القرآن ومدارسته . وهذا إن حُمِل على تعلم القرآن وتعليمه ، فلا خلاف في استحبابه ، وفي « صحيح البخاري »(٢) عن عثمان ، عن النَّبيُّ على أقل : « خيرُكم من تعلم القرآن وعلَّمه » . قال أبو عبد الرحمن السلمي : فذاك الذي أقعدني مقعدي هذا ، وكان قد علم القرآن في زمن عثمان بن عفان حتى بلغ الحجَّاجَ بن يوسف .

وإن حمل على ما هو أعمُّ مِنْ ذلك ، دخل فيه الاجتماعُ في المساجد على دراسة القرآن مطلقاً ، وقد كان النَّبيُّ عَلَيْ أحياناً يأمرُ مَنْ يقرأ القرآن ليستمع قراءته ؛ كما أمر ابن مسعود أنْ يقرأ عليه ، وقال : « إنِّي أحِبُّ أن أسمعَهُ مِنْ غيري » [ أخرجه : البخاري ١٢ ( ٥٠٥٠ ) ، ومسلم ٢/ ١٩٥ ( ٥٠٠ ) ) وكان عمرُ يأمرُ من يقرأ عليه وعلى أصحابه وهم يسمعون ، فتارةً يأمرُ أبا موسى ، وتارةً يأمرُ عُقبةَ بن عامر .

وسئل ابن عباس: أيُّ العمل أفضل؟ قال: ذكرُ الله، وما جلس قومٌ في بيتٍ من بيوت الله يتعاطَوْنَ فيه كتابَ الله فيما بينهم ويتدارسونه، إلَّا أظلَّتهم الملائكة بأجنحتها، وكانوا أضياف الله ما داموا على ذلك حتَّى يُفيضوا في حديثٍ غيره [ أخرجه: ابن أبي شيبة (٣٠٣٠) و(٣٤٧٧٧)، والدارمي (٣٥٦)، والبيهقي في «شعب الإيمان» ( ٦٧١) و ( ٢٠٣٠) موقوفاً ]. ورُوي مرفوعاً والموقوف أصحُّ .

وروى يزيد الرقاشي عن أنس قال : كانوا إذا صلَّوا الغداة ، قعدوا حِلَقاً حِلَقاً ، يقرؤون القرآنَ ، ويتعلَّمونَ الفرائضَ والسُّنَنَ ، ويذكرون الله عز وجل [ أخرجه : أبو يعلى ( ٤٠٨٨ ) ، وهو ضعيف لضعف يزيد بن أبان الرقاشي ] .

وروى عطية عن أبي سعيد الخدري ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « ما مِنْ قوم صلَّوا صلاةَ الغداةِ ، ثم قعدُوا في مُصلاهم ، يتعاطَونَ كتابَ الله ، ويتدارسونه ، إلَّا وكُّلَ الله

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في بداية الحديث .

<sup>(</sup>۲) ۲/۲۳۲ (۵۰۲۷) و (۸۲۰۵).

بهم ملائكةً يستغفرُون لهم حتّى يخوضوا في حديثٍ غيره  $^{(1)}$  وهذا يدلُّ على استحباب الاجتماع بعد صلاة الغداة لمدارسة القرآن ، ولكن عطية فيه ضعف $^{(7)}$  .

وقد روى حربٌ الكرمانيُّ بإسناده عن الأوزاعيِّ أنَّه سُئِلَ عن الدِّراسة بعدَ صلاة الصُّبح ، فقال : أخبرني حسَّانُ بن عطيَّة أنَّ أوَّلَ من أحدَثها في مسجد دمشقَ هشامُ بن إسماعيل المخزوميُّ في خلافة عبد الملك بن مروان ، فأخذ النَّاسُ بذلك .

وبإسناده عن سعيد بن عبد العزيز ، وإبراهيم بن سليمان : أنَّهما كانا يدرسان القرآن بعد صلاة الصبح ببيروت ، والأوزاعي في المسجد لا يُغَيِّرُ عليهم .

وذكر حربٌ أنَّه رأى أهلَ دمشق ، وأهلَ حمص ، وأهلَ مكة ، وأهل البصرة يجتمعون على القراءة بعدَ صلاة الصُّبح ، لكن أهل الشام يقرؤون القرآن كُلهم جملةً مِنْ سورةٍ واحدةٍ بأصواتٍ عالية ، وأهل مكة وأهل البصرة يجتمعون ، فيقرأ أحدُهم عشرَ آياتٍ ، والنَّاسُ يُنصتِون ، ثمَّ يقرأ آخرُ عشراً ، حتَّى يفرغوا . قال حرب : وكلُّ ذلك حسنٌ جميلٌ .

وقد أنكر ذلك مالكٌ على أهل الشام . قال زيدُ بنُ عبيدِ الدِّمشقيُّ : قال لي مالكُ بنُ أنسٍ : بلغني أنَّكم تجلِسونَ حِلَقاً تقرؤون ، فأخبرتُه بما كان يفعلُ أصحابنا ، فقال مالك : عندنا كان المهاجرون والأنصار ما نعرِفُ هذا ، قال : فقلت : هذا طريف ؟ قال : وطريفٌ رجل يقرأ ويجتمعُ الناس حوله ، فقال : هذا عن غير رأينا .

قال أبو مصعب وإسحاق بن محمد الفروي: سمعنا مالكَ بن أنس يقول: الاجتماع بكرة بعدَ صلاة الفجر لقراءة القرآن بدعة ، ما كان أصحابُ رسول الله على ولا العلماء بعدَهم على هذا ، كانوا إذا صلَّوا يَخْلو كلُّ بنفسه ، ويقرأ ، ويذكرُ الله عز وجل ، ثم ينصرفون من غير أن يُكلِّم بعضهم بعضاً ، اشتغالًا بذكرِ الله ، فهذه كلُها محدثة .

<sup>(</sup>١) انظر: الفردوس بمأثور الخطاب للديلمي (٦١١٧).

<sup>(</sup>۲) هو عطية العوني ، قال عنه أحمد بن حنبل والثوري وهشيم ويحيى بن معين والنسائي : ضعيف الحديث . انظر : الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٢/ ٥٠٣ (١١٣٧٥) ، والضعفاء للعقيلي ٣/ ٣٥٩ (١٣٩٢) . والكامل لابن عدي ٧/ ٨٤ (١٥٣٥) ، وميزان الاعتدال للذهبي ٣/ ٧٩ (٥٦٦٧) .

وقال ابن وهب: سمعت مالكاً يقول: لم تكن القراءةُ في المسجد من أمرِ النَّاسِ القديم، وأوَّلُ من أحدثَ ذلك في المسجد الحجاجُ بن يوسف، قال مالك: وأنا أكره ذلك الذي يقرأ في المسجد في المصحف. وقد روى هذا كلَّه أبو بكر النَّيسابوري في كتاب « مناقب مالك رحمه الله ».

واستدل الأكثرون على استحباب الاجتماع لمدارسة القرآن في الجُملة بالأحاديث الدالة على استحباب الاجتماع للذِّكر ، والقرآن أفضلُ أنواع الذكر ، ففي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٨/٨١ ( ٦٤٠٨ ) ، وصحيح مسلم ٨/٨٨ ( ٢٦٨٩ ) ( ٢٥ ) ] عن أبي هريرة ، عن النَّبِيِّ عِن النَّبِي عَلَى اللهِ ، قال : « إنَّ لله ملائكة يطوفونَ في الطُّرق ، يلتمسُون أهلَ الذِّكر ، فإذا وجدُوا قوماً يذكرون الله عز وجل ، تنادوا : هلمُّوا إلى حاجتكم ، فيحقُّونهم بأجنحتهم إلى السَّماء الدُّنيا ، فيسألُهم ربُّهم \_ وهو أعلمُ بهم \_ : ما يقول عبادي ؟ قال : يقولون : يسبِّحُونك ، ويكبّرونك ، ويحمَدُونك ، ويمجّدونك ، فيقول : هل رأوني ؟ فيقولون : لا والله ما رأوْكَ ، فيقول : كيف لو رأوني ؟ فيقولون : لو رأوك ، كانوا أشدَّ لك عبادة ، وأشدَّ لكَ تمجيداً وتحميداً ، وأكثر لك تسبيحاً ، فيقول : فما يسألوني ؟ قالوا : يسألونك الجنَّة ، فيقول : وهل رأوها ؟ فيقولون : لا والله يا ربِّ ، ما رأوها ، فيقول : كيف لو أنَّهُم رأوها ؟ فيقولون : لو أنَّهم رأوها ، كانوا أشدَّ عليه حرصاً وأشدَّ لها طلباً ، وأشدّ فيها رغبةً ، قال : فممَّ يتعوَّذونَ ؟ فيقولون : من النَّار ، قال : يقول : فهل رأوها ؟ فيقولون : لا والله يا ربِّ ما رأوها ، فيقول : كيف لو رأوها ؟ فيقولون : لو أنَّهم رأوها ، كانوا أشدَّ منها فراراً ، وأشدّ لها مخافةً ، فيقول الله تعالى : أشهدُكم أنِّي قد غفرتُ لهم ، فيقول ملك من الملائكة : فيهم فلانَّ ليس منهم ، إنَّما جاء لحاجته ، قال : هُمُ الجلساءُ لا يشقى بهم جليسهم » .

وفي « صحيح مسلم »(١) عن مُعاوية : أنَّ رسول الله ﷺ خرج على حلقةٍ من أصحابه ، فقال : « ما يُجلسُكُم » ؟ قالوا : جلسنا نذكر الله عز وجل ، ونحمَدُه لما

 $<sup>. ((\</sup>xi \cdot)((\gamma \vee 1)) \vee \gamma / \lambda )$ 

هدانا للإسلام ، ومنَّ علينا به ، فقال : « آلله ِ ما أُجلسكم إلَّا ذلك ؟ » قالوا : آلله ِ ما أُجلسنا إلَّا ذلك ، قال : « أما إنِّي لم أستحلِفْكُم لتهمةٍ لكم ، إنَّه أتاني جبريل ، فأخبرني أنَّ الله تعالى يُباهي بكم الملائكة » .

وخرَّج الحاكم (۱) من حديث معاوية ، قال : كنتُ مع النَّبيِّ عَلَيْ يُوماً ، فدخل المسجد ، فإذا هو بقوم في المسجد قعود ، فقال النَّبيُّ عَلَيْ : « ما أقعدكم ؟ » فقالوا : صلَّينا الصَّلاة المكتوبة ، ثم قعدنا نتذاكرُ كتاب الله عز وجل وسنَّة نبيّه عَلَيْ ، فقال رسول الله عَلَيْ : « إنَّ الله إذا ذكر شيئاً تعاظم ذكرُه » .

و في المعنى أحاديث أخَرُ متعددة $^{(7)}$ .

وقد أخبر ﷺ أنَّ جزاءَ الذين يجلسونَ في بيتَ الله يتدارسون كتابَ الله أربعة أشياء :

أحدها: تَنْزل السكينة عليهم، وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢٤٥/٤ (٣٦١) و٢٠/١ (٤٨٣٩) و٢٣٢ (٥٠١١)، وصحيح مسلم ١٩٣/٢ (٤٨٣٩) (٢٤٠) و ٣٦١٤) و ٤٨٣٩) إعن البراء بن عازب، قال: كان رجلٌ يقرأ سورة الكهف وعنده فرسٌ، فتغشّته سحابةٌ، فجعلت تدورُ وتدنُو، وجعل فرسه يَنفِرُ منها، فلمّا أصبح، أتى النّبيّ عَيْدُ ، فذكر ذلك له، فقال: «تلك السّكينة تنزّلت للقرآن».

وفيهما أيضاً [ البخاري ٢٣٤/٦ (٥٠١٨) معلقاً ، ومسلم ٢/١٩٤ (٧٩٦) (٢٤٢) ] عن أبي سعيدٍ : أنْ أسيدَ بنَ حُضيرٍ بينما هو ليلةً يقرأ في مربَدِه (٣) ، إذ جالت فرسُه ، فقرأ ، ثم جالت أيضاً ، فقال أسيدٌ : فخشيتُ أنْ تطأ يحيى - يعني ابنه \_ قال : فقمتُ إليها ، فإذا مثلُ الظُّلَّةِ فوق رأسي فيها أمثالُ السُّرُج عرجت

<sup>(</sup>۱) في « المستدرك » ۱/ ۹۶ .

<sup>(</sup>۲) قال علي رضي الله عنه : « تذاكروا الحديث فإنكم إن لا تفعلوه يندرس » . وقال عبد الله بن مسعود : « تذاكروا الحديث فإن ذكر الحديث حياته » . أخرجهما الحاكم في « المستدرك » 1/99 .

 <sup>(</sup>٣) المربد: الموضع الذي تحبس فيه الإبل والغنم ، وبه سمي مربد المدينة والبصرة ، وهو بكسر الميم
 وفتح الباء ، والمربد أيضاً : الموضع الذي يجعل فيه التمر لينشف . النهاية ٢/ ١٨٢ .

في الجوِّحتَّى ما أراها ، قال : فغدا على النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، فذكر ذلك له ، فقال عَلَيْهِ : « تلك الملائكة كانت تستمعُ لك ، ولو قرأت ، لأصبحَتْ يراها الناس ما تستتر منهم » واللفظ لمسلم فيهما .

وروى ابن المبارك (١) ، عن يحيى بن أيوب ، عن عُبيد الله بن زَحْرٍ ، عن سعد بن مسعود : أنّ رسول الله على كان في مجلس ، فرفع بصرَه إلى السّماء ، ثمّ طأطأ بصرَه ، ثمّ رفعه ، فسئل رسول الله على عن ذلك ، فقال : « إن هؤلاء القوم كانوا يذكُرون الله تعالى \_ يعني : أهل مجلس أمامه \_ فنزلت عليهم السّكينة تحملها الملائكة كالقُبّة ، فلمّا دنت منهم تكلّم رجلٌ منهم بباطلٍ ، فرُفِعَت عنهم » وهذا مرسل (٢) .

والثاني: غِشيانُ الرَّحمة ، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦].

وخرَّج الحاكم [ في « المستدرك » ١٢٢/١ ، وفي إسناده ضعف . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٤٢/١ ] من حديث سلمان أنَّه كان في عِصابةٍ يذكرون الله تعالى ، فمرَّ بهم رسولُ الله ﷺ ، فقال : « ما كنتم تقولون ؟ فإنِّي رأيتُ الرَّحمةَ تنزِلُ عليكم ، فأردت أن أشارِكَكُم فيها » .

وخرَّج البزارُ [ كما في "كشف الأستار " (٣٠٦٢). وأخرجه: أبو نعيم في " الحلية " ٢٦٨/٦، وهو حديث ضعيف لضعف زائدة بن أبي الرقاد وزياد بن عبد الله النميري ] من حديث أنسٍ ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : " إنَّ لله سيَّارةً مِنَ الملائكة ، يطلبون حِلَق الذِّكر ، فإذا أتوا عليهم حَفُّوا بهم ، ثم بعثوا رائدَهم إلى السماء إلى ربِّ العزّة تبارك وتعالى فيقولون : ربَّنا أتينا على عبادٍ من عبادِكَ يُعظِّمون آلاءك ، ويتلونَ كتابك ، ويصلُّون على نبيِّك ، ويسألونَك لآخرتهم ودنياهم ، فيقول تبارك وتعالى : غشوهم برحمتي ، فيقولون : ربَّنا ، إنَّ فيهم فلاناً الخطّاء ، إنَّما اعتنقهُم اعتناقاً ، فيقول تعالى : غشوهم برحمتي ، فهم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم " .

<sup>(</sup>۱) في « الزهد » (۹٤٣).

<sup>(</sup>٢) وهو مع إرساله فيه عبيد الله بن زحر ، وفيه ضعف .

والثالث: أنَّ الملائكة تحفُّ بهم ، وهذا مذكورٌ في هذه الأحاديث التي ذكرناها ، وفي حديث أبي هريرة المتقدّم: « فيحفُّونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا ». وفي رواية للإمام أحمد [ في « مسنده » ٢/٣٥]: « علا بعضُهم على بعض حتَّى يبلغوا العرش ».

وقال خالدُ بنُ معدان (١) ، يرفعُ الحديث : « إنَّ لله ملائكةً في الهواء ، يَسيحون بين السماءِ والأرض ، يلتمسون الذِّكرَ ، فإذا سمعوا قوماً يذكرون الله تعالى ، قالوا : رويداً زادكم الله ، فينشرون أجنحتَهم حولَهم حتَّى يصعَدَ كلامُهم إلى العرش » . خرَّجه الخلال في كتاب « السنة » .

الرابع: أنَّ الله يذكرُهم فيمن عنده ، وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٤٧/٩ ( ٧٤٠٥ ) ، وصحيح مسلم ٢٦/٨ ( ٢٦٧٥ ) ( ٢) ] عن أبي هريرة ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، قال : « يقولُ الله عز وجل : أنا عند ظنِّ عبدي بي ، وأنا معه حين يذكرُني ، فإنْ ذكرني في نفسي ، وإنْ ذكرني في ملأ خيرٍ منهم » .

وهذه الخصال الأربعُ لكلِّ مجتمعين على ذكر الله تعالى ، كما في "صحيح مسلم "(۲) عن أبي هريرة وأبي سعيد ، كلاهما عن النَّبيِّ ، قال : "إنَّ لأهلِ ذكرِ الله تعالى أربعاً : تنزلُ عليهمُ السَّكينةُ ، وتغشاهُم الرَّحمةُ ، وتحفُّ بهم الملائكةُ ، ويذكرُهُم الرَّبُ فيمن عنده » . وقد قال الله تعالى : ﴿ فَاذَكُرُونِ آذَكُرُكُم ﴾ [البقرة : ١٥٢] وذكر الله لعبده : هو ثناؤه عليه في الملأ الأعلى بين ملائكته ومباهاتهم به وتنويهه بذكره . قال الربيعُ بنُ أنس : إنَّ الله ذاكرٌ مَنْ ذكرهُ ، وزائلٌ مَنْ شكره ، ومعذّبٌ من كفره [ أخرجه : الطبري في "تفسيره » ٢/٣٧] ، وقال عز وجل : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ وَأَصِيلًا ﴿ هُو النَّذِي يُصَلِّى عَلَيْكُم وَمَلَتُهِ كُتُهُ لِيُخْرِمَكُو مِّنَ الظُّلُمَاتِ اللهُ على عبده : هي ثناؤه عليه بين ملائكته ، وتنويههُ بذكره ، كذا قال أبو العالية ، ذكره البخاري في " صحيحه "(٣) .

<sup>(</sup>١) وخالد بن معدان تابعي ، فالحديث ضعيف لإرساله .

<sup>.</sup>  $(\Upsilon Q)(\Upsilon V \cdot \cdot \cdot) V \Upsilon / \Lambda (\Upsilon)$ 

<sup>(</sup>٣) ١٥١/٦ معلقاً .

وقال رجلٌ لأبي أمامة: رأيتُ في المنام كأنَّ الملائكة تُصلِّي عليك ، كلَّما دخلتَ ، وكلما خرجتَ ، وكلَّما قمتَ ، وكلَّما جلستَ ، فقال أبو أمامة: وأنتم لو شئتم ، صلَّت عليكمُ الملائكةُ ، ثم قرأ: ﴿ يَثَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ وَسَيِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ فَي المستدرك » وَسَيِّحُوهُ بُكُرةً وَأَصِيلًا ﴿ فَي المستدرك » لا المستدرك » ( المستدرك » (

وانظر: تهذيب الكمال للمزي ٣/ ٤٥١ ( ٢٨٥٨ ) ] .

قوله على الأخرة ، كما قال تعالى : ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِّا عَمِلُهُ الْاَعمالِ هو الذي يبلُغ بالعبدِ درجاتِ الآخرة ، كما قال تعالى : ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِّا عَمِلُوا ﴾ [الأنعام : ١٣٢] ، فمن أبطأ به عمله أنْ يبلُغ به المنازل العالية عند الله تعالى ، لم يُسرع به نسبه ، فيبلغه تلك الدَّرجاتِ ، فإنَّ الله تعالى رتَّب الجزاءَ على الأعمال ، لا على الأنساب ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَهِذِ وَلاَ يَسَاءَلُونَ ﴾ [المؤمنون : ١٠١] ، وقد أمر الله تعالى بالمسارعة إلى مغفرته ورحمته بالأعمال ، كما قال : ﴿ وَسَارِعُوا اللهَ مَعْ فِرَةٍ مِن رَّيِكُمْ وَجَنَةٍ عَمُضُهَا ٱلسَّمَواتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَتْ لِلمُتَقِينَ إِنَ ٱللَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالْصَرَّةِ وَالْصَرَّةِ وَالْمَانِ ، وقال : ﴿ إِنَّ ٱلذِينَ اللهُ اللهَ اللهُ مَعْ فِرَةٍ مِن رَبِّ مُشْفِقُونَ ﴾ [المؤمنون : ١٠١] . السَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالْكَ طِمِينَ أَنْفَي السَّمَانُ وَ اللهُ وَاللهُ عَمْ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَوْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَاللّهُ

قال ابن مسعود: يأمر الله بالصراط، فيضرب على جهنّم، فيمرُّ النَّاسُ على قدر أعمالهم زُمَراً زُمراً، أوائلُهم كلمح البرق، ثمَّ كمرِّ الرِّيحِ، ثمَّ كمرِّ الطَّير، ثمَّ كمرِ اللهائمِ، حتَّى يمرَّ الرَّجُلُ سعياً، وحتَّى يمرِّ الرَّجلُ مشياً، حتَّى يمرَّ آخرُهم يتلبَّط على بطنِه، فيقول: يا ربِّ، لم بطَّأت بي ؟ فيقول: إنِّي لم أبطًى بك، إنَّما بطَّأ بكَ عملُك [ أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٣٧٦٣٧)، والمروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٢٨٢)، والطبري في « تفسيره » ( ١٧٠٣)، والطبراني في « الكبير » ( ٩٧٦١)، والحاكم ٤/٥٦٠ - ٥٩٨ ].

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٧/٤ ( ٢٧٥٣ ) و٢٢٤ ( ٣٥٢٧ ) و٢٠٠ ( ١٤٠٠ ) و٢٠٠١ ) ( ١٤٠٠ ) ، وصحيح مسلم ١٣٣/١ ( ٢٠٤ ) ( ٣٤٨ ) ] عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله عين أنزِلَ عليه : ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [ الشعراء : ٢١٤ ] : « يا معشر قريش ،

اشترُوا أنفسكم من الله ، لا أغني عنكم من الله ِشيئاً ، يا بني عبد المطلب ، لا أغني عنكم من الله شيئاً ، يا عباس بن عبد المطلب ، لا أغني عنك من الله شيئاً ، يا صفية عمّة رسول الله ، لا أغني عنك من الله شيئاً ، يا فاطمة بنت محمد ، سليني ما شئت ، لا أغني عنك من الله شيئاً » . وفي رواية خارج « الصحيحين » : « إنَّ أوليائي منكمُ المتّقون لا يأتي الناسُ بالأعمال ، وتأتُوني بالدُّنيا تحملونها على رقابكم ، فتقولون : يا محمّدُ ، فأقول : قد بلَّغتُ » [ أخرجه : عبد بن حميد كما في « الدر المنثور » ٥/١٨٠ عن الحسن . وأخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٠٣٧٩ ) عن قتادة ] .

وخرَّج ابنُ أبي الدُّنيا من حديث أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « إنَّ أوليائي المتقونَ يومَ القيامة ، وإنْ كان نسبُ أقربَ مِنْ نسب ، يأتي الناس بالأعمال وتأتون بالدنيا تحملونها على رقابكم تقولون : يا محمدُ ، يا محمدُ ، فأقول هكذا وهكذا » وأعرض في كلا عِطفَيهِ [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » ( ۸۹۷ ) ، وابن أبي عاصم في « السنة » ( ۲۱۳ ) و ( ۲۰۱۲ ) ، وإسناده لا بأس به ] .

وخرَّج البزارُ [ في « مسنده » ( ٣٧٢٥ ) .

وأخرجه: البخاري في « الأدب المفرد » ( ٧٥) ، وفي إسناده مقال ] من حديث رفاعة بن رافع : أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قال لعمر : « اجمع لي قومك » يعني : قريشاً ، فجمعهم ، فقال : « إنَّ أوليائي منكم المتَّقون ، فإن كنتُم أولئك فذاك ، وإلَّا فانظروا ، لا يأتي الناسُ بالأعمالِ يومَ القيامة وتأتون بالأثقالِ ، فيُعْرَضَ عنكم » . وخرَّجه الحاكم (١) مختصراً وصححه .

وفي « المسند » [ أحمد ٥/ ٢٣٥ . وأخرجه : ابن حبان ( ٦٤٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ١٨/ ( ٢٤١ ) ، وهو حديث صحيح . ] عن معاذ بن جبل : أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ لمَّا بعثه إلى اليمن ، خرج معه يُوصيه ، ثمّ التفت ، فأقبل بوجهه إلى المدينة ، فقال : « إنَّ أولى الناس بي المتَّقونَ مَنْ كانُوا ، وحيث كانوا » . وخرَّجه الطبراني ، وزاد فيه : « إنَّ أهلَ بيتي هؤلاء يرونَ أنَّهم أولى الناس بي ، وليس كذلك ، إنَّ أوليائي منكم المتَّقونَ ، من كانوا » .

<sup>(</sup>١) في « المستدرك » ٤/ ٧٣ وتصحيحه إياه من تساهله .

ويشهد لهذا كلَّه ما في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٧/٨ ( ٥٩٩٠ ) ، وصحيح مسلم النَّبيَّ عَلَيْهِ يقول : « إنَّ آل العاص ، أنَّه سمع النَّبيَّ عَلَيْهِ يقول : « إنَّ آل أبي فلان ليسوا لي بأولياء ، وإنّما وليِّي الله وصالح المؤمنين » يشير إلى أنَّ ولايته لا تُنال بالنَّسب ، وإنْ قَرُبَ ، وإنَّما تُنالُ بالإيمان والعمل الصالح ، فمن كان أكملَ إيماناً وعملاً ، فهو أعظمُ ولاية له ، سواءٌ كانَ له منه نسبٌ قريب ، أو لم يكن ، وفي هذا المعنى يقولُ بعضهم :

فَلا تَتْرُكِ التَّقوى اتَّكالاً على النسب وقد وَضَعَ الشِّركُ الشقيَّ أبا لَهب (١)

لَعَمْ رُكَ ما الإنسانُ إلا بِدينِهِ لقد رَفَعَ الإسلامُ سَلمَانَ فَارِسٍ

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هي من البحر الطويل.

قالُّها علي بن أبي طالب رضي الله عنه : إلَّا أنه قال : « الشريف » بدلًا من « الشقي » . وقال : « الشريف » بدلًا وقالها الصاحب بن عباد ، إلَّا أنه قال : « اعتماداً » بدلًا من « اتكالًا » ، وقال : « الشريف » بدلًا من « الشقى » .

## الحديث السابع والثلاثون

عَنِ ابنِ عَبَّاسَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما عَنْ رَسُولِ الله ﷺ فيمَا يَروي عَنْ رَبَّه تَبَارِكَ وتَعَالَى قَالَ : « إِنَّ اللهُ عز وجل كَتَبَ الحَسَناتِ والسَّيئاتِ ، ثمَّ بَيَّنَ ذلك ، فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنةٍ ، فَلَمْ يَعْمَلها ، كَتَبَها الله عَنْدَهُ عَشْرَ حَسناتٍ يَعْمَلها ، كَتَبَها الله عَنْدَهُ عَشْرَ حَسناتٍ إلى سبعمئة ضِعْف إلى أضعاف كثيرةٍ ، وإنْ هَمَّ بسيِّتَة ، فلمْ يَعْمَلها ، كَتَبَها عِنْدَهُ حَسنةً كَامِلةً ، وإنْ هَمَّ بسيِّتة ، فلمْ يَعْمَلها ، كَتَبَها عِنْدَهُ حَسنةً كَامِلةً ، وإنْ هَمَّ بِها ، فعَمِلَها كَتَبها الله سيِّئة واحِدَةً » . رَواهُ البُخاريُّ ومُسلمٌ .

هذا الحديث خرَّجاه [صحيح البخاري ١٢٨/٨ ( ٦٤٩١ ) ، وصحيح مسلم ١٣٨ ( ١٣١ ) ( ٢٠٧ ) . وأخرجه : أحمد ٢٧٩/١ ، وعبد بن حميد ( ٢١٦ ) ] من رواية الجعد أبي عثمان : حدَّثنا أبو رجاء العُطاردي ، عن ابنِ عبَّاس . و في رواية لمسلم [صحيح مسلم ١٣٨١ ) ( ٢٠٨ ) ] زيادةٌ في آخر الحديث ، وهي : « أو محاها الله ، ولا يَهلِكُ على الله إلاً هالكُ » .

وفي هذا المعنى أحاديثُ متعددة ، فخرجا في «الصحيحين» من حديث أبي هريرة عن النّبيِّ على الله : إذا أراد عبدي أنْ يعملَ سيّئة ، فلا تكتبُوها عليه حتَّى يعملها ، فإنْ عملَها ، فاكتبوها بمثلِها ، وإنْ تركها مِنْ أجلي ، فاكتبوها له حسنة ، وإذا أراد أنْ يعملَ حسنة ، فلم يعمَلْها ، فاكتبوها له حسنة ، فإن عملها ، فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف » وهذا لفظ البخاري [صحيح عملها ، فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف » وهذا لفظ البخاري [صحيح البخاري ٩/ ١٧٧ ( ١٢٩ ) ) ، وفي رواية لمسلم [صحيح مسلم ١/ ٨١ ( ١٢٩ ) ) و ( ٢٧٩ ) و ( ٢٧٩ ) و ( ٢٧٩ ) ] : «قال الله عز وجل : إذا تحدَّث عبدي بأنْ يعملَ حسنة ، فأنا أكتبها له حسنة ما لم يعمل ، فإذا عملها ، فإذا عملها ، فإذا عملها ، وإذا تحدَّث بأنْ يعمل رسول الله على الم يعمل ، فإذا عملها ، فإذا عملها ، فأنا أكتبها له بمثلها » . وقال رسول الله على : «قالتِ الملائكةُ : ربِّ ذاك عبدُك يريدُ أنْ يعملَ سيِّئة ـ وهو أبصرُ به ـ رسول الله على : «قالتِ الملائكةُ : ربِّ ذاك عبدُك يريدُ أنْ يعملَ سيِّئة ـ وهو أبصرُ به ـ

قال: ارقبوه ، فإنْ عملَها ، فاكتبوها له بمثلها ، وإنْ تركها ، فاكتبوها له حسنةً ، إنَّما تركها من جرَّايَ » . قال رسول الله ﷺ : « إذا أحسنَ أحدُكم إسلامه ، فكلُّ حسنة يعملها تُكتبُ بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف ، وكلُّ سيِّئة يعملُها تُكتبُ بمثلها حتَّى يلقى الله » .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٣٤/٢ (١٩٠٤) و٥/١٧٥ ( ٧٤٩٢)، وصحيح مسلم ١٥٠/٣ ـ ١٥٥ ( ١١٥١) ( ١٦١) ] عن أبي هُريرة، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : «كلُّ عملِ ابنِ آدمَ يُضاعَف : الحسنةُ عشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف، قال الله عز وجل : إلَّا الصِّيام، فإنَّه لي ، وأنا أجزي به ، يدعُ شهوتَه وطعامَه وشرابَه مِنْ أجلي »، وفي رواية بعد قوله : « إلى سبعمئة ضعف » : « إلى ما يشاء الله » .

وفي «صحيح مسلم» [صحيح مسلم ٨/ ٦٥ (٢٦٨٧) (٢٢). وأخرجه: أحمد ٥/ ١٥٣ ، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (٥٦)، وابن ماجه (٣٨٢١) عن أبي ذرِّ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « يقولُ الله : مَنْ عمل حسنةً ، فله عشرُ أمثالها أو أزيدُ ، ومن عمل سيِّئة ، فجزاؤها مِثلُها أو أغفرُ » .

وفيه أيضاً [صحيح مسلم ٩٩/١ و١٠٠ و١٠١ (١٦٢) (٢٥٩) مطولاً ] عن أنس ، عن النّبيّ على الله عشراً ، ومن هَمَّ بسيّئة ، فلم يعملها لم يُكتب عليه شيءٌ ، فإنْ عَمِلَها ، كُتِبَت عليه سيّئة واحدةً » .

وفي «المسند» [أخرجه: أحمد ٥/ ٣٤٥ - ٣٤٦، وإسناده لا بأس به ] عن خُرَيْم بن فاتكِ ، عن النَّبِيِّ عَلَيْه ، قال : « من همَّ بحسنة ، فلم يعملها ، فعلم الله أنَّه قد أشعرها قلبه ، وحَرَصَ عليها ، كُتِبَت له حسنة ، ومن همَّ بسيِّئة لم تُكتب عليه ، ومن عَمِلَها كتبت له واحدة ، ولم تُضاعف عليه ، ومن عَمِلَ حسنة كانت له بعشر أمثالها ، ومن أنفقَ نفقة في سبيلِ الله ، كانت له بسبعمئة ضعف » . وفي المعنى أحاديث أخر متعددة .

فتضمنت هذه النُّصوص كتابة الحسنات ، والسيِّئات ، والهم بالحسنة والسيِّئة ، فهذه أربعة أنواع :

النوع الأول: عملُ الحسنات، فتضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمئة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، فمُضاعفة الحسنة بعشر أمثالها لازمٌ لكلِّ الحسنات، وقد دلَّ عليه قوله تعالى: ﴿ مَنجَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِها ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

وأما زيادةُ المضاعفةِ على العشر لمن شاء الله أن يُضاعف له ، فدلَّ عليه قوله تعالى : ﴿ مَّثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّالَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٦١] ، فدلَّت هذه الآيةُ على أنَّ النَّفقة في سبيل الله تُضاعف بسبعمئة ضعف .

وفي «صحيح مسلم »(١) عن أبي مسعود ، قال : جاء رجلٌ بناقةٍ مخطومةٍ ، فقال : يا رسول الله ، هذه في سبيل الله ، فقال : « لك بها يوم القيامة سبعمئة ناقة » .

وفي « المسند » (٢) بإسنادٍ فيه نظر عن أبي عُبيدة بن الجرّاح ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « من أنفق على نفسه وأهله ، أو عادَ مريضاً ، أو مازَ أذى ، فالحسنةُ بعشرِ أمثالها » .

وخرَّج أبو داود (٣) من حديث سهل بن معاذٍ عن أبيه ، عن النبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ الصَّلاة ، والصِّيام ، والذِّكرَ يُضاعف على النَّفقة في سبيل الله بسبعمئة ضعف » .

وروى ابنُ أبي حاتم (٤) بإسناده عن الحسن ، عن عمران بن حُصين عن النَّبيِّ عَلَيْهِ ، قال : « من أرسل نفقةً في سبيلِ الله ، وأقام في بيته ، فله بكلِّ درهم سبعمئة درهم ، ومن غزا بنفسه في سبيل الله ، فله بكلِّ درهم سبعمئة ألف درهم » ثم تلا هذه الآية : ﴿ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [البقرة : ٢٦١] .

وخرَّج ابن حبان في « صحيحه »(٥) من حديث عيسى بن المسيب ، عن نافع ، عن

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١٩٥/ ـ ١٩٦ ، والنظر الذي أشار إليه المصنف أنَّ في إسناده بشار بن أبي سيف ، وهو مقبول عندالمتابعة ، ولم يتابع .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٢٤٩٨) ، وهو حديث ضعيف لضعف زبان بن فائد .

<sup>(</sup>٤) في « تفسيره » ٢/ ٥١٥ (٢٧٣٠) وقال ابن كثير في « تفسيره » ٣٢٦/١ : « حديث غريب » .

<sup>. (</sup>٤٦٤٨) (٥)

ابن عمر ، قال : لمَّا نزلتْ هذه الآية : ﴿ مَّثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمْثُلِ كَمْثُلِ اللّهِ عَلَيْ : « رَبِّ زِد أَمْتِي » ، فأنزل حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ ﴾ [البقرة : ٢٦١] ، قال رسولُ الله على : ﴿ مَن ذَا اللّهِ يَكُونُ اللّهُ عَلَيْ لَهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ تعالى : ﴿ مَن ذَا اللّهِ يَكُونُ اللّهُ قَرْضًا حَسَنَا فَيُضَلِعِفَهُ لَهُ وَأَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة : ٢٤٥] ، فقال : « ربِّ زِدْ أُمَّتِي » ، فأنزل الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر : ١٠] .

وخرَّج الإمامُ أحمد (۱) من حديث عليٍّ بن زيد بن جُدعان ، عن أبي عُثمان النَّهديِّ ، عن أبي عُثمان النَّهديِّ ، عن أبي هريرة ، عنِ النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ الله ليُضاعفُ الحسنةَ ألفي ألفِ حسنةٍ » ثم تلا أبو هريرة : ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنَّهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [ النساء : ٠٤] . وقال : « إذا قال الله : أجراً عظيماً ، فمن يقدر قدره ؟ » وروي عن أبي هريرة موقوفاً [ أخرجه : ابن أبي حاتم في « تفسيره » ٣/ ٩٥٥ ( ٥٣٣٧ ) موقوفاً ] .

وخرَّج الترمذي (٢) من حديث ابن عمر مرفوعاً: « من دخل السُّوقَ ، فقال : لا إلله إلَّا الله وحدَه لا شريكَ له ، له الملك ، وله الحمدُ ، يُحيي ويُميتُ ، وهو حيُّ لا يموت ، بيدِه الخيرُ ، وهو على كلِّ شيءٍ قديرٌ ، كتب اللهُ له ألفَ ألفِ حسنةٍ ، ومحا عنه ألفَ ألفِ سيِّئة ، ورفع له ألفَ ألفِ درجةٍ » .

ومن حديث تميم الداري [أخرجه: أحمد ١٠٣/٤، والترمذي (٣٤٧٣)، والطبراني ( ١٢٧٨) ، وابن عدي في « الكامل » ٣/ ٥٠٥ عن تميم الداري ، مرفوعاً ، به ، وقال الترمذي : « هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، والخليل بن مرة ليس بالقوي عند أصحاب الحديث ، قال محمد بن إسماعيل : هو منكر الحديث » ] مرفوعاً : « من قال : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، إلها واحداً أحداً صمداً ، لم يتّخِذْ صاحبةً ولا ولداً ، ولم يكن له كفواً أحد عشرَ مرات ، كتبَ الله له أربعين ألف ألف حسنةٍ » ، وفي كلا الإسنادين ضعف .

وخرَّج الطبراني [ أخرجه : الطبراني ( ١٣٥٩٧ ) وفي « الدعاء » ، له ( ١٦٩٤ ) عن ابن عمر ، مرفوعاً ، « من مرفوعاً ، به . وانظر : مجمع الزوائد ١٠/٧٨ ] بإسنادٍ ضعيفٍ عن ابنِ عمر مرفوعاً : « من

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۲/۲۹۲ و ۲۹۱-۵۲۲ ، وعلي بن زيد بن جدعان ضعيف .

<sup>(</sup>۲) (۳٤۲۸) و (۳٤۲۹) ، وهو حديث ضعيف ، وقال الترمذي : « غريب » .

قال : سبحان الله ، كتب الله له مئة ألف حسنة ، وأربعة وعشرين ألف حسنة » .

وقوله في حديث أبي هريرة : « إلَّا الصيام ، فإنّه لي ، وأنا أجزي به »(١) يدلُّ على أنَّ الصّيام لا يَعلمُ قدر مضاعفة ثوابه إلَّا الله عز وجل لأنَّه أفضلُ أنواع الصّبر ، و ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصّبِرُونَ أَجَرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر : ١٠] ، وقد رُوي هذا المعنى عن طائفة مِنَ السّلف ، منهم كعبُّ [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٢٨٩٧) . وانظر : المراسيل : ١٨٧] وغيره ، وقد ذكرنا فيما سبق في شرح حديث : « من حسن إسلام المرء تركُه ما لا يعنيه »(٢) أنَّ مضاعفة الحسنات زيادةً على العشرِ تكونُ بحسبِ حُسنِ الإسلام ، كما جاء ذلك مصرَّحاً به في حديث أبي هريرة وغيره ، وتكون بحسب كمال الإخلاص ، وبحسب فضلِ ذلك العمل في نفسه ، وبحسب الحاجة إليه . وذكرنا من حديث ابن عمر فضلِ ذلك العمل في نفسه ، وبحسب الحاجة إليه . وذكرنا من حديث ابن عمر ( ١١١١٠ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ٣/ ٥٥٩ [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٧٥٤٧ ) و ( ١١١١١ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ٣/ ٥٥٥ [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٢٥٤٧ ) و ( ١١١١١ ) ، وابن أبي حاتم في « تفسيره » ٣/ ١٥٥ و ( ١١١١ ) ، وابن أبي خاتم في « تفسيره » تألم أَلمُ أَلمُنَالِها ﴾ [ الأنعام : ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُها وَيُؤْتِ مِن لَذَّلُهُ أَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [ النساء : ١٤] نزلت في المهاجرين .

النوع الثاني : عمل السيِّئات ، فتكتب السيِّئةُ بمثلها مِنْ غير مضاعفةِ ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَن جَآءَ بِأَلسَّيِتَةِ فَلا يُجْزَى ٓ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام : ١٦٠] .

وقوله: «كتبت له سيّئة واحدة» إشارةٌ إلى أنّها غيرُ مضاعفة ، ما صرّح به في حديث آخر ، لكن السَّيِّئة تعظُمُ أحياناً بشرف الزَّمان ، أو المكان ، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ اَلشَّمُورِ عِندَ اللّهِ اثْنَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَ الْرَبِينَ اللّهِ اثْنَاعَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَ ارْبَعَةُ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسكُمُ ﴿ [التوبة: ٣٦]. قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في هذه الآية: ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسكُمُ ﴿ [التوبة: ٣٦]: أبي طلحة عن ابن عباس في هذه الآية : ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسكُمُ ﴿ وعظم حُرماتهنَ ، في كلّهنَّ ، ثم اختصَّ من ذلك أُربعة أشهُر ، فجعلهنَ حرماً ، وعظم حُرماتهنَ ، وجعل الذَّنبَ فيهنَّ أعظمَ ، والعمل الصالح والأجر أعظم [ أخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ١٢٩٧٢ ) و ( ١٢٩٧٣ ) ، وابن أبي حاتم في «تفسيره» ( ١٢٩٧٢ ( ١٠٠٠٠ ) ] .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه عند الحديث الثاني عشر ، عن أبي هريرة وغيره .

وقال قتادة [أخرجه: الطبري في «تفسيره» (١٢٩٧٤)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» الممارة وقال قتادة [أخرجه: الطبري في «تفسيره» الممارة الأشهر الحُرُم أعظمُ خطيئةً ووزْراً فيما سوى ذلك ، وإن كان الظُّلمُ في كلِّ حالٍ غيرَ طائل ، ولكنَّ الله تعالى يُعظِّم من أمره ما يشاء تعالى ربنا .

وقد روي في حديثين (١) مرفوعين أنَّ السيِّئات تُضاعَفُ في رمضان ، ولكن إسنادهما لا يصحُّ .

وقال الله تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَهُ رُّمَعَلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ ﴿ ٱلْحَجُّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجُّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ ﴾ [البقرة: ١٩٧٨]. قال ابن عمر [أخرجه: الطبري في «تفسيره» ( ٢٩٢٨) ، وابن أبي حاتم ٢٩٢١)]: الفسوق: ما أصيبَ مِنْ معاصي الله صيداً كان أو غيره، وعنه قال: الفسوق إتيان معاصي الله في الحرم.

وقال تعالى : ﴿ وَمَن يُـرِدْ فِيـهِ بِإِلْحَــَا إِبْظُـلْمِرِ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الحج: ٢٥] .

وكان جماعة من الصحابة يتّقونَ سُكنى الحرم ، خشية ارتكابِ الذُّنوب فيه ، منهم : ابنُ عباس ، وعبد الله بن عمرو بن العاص ، وكذلك كان عمر بن عبد العزيز يفعل ، وكان عبد الله بن عمرو بن العاص يقول : الخطيئة فيه أعظم [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٨٨٧٠)] . ورُوي عن عمر بن الخطاب ، قال : لأنْ أخطئ سبعينَ خطيئة \_ يعني : بغيرِ مَكّة \_ أحبُّ إليَّ مِنْ أن أخطئ خطيئة واحدةً بمكة [ أخرجه : عبد الرزاق ( ٨٨٧١)] ، وعن مجاهد قال : تُضاعف السيّئات بمكة كما تُضاعف الحسنات (٢٠) . وقال ابن جريج : بلغني أن الخطيئة بمكة بمئة خطيئة ، والحسنة على نحو ذلك .

وقال إسحاق بن منصور: قلتُ لأحمدَ: في شيءٍ من الحديث أنَّ السيِّئة تُكتب بأكثرَ مِنْ واحدة ؟ قال: لا ، ما سمعنا إلَّا بمكَّة لِتعظيم البلد « ولو أنَّ رجلاً بعدن أبين همَّ »(٣) . وقال إسحاق بن راهويه كما قال أحمد ، وقوله : ولو أنَّ رجلاً

<sup>(</sup>١) أحدهما عند الطبراني في « الصغير » (٦٨٧) عن أبي صالح ، عن أم هانئ ، به ، وفي إسناده عيسي بن سليمان ، وهو ضعيف . انظر : مجمع الزوائد ٣/ ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في «الدر المنثور » ٤/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن حجر في « فتح الباري » ٢١/ ٣٩٩ .

بعدن أبين هم ؟ ؛ هو من قول ابن مسعود ، وسنذكره فيما بعد إن شاء الله تعالى .

وقد تُضاعَفُ السيِّئاتُ بشرف فاعلها ، وقوَّة معرفته بالله ، وقُربه منه ، فإنَّ مَنْ عَصى السُّلطان على بِساطِه أعظمُ جُرماً (١) مِمَّن عصاه على بُعد ، ولهذا توعَّد الله خاصَّة عباده على المعصية بمضاعفة الجزاء ، وإن كان قد عصمَهم منها ، ليبيِّنَ لهم فضله عليهم بعصمَتهم مِنْ ذلك ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَوْلاَ أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمُ شَيْئَاقَلِيلًا إِنْ إِذَا لَا ذَنَكَ ضَعْفَ ٱلْحَيْوةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴿ وَلَوْلا أَن ثَبَّنْنَكَ لَقَدْ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمُ شَيْئَاقَلِيلًا إِنْ إِذَا لاَ وَعَلَى اللهِ عَفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ [الإسراء: ٧٤ ـ ٧٥] .

وقال تعالى : ﴿ يَنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِسَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ۚ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ ; ﴾ وَمَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَلِحًا نُوْتِهَا ٱجْرَهَا مَرَّتَيْنِ ﴾ [الأحزاب: ٣٠ ـ ٣١] . وكان عليُّ بن الحسين يتأوَّل في آل النَّبيِّ ﷺ من بني هاشم مثل ذلك لقربهم من النَّبيِّ ﷺ .

النوع الثالث: الهمُّ بالحسنات، فتكتب حسنة كاملة، وإنْ لم يعملها، كما في حديث ابن عباس وغيره، وفي حديث أبي هريرة الذي خرَّجه مسلمُ كما تقدم: «إذا تحدَّث عبدي بأن يعمل حسنة ، فأنا أكتُبها له حسنة »، والظَّاهرُ أن المرادَ بالتَّحدُّث: حديث النفس، وهو الهمُّ، وفي حديث خريم بن فاتك: « مَن همَّ بحسنةٍ فلم يعملها » فعَلِمَ الله أنَّه قد أشعرها قلبَه، وحَرَصَ عليها، كتبت له حسنة، وهذا يدلُّ على أنَّ المراد بالهمِّ هنا: هو العزمُ المصمّم الذي يُوجَدُ معه الحرصُ على العمل، لا مجرَّدُ الخَطْرَةِ التي تخطر، ثم تنفسِخُ من غير عزمِ ولا تصميم.

قال أبو الدرداء: من أتى فراشه ، وهو ينوي أن يُصلِّي من اللَّيل ، فغلبته عيناه حتى يصبح ، كتب له ما نوى . وروي عنه مرفوعاً [ أخرجه: ابن خزيمة (١١٧٢) ، والحاكم ١٩١١، والبيهةي ١٥/٣ مرفوعاً . وأخرجه: النسائي ٢٥٨/٣ وفي «الكبرى» ، له (١٤٦٠) موقوفاً ، وأعله ابن خزيمة بالوقف ، ولم يصححه كما زعم بعضهم ، وليتنبه الباحث أنَّ كل ما في صحيح ابن خزيمة فهو محكوم بصحته عنده إلا ما ضعفه أو توقف في صحته أو ما قدم المتن على

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

السند] ، وخرَّجه ابن ماجه (۱) مرفوعاً . قال الدارقطني (۲) : المحفوظ الموقوف ، وروي معناه من حديث عائشة عن النَّبيِّ ﷺ [ أخرجه : مالك في « الموطأ » ( ۳۰۷ ) برواية الليثي ، وأحمد ٦/ ١٨٠ ، وأبو داود ( ١٣٠٧ ) ، والنسائي ٣/ ٢٥٧ وفي « الكبرى » ، له ( ١٤٥٧ ) ، والبيهقي ٣/ ١٥ عن عائشة ، به ] .

وروي عن سعيد بن المسيب ، قال : من همَّ بصلاةٍ ، أو صيام ، أو حجٍّ ، أو عمرة ، أو غزو ، فحِيلَ بينه وبينَ ذلك ، بلَّغه الله تعالى ما نوى .

وقال أبو عِمران الجونيُّ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا كما في « فتح الباري » ٣٩٤/١١ ] : يُنادى المَلَكُ : اكتب لفلان كذا وكذا ، فيقولُ : يا ربِّ ، إنَّه لم يعملُهُ ، فيقول : إنَّه نواه .

وقال زيدُ بن أسلم: كان رجلٌ يطوفُ على العلماء ، يقول: من يدلُّني على عملٍ لا أزال منه لله عاملاً ، فإنِّي لا أحبُّ أنْ تأتيَ عليَّ ساعةٌ منَ الليلِ والنَّهارِ إلَّا وأنا عاملٌ لله تعالى ، فقيل له: قد وجدت حاجتك ، فاعمل الخيرَ ما استطعت ، فإذا فترْت ، أو تركته فهمَّ بعمله ، فإنَّ الهامَّ بعمل الخير كفاعله .

ومتى اقترن بالنيَّة قولٌ أو سعيٌ ، تأكَّد الجزاءُ ، والتحق صاحبُه بالعامل ، كما روى أبو كبشة عن النَّبيِّ على ، قال : «إنَّما الدُّنيا لأربعة نفر : عبد رَزَقهُ الله مالاً وعلماً ، فهو يتَقي فيه ربَّه ، ويَصِلُ به رَحِمَه ، ويعلمُ لله فيه حقّاً ، فهذا بأفضل المنازل ، وعبد رزقه الله علماً ، ولم يرزقه مالاً ، فهو صادِقُ النَّية ، يقول : لو أنَّ لي مالاً ، لعمِلْتُ بعملِ فلانٍ ، فهو بنيته ، فأجرُهُما سواءٌ ، وعبد رزقه الله مالاً ، ولم يرزقه علماً يخبِطُ في ماله بغير علم ، لا يتَقي فيه ربّه ، ولا يَصِلُ فيه رحِمهُ ، ولا يعلمُ لله فيه حقّاً ، فهذا بأخبثِ المنازل ، وعبدٍ لم يرزقه الله مالاً ولا علماً ، فهو يقول : لو أنَّ لي مالاً ، لعَمِلتُ فيه بعمل فلانٍ فهو بنيته فوزْرُهما سواءٌ » خرَّجه الإمام أحمد والترمذي وهذا لفظهُ ، وابن ماجه [ أخرجه : أحمد ٤٠/٢٥ ـ ٢٣١ ، وابن ماجه ( ٤٢٢٨ ) ،

في « سننه » (١٣٤٤) مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) انظر: علل الدارقطني ٢٠٦/٦.

والترمذي ( ٢٣٢٥ ) . وأخرجه : هناد في « الزهد » ( ٥٨٦ ) ، والطحاوي في « شرح المشكل » ( ٢٦٣ ) ، والطبراني ٢٢/ ( ٨٦٢ ) \_ ( ٨٧٠ ) ، وقال الترمذي : « هذا حديث حسن صحيح » ] .

وقد حمل قوله: « فهما في الأجر سواءٌ » على استوائهما في أصل أجرِ العمل ، فإنهما دون مضاعفته ، فالمضاعفة يختصُّ بها من عَمِلَ العملَ دونَ من نواه فلم يعمله ، فإنهما لو استويا مِنْ كلِّ وجه ، لكُتِبَ لمن همَّ بحسنة ولم يعملها عشرُ حسناتٍ ، وهو خلافُ النُّصوص كلِّها ، ويدلُّ على ذلك قوله تعالى : ﴿ فَضَّلَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ مَا اللهُ الله

النوع الرابع: الهمُّ بالسَّيِّئات من غير عملٍ لها ، ففي حديث ابن عباس: أنَّها تُكتبُ حسنةً كاملةً ، وكذلك في حديث أبي هريرة وأنس وغيرهما (١): أنَّها تُكتبُ حسنةً ، وفي حديث أبي هريرة قال: « إنَّما تركها مِن جرَّاي » يعني: من أجلي . وهذا يدلُّ على أنَّ المرادَ منْ قَدَرَ على ما همَّ به مِنَ المعصية ، فتركه لله تعالى ، وهذا لا رَيبَ في أنَّه يُكتَبُ له بذلك حسنة ؛ لأنَّ تركه للمعصية بهذا المقصد عملٌ صالحٌ .

فأمًّا إن همَّ بمعصية ، ثم ترك عملها خوفاً من المخلوقين ، أو مراءاةً لهم ، فقد قيل : إنَّه يُعاقَبُ على تركها بهذه النيَّة ؛ لأنَّ تقديم خوفِ المخلوقين على خوف الله محرَّم ، فإذا اقترنَ به تركُ المعصية لأجله ، محرَّم ، فإذا اقترنَ به تركُ المعصية لأجله ، عُوقِبَ على هذا الترك ، وقد خرَّج أبو نعيم (١) بإسنادٍ ضعيف عن ابن عباس ، قال : يا صاحب الذَّنب ، لا تأمننَ سوءَ عاقبته ، ولما يَتبعُ الذَّنبَ أعظمُ مِنَ الذَّنب إذا عملتَه ، وذكر كلاماً ، وقال : وخوفُك من الريح إذا حرَّكت سترَ بابِك وأنت على عملتَه ، وذكر كلاماً ، وقال : وخوفُك من الريح إذا حرَّكت سترَ بابِك وأنت على

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه

<sup>(</sup>٢) في « الحلية » ١/ ٣٢٤ عن الضحاك بن مزاحم ، عن ابن عباس ، به . وانظر : الجرح والتعديل ٤/ ٤٨ والمراسيل : ٩٤ .

الذَّنب ، ولا يضطربُ فؤادُك مِن نظرِ الله إليك ، أعظمُ منَ الذَّنب إذا عملته .

وقال الفضيلُ بن عياض : كانوا يقولون : تركُ العمل للناس رياءٌ ، والعمل لهم شرك [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨/ ٩٥ ] .

وأمّا إنْ سعى في حُصولها بما أمكنه ، ثم حالَ بينه وبينها القدرُ ، فقد ذكر جماعةٌ أنّه يُعاقَب عليها حينئذِ لقول النّبيّ على : « إنّ الله تجاوز لأمّتي عمّا حدَّثت به أنفُسها ، ما لم تكلّم به أو تعمل » [ أخرجه : الطيالسي ( ٢٥٤٩ ) ، والحميدي ( ٢٠١١ ) ، والبخاري ٣/١٩٠ ( ٢٠٢١ ) ، وأبو داود ( ٢٠٢٠ ) ، وأبن ماجه ( ٢٠٤٠ ) ، ومسلم ١/ ٨١ - ٨٢ ( ١١٧٣ ) ، والنسائي ٦/ ١٥١ وفي « الكبرى » ، له ( ٢٠٢٠ ) ، و( ٢٠٢٠ ) ، وابن خزيمة ( ٨٩٨ ) عن أبي هريرة ، به ] ومن سعى في حُصول المعصية جَهدَه ، ثمّ عجز عنها ، فقد عَمِل بها ، وكذلك قولُ النّبيّ على : « إذا التقى المسلمان بسيفيهما ، فالقاتِلُ والمقتولُ في النّار » ، قالوا : يا رسول الله ، هذا القاتلُ ، فما بالُ المقتول ؟! قال : « إنّه كان حريصاً على قتل صاحبه » [ أخرجه : أحمد القاتلُ ، فما بالُ المقتول ؟! قال : « إنّه كان حريصاً على قتل صاحبه » [ أخرجه : أحمد ملاء ١٤٥ ( ٢٠٨٠ ) ، وابن ماجه ( ٢٠٨٠ ) ، والنسائي ١٦٤ ( ٢٨٨٠ ) ، وابن ماجه ( ٢٠٨٥ ) ، والنسائي ١١٤٠ ( ٢٨٨٠ ) ، وابن حريم الكرى » ، له ( ٢٠٨١ ) ، وابن حبان ( ٥٩٤٥ ) و ( ٢٠٨٥ ) عن أبي بكرة ، به ] . الإي ١١٤ ( ٢٠٨٠ ) ، وابن حان ( ٥٩٤٥ ) و ( ٢٠٨٥ ) عن أبي بكرة ، به ] .

وقوله: « ما لم تكلَّم به ، أو تعمل » يدلُّ على أنَّ الهامَّ بالمعصية إذا تكلَّم بما همَّ به بلسانه أنَّه يُعاقَبُ على الهمِّ حينئذٍ ؛ لأنَّه قد عَمِلَ بجوارِجه معصيةً ، وهو التَّكلُّمُ باللِّسان ، ويدلُّ على ذلك حديث الذي قال : « لو أنَّ لي مالًا ، لعملتُ فيه ما عَمِلَ فلان » يعني : الذي يعصي الله في ماله ، قال : « فهما في الوزر سواءٌ » (١) .

ومن المتأخرين من قالَ: لا يُعاقَبُ على التكلُّم بما همَّ به ما لم تكن المعصيةُ التي همَّ بها قولًا محرَّماً ، كالقذف والغيبة والكذب ؛ فأمَّا ما كان متعلَّقُها العملَ بالجوارح ، فلا يأثم بمجرَّدِ التكلُّم ما همَّ به ، وهذا قد يستدلُّ به على حديث أبي هريرة المتقدم : « وإذا تحدث عبدي بأن يعمل سيِّئة ، فأنا أغفرُها له ما لم يعملها »(٢).

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

ولكن المراد بالحديث هنا حديث النفس ، جمعاً بينه وبين قوله : « ما لم تكلّم به أو تعمل » ، وحديث أبي كبشة يدلُّ على ذلك صريحاً ، فإنَّ قول القائل بلسانه : « لو أنَّ لي مالاً ، لعملتُ فيه بالمعاصي ، كما عمل فلانُّ (1) ، ليس هو العمل بالمعصية التي همّ بها ، وإنَّما أخبر عمَّا همَّ به فقط ممَّا متعلّقه إنفاقُ المالِ في المعاصي ، وليس له مالٌ بالكليّة ، وأيضاً ، فالكلام بذلك محرَّمٌ ، فكيف يكون معفوّاً عنه ، غيرَ مُعاقَبٍ عليه ؟!.

وأمّا إن انفسخت نِيَّتُه ، وفترَت عزيمتُه من غير سببٍ منه ، فهل يُعاقبُ على ما همَّ به مِنَ المعصية ، أم لا ؟ هذا على قسمين :

أحدهما : أن يكون الهمُّ بالمعصية خاطراً خطرَ ، ولم يُساكِنْهُ صاحبه ، ولم يعقِدْ قلبَه عليه ، بل كرهه ، ونفَر منه ، فهذا معفوُّ عنه ، وهو كالوَساوس الرَّديئةِ التي سُئِلَ النَّبيُّ عَنها ، فقال : « ذاك صريحُ الإيمان » [ أخرجه : أحمد ٢٩٧/٢ و٤٤١ و٤٥٦ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ١٢٨٤ ) ، ومسلم ٥/ ٨٣ ( ١٣٢ ) ( ٢٠٩ ) و ( ٢١٠ ) ، وأبو داود ( ٥١١١ ) ، وابن حبان ( ١٤٥ ) و ( ١٤٦ ) و ( ١٤٨ ) عن أبي هريرة ، به ] .

ولمّا نزل قولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُبدُوا مَا فِي ٓ اَنْفُسِكُمْ اَوْ تُحْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَكَهُ وَيُعُكِّرُ مَن يَشَكَهُ وَلِغُوا دُخولَ هذه الخواطر فيه ، فنزلت الآية التي بعدها ، وفيها قوله : ﴿ رَبّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا مِهِ فَهُو غَيرُ مؤاخِدٍ به ، ولا مكلّف به ، فهو غيرُ مؤاخِدٍ به ، ولا مكلّف به ، وقد سمى ابنُ عباس [ أخرجه : أحمد ٢/٣٦١ و٣٣٢ ، ومسلم ١/٨١ (١٢٦١) (٢٠٠٠) ، والترمذي (٢٩٩١) ، والنسائي في « الكبرى » (١١٠٥) ، وفي « التفسير » ، له (٢٩٩) ، والطبري في « تفسيره » (١١٠٥ ) عن قتادة ] ذلك نسخاً ، ومرادُهم عباس ، به ] وغيرُه [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » (٢٠٠٩ ) عن قتادة ] ذلك نسخاً ، ومرادُهم أنَّ هذه الآية أزالتِ الإيهامَ الواقعَ في النُّفوس من الآية الأولى ، وبيَّنت أنَّ المرادَ بالآية الأولى ، وبيَّنت أنَّ المرادَ بالآية الأولى العزائم المصمَّمُ عليها ، ومثل هذا كان السَّلفُ يسمُّونَه نسخاً .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه من حديث أبي كبشة .

القسم الثاني: العزائم المصممة التي تقع في النفوس، وتدوم، ويساكنُها صاحبُها، فهذا أيضاً نوعان:

أحدهما : ما كان عملاً مستقلاً بنفسه من أعمالِ القلوب ، كالشَّكِ في الوحدانية ، أو النبوَّة ، أو البعث ، أو غير ذلك مِنَ الكفر والنفاق ، أو اعتقاد تكذيب ذلك ، فهذا كله يُعاقَبُ عليه العبدُ ، ويصيرُ بذلك كافراً ومنافقاً . وقد رُوي عن ابن عباس أنَّه حمل قوله تعالى : ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [ البقرة : ٢٨٤ ] ، على مثل هذا [ أخرجه : الطبزي في «تفسيره» ( ٥٠٨٣ ) ] . وروي عنه حملُها على كتمان الشَّهادة لِقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَكَتُمْهَا فَإِنَّهُ مَا إِنْهُ مَا البقرة : ٢٨٣ ] .

ويلحق بهذا القسم سائرُ المعاصي المتعلِّقة بالقلوب ، كمحبة ما يُبغضُهُ الله ، وبغضِ ما يحبُّه الله ، والكبرِ ، والعُجبِ ، والحَسدِ ، وسوءِ الظَّنِّ بالمسلم من غير موجِب ، مع أنَّه قد رُوي عن سفيان أنَّه قال في سُوء الظَّنِّ : إذا لم يترتب عليه قولٌ أو فعلٌ ، فهو معفوٌ عنه . وكذلك رُوي عنِ الحسن أنه قال في الحسد ، ولعلَّ هذا محمولٌ من قولهما على ما يجدُه الإنسانُ ، ولا يمكنُه دفعُه ، فهو يكرهُه ويدفعُه عن نفسه ، فلا يندفعُ إلَّا على ما يساكِنُه ، ويستروحُ إليه ، ويُعيدُ حديثَ نفسه به ويُبديه .

والنوع الثاني: ما لم يكن مِنْ أعمال القلوب ، بل كان من أعمالِ الجوارحِ ، كالزِّني ، والسَّرقة ، وشُرب الخمرِ ، والقتلِ ، والقذفِ ، ونحو ذلك ، إذا أصرَّ العبدُ على إرادة ذلك ، والعزم عليه ، ولم يَظهرْ له أثرٌ في الخارج أصلاً ، فهذا في المؤاخذة به قولان مشهوران للعلماء :

أحدهما: يؤاخذ به ، قال ابنُ المبارك: سألتُ سفيان الثوريَّ : أيؤاخذُ العبدُ بالهمَّةِ ؟ فقال : إذا كانت عزماً أوخِذَ ( ) . ورجَّح هذا القولَ كثيرٌ من الفُقهاء والمحدِّثين والمتكلِّمين من أصحابنا وغيرهم ، واستدلوا له بنحو قوله عز وجل : ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَنفُسِكُمْ فَأَحْذَرُوهُ ﴾ [ البقرة : ٢٣٥ ] ، وقوله : ﴿ وَلَاكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٠٥ ] ، وبنحو قول النَّبيِّ ﷺ : « الإثمُ ما حاكَ في صدركَ ، وكرهتَ

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن حجر في « فتح الباري » ۱۱/ ۳۹۸ .

أَنْ يطَّلع عليه النَّاسُ »(١) ، وحملوا قوله ﷺ : « إن الله تجاوزَ لأمَّتي عمَّا حدَّثت به أنفُسَها ، ما لم تكلَّم به أو تعمل » على الخَطراتِ ، وقالوا : ما ساكنه العبدُ ، وعقد قلبه عليه ، فهو مِنْ كسبه وعمله ، فلا يكونُ معفواً عنه ، ومِنْ هؤلاء من قال : إنَّه يُعاقَبُ عليه في الدُّنيا بالهموم والغموم ، رُويَ ذلك عن عائشة مرفوعاً وموقوفاً ، وفي صحَّته نظر .

وقيل: بل يُحاسَبُ العبدُ به يومَ القيامة ، فيقفُه الله عليه ، ثمَّ يعفو عنه ، ولا يعاقبه به ، فتكونُ عقوبته المحاسبة ، وهذا مرويٌّ عن ابن عبّاس ، والربيع بن أنس ، وهو اختيار ابن جرير ، واحتجَّ له بحديث ابن عمر [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ١٦٦ ) ، وأحمد ٢/٤٧ و ١٠٥ ، وعبد بن حميد ، ( ١٨٦ ) ، والبخاري ٣/١٦٨ ( ٢٤٤١ ) و٣/٣٩ ( ٤٦٨٥ ) و ١٩٨١ ( ٤٦٨٥ ) ، وابن ماجه ( ٤٦٨٥ ) و ٨/٤٢ ( ٢٠٧٠ ) و ٩/ ١٨١ ( ٤٣٧ ) ، ومسلم ٨/ ١٠٥ ( ٢٧٦٨ ) ( ٢٥ ) ، وابن ماجه ( ١٨٣ ) ، وعبد الله بن أحمد في « السنة » ( ٤٣٧ ) ، والطبري في « تفسيره » ( ١٣٩٧١ ) ، وابن حبان ( ٧٣٥٥ ) عن ابن عمر ، به . والنجوى : هي ما تكلم به المرءُ يسمع نفسه لا يسمعُ غيره ، أو يسمع غيره سرّاً دون من يليه . وقال الراغب : ناجيته إذا ساررته ، وأصله أنْ تخلو في نجوه من الأرض ، انظر : فتح الباري ١٠/ ٩٥٩ ] في النجوى ، وذاك ليس فيه عمومٌ ، وأيضاً ، فإنَّه واردٌ في الذُنوب المستورة في الدُّنيا ، لا في وساوس الصُّدور .

والقول الثاني: لا يُؤاخَذُ بمجرَّد النية مطلقاً ، ونُسِبَ ذلك إلى نصِّ الشَّافعيِّ ، وهو قولُ ابن حامدٍ من أصحابنا عملاً بالعمومات . وروى العُوْفيُّ عن ابنِ عباس ما يدلُّ على مثل هذا القول .

وفيه قول ثالث: أنّه لا يُؤاخَذُ بالهمِّ بالمعصية إلَّا بأنْ يهمَّ بارتكابها في الحَرَم ، كما روى السُّديُّ ، عن مرَّة ، عن عبد الله بن مسعود ، قال : ما من عبدٍ يهمُّ بخطيئةٍ ، فلم يَعملُها ، فتكتب عليه ، ولو همَّ بقتل إنسان عندَ البيت ، وهو بِعَدَنِ أَبْيَنَ ، أَذَاقَهُ الله من عذابِ أليم ، وقرأ عبدُ الله : ﴿ وَمَن يُرِدِّ فِيهِ بِإِلْحَكَامِ بِظُلْمِ تُذِقّهُ مِنْ عَذَابٍ أليم ﴾ وقرأ عبدُ الله : ﴿ وَمَن يُردِّ فِيهِ بِإِلْحَكَامِ بِظُلْمِ تُذِقّهُ مِنْ عَذَابٍ أليم ﴾ [النحج : ٢٥] . خرَّجه الإمام أحمد [أخرجه : أحمد ١٨/٨٤ و ٥٥١ . وأخرجه : البزار كما في «كشف الأستار » (٢٣٦٦) ، وأبو يعلى ( ٣٨٤ ) ، والطبري في « تفسيره » ١٤٠/١٤ - ١٤١ ، والطبراني في « الكبير » ( ٩٠٧٨ ) ، والحاكم ٢/ ٣٨٧ موقوفاً .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في الحديث السابع والعشرين ، من حديث النواس بن سمعان .

وأخرجه: الحاكم ٣٨٨/٢ مرفوعاً، ولا يصح] وغيره. وقد رواه عن السدي شعبةُ وسفيان، فرفعه شعبة ووقفه سفيان، والقول قول سفيان في وقفه (١).

وقال الضَّحاك [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٨٩٢١ ) ] : إن الرَّجل ليهِمُّ بالخطيئة بمكَّة ، وهو بأرض أخرى ، فتكتب عليه ، ولم يعملها ، وقد تقدَّم عن أحمد وإسحاق ما يدلُّ على مثل هذا القول ، وكذا حكاه القاضي أبو يعلى عن أحمد . وروى أحمد في رواية المروذي حديث ابنِ مسعودٍ هذا ، ثم قال أحمد يقول : منْ يرد فيه بإلحادٍ بظلمٍ ، قال أحمد : لو أنَّ رجلاً بعدن أبْيَنَ (٢) همَّ بقتل رجل في الحرم ، هذا قول الله سبحانه : ﴿ نُدِقَهُ مِنْ عَذَا بِ أَلِيمٍ ﴾ ، هكذا قول ابن مسعود رحمه الله .

وقد ردَّ بعضهم هذا إلى ما تقدم من المعاصي التي مُتعلَّقُها القلب ، وقال : الحرمُ يجبُ احترامُهُ وتعظيمُه بالقلوب ، فالعقوبة على ترك هذا الواجب ، وهذا لا يصحُّ ، فإنَّ حُرمَةَ الحرمِ ليست بأعظمَ من حُرمَةِ محرِّمه سبحانه ، والعزمُ على معصية الله عزمٌ على انتهاكِ محارمِه ، ولكن لو عزم على ذلك قصداً ، لانتهاكِ حُرمةِ الحرم ، واستخفافاً بحُرمته ، فهذا كما لو عَزَمَ على فعلِ معصيةٍ لقصدِ الاستخفافِ بحرمةِ الخالق عز وجل ، فيكفُرُ بذلك ، وإنَّما ينتفي الكفرُ عنه إذا كان همُّه بالمعصية لمجرَّد نيل شهوته ، وغرض نفسه ، مع ذهوله عن قصدِ مخالفة الله ، والاستخفافِ بهيبته وبنظره ، ومتى اقترن العملُ بالهمِّ ، فإنَّه يُعاقبُ عليه ، سواءٌ كان الفعلُ متأخّراً أو متقدماً ، فمن فعل محرَّماً مرَّةً ، ثم عزم على فعله متى قَدَرَ عليه ، فهو مُصِرُّ على المعصية ، ومعاقبٌ على هذه النية ، وإن لم يَعُدْ إلى عمله إلاَّ بعد سنين عديدة . وبذلك فسر ابنُ المبارك وغيرُه الإصرار على المعصية .

وبكلِّ حالٍ ، فالمعصيةُ إنَّما تكتَبُ بمثلِها من غير مضاعفةِ ، فتكونُ العقوبةُ على المعصيةِ ، ولا ينضمُّ إليها الهمُّ بها ، إذ لو ضُمَّ إلى المعصية الهمُّ بها ، لعُوقبَ على

<sup>(</sup>١) انظر: العلل للدارقطني ٥/ ٢٦٨ ، وتفسير ابن كثير: ١٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) أَبْيَنُ : بفتح أوله ويكسر بوزن أحمر ، ويقال : يبين ، وذكره سيبويه في الأمثلة بكسر الهمزة ولا يعرف أهل اليمن غير الفتح ، وقال الطبري : « سميت عدن أبين بعدن وأبين ابني عدنان » . انظر : معجم البلدان ١/ ٨٧ و٣/ ٣٠١ .

عمل المعصية عقوبتين ، ولا يقال : فهذا يلزم مثلُه في عمل الحسنة ، فإنه إذا عملها بعد الهمِّ بها ، لأنَّا نقول : هذا ممنوع ، فإنَّ من عَمِلَ حسنة ، كُتِبَت له عشرَ أمثالِها ، فيجوزُ أن يكونَ بعضُ هذه الأمثال جزاءً للهمِّ بالحسنة ، والله أعلم .

وقوله في حديث ابن عباس في رواية مسلم (`` : "أو محاها الله " يعني : أنَّ عمل السيِّئة : إمَّا أنْ تُكتب لعاملها سيِّئة واحدة ، أو يمحوها الله بما شاءَ مِنَ الأسباب ، كالتوبة والاستغفار ، وعمل الحسنات . وقد سبق الكلامُ على ما تُمحى به السيِّئات في شرح حديث أبي ذر : " اتَّقِ الله حيثُما كنت ، وأتبع السيِّئةَ الحسنة تمحُها "('').

وقوله بعد ذلك : « ولا يَهلِكُ على الله إلا هالكُ » يعني : بعد هذا الفضل العظيم من الله ، والرحمة الواسعة منه بمضاعفة الحسنات ، والتَّجاوز عن السيِّئات ، لا يَهلك على الله إلا من هلك ، وألقى بيده إلى التَّهلُكة ، وتجرَّأ على السيِّئات ، ورَغِبَ عن الحسنات ، وأعرض عنها . ولهذا قال ابنُ مسعود [أخرجه : الطبري في «تفسيره» (١١٣٩٩) ] : ويلُ لمن غلب وحْدانُه عشراته . وروى الكلبيُّ عن أبي صالح عن ابن عباس ، مرفوعاً : « هَلَكَ مَنْ غلَبَ واحدُهُ عشراً »(٣) .

وخرَّج الإمام أحمد وأبو داود والنسائي والترمذي [ أخرجه : أحمد ٢/ ١٦٠ و ٢٠٥٠ ، وأبو داود ( ٥٠٦٥ ) ، والترمذي ( ٣٤١٠ ) ، و النسائي ٣/ ٧٤ وفي « الكبرى » ، له ( ١٢٧١ ) وأبو داود ( ١٠٦٥ ) عن عبد الله بن عمرو ، عن النبي على به ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] من حديث عبد الله بن عمرو ، قال : قال رسول الله على : « خَلَتانِ لا يُحصِيهما رجلٌ مسلمٌ إلا وخَلَ الجنَّة ، وهما يسيرٌ ، ومَنْ يعمَلُ بهما قليلٌ : تُسبِّح الله في دبر كلِّ صلاةٍ عشراً ،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في الحديث الثامن عشر .

<sup>(</sup>٣) كان على المصنف أنْ لا يذكر هذا ؛ فإنَّ محمد بن السائب الكلبي كذاب ، وأبو صالح ضعيف ، ولم يلق ابن عباس ، وغالب هذه السلسلة من رواية السدي الصغير محمد بن مروان عن الكلبي ، وهذه السلسلة عند المحدّثين تسمى بسلسلة الكذب ، وابن عباس بريءٌ من كل ما نسب إليه بهذه السلسلة .

وتَحمده عشراً ، وتُكبِّرُه عشراً ، قال : فتلك خمسون ، ومئة باللسان ، وألف وخمسمئة في الميزان ، وإذا أخذت مضجعك ، تُسبحه ، وتكبره ، وتحمده مئة ، فتلك مئة باللسان ، وألف في الميزان ، فأيُّكم يعمل في اليوم والليلة ألفين وخمسمئة سيِّئة ؟! .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١٩٩/٥ و٢/ ٤٤٠ . وأخرجه : أبو يعلى كما في « إتحاف الخيرة » ( ١٢٢٢ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ١٤٧١ ) ، وهو حديث ضعيف لضعف أبي بكر بن عبد الله بن أبي مريم ] عن أبي الدرداء ، عن النّبيّ على ، قال : « لا يَدَعُ (١) أحدٌ منكم أنْ يعمل لله ألف حسنة حين يُصبح يقول : سبحانَ الله وبحمده مئة مرة ، فإنّها ألف حسنة ، فإنّه لنْ يعمل إنْ شاءَ الله تعالى مثل ذلك في يومه من الذنوب ، ويكون ما عمل من خير سوى ذلك وافراً » .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي : لا يترك ، هو نهيٌّ أو نفيٌ بمعناه ، والمراد : أنَّه لا ينبغي أنْ يترك هذا الخير العظيم .

## الحديث الثامن والثلاثون

عَنْ أَبِي هُرَيرة رضي الله عنه قالَ : قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : « إِنَّ اللهَ تَعالَى قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَلِيّاً ، فَقَدْ آذنتُهُ بالحربِ ، وما تَقَرَّب إليَّ عَبْدي بشيءٍ أَحَبَّ إليَّ مِمَّا افترضتُ عَليهِ ، ولا يَزالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إليَّ بالنَّوافِلِ حتَّى أُحِبَّهُ ، فإذا أَحْبَبْتُهُ ، كَنتُ سَمعَهُ الّذي يَسمَعُ بهِ ، وبَصَرَهُ الّذي يَبْصِرُ بهِ ، ويَدَهُ النَّتي يَبطُشُ بها ، ورِجْلَهُ النّي يَمشي بها ، ولَئِنِ يَسمَعُ بهِ ، وبَصَرَهُ الّذي يُبْصِرُ بهِ ، ويَدَهُ النّي يَبطُشُ بها ، ورجْلَهُ النّي يَمشي بها ، ولَئِنِ سَمَعُ بهِ ، وبَصَرَهُ الّذي يُبصِرُ بهِ ، ويَدَهُ النّي يَبطُشُ بها ، ورجْلَهُ النّي يَمشي بها ، ولَئِنِ سَمَعُ بهِ ، ولَئِنْ استَعاذَنِي لأعِيذَنّهُ » . رواهُ البخاريُّ [ في «صحيحه » ١٣١٨ سَالنِي لأعطِينَهُ ، ولَئِنْ استَعاذَنِي لأعِيذَنّهُ » . رواهُ البخاريُّ [ في «صحيحه » ١٩١٨ وفي « الحلية » ١/٤ ـ ٥ ، والبيهقي ٣٤٦ و١٩٩ ووي دي « الحلية » ١/٤ ـ ٥ ، والبيهقي ٣٤٦ و١٩٩ وفي « الرحلية » (١٢٤٨ ) ] .

هذا الحديثُ تفرَّد بإخراجه البخاري من دون بقية أصحاب الكتب ، خرَّجه عن محمد بن عثمان بن كرامة ، حدَّثنا خالدُ بن مَخلدٍ ، حدثنا سليمانُ بن بلال ، حدثني شريكُ بن عبد الله بن أبي نَمِر ، عن عطاء ، عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ عَيُّ ، فذكر الحديث بطوله ، وزاد في آخره : « وما ترددتُ عن شيءٍ أنا فاعِلُه ترددي عن نفس المؤمن يكره الموتَ وأنا أكره مساءته » .

وهو من غرائب « الصحيح » ، تفرّد به ابنُ كرامة عن خالدٍ ، وليس هو في « مسند أحمد » ، مع أنَّ خالد بن مخلد القطواني تكلَّم فيه أحمدُ وغيره ، وقالوا : له مناكير (١) ، وعطاء الذي في إسنادِه قيل : إنَّه ابنُ أبي رباح ، وقيل : إنَّه ابن يسار ، وإنَّه وقع في بعض نسخ « الصحيح » منسوباً كذلك .

وقد رُوي هذا الحديثُ من وجوهٍ أخر لا تخلو كلُّها عن مقالٍ، فرواه عبدُ الواحد بن ميمون أبو حمزة مولى عروة بن الزُّبير عن عروة ، عن عائشة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من آذى لي وليّاً ، فقد استحلَّ محاربتي ، وما تقرَّب إليَّ عبدي بمثلِ أداء فرائضي ،

<sup>(</sup>١) انظر : الجرح والتعديل ٣/ ٣٤٩ (٣٨٩٢) .

وإنَّ عبدي ليتقرَّب إليَّ بالنوافل حتَّى أحبَّهُ ، فإذا أحببتُه ، كنت عينه التي يُبصر بها ، ويده التي يبطشُ بها ، ورِجله التي يمشي بها ، وفؤادهُ الذي يعقل به ، ولسانه الذي يتكلم به ، إن دعاني أجبتُه ، وإن سألني أعطيته ، وما ترددت عن شيءٍ أنا فاعلُه تردُّدي عن موته ، وذلك أنَّه يكرهُ الموتَ وأنا أكره مساءته » . خرَّجه ابنُ أبي الدنيا(١) وغيره ، وخرّجه الإمام أحمد(٢) بمعناه .

وذكر ابنُ عدي (٣) أنه تفرَّد به عبدُ الواحد هذا عن عروة ، وعبد الواحد هذا قال فيه البخاري (٤) : منكرُ الحديث ، ولكن خرَّجه الطبراني (٥) : حدثنا هارونُ بنُ كامل ، حدثنا سعيد بن أبي مريم ، حدثنا إبراهيم بن سويد المدني ، حدثني أبو حَزْرَة يعقوب بن مجاهد ، أخبرني عُروة ، عن عائشة ، عن النَّبيِّ في ، فذكره . وهذا إسناده جيد ، ورجاله كلهم ثقات مخرّج لهم في « الصحيح » سوى شيخِ الطبراني ، فإنَّه لا يحضُرني الآن معرفةُ حاله ، ولعلَّ الراوي قال : حدثنا أبو حمزة ، يعني : عبد الواحد بن ميمون (٢) ، فخُيلَ للسامع أنَّه قال : أبو حَزْرَة ، ثم سماه من عنده بناء على وهمه ، والله أعلم .

وخرّج الطبراني (٧) وغيرُه من رواية عثمان بن أبي العاتكة ، عن عليِّ بن يزيد ، عن القاسم ، عن أبي أمامة ، عن النَّبيِّ عَلَيْ ، قال : « يقولُ الله عز وجل : من أهان لي وليّاً ، فقد بارزني بالمحاربة ، ابنَ آدم ، إنَّك لن تُدركَ ما عندي إلَّا بأداءِ ما افترضتُ عليك ، ولا يزالُ عبدي يتحبَّبُ إليَّ بالنوافل حتّى أحبَّه ، فأكونَ قلبَه الذي يعقلُ به ، ولسانَه الذي ينطِقُ به ، وبصرَه الذي يُبصِرُ به ، فإذا دعاني أجبتُه ، وإذا سألني

<sup>(</sup>١) في « الأولياء » (٤٥) عن عائشة ، به .

<sup>(</sup>٢) في « مسنده » ٢٥٦/٦ ، وإسناد الحديث ضعيف جدّاً ؛ لشدة ضعف عبد الواحد مولى عروة ، وهو ابن ميمون أبو حمزة قال عنه الإمام البخاري : « منكر الحديث » .

<sup>(</sup>۳) في « الكامل » ٦/ ٥٢٤ .

<sup>(</sup>٤) في « التاريخ الكبير » ٥/ ٣٣٥ (٧٧٧٤).

<sup>(</sup>٥) في « الأوسط » (٩٣٥٢).

<sup>(</sup>٦) انظر : التاريخ الكبير ٥/ ٣٣٥ (٧٧٧٤) ، والجرح والتعديل ٦/ ٣٠ (٩٣٧٤) .

<sup>(</sup>٧) في « الكبير » (٧٨٨٠) .

أعطيته ، وإذا استنصرني نصرتُه ، وأحبُّ عبادة عبدي إليَّ النَّصيحة » . عثمان وعليُّ بن يزيد ضعيفان . قال أبو حاتم الرازي في هذا الحديث : هو منكر جدّاً (١) .

وقد رُوي من حديث عليِّ عن النَّبيِّ ﷺ بإسناد ضعيف ، خرّجه الإسماعيلي في « مسند على » (٢٠٠٠ .

ورُوي من حديث ابن عباس بإسناد ضعيف ، خرّجه الطبراني (٣) ، وفيه زيادة في لفظه ، ورويناه من وجه آخر عن ابنِ عباس وهو ضعيف أيضاً .

وخرّجه الطبراني وغيرُه [ أخرجه : ابن الجوزي في « العلل المتناهية » ٢٧/١ و٤٤ عن أنس بن مالك، به . وانظر : الإتحافات السنية في الأحاديث القدسية ( ٩٣ ) ] من حديث الحسن بن يحيى الخشني ، عن صدقة بن عبد الله الدمشقي ، عن هشام الكناني ، عن أنس ، عن النَّبِيِّ ﷺ ، عن جبريل ، عن ربِّه تعالى قال : « من أهانَ لي ولياً ، فقد بارزني بالمحاربة ، وما تَردَّدتُ عن شيءٍ أنا فاعلُه ما ترددتُ في قبضَ نفس عبدي المؤمن ، يكره الموتَ ، وأكره مساءته ، ولا بُدَّ له منه ، وإنَّ من عبادي المؤمنين من يُريد باباً من العبادة ، فأكفه عنه لا يدخله عُجْبٌ ، فيفسدَه ذلك ، وما تقربَّ إليَّ عبدي بمثل أداءِ ما افترضتُ عليه ، ولا يزالُ عبدي يتنفَّل إليَّ حتى أحبه ، ومن أحببته ، كنتُ له سمعاً وبصراً ويداً ومؤيداً ، دعاني ، فأجبته ، وسألني ، فأعطيته ، ونصح لي فنصحتُ له ، وإنَّ من عبادي من لا يُصلح إيمانه إلَّا الغني ، ولو أفقرتُه ، لأفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يُصلح إيمانه إلَّا الفقر ، وإن بسطتُ له ، أفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يُصلح إيمانه إلَّا الصحة ، ولو أسقمته ، لأفسده ذلك ، وإنَّ من عبادي من لا يصلح إيمانه إلَّا السقم ، ولو أصححته ، لأفسده ذلك ، إنِّي أدبر عبادي بعلمي بما في قلوبهم ، إنِّي عليم خبير » . والخشني وصدقة ضعيفان ، وهشام لا يُعرف ، وسئل ابنُ معين عن هشام هذا : من هو ؟ قالَ : لا أحد ، يعني : أنَّه لا يُعتبر به . وقد خرَّج

<sup>(</sup>١) في « العلل » ٢/ ٣٩٩ عقيب (١٨٧٢) .

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري لابن حجر ١١/ ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) في « الكبير » (١٢٧١٩) من حديث عبد الله بن عباس ، به . وأورده الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١٠/ ٢٧٠ عن عبد الله بن عباس ، به .

البزار (۱) بعض الحديث من طريق صدقة ، عن عبد الكريم الجزري ، عن أنس [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٦١٣ ) ، والطبعة العلمية ( ٦٠٩ ) ، قال الطبراني : « لم يرو هذا الحديث عن عبد الكريم إلاً صدقة ، تفرد به عمر » . وعمر بن سعيد أبو حفص الدمشقي الذي تفرد به ضعيف ، فالحديث ضعيف ، وانظر : مجمع الزوائد ٢٧٠/١٠ ، وفتح الباري ٢١٩/١١ ] .

وخرَّج الطبراني من حديث الأوزاعي عن عبدة بن أبي لبابة ، حدثني زِرُّ بنُ حُبيش ، سمعتُ حذيفة يقول: قال رسول الله على: " إنَّ الله تعالى أوحى إليَّ: يا أخا المرسلين ، ويا أخا المنذرين أنذر قومك أنْ لا يدخلوا بيتاً من بيوتي ولأحد عندهم مظلمة ، فإني ألعنه ما دام قائماً بين يديَّ يُصلِّي حتى يَرُدَّ تلك الظُّلامة إلى أهلها ، فأكونَ سمعه الذي يسمع به ، وأكونَ بصره الذي يبصر به ، ويكون من أوليائي وأصفيائي ، ويكون جاري مع النبيين والصديقين والشهداء في الجنة » [ أخرجه : أبو نعيم في " الحلية » ١١٦/١ من طريق الطبراني ، وقال : غريب من حديث الأوزاعي ، عن عبدة » ، وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري . ٣٤٩/١١ « سنده حسن غريب » ] وهذا إسناد جيد وهو غريب جداً ( ) .

ولنرجع إلى شرح حديث أبي هريرة الذي خرَّجه البخاريُّ ، وقد قيل : إنَّه أشرف حديثٍ رُوي في ذكر الأولياء (٣٠) .

قوله عز وجل: « من عادى لي وليّاً ، فقد آذنتُه بالحرب » يعني : فقد أعلمتُه بأنّي محاربٌ له ، حيث كان محارباً لي بمعاداة أوليائي (٤) ، ولهذا جاء في حديث عائشة (٥) : « فقد استحلَّ محاربتي » وفي حديث أبي أمامة (٢) وغيره : « فقد بارزني بالمحاربة » ، وخرج أبن ماجه [ برقم ( ٣٩٨٩ ) . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » (77/(77)) ، والحاكم (77/(77)) ، والحاكم (77/(77)) ، وأبو نعيم في « الحلية » (7/(77)) ، والحاكم (77/(77)) ، والحاكم (77/(77))

 <sup>(</sup>١) لم أعثر على هذا الحديث عند البزار في « مسنده » ولا في « كشف الأستار » .

<sup>(</sup>٢) انظر : حلية الأولياء ٦/٦١٦ ، وفتح الباري لابن حجر ١١/ ٤١٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر : مجموعة الفتاوى ٧٦/١٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري لابن حجر ٤١٦/١١.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

ضعيف ('' عن معاذ بن جبل ، سمع النّبيّ ﷺ ، يقول : ﴿ إِنَّ يسيرَ الرياءِ شِركٌ ، وإِنَّ من عادى لله ولياً ، فقد بارز الله بالمحاربة ، وإِنَّ الله تعالى يحبُّ الأبرارَ الأتقياءَ الأخفياءَ ، الذين إذا غابوا لم يُفتقدوا ، وإِنْ حضروا ، لم يُدْعَوا ، ولم يُعرَفوا ، قلوبهم مصابيح الهدى ، يخرجُون مِنْ كل غبراءَ مظلمةٍ » .

فأولياءُ الله تجبُ موالاتُهم ، وتَحرُمُ معاداتُهم ، كما أنَّ أعداء و تجبُ معاداتُهم ، وقال: وتحرم موالاتُهم ، قال تعالى : ﴿ لَا تَنْخِذُواْ عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ [المستحنة : ١] ، وقال: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالّذِينَ ءَامَنُواْ الّذِينَ يُقِيمُونَ الصّلَوةَ وَيُؤَوّنَ الزّكَوةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴿ وَمَن يَتُولُ اللّه وَمَن يَتُولُ اللّه وصف أحبّاء و المائدة : ٥٥ ـ ٥٦] ، ووصف أحبّاء و الذين يُحبهم ويُحبونه بأنّهم أذلّة على المؤمنين ، أعزّة على الكافرين ، وروى الإمام أحمد في يُحبهم ويُحبونه بأنّهم أذلّة على المؤمنين ، أعزّة على الكافرين ، وروى الإمام أحمد في كتاب ﴿ الزهد ﴾ ( المائدة : وقب بن منبّه ، قال : إنَّ الله تعالى قال لموسى عليه السلام حين كلمه: اعلم أنَّ مَنْ أهان لي وليّاً ، أو أخافه ، فقد بارزني بالمحاربة ، وبادأني ، وعرّض نفسه ودعاني إليها ، وأنا أسرعُ شيءٍ إلى نُصرة أوليائي ، أفيظنُّ الذي يعارني أنْ يعجزني؟ أم يظنُّ الذي يبارزني أنْ يسبقني أو يفوتني ؟ وكيف وأنا الثَّائرُ لهم في الدنيا والآخرة ، فلا أكِلُ نصرتهم إلى غيري . أو يفوتني ؟ وكيف وأنا الثَّائرُ لهم في الدنيا والآخرة ، فلا أكِلُ نصرتهم إلى غيري .

واعلم أنَّ جميعَ المعاصي محاربة لله عز وجل ، قال الحسن : ابنَ آدم هل لك بمحاربة الله من طاقة ؟ فإنَّ مَنْ عصى الله ، فقد حاربه ، لكن كلَّما كانَ الذَّنبُ أقبحَ ، كانت المحاربة لله أشد ، ولهذا سمّى الله تعالى أكلةَ الرِّبا ، وقُطَّاع الطَّريق محاربينَ لله تعالى ورسوله ؛ لعظيم ظلمهم لعباده ، وسعيهم بالفساد في بلاده ، وكذلك معاداة أوليائه ، فإنَّه تعالى يتولَّى نُصرةَ أوليائه ، ويُحبهم ويؤيِّدُهم ، فمن عاداهم ، فقد عادى الله وحاربه ، وفي الحديث عن النَّبيُّ في ، قال : « الله الله في أصحابي ، لا تتَّخذوهُم غرضاً ، فمن آذاهم فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذى الله ، ومن آذى الله يُوشِكُ أن يأخُذَهُ » خرَّجه الترمذي [ في «جامعه » ( ٣٨٦٢ ) . وأخرجه : أحمد ٤/ ٨٧ وه/ ٥٤ \_ ٥٥ و٧٥ وفي « فضائل الصحابة » ، له ( ٣ ) ، وعبد الله بن أحمد في زوائده على « الفضائل » ( ٢ ) و( ٤ ) ،

<sup>(</sup>١) بل ضعيف جداً ؛ فإنَّ في إسناده عيسى بن عبد الرحمن بن فروة متروك .

<sup>(</sup>۲) برقم ((727) عن وهب بن منبه ، به ، وهو جزء من حدیث طویل .

وابن حبان ( ٧٢٥٦ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ٢٨٧ ، والبغوي في « شرح السنة » ( ٣٨٦٠ ) من حديث عبد الله بن مغفل ، به ، وهو حديث ضعيف ، وقد استغربه الترمذي ] وغيره .

وقوله: « وما تقرَّب إليَّ عبدي بمثل أداءِ ما افترضتُ عليه ، ولا يزالُ عبدي يتقرَّب إليَّ بالنَّوافل حتّى أحبَّه » (١٠ : لمَّا ذكر أنَّ معاداة أوليائه محاربةٌ له ، ذكر بعد ذلك وصفَ أوليائه الذين تحرُم معاداتُهُم ، وتجب موالاتُهم ، فذكر ما يتقرَّب به إليه ، وأصلُ الولاية : القربُ ، وأصلُ العداوة : البعدُ ، فأولياء الله هُمُ الذين يتقرَّبون إليه بما يقرِّبهم منه ، وأعداؤه الذين أبعدهم عنه بأعمالهم المقتضية لطردهم وإبعادهم منه ، فقسم أولياءه المقربين إلى قسمين :

أحدهما: من تقرَّب إليه بأداء الفرائض ، ويشمل ذلك فعل الواجبات ، وتركَ المحرَّمات ؛ لأنَّ ذلك كُلَّه من فرائضِ اللهِ التي افترضها على عباده .

والثاني: من تقرَّب إليه بعد الفرائضِ بالنوافل ، فظهر بذلك أنَّه لا طريق يُوصِلُ إلى التقرُّب إلى الله تعالى ، وولايته ، ومحبته سوى طاعته التي شرعها على لسان رسوله ، فمن ادَّعى ولاية الله ، والتقرُّب إليه ، ومحبَّته بغير هذه الطريق ، تبيَّن أنَّه كاذبٌ في دعواه ، كما كان المشركون يتقرَّبُون إلى الله تعالى بعبادة من يعبدونه مِنْ دُونِه ، كما حكى الله عنهم أنَّهم قالوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله وَلُونَ المائدة : ١٨ ] مع وكما حكى عن اليهود والنَّصارى أنَّهم قالوا : ﴿ غَنُ أَبْنَكُوا الله وَاَحِبَتُوهُ ﴾ [ المائدة : ١٨ ] مع إصرارهم على تكذيب رُسله ، وارتكاب نواهيه ، وترك فرائضه .

فلذلك ذكرَ في هذا الحديث أنَّ أولياء الله على درجتين:

إحداهما: المتقرِّبُون إليه بأداء الفرائض ، وهذه درجة المقتصدين أصحاب اليمين ، وأداء الفرائض أفضلُ الأعمال كما قال عمرُ بنُ الخطاب رضي الله عنه: أفضلُ الأعمال أداءُ ما افترضَ الله ، والوَرَعُ عمّا حرَّم الله ، وصِدقُ النيّة فيما عند الله عز وجل. وقال عمرُ بنُ عبد العزيز في خطبته: أفضلُ العبادة أداءُ الفرائض ، واجتنابُ المحارم [ أخرجه: عبد الله في زوائده على « الزهد » ( ١٧١١ ) ، والدينوري في « المجالسة »

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

( ٢٥٨٦ ) ] ، وذلك لأنَّ الله عز وجل إنَّما افترض على عباده هذه الفرائض ليُقربهم منه ، ويُوجِبَ لهم رضوانه ورحمته .

وأعظمُ فرائِضِ البدن التي تُقرِّب إليه: الصلاةُ ، كما قال تعالى: ﴿ وَاسْجُدُ وَاسْجُدُ وَالْعَبِدُ مِن ربه وهو ساجدٌ » وَاقْلَمِبُ الْعَبِدُ مِن ربه وهو ساجدٌ » [ أخرجه: مسلم ٢/٩٤ (٤٨٢) (٢١٥) ، وأبو داود (٨٧٥) ، والنسائي ٢/٢٢ من حديث أبي هريرة ، به ] ، وقال: ﴿ إذا كان أحدُكم يُصلي ، فإنَّما يُناجي ربَّه ، أو ربُّه بينَه وبينَ القبلة » [ أخرجه: البخاري ١/١١٢ ( ٤٠٥ ) من حديث أنس بن مالك ] . وقال: ﴿ إنَّ الله يَنصِبُ وجهه لوجه عبده في صلاته ما لم يلتفت ﴾ [ أخرجه: الترمذي ( ٢٨٦٣ ) ، وابن حبان ( ٢٢٣٣ ) ، والطبراني في ﴿ الكبير ﴾ ( ٣٤٢٧ ) و ( ٣٤٣٠ ) وفي ﴿ مسند الشاميين ﴾ ، له ( ٢٨٧٠ ) عن الحارث الأشعري ، به . وهو جزء من حديث طويل ، قال فيه الترمذي : ﴿ حسن صحيح غريب ﴾ ] .

ومن الفرائض المقرّبة إلى الله تعالى : عدلُ الرَّاعي في رعيَّته ، سواءٌ كانت رعيَّتُه عامّةً كالحاكم ، أو خاصةً كعدلِ آحاد النَّاس في أهله وولده ، كما قال : « كُلُّكم راع وكُلُّكم مسؤولٌ عن رعيَّته » [ أخرجه : البخاري ٢/٢ ( ٨٩٣ ) ، ومسلم ٢/٧ ( ١٨٢٩ ) ( ٢٠٠ ) من حديث عبد الله بن عمر ، به ] .

وفي «صحيح مسلم » عن عبد الله بن عمرٍو ، عن النَّبيِّ ، قال : « إنَّ المُقسطين عند الله على منابِرَ من نُورٍ على يمين الرحمن \_ وكلتا يديه يمين \_ الذين يَعدِلُون في حكمهم وأهليهم وما ولُّوا » .

وفي « الترمذي » تعن أبي سعيد ، عن النَّبيِّ ، قال : « إنَّ أحبَّ العبادِ إلى الله يومَ القيامةِ وأدناهم إليه مجلساً إمامٌ عادلٌ » .

الدرجة الثانية : درجةُ السابقين المقرَّبين ، وهُمُ الذين تقرَّبوا إلى الله بعدَ الفرائض بالاجتهاد في نوافل الطاعات ، والانكفافِ عن دقائقِ المكروهات بالوَرع ، وذلك

<sup>(1) (1) (1) (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) في «جامعه» (١٣٢٩)، وهو حديث ضعيف في إسناده عطية بن سعد العوفي ضعيف عند المحدّثين، وقال الترمذي: «حسن غريب»، وهو من تساهله رحمه الله.

يُوجبُ للعبدِ محبَّة الله ، رزقه محبَّته وطاعته والاشتغالَ بذكره وخدمته ، فأوجبَ له أحبَّه » (۱) ، فمن أحبه الله ، رزقه محبَّته وطاعته والاشتغالَ بذكره وخدمته ، فأوجبَ له ذلك القرب منه ، والزُّلفي لديه ، والحظوة عنده ، كما قال الله تعالى : ﴿ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِعَقْو يُحِبُّهُم وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَة عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الكَفِرِينَ بُجُهِدُونَ فِ سَبِيلِ اللّهِ وَلا عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِعَقَو مِحبَّهُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ [المائدة : ١٥] ، ففي هذه الآية يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ وَلا يَقْوَلُهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ [المائدة : ١٥] ، ففي هذه الآية إشارةٌ إلى أنَّ مَنْ أعرض عن حبنا ، وتولى عن قربنا ، لم نبالِ ، واستبدلنا به من هو أولى بهذه المنحة منه وأحقُّ ، فمن أعرض عن الله ، فما له مِنَ الله بَدَلٌ ، ولله منه أبدال :

ما لي شُغل سِواه ما لي شُغلُ ما يَصرِفُ عن هواه قلبي عذلُ ما أصنعُ إنْ جفا وخابَ الأملُ منِّي بـدل ومنـه مـا لـي بـدلُ

وفي بعض الآثار يقول الله عز وجل : « ابنَ آدم ، اطلبني تجدني ، فإنْ وجدتني ، فونْ وجدتني ، وفي بعض الآثار يقول الله عز وجل : « ابنَ آدم ، اطلبني تجدني ، وأنا أَحَبُّ إليك من كلِّ شيءٍ » (٢٠ .

كان ذو النون يردد هذه الأبيات بالليل كثيراً:

اطلب وا لأنفسك مثل ما وَجَدْتُ أنا قد وجدت لي سكناً ليس في هواه عَنا إِنْ بَعَدْتُ مِنه دَنا

[ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٩/ ٣٤٤ ] .

من فاته الله ، فلو حصلت له الجنةُ بحذافيرها ، لكان مغبوناً ، فكيف إذ لم يحصل له إلا نزرٌ يسيرٌ حقيرٌ من دار كلها لا تَعدِلُ جَناحَ بعوضةٍ :

منْ فَاتَهُ أَنْ يَراكَ يوماً فَكُلُ أُوقاتِهِ فَواتُ وَحَيثُما كنتُ من بِلادٍ فَلي إلى وَجْهِكَ التِفَاتُ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير ابن كثير : ١٧٦٨ وصدّره بقوله : « وقد ورد في بعض الكتب الإلهية » ثم ساقه مطولًا .

﴿ وَلَا يَخَافُونَ لَوَمَةً لَآبِمْ ﴾ [المائدة: ٥٤] ؛ لا همَّ للمحبِّ غيرُ ما يُرضي حبيبه ، رضي من رضي ، وسَخِطَ من سخط ، من خاف الملامة في هوى من يُحبُّه ، فليس بصادقٍ في المحبَّةِ :

وقف الهوى بي حيثُ أنتِ فَلَيسَ لي مُتَاخَّرُ عنه ولا مُتقدَّمُ أَجِدُ الملامَةَ في هَواكِ لَذيذةً حُبِّاً لِذكرك فليلُمْني اللُّوَّمُ (١)

قوله: ﴿ ذَالِكَ فَضُلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ ﴾ [المائدة: ٥٥]، يعني درجة الذين يُحبهم ويُحبونه بأوصافهم المذكورة، ﴿ وَٱللَّهُ وَسِئُ عَكِلِيثٌ ﴾ [المائدة: ٥٤]: واسعُ العطاء، عليمٌ بمن يستحقُّ الفضل، فيمنحه، ومن لا يستحقُّه، فيمنعه.

ويروى أنَّ داود عليه السلام كان يقول: اللهمَّ اجعلني من أحبابك ، فإنَّك إذا أحببتَ عبداً ، غفرتَ ذنبَه ، وإنْ كان عظيماً ، وقبِلْتَ عمله ، وإنْ كان يسيراً . وكان داود عليه السلام يقول في دعائه: اللهمَّ إنِّي أَسْأَلُكَ حبَّكَ وحبَّ من يُحبُّك وحبَّ داود

<sup>(</sup>١) انظر: الشعر والشعراء لأبي الشيص: ٨٣٤.

العمل الذي يُبلغني حُبَّك ، اللهمَّ اجعلْ حُبَّكَ أحبَّ إليَّ من نفسي وأهلي ومن الماء البارد [ أخرجه : الترمذي ( ٣٤٩٠) ، والحاكم ٢/٣٣٢ من حديث أبي الدرداء مرفوعاً به ، وقال الترمذي : «حسن غريب » ، وهو من تساهله ؛ فالحديث ضعيف لجهالة أحد رواته . وأخرجه : أحمد في « الزهد » ( ٣٧٤ ) بنحوه عن أبي عبد الله الجدلي موقوفاً ، به ] .

وقال النّبيُّ عَلَى : « أتاني ربي عز وجل ـ يعني : في المنام ـ فقال لي : يا محمد! قُل : اللهمَّ إني أسألك حبّك ، وحُبّ من يُحبّك ، والعمل الذي يُبلّغُني حُبّك » [ أخرجه : أحمد ٢٤٣/٥ ، والترمذي (٣٢٣٥) ، وفي « العلل » ، له (٣٩٧) ، وابن خزيمة في « التوحيد » : ٢١٨ ـ ٢١٩ ، والطبراني في « الكبير » ٢٠/(٢١٦) عن معاذ بن جبل ، به . وهو جزء من حديث طويل ، قال الترمذي : « هذا حديث حسن صحيح . سألت محمد بن إسماعيل عن هذا الحديث : « فقال : هذا حديث حسن صحيح . سألت محمد بن إسماعيل عن هذا الحديث : « فقال : هذا حديث حسن صحيح » ] .

وكان من دعائه على اللهم ارزقني حبّك وحبّ من ينفعني حبّه عندك ، اللهم ما رزقتني مما أحبُّ فاجعله ما رزقتني مما أحبُّ فاجعله قوَّةً لي فيما تُحبُّ ، اللهم ما زويتَ عني مما أحبُّ فاجعله فراغاً لي فيما تُحِبُّ » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٤٣٠ ) ، والترمذي ( ٣٤٩١ ) ، وابن الأثير في « أسد الغابة » ٣/٤١٦ من حديث عبد الله بن يزيد الخطمي الأنصاري ، به مرفوعاً ، وقال الترمذي : « حسن غريب » ] .

ورُوي عنه على أنّه كان يدعو: « اللهم اجعل حُبّك أحبّ الأشياء إليّ ، وخشيتك أخوف الأشياء عندي ، واقطع عني حاجات الدُّنيا بالشَّوق إلى لقائك ، وإذا أقررت أعين أهل الدُّنيا من دنياهم ، فأقرِرْ عيني من عبادتك » [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » / ٢٨٢ من طريق أبي بكر بن أبي مريم ، عن الهيثم بن مالك الطائي ، مرسلاً ، وهو ضعيف لضعف أبي بكر بن أبي مريم ولإرساله ] .

فأهلُ هذه الدرجة مِنَ المقرَّبين ليس لهم همُّ إلَّا فيما يُقرِّبُهم ممن يُحبهم ويحبونه ، قال بعضُ السلف : العمل على المخافة قد يُغيِّره الرجاءُ ، والعملُ على المحبة لا يَدخله الفتورُ ، ومن كلامِ بعضهم : إذا سئم البطَّالون من بطالتهم ، فلن يسأم محبُّوك من مناجاتك وذكرك (١٠) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

قال فرقد السَّبَخي: قرأتُ في بعض الكتب: من أحبَّ الله ، لم يكن عنده شي ُ آثر من هوى نفسه ، والمحب من هواه ، ومن أحبَّ الدُّنيا ، لم يكن عنده شي ُ آثر من هوى نفسه ، والمحب لله تعالى أميرٌ مؤمَّر على الأمراء زمرته أول الزمر يومَ القيامة ، ومجلسه أقربُ المجالس فيما هنالك ، والمحبة منتهى القربة والاجتهاد ، ولنْ يسأم المحبُّون من طول اجتهادهم لله عز وجل يُحبُّونه ويحبُّون ذكرَه ويحببونه إلى خلقه ، يمشون بين عباده بالنصائح ، ويخافون عليهم من أعمالهم يوم تبدو الفضائحُ ، أولئك أولياءُ الله وأحباؤه ، وأهلُ صفوته ، أولئك الذين لا راحة لهم دُونَ لقائه .

وقال فتح الموصليُّ : المحبُّ لا يجد مع حبِّ الله عز وجل للدنيا لَذَّةً ، ولا يغفل عن ذكر الله طرفة عين .

وقال محمدُ بن النضر الحارثي : ما يكادُ يملُّ القربةَ إلى الله تعالى محبُّ لله عز وجل ، وما يكاد يسأمُ من ذلك .

وقال بعضهم: المحبُّ لله طائرُ القلب ، كثيرُ الذكر ، متسبب إلى رضوانه بكل سبيلٍ يقدر عليها من الوسائل والنوافل دَوباً دَوباً ، وشَوقاً شوقاً ، وأنشد بعضهم:

وكُنْ لِربِّك ذا حُبِّ لِتَخْدَمه إنَّ المحبين للأحبابِ خُدَّامُ وأنشد آخر:

ما للمُحِبِّ سوى إرادةِ حُبِّه إنَّ المحبُّ بكلِّ برِّ يَضرَعُ

ومن أعظم ما يُتقرَّب به العبد إلى الله تعالى مِنَ النَّوافل: كثرة تلاوة القرآن ، وسماعه بتفكُّر وتدبُّر وتفهُّم ، قال خباب بن الأرت لرجل: تقرَّب إلى الله ما استطعت ، واعلم أنَّك لن تتقرب إليه بشيء هو أحبُّ إليه من كلامه [ أخرجه: الحاكم ٢/ ٤٤١ عن خَبّاب بن الأرت ، به ] .

وفي « الترمذي » [ في « جامعه ( ٢٩١١ ) ، وهو حديث ضعيف وطرقه الأخرى كلها ضعيفة . وأخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٧٦٥٧ ) عن أبي أُمامة ، به ، مرفوعاً . وأخرجه : الترمذي ( ٢٩١٢ ) من طريق زيد بن أرطأة عن جُبير بن نُفير مرسلاً . وأخرجه : الحاكم ١/٥٥٥ عن أبي ذر الغفاري ، به ] عن أبي أمامة مرفوعاً : « ما تقرَّب العبادُ إلى الله بمثل ما خرجَ منه » يعني

القرآن ، لا شيء عند المحبين أحلى من كلام محبوبهم ، فهو لذَّة قلوبهم ، وغاية مطلوبهم . قال عثمان : لو طَهُرَتْ قلوبُكم ما شبعتُم من كلام ربكم [ أخرجه : عبدالله بن أحمد في « زوائد الزهد » ( ٦٨٠ ) ، وأبو تعيم في « الحلية » ٧/ ٣٠٠ بإسناد منقطع ] . وقال ابن مسعود : من أحبَّ القرآن فهو يحب الله ورسوله [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٨٦٥٧ ) ، وانظر : مجمع الزوائد ٧/ ١٦٥ ] .

قال بعضُ العارفين لمريدِ: أتحفظُ القرآن؟ قال: لا ، فقال: واغوثاه بالله مريد لا يحفظ القرآن فبم يتنعَم؟ فبم يترنَّم؟ فبم يُناجي ربه عز وجل؟!.

كان بعضُهُم يُكثِرُ تلاوة القرآن ، ثم اشتغل عنه بغيره ، فرأى في المنام قائلاً يقول له :

إِن كُنتَ تَزعُمُ حُبِّي فَلِمَ جَفُوتَ كِتابِي اللهِ مَنْ لَطِيفِ عِتابِي أَمِا تَأْمَّلَتَ مِا فِي صِي فِي مِنْ لَطِيفِ عِتابِي

ومن ذلك: كثرةُ ذكر الله الذي يتواطأ عليه القلبُ واللسان. وفي « مسند البزار » (١) عن معاذٍ ، قال: قلت: يا رسول الله ، أخبرني بأفضل الأعمال وأقربها إلى الله تعالى ؟ قال: « أَنْ تموت ولسانُك رَطْبٌ من ذكر الله تعالى » .

وفي الحديث الصحيح عن النّبيّ على: «يقول الله عز وجل: أنا عند ظنّ عبدي بي ، وأنا معه حين يذكُرني ، فإن ذكرني في نفسه ، ذكرتُه في نفسي ، وإنْ ذكرني في ملأ ، ذكرته في ملأ خير منهم » [ أخرجه: أحمد ٢/ ٢٥١ ، والبخاري ٩/ ١٧٧ ( ٧٥٠٥) ، ومسلم ٨/ ٢٢ ( ٢٦٧٥ ) ( ٢ ) من حديث أبي هريرة ، به ] . وفي حديث آخر: « أنا مع عبدي ما ذكرني وتحرّكت بي شفتاه » [ أخرجه: أحمد ٢/ ٥٤٠ ، وابن ماجه ( ٣٧٩٢ ) ، وابن حبان ما ذكرني وتحرّكت بي شفتاه » [ أخرجه: أبي هريرة ، به ، وهو حديث صحيح ] . وقال عز وجل: ﴿ فَاذَكُونِ آذَكُرَكُمْ ﴾ [ البقرة: ١٥٢ ] .

ولما سمع النَّبيُّ ﷺ الذين يرفعون أصواتهم بالتَّكبير والتَّهليل وهُمْ معه في سفر ،

<sup>(</sup>١) برقم (٣٠٥٩) كما في « كشف الأستار » ، وانظر : مجمع الزوائد ١٠ / ٧٤ .

قال لهم: « إنكم لا تدعون أصم ولا غائباً ، إنكم تدعون سميعاً قريباً ، وهو معكم » [ أخرجه: البخاري ٢٩٩٤ ، (٢٩٩٢) ، ومسلم ٧٣/٨ (٢٧٠٤) (٤٤) من حديث أبي موسى الأشعري ، به ] . وفي رواية : « وهو أقرب إليكم مِنْ أعناقِ رواحِلكم » [ أخرجه : مسلم ٨/ ٧٤ (٢٧٠٤) (٤٦) ، وأبو داود (١٥٢٦) ، والترمذي (٣٣٧٤) من حديث أبي موسى الأشعرى ، به ] .

ومن ذلك: محبة أولياء الله وأحبائه فيه، ومعاداة أعدائه فيه، وفي "سنن أبي داود "() عن عمر رضي الله عنه، عن النّبيّ على الله عنه من الله عز وجل "، ما هُم بأنبياء ولا شُهداء ، يغبطُهم الأنبياء والشُّهداء بمكانهم من الله عز وجل "، قالوا: يا رسول الله ، مَنْ هم؟ قال: "هُمْ قومٌ تحابُّوا بروح الله على غير أرحام بينهم ، ولا أموال يتعاطَوْنها ، فوالله ، إنَّ وُجُوهَهم لنورٌ ، وإنَّهم لعلى نور ، لا يخافون إذا خاف النَّاسُ ، ولا يَحزَنُون إذا حزن الناس " ، ثم تلا هذه الآية : ﴿أَلاَ إِنَّ اللهِ لَا يَخوفُ عَلَيْهِمْ وَلا يُحزَنُون إذا حزن الناس " ، ثم تلا هذه الآية : ﴿أَلاَ أَنِي اللهِ لا يَحْوَفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْ زَنُون إذا حزن الناس " ، ثم تلا هذه الآية : ﴿أَلاَ أَنِي مَالك الأشعري عن النّبي على " ، وفي حديثه : " يَغبِطُهم النّبيُّون بقربهم ومقعدهم من الله عز وجل " [ أخرجه : أحمد ٥ ٣٤٣ ، وإسناده ضعيف لضعف شهر بن حوشب ] .

وفي « المسند » (٢) عن عمرو بن الجموح ، عن النّبيِّ على ، قال : « لا يجدُ العبدُ صريحَ الإيمان حتّى يُحبَّ لله ، ويُبغِضَ لله ، فإذا أحبَّ لله ، وأبغض لله ، فقد استحقَّ الولاية من الله ، إنَّ أوليائي من عبادي وأحبًائي مِنْ خلقي الَّذين يُذكرون بذكري ، وأذْكَرُ بذكرهم » .

وسُئل المرتعش : بم تُنال المحبة ؟ قال : بموالاة أولياء الله ، ومعاداة أعدائه [ أخرجه : أبو عبد الرحمن السلمي في « طبقات الصوفية » : ٣٥١ ] ، وأصله الموافقة .

وفي « الزهد »(٣) للإمام أحمد عن عطاء بن يسار ، قال : قال موسى عليه

 <sup>(</sup>١) برقم (٣٥٢٧) ، وفي إسناده انقطاع إلَّا أنَّ للحديث شواهد .

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٣/ ٤٣٠ ، وهو ضعيف لضعف رشدين بن سعد ولانقطاعه ، وانظر : مجمع الزوائد ١/ ٨٩ .

<sup>(</sup>٣) برقم (٣٨٩).

السلام: يا ربِّ ، مَنْ هُمْ أهلُك الذين تُظلُّهم في ظلِّ عرشك ؟ قالَ : يا موسى ، هُمُ البريئة أيديهم ، الطَّاهرةُ قلوبهم ، الَّذين يتحابُّون بجلالي ، الذين إذا ذكرت ذكروا بي ، وإذا ذكروا ذكرت بذكرهم ، الذين يُسبغون الوضوء في المكاره ، ويُنيبون إلي ذكري كما تُنيب النُّسور إلى وكورها ، ويكْلَفُون بحُبِّي كما يَكلَفُ الصبيُّ بالنَّاس ، ويغضبون لمحارمي إذا استُحِلَّت ، كما يغضبُ النَّمِرُ إذا حَرِبَ .

قوله: « فإذا أحببتُه ، كنتُ سمعه الذي يسمع به ، وبصرَه الذي يُبصرُ به ، ويدَه التي يبطش بها ، ورجلَه التي يمشي بها  $^{(1)}$  ، وفي بعض الروايات: « وقلبَه الذي يعقل به ، ولسانه الذي ينطق به  $^{(7)}$  .

المراد بهذا الكلام: أنَّ منِ اجتهدَ بالتقرُّب إلى الله بالفرائضِ ، ثمَّ بالنوافل ، قرَّ بهُ الله ، ورقَّاه من درجة الإيمان إلى درجة الإحسان ، فيصيرُ يَعبُدُ الله على الحضورِ والمراقبة كأنه يراه ، فيمتلئ قلبُه بمعرفة الله تعالى ، ومحبَّته ، وعظمته ، وخوفه ، ومهابته ، وإجلاله ، والأنس به ، والشَّوقِ إليه ، حتى يصيرَ هذا الذي في قلبه من المعرفة مشاهداً له بعين البصيرة كما قيل :

ساكن في القلب يَعْمُرُه لَسْتُ أنساهُ فَأَدُكُرُهُ عَنْ سمعي وعن بصري فسُويدا القلب تُبصِرُه

قال الفضيلُ بن عياض : إن الله يقول : «كذَب من ادَّعى محبَّتي ، ونام عنِّي ، الله يقول : «كذَب من ادَّعى محبَّتي ، ونام عنِّي ، الله كل محبِّ يُحبِّ خلوة حبيبه ؟ ها أنا مطَّلعٌ على أحبابي وقد مثَّلوني بين أعينهم ، وخاطبوني على المشاهدة ، وكلَّموني بحضورٍ ، غداً أقِرُّ أعينهم في جناني » [ أخرجه : الدينوري في « المجالسة » ( ١٠٤٢ ) ، وعبد الحق الإشبيلي في « التهجد » ( ١٠٤٦ ) و ( ١٠٤٧ ) ] .

ولا يزالُ هذا الذي في قلوب المحبين المقرَّبين يقوى حتَّى تمتلئ قلوبُهم به ، فلا يبقى في قلوبهم غيرُه ، ولا تستطيع جوارحُهُم أنْ تنبعثَ إلَّا بموافقة ما في قلوبهم ، ومن كان حالُه هذا ، قيل فيه : ما بقي في قلبه إلَّا الله ، والمراد معرفته ومحبته

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

وذكره ، وفي هذا المعنى الأثر الإسرائيلي المشهور : « يقول الله : ما وسعني سمائي ولا أرضي ، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن » (١) . وقال بعضُ العارفين : احذروه ، فإنَّه غيورٌ لا يُحبُّ أنْ يرى في قلبِ عبده غيرَه ، وفي هذا يقول بعضهم :

ليس للنَّاسِ موضعٌ في فؤادي زاد فيه هـواك حتَّـى امتـلا وقال آخر:

قَدْ صيغَ قلبي على مقدار حبِّهم فما لحِبِّ سواهم فيه مُتَّسعُ

وإلى هذا المعنى أشار النّبيُّ في خطبته لما قدم المدينة فقال: «أحبوا الله من كلّ قلوبكم » كما ذكره ابن إسحاق في «سيرته » (٢) ، فمتى امتلأ القلبُ بعظمة الله تعالى ، محا ذلك مِنَ القلب كلَّ ما سواه ، ولم يبق للعبد شيءٌ من نفسه وهواه ، ولا إرادة إلَّا لما يريدُهُ منه مولاه ، فحينئذٍ لا ينظِقُ العبدُ إلَّا بذكره ، ولا يتحرَّك إلَّا بأمره ، فإنْ نطق ، نطق بالله ، وإنْ سمع ، سمع به ، وإنْ نظر ، نظر به ، وإنْ بطش ، بطش به ، فهذا هو المرادُ بقوله : «كنت سمعه الذي يسمعُ به ، وبصره الذي يُبصرُ به ، ويده التي يبطش بها ، ورجلَه التي يمشي بها » (٣) ، ومن أشار إلى غير هذا ، فإنّما يشير إلى الإلحاد مِنَ الحلول ، أو الاتّحاد ، والله ورسولُه بريئان منه .

ومن هنا كان بعضُ السَّلف كسليمان التيمي يُرون أنَّه لا يحسن أن يعصي الله . ووصَّتِ امرأةٌ مِنَ السَّلف أولادها ، فقالت لهم : تعوَّدُوا حبَّ الله وطاعته ، فإنَّ المتَّقين

<sup>(</sup>۱) ذكره: الزركشي في «التذكرة في الأحاديث المشتهرة»: ١٣٥، والسخاوي في «المقاصد الحسنة» (٩٩٠)، والملا علي القاري في «الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة» (٦٥٧) و(٨١٠) ، والعجلوني في «كشف الخفاء» (٢٢٥٦).

وانظر: أسنى المطالب (١٢٩٠)، وقد أجاد ابن رجب رحمه الله حينما نسبه إلى الإسرائيليات؟ فهذا مما ورد عن أهل الكتاب كما نص عليه شيخ الإسلام ابن تيمية في « مجموع الفتاوى » فهذا مما ورد عن أهل الكتاب كما نص عليه شيخ الإسلام ابن تيمية في « الدرر المنتثرة » : ٣٦٢ ، ويخطئ بعض الناس فينسب هذا حديثاً نبوياً ، وهو لا أصل له عن النبي على الله .

<sup>(</sup>٢) السِّيرة النبوية لابن هشام ٢/٦٠١ (وهي تهذيب لسيرة ابن إسحاق) ، ومن طريقه البيهقي في « دلائل النبوة » ٢/ ٥٠٥ وسنده مرسل ، وانظر : السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث ١/ ٥٠٤ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

أَلِفُوا الطَّاعة ، فاستوحشت جوارحُهُم من غيرها ، فإنْ عرض لهمُ الملعونُ بمعصيةٍ ، موَّت المعصيةُ بهم محتشمةً ، فهم لها منكرون .

ومن هذا المعنى قولُ على : إنْ كُنَّا لنرى أنَّ شيطان عمر ليهابُه أن يأمُرَه بالخطيئة (١) ، وقد أشرنا فيما سبق إلى أنَّ هذا مِنْ أسرار التوحيد الخاصة ، فإنَّ معنى لا إلله إلَّا الله : أنَّه لا يؤلَّه غيرُه حبًّا ، ورجاءً ، وخوفًا ، وطاعةً ، فإذا تحقَّق القلبُ بالتَّوحيد التَّامِّ ، لم يبق فيه محبَّةٌ لغير ما يُحبُّه الله ، ولا كراهة لغير ما يكرهه الله ، ومن كان كذلك ، لم تنبعثْ جوارحُهُ إلَّا بطاعة الله ، وإنَّما تنشأ الذُّنوب من محبَّة ما يكرهه الله ، أو كراهة ما يُحبه الله ، وذلك ينشأ من تقديم هوى النَّفس على محبَّة الله وخشيته ، وذلك يقدحُ في كمال التَّوحيد الواجب ، فيقعُ العبدُ بسبب ذلك في التَّفريط في بعض الواجبات ، أو ارتكابِ بعضِ المحظوراتِ ، فأمًّا من تحقَّق قلبُه بتوحيدِ الله ، فلا يبقى له همٌّ إلًّا في الله وفيما يُرضيه به ، وقد ورد في الحديث مرفوعاً: " من أصبح وَهمُّه غيرُ الله ، فليس من الله » [ أخرجه : الحاكم ٣٢٠/٤ عن عبد الله بن مسعود ، به . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣/ ٤٨ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ۱۰۵۸۵ ) و( ۱۰۵۸۲ ) ، وطبعة الرشد ( ۱۰۱۰۱ ) و( ۱۰۱۰۲ ) عن أنس بن مالك ، به ، وهو حديث ضعيف لا يصح ] ، وخرَّجه الإمام أحمد من حديث أبيِّ بن كعب موقوفاً قال : مَن أصبح وأكبر همِّه غيرُ الله فليس من الله . قال بعض العارفين : من أخبرك أنَّ وليه له همٌّ في غيره ، فلا تُصدِّقه .

كان داود الطائي يُنادي بالليل: همُّك عَطَّل عليَّ الهمومَ ، وحالف بيني وبين السُّهاد ، وشوقي إلى النَّظر إليك أوثق مني اللذات ، وحالَ بيني وبين الشهوات ، فأنا في سجنك أيها الكريم مطلوب [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٧/٣٥٦ ـ ٣٥٧] ، وفي هذا يقول بعضهم :

قالوا تشاغَلَ عنَّا واصطفى بدلًا منَّا وذلك فعلُ الخائن السالي وكيف أشغلُ قلبي عن محبتكم بغير ذِكركُم يا كُلَّ أشغالي

<sup>(</sup>١) ذكره: ابن الجوزي في « مناقب عمر »: ٢٢٥ عن الشعبي ، عن علي ، به مطولًا .

قوله: "ولئن سألني لأعطينَه، ولئن استعاذني لأعيذنّه "(1)، وفي الرواية الأخرى: "إنْ دعاني أجبتُه، وإنْ سألني أعطيته "(٢)، يعني أنَّ هذا المحبوب المعرّب، له عندالله منزلةٌ خاصة تقتضي أنَّه إذا سأل الله شيئاً، أعطاه إياه، وإنِ استعاذَ به من شيءِ أعاذه منه، وإن دعاه أجابه، فيصير مجابَ الدعوة لكرامته على ربه عز وجل، وقد كان كثيرٌ مِنَ السَّلف الصَّالح معروفاً بإجابة الدعوة. وفي "الصحيح " وصيح البخاري ٢٤٣/٣ (٢٧٠٣) و٢٨٠٤ (٢٨٠١) و٢٨٠١) ]: أنَّ التُّبيعَ بنتَ النَّضر كسرَتْ ثَنِيَّة جارية، فعرضوا عليهم الأرش، فأبَوْا، فطلبوا منهمُ العفو، فأبوا، فقضى بينهم رسولُ الله على بالقصاص، فقال أنس بن النضر: أتكسر ثنيَّة الرُّبيع؟ والذي بعثك بالحقّ لا تُكسر ثنيَّتُها، فرضي القومُ، وأخذوا الأرش، فقال رسولُ الله على الله لأبرَّه، وأخذوا الأرش، فقال رسولُ الله على الله لأبرَّه،

وفي "صحيح الحاكم" [الحاكم في "المستدرك" ٢٩٢/٣. وأخرجه: الترمذي وفي "صحيح الحاكم" وابن الأثير في "أسد الغابة " ٢٠٦/١ عن أنس بن مالك، به، وقال الترمذي: "حسن غريب"، وفي أسانيد الحديث مقال] عن أنس، عن النّبيّ على "، قال: "كَمْ من ضعيفٍ مُتَضعّف ذي طِمرين لو أقسم على الله لأبرّه، منهم البراء بن مالك "، وأنّ البراء لقي زحفاً من المشركين، فقال له المسلمون: أقسِمْ على ربّك، فقال: أقسمتُ عليك يا ربّ لما منحتنا أكتافهم، فمنحهم أكتافهم، ثم التقوا مرّة أخرى، فقالوا: أقسِمْ على ربّك، فقال: أقسمتُ عليك على ربّك، فقال: أقسمتُ عليك يا ربّ لما منحتنا أكتافهم، وألحقتني بنبيّك عليك على منحوا أكتافهم، وقُتِلَ البراء.

وروى ابن أبي الدنيا<sup>(٣)</sup> بإسنادٍ له أنَّ النعمان بن قوقل قال يومَ أحدٍ : اللهمَّ إنِّي أقسم على أنْ أقتل ، فأدخل الجنَّة ، فقُتِل ، فقال النَّبيُّ ﷺ : « إنَّ النعمان أقسم على الله فأبرَّه » .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) في كتاب « مجابو الدعوة » (٢٢) ، وإسناده ضعيف لضعف جَسْر بن الحسن اليمامي .

وروى أبو نعيم (١) بإسناده عن سعد : أنَّ عبد الله بن جحش قال يومَ أحد : يا رب ، إذا لقيتُ العدوَّ غداً ، فلَقِّني رجلاً شديداً بأسهُ ، شديداً حرَدُهُ أقاتلُه فيك ويُقاتلني ، ثم يأخذني فيَجْدَعُ أنفي وأذني ، فإذا لقيتُك غداً ، قلتَ : يا عبد الله ، من جدعَ أنفكَ وأذنك ؟ فأقولُ : فيك وفي رَسولِك ، فتقولُ : صدقتَ ، قال سعد : فلقد لقيته آخرَ النهار ، إنَّ أنفه وأذنه لمعلَّقتان في خيط .

وكان سعدُ بنُ أبي وقّاص مجابَ الدعوة ، فكذب عليه رجلٌ ، فقال : اللهم إنْ كان كاذباً ، فأعمِ بصره ، وأطل عمره ، وعرِّضه للفتن ، فأصاب الرجل ذلك كلّه ، فكان يتعرَّض للجواري في السِّكك ويقول : شيخ كبير ، مفتون أصابتني دعوةُ سعد [ أخرجه : البخاري ١/ ١٩٢ ( ٧٥٥ ) عن جابر بن سمُرة ، به ] .

ودعا على رجل سمعه يشتمُ علياً ، فما بَرِحَ من مكانه حتَّى جاء بَعيرٌ نادٌ ، فخبطه بيديه ورجليه حتَّى قتله [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » (٣٦) ، والطبراني في « الكبير » (٣٠٧) ، وانظر : مجمع الزوائد ٩/ ١٥٤] .

ونازعت امرأةٌ سعيدَ بن زيد في أرضٍ له ، فادَّعت أنَّه أخذ منها أرضَهَا ، فقال : اللهمَّ إنْ كانت كاذبةً فأعم بصرها ، واقتلها في أرضها ، فعَمِيَت ، وبينا هي ذات ليلة تمشي في أرضها إذ وقعت في بئر فيها ، فماتت [أخرجه : مسلم ٥٧٥ ـ ٥٨ (١٦١٠)].

وكان العلاءُ بن الحضرمي في سريَّةٍ ، فعَطِشُوا فصلَّى فقال : اللهمَّ يا عليم يا حليم يا عليم يا علي يا علي يا علي يا عظيمُ ، إنا عبيدُك وفي سبيلك نقاتلُ عدوَّكَ ، فاسقنا غيثاً نشربُ منه ونتوضاً ، ولا تجعل لأحد فيه نصيباً غيرنا ، فساروا قليلاً ، فوجدوا نهراً من ماء السَّماء يتدفَّقُ فشربوا وملؤوا أوعيتهم ، ثم ساروا فرجع بعضُ أصحابه إلى موضع النَّهرِ ، فلم ير شيئاً ، وكأنَّه لم يكن في موضعه ماء قط [ أخرجه : ابن أبي الدُّنيا في « مجابو الدعوة » ير شيئاً ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٧/١ ] .

<sup>(</sup>۱) في « الحلية » ١٠٨/١ \_ ١٠٩ ، وانظر : الطبقات الكبرى لابن سعد ٣/٦٦ \_ ٦٧ ، وسير أعلام النادء ١٠١/١ .

وشُكي إلى أنس بن مالك عطشُ أرضٍ له في البصرة ، فتوضأ وخرج إلى البرية ، وصلّى ركعتين ؛ ودعا فجاء المطرُ فسقى أرضه ، ولم يُجاوِزِ المطر أرضه إلّا يسيراً [ أخرجه : ابن سعد في « الطبقات » ٧/ ١٥ ، وابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٤٤ ) ] .

واحترقت خِصاصٌ بالبصرة في زمن أبي موسى الأشعري ، وبقي في وسطها خُصٌ لم يحترق ، فقال أبو موسى لصاحب الخص : ما بالُ خُصِّك لم يحترق ؟ فقال : إني أقسمتُ على ربي أن لا يحرقه ، فقال أبو موسى : إني سمعتُ رسول الله على ، يقول : « في أمتي رجالٌ طُلْسٌ رُؤوسهم ، دنسٌ ثيابُهم لو أقسموا على الله لأبرَّهم » [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الأولياء » ( ٤٢ ) عن أبي موسى الأشعري ، به ] .

وكان أبو مسلم الخولاني مشهوراً بإجابة الدعوة ، فكان يمرُّ به الظبي ، فيقول له الصبيان : ادعُ الله لنا أنْ يحبس علينا هذا الظَّبيَ ، فيدعو الله ، فيحبسه حتى يأخذوه بأيديهم [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في ( مجابو الدعوة » ( ٨٤ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/١٢٩ ] .

ودعا على امرأة أفسدت عليه عِشْرَةَ امرأته له بذهاب بصرها ، فذهب بصرها في الحال ، فجاءته ، فجعلت تُناشِدُه الله وتطلُب إليه ، فرحمها ودعا الله فردَّ عليها بصرها ، ورجعت امرأته إلى حالها معه [أخرجه: ابن أبي الدنيا في «مجابو الدعوة» ( ٨٥ ) ، وأبو نعيم في «الحلية » ١٢٩ ـ ١٣٠ ] .

وكذب رجلٌ على مطرِّف بن عبد الله الشخِّير ، فقال له مطرف : إنْ كنتَ كاذباً ، فعجَّل الله حَتْفَكَ ، فمات الرجل مكانه [أخرجه: ابن أبي الدنيا في «مجابو الدعوة» (٩٢)].

وكان رجل من الخوارج يغشى مَجلِسَ الحسن البصري ، فيُؤذيهم ، فلما زاد أذاه ، قال الحسن : اللهمَّ قد علمت أذاه لنا ، فاكفناهُ بما شئت ، فخرَّ الرجل من قامته ، فما حُمِلَ إلى أهله إلَّا ميتاً على سريره [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٩٣ ) ] .

وكان صِلةُ بنُ أشيم في سَريَّةٍ ، فذهبت بغلتُه بثقلها ، وارتحل الناسُ ، فقام يُصلي ، وقال : اللهمَّ إنِّي أقسمُ عليك أنْ تردَّ عليَّ بغلتي وثقلها ، فجاءت حتى قامت بين يديه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٥٥ ) ] . وكان مرَّةً في برية قفرٍ فجاع ، فاستطعم الله ، فسمع وجبةً خلفه ، فإذا هو بثوب أو منديل فيه دَوْخَلة (١) رطب طريٍّ ، فأكل منه ، وبقي الثوب عند امرأته معاذة العدوية ، وكانت من الصالحات [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٥٦ ) ] .

وكان محمدُ بن المنكدر في غزاة ، فقال له رجل من رُفقائِه : أشتهي جُبناً رطباً ، فقال ابنُ المنكدر : استطعموا الله يُطعِمكُم ، فإنَّه القادر ، فدعا القومُ ، فلم يسيروا إلَّا قليلاً ، حتَّى رأوا مِكتلاً مخيطاً ، فإذا هو جبنٌ رطبٌ ، فقال بعضُ القوم : لو كان عسلاً ، فقال ابن المنكدر : إنّ الذي أطعمكم جبناً هاهنا قادرٌ على أن يُطعِمكم عسلاً ، فاستطعموه ، فدعوا ، فساروا قليلاً ، فوجدوا ظرفَ عسلٍ على الطريق ، فنزلوا فأكلوا أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٧٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٣/ ١٥١ ] .

وكان حبيبٌ العجميُّ أبو محمد معروفاً بإجابة الدعوة ؛ دعا لغلام أقرع الرأس ، وجعل يبكي ويمسح بدُموعه رأسَ الغلام ، فما قام حتَّى اسودَّ شعر رأسه ، وعاد كأحسن الناس شعراً [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » (٩٦ ) ] .

وأتي برجلٍ زمنٍ في محملٍ فدعا له ، فقام الرجلُ على رجليه ، فحمل مَحمِلَه على على . عنقه ، ورجع إلى عياله [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٩٧ ) ] .

واشترى في مجاعة طعاماً كثيراً ، فتصدَّق به على المساكين ، ثمَّ خاط أكيسَةً ، فوضعها تحتَ فراشه ، ثمَّ دعا الله ، فجاءه أصحابُ الطَّعام يطلبُون ثمنه ، فأخرج تلك الأكيسة ، فإذا هي مملوءةٌ دراهمَ ، فوزنها ، فإذا هي قدرُ حقوقهم ، فدفعها إليهم [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » (٩٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٥٠/٦] .

وكان رجلٌ يعبثُ به كثيراً ، فدعا عليه حبيبٌ (٢) فَبَرصَ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في «مجابو الدعوة » ( ١٢٤ ) ] . وكان مرَّةً عند مالك بن دينار ، فجاءه رجلٌ ، فأغلظ لمالكِ مِنْ أجلِ دراهمَ قسمها مالك ، فلمَّا طال ذلك من أمره ، رفع حبيبٌ يده إلى السَّماء ، فقال : اللهمَّ إنَّ هذا قد شغلنا عن ذِكرِك ، فأرِحْنا منه كيف شئتَ ، فسقط الرجل على وجهه ميتاً [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ٩٥ ) ] .

<sup>(</sup>١) سفيفة من خوص يوضع فيها الطعام . انظر : الفائق ٢١٦/١ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

وخرج قومٌ في غزاةٍ في سبيل الله ، وكان لبعضهم حمارٌ ، فمات وارتحل أصحابُه ، فقام فتوضأ وصلّى ، وقال : اللهمَّ إنِّي خرجتُ مجاهداً في سبيلك ، وابتغاء مرضاتك ، وأشهدُ أنَّك تُحيي الموتى ، وتبعثُ مَنْ في القبور ، فأحي لي حماري ، ثم قام إلى الحمار فضربه ، فقام الحمار ينفضُ أذنيه ، فركبه ولَحِقَ أصحابه ، ثمَّ باع الحمار بعدَ ذلك بالكُوفة [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » (٤٩) ] .

وخرجت سريَّةٌ في سبيل الله ، فأصابهم بردٌ شديد حتَّى كادوا أن يهلكُوا ، فدعَوا الله عز وجل وإلى جانبهم شجرةٌ عظيمةٌ ، فإذا هي تلتهبُ ناراً ، فجفَّفُوا ثيابهم ، ودفِئُوا بها حتى طلعت عليهم الشمس ، فانصرفوا ، وردت الشجرة على هيئتها .

وخرج أبو قِلابة صائماً حاجًا فتقدم أصحابَه في يوم صائف ، فأصابه عطشٌ شديدٌ ، فقال : اللهمَّ إنَّك قادرٌ على أنْ تُذهِبَ عطشي من غير فطرٍ ، فأظلَّته سحابةٌ ، فأمطرت عليه حتى بلَّتْ ثوبه ، وذهب العطشُ عنه ، فنزل فحوَّض حياضاً فملأها ، فانتهى إليه أصحابُه فشربوا ، وما أصابَ أصحابه من ذلك المطر شيءٌ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ١٣١ ) وفي « الأولياء » ، له ( ٦٣ ) ] .

ومثلُ هذا كثيرٌ جدّاً ، ويطول استقصاؤُه . وأكثر من كان مجابَ الدَّعوة من السلف كان يَصبِرُ على البلاء ، ويختار ثوابه ، ولا يدعو لنفسه بالفرج منه . وقد رُوي أنَّ سعد بن أبي وقاص كان يدعو للناس لمعرفتهم له بإجابة دعوته ، فقيل له : لو دعوت الله لِبصرك ، وكان قد أضرَّ ، فقال : قضاءُ الله أحبُّ إليَّ من بصري .

وابتلي بعضُهم بالجُذام ، فقيل له : بلغنا أنَّك تَعرِفُ اسمَ الله الأعظم ، فلو سألته أنْ يَكشِفَ ما بك ؟ فقال : يا بن أخي ، إنَّه هو الذي ابتلاني ، وأنا أكره أنْ أرادَّه (١) .

وقيل لإبراهيم التيمي \_ هو في سجن الحجاج \_ : لو دعوتَ الله تعالى ، فقال : أكره أَنْ أَدعُوهُ أَنْ يُفرِّجَ عنِّي ما لي فيه أجر . وكذلك سعيدُ بن جبير صبر على أذى الحجاج حتى قتله ، وكان مجابَ الدعوة ؛ كان له ديكٌ يقوم بالليل بصياحه للصلاة فلم يَصِحْ ليلةً في وقته ، فلم يقم سعيدٌ للصلاة فشقَ عليه فقال : ما له ؟ قطع الله صوته ، فما

<sup>(</sup>١) انظر: الأولياء لابن أبي الدنيا: ٢٥.

صاح الدِّيكُ بعد ذلك ، فقالت له أمه : يا بني لا تَدْعُ بعد هذا على شيءٍ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « مجابو الدعوة » ( ١٢٢ ) ] .

وذُكر لرابعة رجلٌ له منْزلةٌ عند الله ، وهو يقتاتُ مما يلتقِطُه مِنَ المنبوذات على المزابل ، فقال رجل : ما ضرَّ هذا أَنْ يدعو الله أَنْ يُغنِيَه عن هذا ؟ فقالت رابعةُ : إنَّ أُولياءَ الله إذا قضي لهم قضاءٌ لم يتسخَّطوه .

وكان حيوةُ بنُ شُريح ضيِّقَ العيشِ جدَّاً ، فقيل له : لو دعوت الله أَنْ يُوسِّعَ عليك ، فأخذ حصاة من الأرض فقال : اللهمَّ اجعلها ذهباً ، فصارت تبرةً في كفِّه ، وقال : ما خيرٌ في الدُّنيا إلَّا الآخرة ، ثم قال : هو أعلم بما يُصلحُ عباده (١٠) .

وربما دعا المؤمنُ المجابُ الدعوة بما يعلم الله الخِيرَةَ له في غيره ، فلا يُجيبه إلى سؤاله ، ويُعوِّضه عنه ما هو خيرٌ له إما في الدنيا أو في الآخرة . وقد تقدم في حديث أنس المرفوع : « إنَّ الله يقول : إنَّ من عبادي من يسألني باباً من العبادة ، فأكفه عنه كيلا يَدخُلُه العُجْبُ » [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الأولياء » (١) ، وانظر : مجمع الزوائد ٢٦٤/١٠ ] .

وخرَّج الطبراني (٢) من حديث سالم بن أبي الجعد ، عن ثوبان ، عن النَّبيِّ عَلَيْه ، قال : « إنَّ من أمتي مَنْ لو جاء أحدُكم يسأله ديناراً لم يُعطِه ، ولو سأله دِرهماً لم يُعطِه ، ولو سأله فِلساً لم يُعطه ، ولو سأل الله الجنَّة لأعطاه إيَّاها ، ذو طِمرين لا يُؤبَهُ له ، لو أقسم على الله لأبرَّه » . وخرَّجه غيرُه من حديث سالم مرسلاً ، وزاد فيه : « ولو سأل الله شيئاً من الدنيا ما أعطاه تكرمةً له » .

وقوله: « وما ترددتُ عن شيءٍ أنا فاعلُه تردُّدي عن قبضِ نفس عبدي المؤمن: يكرهُ الموتَ ، وأكره مساءته » . المرادُ بهذا أنَّ الله تعالى قضى على عباده بالموت ، كما قال تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] ، والموتُ : هو مفارقةُ

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) في « الأوسط » (٨٥٥٧) .

وانظر : الترغيب والترهيب (٤٦٩٢) ، ومجمع الزوائد ١٠/ ٢٦٤ .

الروح للجسد ، ولا يحصلُ ذلك إلا بألم عظيم جدّاً ، وهو أعظمُ الآلام التي تُصيب العبد في الدُّنيا ، قال عمر لكعب : أخبرني عن الموت ، قال : يا أميرَ المؤمنين ، هو مثلُ شجرةٍ كثيرةِ الشَّوك في جوف ابنِ آدم ، فليس منه عرقٌ ولا مَفْصِل إلاَّ ورجل شديد الذراعين ، فهو يعالجها ينزعها ، فبكى عمر [أخرجه: أبو نعيم في «الحلية » ٥/٥٣٠ ، وانظر: فتح الباري ٤٢١/١١] .

ولما احتضر عمرو بنُ العاص سأله ابنُه عن صفة الموت ، فقال : والله لكأنَّ جنبيَّ في تخت ، ولكأنِّي أتنفَسُ من سمِّ إبرة ، وكأن غُصنَ شوكٍ يُجَرُّ به من قدمي إلى هامتي [ أخرجه : ابن سعد في ( الطبقات ) ١٩٦/٤ ، وانظر : فتح الباري ٤٢١/١١ ] .

وقيل لرجل عندَ الموت : كيف تجدُك ؟ فقال : أجدني أجتذب اجتذاباً ، وكأنَّ الخناجرَ مختلفة في جوفي ، وكأنَّ جوفي تنُّور محمًّى يلتهِبُ توقداً .

وقيل لآخر: كيف تَجِدُكَ؟ قال: أجدني كأنَّ السموات منطبقةٌ على الأرض عليَّ ، وأجد نفسي كأنَّها تخرجُ من ثقب إبرة .

فلما كان الموت بهذه الشِّدَةِ ، والله تعالى قد حتمه على عباده كلِّهم ، ولابدَّ لهم منه ، وهو تعالى يكرهُ أذى المؤمن ومساءته ، سمَّى ذلك تردُّداً في حقِّ المؤمن ، فأمَّا الأنبياءُ عليهم السلام ، فلا يُقبضون حتَّى يُخيَّروا (١٠) .

قال الحسن: لمّا كرهت الأنبياءُ الموتَ ، هوَّن الله عليهم بلقاء الله ، وبكلِّ ما أحبوا من تحفةٍ أو كرامة حتّى إنَّ نَفْسَ أحدهم تُنْزَعُ من بين جنبيه وهو يُحبُّ ذلك لما قد مُثِلَ له .

وقد قالت عائشة : ما أغْبِطُ أحداً يهون عليه الموتُ بعد الذي رأيتُ من شدَّةِ موتِ رسول الله ﷺ [ أخرجه : أحمد ٢/ ٦٤ و ٧٧ ، والبخاري ٢/ ١٤ ( ٤٤٤٦ ) ، والترمذي ( ٩٧٩ ) وفي « الشمائل » ، له ( ٣٨٨ ) ، والنسائي ٢/ ٢ ـ ٧ ] ، قالت : وكان عنده قدحٌ من ماءٍ ، فيُدخِلُ يدَه في القدح ، ثمَّ يمسح وجهَه بالماء ، ويقول : « اللهمَّ أعني على سكرات الموت » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٦٤ و ٧٧ و ١٥١ ، وابن ماجه ( ١٦٢٣ ) ، والترمذي ( ٩٧٨ ) وفي

<sup>(</sup>١) انظر : فتح الباري ٤٢١/١١ .

«الشمائل»، له ( ٣٨٧) ] قالت : وجعل يقول : « لا إلله إلا الله ؛ إنَّ للموت سكراتٍ » [ أخرجه : البخاري ٨/ ١٣٣ ( ٢٥١٠) ] وجاء في حديث مرسل أنَّه ﷺ كان يقول : « اللهمَّ إنَّك تأخذُ الروحَ من بين العَصَب والقصب والأنامل ، اللهمَّ فأعنِّي على الموت وهوِّنه علي » [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في كتاب « الموت » كما قال الحافظ العراقي في « تخريج أحاديث الإحياء » ٦/ ٢٤٩٥ ( ٣٩٣٠) ، والمرسل أحد أنواع الحديث الضعيف ] .

وقد كان بعضُ السَّلف يَستَحِبُّ أَنْ يُجْهَدَ عند الموت ، كما قال عمر بن عبد العزيز : ما أحبُّ أَنْ تُهَوَّنَ عليَّ سكراتُ الموت ، إنَّه لآخر ما يُكفر به عن المؤمن [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١٧١٨ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٥/٣١٧] . وقال النَّخعي : كانوا يستحبون أنْ يجهدوا عند الموت [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٣٢/٤ بنحوه ] .

وكان بعضهم يخشى من تشديد الموت أنْ يُفتن ، وإذا أراد الله أنْ يُهوِّن على العبد الموت هوَّنه عليه . وفي « الصحيحين » عن النَّبيِّ عَنْ ، قال : « إنَّ المؤمنَ إذا حضره الموتُ ، بُشِّرَ برضوان الله وكرامته ، فليس شيءٌ أحبَّ إليه مما أمامه ، فأحبَ لقاءَ الله ، وأحبَّ الله لقاءه » .

قال ابنُ مسعود : « إذا جاء ملكُ الموت يَقبِضُ روحَ المؤمن ، قال له : إنَّ ربَّكَ يُقرِئُكَ السَّلام »(٢) .

وقال محمَّد بن كعب : يقول له مَلَكُ الموت : السلامُ عليك يا وليَّ الله ، الله يقرأ عليك السلام ، ثم تلا : ﴿ اللَّذِينَ لَنُوَقَنْهُمُ الْمَلَيْرِكَةُ طَيِّرِينَ يَقُولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمُ ﴾ [النحل : ٣٢] عليك السلام ، ثم تلا : ﴿ اللَّذِينَ لَنُوَقَنْهُمُ الْمَلَيْرِكَةُ طَيِّرِينَ يَقُولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمُ ﴾ [النحل : ٣٢] الخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ١٦٢٩٥ ) ] .

وقال زيد بن أسلم: تأتي الملائكة المؤمنَ إذا حضر، وتقولُ له: لا تَخَفْ مما أنتَ قادِمٌ عليه \_ فيذهب الله خوفه \_ ولا تحزن على الدنيا وأهلِها، وأبشر بالجنة، فيموتُ وقد جاءته البشرى.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٨/ ١٣٢ (٢٥٠٧) من حديث عبادة بن الصامت ، به .

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرطبي ١٠٢/١٠.

وخرَّج البزار (١) من حديث عبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « إِنَّ الله أَضَنُّ بموت عبده المؤمن من أحدكم بكريمةِ ماله حتّى يقبضه على فراشه » .

وقال زيدُ بن أسلم: قال رسول الله ﷺ: « إنَّ لله عباداً هم أهلُ المعافاة في الدنيا والآخرة » [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الأولياء » ( ٢٤ ) من طريق زيد بن أسلم ، مرسلاً ] .

وقال ثابت البناني : إنَّ لله عباداً يُضَنُّ بهم في الدنيا عن القتل والأوجاع ، يُطيلُ أعمارهم ، ويُحسِنُ أرزاقَهم ، ويُميتهم على فُرشهم ، ويطبعُهم بطابع الشهداء [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الأولياء » (٥) ] .

وخرَّجه ابنُ أبي الدُّنيا<sup>(٢)</sup> والطبراني<sup>(٣)</sup> مرفوعاً من وجوه ضعيفة ، وفي بعض الفاظها : « إنَّ لله ضنائنَ من خلقه يأبى بهم عن البلاء ، يُحييهم في عافية ، ويُميتهم في عافية ، ويُميتهم في عافية ، ويُدخلهم الجنَّة في عافية » .

قال ابن مسعود وغيره (٤): إنَّ موت الفجاءة تخفيفٌ على المؤمن [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٧٦ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٨٦٥ ) من طرق عن الأعمش ، عن رجل ، عن أبي الأحوص ، عن ابن مسعود ، به ] . وكان أبو ثعلبة الخشني يقول : إني لأرجو أنْ لا يخنقني الله كما أراكم تُخنقون عند الموت [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » لا يختقني الله كما أراكم تُخنقون عند الموت [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « الآحاد والمثاني » ( ٢٦٢٨ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣١ ] ، وكان ليلة في داره ، فسمعوه ينادي : يا عبد الرحمن ، وكان عبد الرحمن قد قُتل مع رسول الله عني ، ثم أتى مسجد بيته ، فصلى فقبض وهو ساجد [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣١ . ] .

وقُبِضَ جماعة من السَّلف في الصلاة وهم سجود . وكان بعضهم يقول لأصحابه :

<sup>(</sup>١) كما في «كشف الأستار » (٤٢) ، وهو حديث ضعيف لضعف عبد الرحمن بن زياد الإفريقي ، وانظر : مجمع الزوائد ١/ ٨٢ .

<sup>(</sup>۲) في « الأولياء » (۲) و (۳) .

<sup>(</sup>٣) في « الكبير » (١٣٤٢٥) وفي « الأوسط » ، له (٦٣٦٩) ، وله طرق أيضاً عند علي بن الجعد في « مسنده » (٣٥٧١) ، وأبي نعيم في « الحلية » ٢/١ ، وطرق الحديث كلها ضعيفة ، وانظر : علل الدارقطني ٤٣٢/٤ ـ ٤٣٣ ، ومجمع الزوائد ١٠/ ٢٦٥ و ٢٦٦ .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

إنِّي لا أموت موتكم ، ولكن أدعى فأجيب ، فكان يوماً قاعداً مع أصحابه ، فقال : لبَّيك ثم خَرَّ ميتاً .

وكان بعضهم جالساً مع أصحابه فسمِعوا صوتاً يقول: يا فلان أجِبْ ، فهذه والله آخِرُ ساعاتِك مِنَ الدُّنيا ، فوثب وقال: هذا والله حادي الموت ، فودَّع أصحابه ، وسلَّم عليهم ، ثمَّ انطلق نحو الصوت ، وهو يقول: سلامٌ على المرسلين ، والحمد لله ربِّ العالمين ، ثم انقطع عنهم الصوتُ ، فتتبَّعوا أثره ، فوجدوه ميتاً .

وكان بعضهم جالساً يكتب في مصحف ، فوضع القلمَ من يده ، وقال : إنْ كان موتُكم هكذا ، فوالله إنَّه لموتُ طيِّبٌ ، ثم سقط ميتاً . وكان آخر جالساً يكتب الحديثَ ، فوضع القلم من يده ، ورفع يديه يدعو الله ، فمات .

### الحديث التاسع والثلاثون

عَنِ ابنِ عبَّاس رضي الله عنهما ، أنَّ رسولَ الله فَ قَالَ : « إنَّ الله تَجَاوَزَ لي عَنْ أُمَّتي الخَطأ والنِّسيانَ ، وما استُكْرِهُوا عليهِ » . حديثُ حسنٌ رَواهُ ابنُ ماجه والبَيهقيُّ وغيرهما .

هذا الحديثُ خرَّجه ابن ماجه [ في «سننه » ( ٢٠٤٥ ) . وأخرجه : العقيلي في « الضعفاء الكبير » ١٥٥/٤ ، والطبراني في «الأوسط » ( ٨٢٧٣ ) ، والبيهقي ٢/ ٨٤ و٧/ ١٥٦ - ١٥٧ ] من طريق الأوزاعي ، عن عطاء ، عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ ، وخرَّجه ابنُ حبَّان في «صحيحه » والدارقطني [ في « السنن » ٤/ ١٧٠ - ١٧١ . وأخرجه : الطحاوي في « شرح المعاني » ٣/ ٩٥ ، وابن حبان ( ٢٧١٧ ) ، والطبراني في « الصغير » ( ٢٥٧ ) ، وابن عدي في « الكامل » ٣/ ٢٥ و ٢١٢ و ٢١٣ ، والحاكم ٢/ ١٩٨ ، والبيهقي ٧/ ١٥٦ و ١٠١٠ ] ، وعندهما : عن عطاء ، عن عُبيد بن عمير ، عن ابنِ عباس ، عن النَّبيُّ .

وهذا إسناد صحيح في ظاهر الأمر ، ورواتُه كلهم محتجٌّ بهم في « الصحيحين » ، وقد خرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » ١٩٨/٢ ] ، وقال : صحيح على شرطهما . كذا قال ، ولكن له علة ، وقد أنكره الإمام أحمد ( ) جدّاً ، وقال : ليس يُروى فيه إلا عن الحسن ، عن النَّبيِّ على مرسلاً . وقيل لأحمد : إنَّ الوليد بن مسلم روى عن مالك ، عن نافع ، عن ابن عمر مثله [ أخرجه : العقيلي في « الضعفاء الكبير » ١٤٥/٤ ، والطبراني في « الأوسط » ( ١٢٧٤ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣٥٢ ، والبيهقي ٢/ ١٤٨ ] ، فأنكره أيضاً ( ) .

وذكر لأبي حاتم الرازي حديثُ الأوزاعي ، وحديث مالك ، وقيل له : إنَّ الوليد روى أيضاً عن ابن لهيعة عن موسى بن وردان ، عن عقبة بن عامر ، عن النَّبيِّ على مثله

<sup>(</sup>١) الحديث (٧٢١٩).

<sup>(</sup>۲) في « العلل »، له ۱/ ۲۰۵ .

<sup>(</sup>٣) انظر: العلل لأحمد بن حنبل ١/٢٠٥.

[أخرجه: الطبراني في «الأوسط» ( ٨٢٧٦) ، والبيهقي ٧/٣٥٧] ، فقال أبو حاتم: هذه أحاديث منكرة كأنّها موضوعة ، وقال: لم يسمع الأوزاعيُّ هذا الحديث من عطاء ، وإنّما سمعه من رجل لم يسمِّه ، أتوهَّمُ أنَّه عبدُ الله بن عامر ، أو إسماعيل بن مسلم ، قال: ولا يصحُّ هذا الحديث ، ولا يثبت إسنادُه (١).

قلت: وقد رُوي عن الأوزاعي ، عن عطاء ، عن عُبيد بن عُمَير مرسلاً من غير ذكر ابن عباس [ أخرجه: ابن عدي في « الكامل » ٣/ ٢١٢] ، وروى يحيى بنُ سليم ، عن ابن جريج ، قال : قال عطاء : بلغني أنَّ رسوئلَ الله على قال : « إنَّ الله تجاوزَ لأمَّتي عنِ الخطأ والنِّسيان ، وما استُكرهوا عليه » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٤/ ١٧٢] خرَّجه الجوزجاني ، وهذا المرسلُ أشبه .

وقد ورد من وجه آخر عن ابن عباس مرفوعاً رواه مسلم بن خالد الزنجي ، عن سعيد العلاف ، عن ابن عباس ، قال : قال رسول الله على : « تُجوِّز كَلْمَّتي عن ثلاث : عن الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١١٢٧٤ ) ] خرَّجه الجوزجاني . وسعيد العلاف : هو سعيد بن أبي صالح ، قال أحمد : وهو مكيُّ ، قيل له : كيف حالُه ؟ قالَ : لا أدري وما علمتُ أحداً روى عنه غير مسلم بن خالد (٢) ، قالَ أحمد : وليس هذا مرفوعاً ، إنَّما هو عن ابن عباس قوله . نقل ذَلِكَ عنه مهنا ، ومسلم بن خالد ضعفوه (٢) .

وروي من وجه ثالثٍ من رواية بقية بن الوليد ، عن عليِّ الهمداني ، عن أبي جمرة عن ابن عباس مرفوعاً ، خرَّجه حرب ، ورواية بقية عن مشايخه المجاهيل لا تُساوي شيئاً .

انظر : التاريخ الكبير ١٣٨/٧ (١٠٤٣٥) ، والكامل لابن عدي ٦/٨ ، وميزان الاعتدال ١٠٢/٤ (١٠٢٨) .

<sup>(</sup>١) انظر: العلل لابن أبي حاتم ١/ ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر : الجرح والتعديل ٤/ ٧٧ (٥٤٤٣) .

<sup>(</sup>٣) قال ابن معين : « ليس به بأس » ، وقال مرة : « ثقة » ، وقال مرة : « ضعيف » ، وقال البخاري : « منكر الحديث » ، وقال أبو حاتم : « لا يحتج به » ، وضعفه أبو داود ، وقال ابن المديني : « ليس بشيء » ، وقال النسائي : « ضعيف » .

ورُوي من وجه رابع خرَّجه ابن عدي (١) من طريق عبد الرحيم بن زيد العَمِّي ، عن أبيه ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ ﷺ ، وعبد الرحيم هذا ضعيف (٢) .

وقد روي عن النّبيّ عن من وجوه أُخَر ، وقد تقدّم أنّ الوليد بن مسلم رواه عن مالك ، عن نافع ، عن ابن عمر مرفوعاً ، وصححه الحاكم وغرّبه (٣) ، وهو عند حُذّاق الحفّاظ باطل على مالك ، كما أنكره الإمامُ أحمد وأبو حاتم ، وكانا يقولان عن الوليد : إنّه كثيرُ الخطأ . ونقل أبو عبيد الآجري عن أبي داود ، قال : روى الوليدُ بن مسلم عن مالك عشرة أحاديث ليس لها أصلٌ ، منها : عن نافع أربعة (١) .

قلت : والظاهر أنَّ منها هذا الحديث ، والله أعلم .

وخرَّجه الجوزجاني من رواية يزيد بن ربيعة سمعتُ أبا الأشعث يُحدث عن ثوبان عن النَّبيِّ عَن ثلاثة : عن الخطأ والنسيان وما أكرهوا عليه » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١٤٣٠ ) ] . ويزيد بن ربيعة ضعيف حدًاً (٥٠٠)

<sup>(</sup>۱) في « الكامل » ٦/ ٤٩٤ .

<sup>(</sup>٢) قال عنه يحيى بن معين : « ليس بشيء » ، وقال مرة : « تركوه » ، وقال البخاري : « تركوه » ، وقال أبو زرعة : « واهي ، ضعيف الحديث » ، وقال العقيلي : « لا يتابع عليه ولا على كثير من حديثه » .

انظر : التاريخ الكبير ٥/ ٣٦٨ (٧٩١٥) ، والجرح والتعديل ٥/ ٤٠٢ ، والضعفاء للعقيلي ٣/ ٧٩ ، والكامل لابن عدي ٩/ ٣٩٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر: التلخيص الحبير ١/ ٦٧٣.

 <sup>(</sup>٤) سؤالات أبي عبيد الآجري ٢/١٨٣ (١٥٤٣) ، وانظر : تهذيب الكمال ٣/٤٤٤ (٢٨٤٧) ، وميزان
 الاعتدال ٤/٣٤٧ ، وتهذيب التهذيب ٤/ ٣٨٠ و١٣٦/١٠١ .

<sup>(</sup>٥) قال عنه البخاري: «عنده مناكير»، قال مرة: «حديثه مناكير»، وقال أبو حاتم: «ضعيف الحديث، منكر الحديث، واهي الحديث»، وقال النسائي: «متروك»، وقال السعدي: «أحاديث يزيد بن ربيعة أباطيل، أخاف أن تكون موضوعة».

انظر : التاريخ الكبير ٨/ ٢١٣ ، والجرح والتعديل ٩/ ٣٢٢ ، والضعفاء للعقيلي ٤/ ٣٧٦ ، والكامل لابن عدي ٩/ ١٣٣ ، وميزان الاعتدال ٤/ ٤٢٢ .

وخرَّج ابن أبي حاتم [ في « التفسير » ( ٣٠٩٢) ، والطبراني كما في « نصب الراية » ٢/ ٦٥ . وأخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٣٤٣/٤ عن الحسن مرسلاً ] من رواية أبي بكر الهذلي ، عن شهر بن حوشب ، عن أمِّ الدرداء ، عن النَّبيِّ على الله تجاوز لأمَّتي عن ثلاث : عن الخطأ والنسيان والاستكراه » . قال أبو بكر : فذكرت ذلك للحسن ، فقال : أجل ، أما تقرأ بذلك قرآناً : ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينا آوَ أَخُطَاأُناً ﴾ [ البقرة : فقال : وأبو بكر الهذلي متروك الحديث (١) .

وخرَّجه ابن ماجه [ في « سننه » (٢٠٤٣ ) ] ، ولكن عنده عن شهر ، عن أبي ذرِّ الغفاري ، عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « إنَّ الله تجاوز لي عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه » ولم يذكر كلام الحسن .

وأما الحديث المرسل عن الحسن ، فرواه عنه هشام بن حسّان [ أخرجه : معمر في «جامعه» (٢٠٥٨٨) ، وعبد الرزاق (١١٤١٦) ، وسعيد بن منصور في «السنن» (١١٤٥)] ، ورواه منصور ، وعوف عن الحسن [ أخرجه : سعيد بن منصور في «السنن» (١١٤٤)] من قوله : لم يرفعه . ورواه جعفر بن جسر بن فرقد ، عن أبيه ، عن الحسن ، عن أبي بكر مرفوعاً [ أخرجه : ابن عدي في «الكامل» ٢/ ٣٩٠، وأبو نعيم في «أخبار أصفهان» ١/ ٩٠ \_ ٩١ مرفوعاً [ أخرجه : ابن عدي في «الكامل» ٢/ ٣٩٠، وأبو نعيم في «أخبار أصفهان» ١/ ٩٠ \_ ٩١ ورواه جعفر وأبوه ضعيفان ٢٥٠ ] ، وجعفر وأبوه ضعيفان ٢٥٠ ] .

قال محمدُ بن نصر المروزي (۳): ليس لهذا الحديث إسنادٌ يحتجُّ به حكاه البيهقي .

و ٢٥٥ ، وميزان الاعتدال ١/ ٣٩٨ و ٤٠٤ .

<sup>(</sup>١) ذكر أبو بكر الهذلي لشعبة ، فقال : « دعني لا أقيء » ، وقال ابن معين : « ليس بثقة » ، وقال غندر : « كان أبو بكر الهذلي كذاباً » ، وقال البخاري : « ليس بالحافظ عندهم » ، وقال النسائي : « متروك الحديث » ، وقال أيضاً : « ليس بثقة » .

انظر : الكامل لابن عدي ٤/ ٣٤٠ ، وميزان الاعتدال ٤/ ٤٩٧ .

<sup>(</sup>٢) قال البخاري : « جسر ليس بذاك عندهم » ، وقال : « ليس بقوي » ، وقال ابن معين : « جسر ليس بشيء » ، وقال النسائي : « جسر ضعيف » ، وقال أبو حاتم : «جسر ليس بالقوي كان رجلاً صالحاً » ، وقال ابن عدي : « لجعفر مناكير وأبيه مضعّف » ، وقال أيضاً : « جسر من الضعفاء وابنه مثله » . انظر : التاريخ الكبير ٢/ ٢٢٦ ، والجرح والتعديل ٢/ ٤٧٢ ، والكامل لابن عدي ٢/ ٣٩٠ و ٤٢١

<sup>(</sup>٣) في الاختلافات كما في « التلخيص الحبير » ١/ ٦٧٢ .

وفي «صحيح مسلم» [ ١٨/١ ( ١٢٦) ( ٢٠٠). وأخرجه: الترمذي ( ٢٩٩٢)، والنسائي في « الكبرى » ( ١١٠٥٩) وفي « التفسير » ، له ( ٢٩) ، والطبراني في « تفسيره » ( ٥١٣٠) ، وابن حبان ( ٥٠٦٩) ، والواحدي في « أسباب النزول » ( ١١٦) بتحقيقي ] عن سعيد بن جُبير ، عن ابن عباس ، قال : لما نزل قولُه تعالى : ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنا ٓ إِن نَسِينا َ أَوْ أَخْطَاأًنا ﴾ [ البقرة : ٢٨٦] قال الله : قد فعلتُ .

وعن العلاء ، عن أبيه ، عن أبي هريرة : أنَّها لما نزلت ، قال : نعم [ أخرجه : الطبري في «تفسيره» (١٣١٥) ، وأبو عوانة ٧٥/١ ـ ٧٦] ، وليس واحدٌ منهما مصرّحاً برفعه .

وخرّجه الدارقطني [ في " السنن " ١٧١/٤ . وأخرجه : البخاري ١٦٨/٨ ( ٢٦٦٤ ) عن زرارة بن أبي أوفى ، عن أبي هريرة ، مرفوعاً ، بلفظ : " إنَّ الله تجاوز لأمتي عما وسوست أو حدثت به أنفسها ما لم تعمل به أو تكلم " فلفظ الصحيح يعل لفظ رواية الدارقطني ، وكتاب الدارقطني وإن سمي بالسن إلا أنَّ مؤلفه قصد بيان غرائب وعلل أحاديث الأحكام ، وقد نصّ على ذلك جمع من أهل العلم ، منهم : أبو علي الصدفي وابن تيمية وابن عبد الهادي والزيلعي ، وبيان ذلك في " الجامع في العلل " يسر الله إتمامه وطبعه ] من رواية ابن جُريج ، عن عطاء ، عن أبي هريرة ، عن النبيّ في الله إن الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها ، وما أكرهوا عليه ، إلا أن يتكلموا به أو يعملوا " ، وهو لفظ غريب . وقد خرَّجه النسائي (١ ) ولم يذكر الإكراه . وكذا رواه ابن عُيينة عن مسعر ، عن قتادة ، عن زُرارة بن أبي أوفى ، عن أبي هُريرة ، عن النبيّ في ، وزاد فيه : " وما استكرهوا عليه " خرَّجه ابن ماجه (٢) . وقد أنكرت هذه الزيادة على ابن عيينة ، ولم يُتابعة عليها أحد . والحديث مخرَّجٌ من رواية قتادة في " الصحيحين " والسنن والمسانيد بدونها .

ولنرجع إلى شرح حديث ابن عباس المرفوع ، فقوله : « إنَّ الله تجاوز لي عن أمَّتي الخطأ والنِّسيان » إلى آخره تقديره : إنَّ الله رفع لي عن أمَّتي الخطأ ، أو ترك ذلك عنهم ، فإنَّ « تجاوز » لا يتعدّى بنفسه .

 <sup>(</sup>١) في « المجتبى » ١٥٦/٦ .

<sup>(</sup>٢) في « سننه » (٢٠٤٤) .

وقوله : « الخطأ والنسيان ، وما اسْتُكْرهُوا عليه » .

فأما الخطأ والنسيان ، فقد صرَّح القرآن بالتَّجاوُزِ عنهما قال الله تعالى : ﴿ رَبِّنَا لَا تُواخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] ، وقال : ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُخَاحُ فِيمَا أَخُطَأْتُمُ بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [الأحزاب: ٥] .

وفي «الصحيحين» [البخاري ١٣٢/٩ (٧٣٥٢)، ومسلم ١٣١٥ (١٧١٦) (١٥) وابن ماجه و (١٣١١) (١٥) . وأخرجه: أحمد ١٩٨/٤ و٢٠٤، وأبو داود (٣٥٧٤)، وابن ماجه (٢٣١٤)، والنسائي في «الكبرى» (٨٩١٨) و (٩٩١٩)، وابن حبان (٢٠١١)] عن عمرو بن العاص سمع النَّبيَّ عَلَيْهِ يقول: «إذا حكمَ الحاكمُ ، فاجتهد، ثم أصابَ ، فله أجران، وإذا حكم فاجتهد فأخطأ، فله أجر ».

وقال الحسن: لولا ما ذَكَرَ الله من أمر هذين الرجلين \_ يعني: داود وسليمان \_ لرأيت أنَّ القُضاةَ قد هلكوا ، فإنَّه أثنى على هذا بعلمه ، وعَذَرَ هذا باجتهاده [ أخرجه: ابن حجر في « تغليق التعليق » ٢٩١ - ٢٩٢ . وقد ذكره البخاري ٨٤/٩ معلقاً . ] : يعني : قوله : ﴿ وَدَاوُدُ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ ﴾ [ الأنبياء : ٧٨ ] الآية .

وأما الإكراه فصرَّح القرآن أيضاً بالتجاوز عنه ، قال تعالى : ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكُومِ وَقَالْبُهُ مُطْمَيِنٌ أَبِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦] ، وقال تعالى : ﴿ لَا يَتَخِدِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَوْمِنِينَ أَوْلِيكَ مَلْمُونِ اللّهُ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إِلّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَالَةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللّهُ نَفْسَكُم وَإِلَى اللّهِ الْمُصِيدُ ﴾ [ال عمران: ٢٨] الآية .

ونحن نتكلم إنْ شاء الله في هذا الحديث في فصلين : أحدهما في حكم الخطأ والنسيان ، والثاني في حكم الإكراه .

# الفصل الأول في الخطأ والنسيان

الخطأ : هو أن يَقصِدَ بفعله شيئاً ، فيُصادف فعلُه غير ما قصده ، مثل : أنْ يقصد قتلَ كافرٍ ، فيصادفَ قتله مسلماً .

والنسيان : أنْ يكون ذاكراً لشيء ، فينساه عندَ الفعل ، وكلاهما معفوٌّ عنه ، بمعنى أنَّه لا إثمَ فيه ، ولكن رفعُ الإثم لا يُنافي أنْ يترتَّب على نسيانه حكم .

كما أنَّ من نسيَ الوضوء ، وصلَّى ظانَاً أنه متطهِّرٌ ، فلا إثم عليه بذلك ، ثم إنْ تبيَّنَ له أنَّه كان قد صلَّى محدِثاً فإنَّ عليه الإعادة .

ولو ترك التسمية على الوضوء نسياناً ، وقلنا بوجوبها ، فهل يجبُ عليه إعادةُ الوضوء ؟ فيه روايتان عن الإمام أحمد (١) .

وكذا لو ترك التسمية على الذبيحة نسياناً ، فيه عنه روايتان (٢) ، وأكثرُ الفقهاء على أنَّها تؤكل .

ولو ترك الصلاة نسياناً ، ثم ذكر ، فإنَّ عليه القضاء ، كما قال على : « من نامَ عن صلاةٍ أو نسيها ، فليُصَلِّها إذا ذكرها ، لا كفَّارةَ لها إلا ذلك » [ أخرجه : البخاري ١٥٥/١ صلاةٍ أو نسيها ، فليُصَلِّها إذا ذكرها ، لا كفَّارةَ لها إلا ذلك » [ أخرجه : البخاري ١٥٥/١ (٥٩٧) ، ومسلم ١٤٢/٢ (٦٨٤) (٦٨٤) ، والبيهتي ٢١٨/٢ و٤٥٦ من حديث أنس بن مالك مرفوعاً بهذا اللفظ ] ثمَّ تلا : ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِئَ ﴾ [ طه : ١٤] .

ولو صلَّى حاملاً في صلاته نجاسةً لا يُعفى عنها ، ثم علم بها بعد صلاته ، أو في أثنائها ، فأزالها فهل يُعيدُ صلاته أم لا ؟ فيه قولان : هما روايتان عن أحمد [انظر: المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين للقاضي أبي يعلى ١٥٣/١] .

وقد رُوي عن النَّبيِّ ﷺ أنَّه خلع نعليه في صلاته وأتمَّها ، وقال : « إنَّ جبريل

<sup>(</sup>١) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين للقاضي أبي يعلى ١/ ٦٩-٧٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٣/ ١٠.

أخبرني أنَّ فيهما أذى » [ أخرجه : أحمد ٣/ ٢٠ و ٩٢ ، وأبو داود (٢٥٠) ، وابن خزيمة (١٠١٧) ، وابن حزيمة (١٠١٧) ، وابن حبان ( ٢١٨٥ ) ، والحاكم ٢/ ٢٠٠ ، والبيهقي ٢/ ٤٠٢ و ٤٣١ من حديث أبي سعيد الخدري ، وهو حديث صحيح . وروي عن ابن عباس، وأبي هريرة، وعبد الله بن مسعود ]، ولم يُعد صلاته .

ولو تكلم في صلاته ناسياً أنَّه في صلاة ، ففي بطلان صلاته بذلك قولان مشهوران ، هما روايتان عن أحمد (١) ، ومذهبُ الشافعي : أنَّها لا تبطلُ بذلك (٢) .

ولو أكل في صومه ناسياً ، فالأكثرون على أنّه لا يبطُلُ صيامه ، عملاً بقوله ﷺ : «مَنْ أكل ، أو شرب ناسياً ، فليتم صومه ، فإنّما أطعمه الله وسقاه » [ أخرجه : أحمد ٢/ ٣٥٥ و ٤٦٥ و ٤٩١ و ٤٩١ و ٥١٠ ، والبخاري ٣/ ٤٠ ( ١٩٣٣ ) و٨/ ١٧٠ ( ١٦٩٦ ) ، ومسلم ٣/ ١٦٠ ( ١١٥٥) ( ١٧١) ، وأبو داود ( ٢٣٩٨) ، وابن ماجه ( ١٦٧٣ ) ، والترمذي ( ٧٢١ ) و ( ٧٢٢ ) و النسائي في « الكبرى » ( ٣٢٧٥ ) من حديث أبي هريرة ] وقال مالك : عليه الإعادة ؛ لأنّه بمنزلة من ترك الصلاة ناسياً " ، والجمهور يقولون : قد أتى بنيّة الصيام ، وإنّما ارتكب بعض محظوراته ناسياً ، فيُعفى عنه ( ٤٠٠٠) .

ولو جامع ناسياً ، فهل حكمه حكم الآكل ناسياً أم لا ؟ فيهِ قولان : أحدهما : - وهو المشهور عن أحمد - أنَّه يَبطُلُ صيامُه بذلك وعليه القضاء ، وفي الكفارة عنه روايتان (٥) . والثاني : لا يبطل صومه بذلك ، كالأكل ، وهو مذهب الشافعي (٦) ،

 <sup>(</sup>١) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين للقاضى أبى يعلى ١٣٨/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر : المجموع للنووي ٤/ ١٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المدونة الكبرى ١/ ٣٣٤ وما ذهب إليه المصنف من هذا التعليل غير صحيح ، بل حجتهم في ذلك أنَّ هذا الحديث خبر آحاد وقد عارض القاعدة العامة التي تقول: النسيان لا يؤثر في باب المأمورات ، أي لا يؤثر من ناحية براءة ذمة المكلف قال ابن العربي في «عارضة الأحوذي» ٣/ ١٩٧ : « أصل مالك في أنَّ خبر الواحد إذا جاء بخلاف القواعد لم يعمل به » فما يفسد الصوم بعدمه على وجه العمد ، فإنَّه يفسده على وجه النسيان ، كما في النية ، والصيام ركنه الإمساك ، فإذا فات الركن في العبادة وجب الإتيان به ، وقد تعذر هنا ، فاقتضى الحكم بفساد صومه ، وانظر: أثر اختلاف الأسانيد والمتون في اختلاف الفقهاء ٢١٠ - ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المفصل لعبد الكريم زيدان ٢/ ٧٢.

<sup>(</sup>٥) انظر : التمهيد لابن عبد البر ٧/ ١٨١ ، والمسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين ١/ ٢٦٠ .

<sup>(</sup>٦) انظر : التمهيد لابن عبد البر ٧/ ١٧٩ ، والمجموع ٦/ ٢٢٨ .

وحُكي رواية عن أحمد (١) . وكذا الخلاف في الجماع في الإحرام ناسياً : هل يبطُل به النُّسُكُ أم لا ؟ .

ولو حلف لا يفعل شيئاً ، ففعله ناسياً ليمينه ، أو مخطئاً ظاناً أنّه غير المحلوف عليه ، فهل يحنث في يمينه أم لا ؟ فيه ثلاثةُ أقوالٍ هي ثلاث روايات عن أحمد (٢) :

أحدها: لا يحنث بكلِّ حال ، ولو كانت اليمينُ بالطَّلاق والعتاق ، وأنكر هذه الرواية عن أحمد الخلالُ ، وقال: هي سهو من ناقلها ، وهو قولُ الشافعي في أحد قوليه ، وإسحاق ، وأبي ثور ، وابن أبي شيبة ، ورُوي عن عطاء ، قال إسحاق : ويُستحلف أنَّه كان ناسياً ليمينه .

والثاني : يحنث بكلِّ حال ، وهو قولُ جماعة منَ السَّلف ومالك .

والثالث: يفرَّق بين أنْ يكونَ يمينُه بطلاقٍ أو عتاقٍ ، أو بغيرهما ، وهو المشهورُ عن أحمد ، وقول أبي عُبيدٍ ، وكذا قال الأوزاعيُّ في الطلاق ، وقال : إنَّما الحديثُ الذي جاء في العفو عن الخطأ والنسيان ما دام ناسياً ، وأقام على امرأته ، فلا إثم عليه ، فإذا ذكر ، فعليه اعتزالُ امرأته ، فإنَّ نسيانَه قد زال . وحكى إبراهيم الحربي إجماعَ التابعين على وقوع الطلاق بالناسي .

ولو قتل مؤمناً خطأً ، فإنَّ عليه الكفَّارةَ والدِّيَة بنصِّ الكتاب ، وكذا لو أتلف مالَ غيره خطأً يظنُّه أنَّه مالُ نفسه .

وكذا قال الجمهورُ في المُحرِم يقتل الصَّيدَ خطأً ، أو ناسياً لإحرامه أنَّ عليه جزاءه (٢) ، ومنهم من قال : لا جزاءَ عليه إلا أنْ يكونَ متعمداً لقتله تمسُّكاً بظاهر (٤) قوله عز وجل : ﴿ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآةٌ مِثْلُ مَا قَنْلَ مِن النَّعَمِ ﴾ [المائدة : ٩٥] الآية ، وهو رواية عن أحمد ، وأجابَ الجمهورُ عن الآية بأنَّه رتَّب على قتله متعمداً الجزاء

<sup>(</sup>١) انظر : المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين للقاضي أبي يعلى ١/ ٢٩١ .

<sup>(</sup>۲) انظر: المغنى لابن قدامة ۱۱/ ۱۷۵ ـ ۱۷٦.

<sup>(</sup>٣) كذا قال ابن عباس والحسن ومجاهد . انظر : تفسير الطبري (٩٧٨٢) و(٩٧٨٤) و(٩٧٩٠) .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

وانتقام الله تعالى ، ومجموعُهما يختصُّ بالعامد ، وإذا انتفى العمدُ ، انتفى الانتقامُ ، وبقى الجزاءُ ثابتاً بدليل آخر .

والأظهر \_ والله أعلم \_ أنَّ الناسي والمخطئ إنَّما عُفي عنهما بمعنى رفع الإثم عنهما ؛ لأنَّ الإثم مرتَّبٌ على المقاصد والنيَّات ، والناسي والمخطئ لا قصد لهما ، فلا إثم عليهما ، وأمَّا رفعُ الأحكام عنهما ، فليس مراداً منْ هذه النصوص ، فيحتاج في ثبوتها ونفيها إلى دليل آخر .

\* \* \*

# الفصل الثاني في حكم المكره

وهو نوعان :

أحدهما : من لا انجتيارَ له بالكلِّيَة ، ولا قُدْرةَ له على الامتناع ، كمن حُمِلَ كَرْهاً وأدخل إلى مكانٍ حلف على الامتناع من دخوله ، أو حُمِلَ كَرْهاً ، وضُرب به غيرُه حتى مات ذلك الغيرُ ، ولا قُدرة له على الامتناع ، أو أضْجعت ، ثم زُنِيَ بها من غير قُدرةٍ لها على الامتناع ، فهذا لا إثم عليه بالاتفاق ، ولا يترتَّب عليه حِنْثُ في يمينه عند جمهور العلماء . وقد حُكي عن بعض السَّلف \_ كالنَّخعي \_ فيه خلاف ، ووقع مثلُه في كلام بعض أصحاب الشَّافعي وأحمد ، والصحيح عندهم أنَّه لا يحنث بحال .

وروي عن الأوزاعي في امرأة حلفت على شيء ، وأحنثها زوجُها كُرهاً أنَّ كفارتَها عليه ، وعن أحمد روايةٌ كذلك ، فيما إذا وطئ امرأتَهُ مُكرهةً في صِيامها أو إحرامها أنَّ كفارتها عليه . والمشهور عنه أنَّه يفسدُ بذلك صومها وحجُّها .

والنوع الثاني: من أكره بضربٍ أو غيره حتَّى فعل ، فهذا الفعلُ يتعلق به التَّكليفُ ، فإنَّه يمكنه أنْ لا يفعل فهو مختارٌ للفعل ، لكن ليس غرضُه نفسَ الفعل ، بل دفع الضَّرر عنه ، فهو مختارٌ مِنْ وجه ، غيرُ مختارٍ من وجهٍ ، ولهذا اختلف الناسُ ، هل هو مكلَّفٌ أم لا ؟ .

واتفق العلماءُ على أنّه لو أكرِه على قتل معصوم لم يُبَحْ لهُ أن يقتُله ، فإنّه إنّما يقتُله باختياره افتداءً لنفسه من القتل (١) ، هذا إجماعٌ مِنَ العلماء المعتدِّ بهم ، وكان في زمن الإمام أحمد يُخالِف فيه منْ لا يُعتدُّ به ، فإذا قتله في هذه الحال ، فالجمهور على أنّهما يشتركان في وجوب القوّد : المكرِه والمكرَه ؟ لاشتراكهما في القتل ، وهو قول مالك والشافعي في المشهور وأحمد ، وقيل : يجب على المكرِه وحده ؛ لأنّ المكرَه صار كالآلة ، وهو قول أبي حنيفة وأحدُ قولي الشّافعيّ ، ورُوي عن زفر كالأوّل ، ورُوي عنه : أنّه يجبُ على المكرَه لمباشرته ، وليس هو كالآلة ؛ لأنّه آثمٌ بالاتّفاق ، وقال أبو يوسف : لا قودَ على واحدٍ منهما ، وخرّجه بعضُ أصحابنا وجهاً لنا من الرّواية لا توجب فيها قتل الجماعة بالواحد ، وأولى .

ولو أكره بالضرب ونحوه على إتلاف مالِ الغير المعصوم ، فهل يُباحُ له ذلك ؟ فيهِ وجهان لأصحابنا : فإنْ قلنا : يُباحُ لهُ ذَلِكَ ، فضمنه المالك ، رجع بما ضمنه على المكره ، وإنْ قلنا : لا يُباح له ذلك ، فالضمانُ عليهما معاً كالقود . وقيل : على المكره المباشر وحدَه وهو ضعيف .

ولو أكره على شرب الخمر أو غيره من الأفعال المحرّمة ، ففي إباحته بالإكراه قولان :

آحدُهما . يُباح له ذلك استدلالًا بقوله تعالى : ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَلَيَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِعَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَعَصُّنَا لِنَبْنَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنَيَّا وَمَن يُكْرِهِ هُنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعَدِ إِكْرَهِ هِنَّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٣٣] ، وهذه نزلت في عبد الله بن أبيِّ ابن سلول ، كانت له أمتانِ يُكرههما على الزنى ، وهما يأبيان ذلك "، وهذا قول الجمهور كالشافعي ، وأبي حنيفة ، وهو المشهورُ عن يأبيان ذلك "، وهذا قول الجمهور كالشافعي ، وأبي حنيفة ، وهو المشهورُ عن

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ أبو إسحاق الشيرازي: « انعقد الإجماع على أنَّ المكره على القتل مأمور باجتناب القتل والدفع عن نفسه ، وأنَّه يأثم إنْ قتل من أكره على قتله » . فتح الباري ٣٩٠/١٢ ، وقال عبد بن حميد: « لا يعذر من أكره على قتل غيره لكونه يؤثر نفسه على نفس غيره » . فتح الباري ٣٩٥/١٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر : تفسير الطبري ١/ ٣٨٥\_٣٨٦ ، والمبسوط للسرخسي ٢٤/ ٧٢\_٧٣ و٨٨ ـ ٨٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١٩٧٤٩) و (١٩٧٥٢) .

أحمد ، ورُوي نحوه عن الحسن ، ومكحولٍ ، ومسروقٍ ، وعن عمر بن الخطاب ما يدلُّ عليه .

وأهلُ هذه المقالة اختلفوا في إكراه الرَّجُلِ على الزِّنى ، فمنهم من قال : يصحُّ إكراهُه عليه ، ولا إثمَ عليه ، وهو قولُ الشافعي ، وابن عقيلٍ من أصحابنا ، ومنهم من قال : لا يصحُّ إكراهه عليه ، وعليه الإثمُ والحدُّ ، وهو قول أبي حنيفة ومنصوصُ أحمد ، ورُوي عن الحسن .

والقولُ الثاني: إنَّ التقية إنَّما تكون في الأقوال ، ولا تقية في الأفعال ، ولا إكراهَ عليها ، رُوي ذلك عن ابن عباس ، وأبي العالية ، وأبي الشَّعثاء ، والربيع بن أنس ، والضَّحَّاكُ(١) ، وهو روايةٌ عن أحمد ، ورُوي عن سُحنون أيضاً .

وعلى هذا لو شرب الخمر ، أو سرق مكرها ، حُدّ .

وعلى الأول لو شرب الخمر مكرها ، ثم طلَّق أو أعتق ، فهل يكون حكمُه حكم المختارِ لشُربِها أم لا ؟ بل يكونُ طلاقُه وعِتاقه لغواً ؟ فيه لأصحابنا وجهان (٢) ، ورُوي عن الحسن فيمن قيل له : اسجُد لصنم وإلا قتلناك ، قال : إنْ كان الصَّنمُ تجاهَ القبلة ، فليسجُد ، ويجعل نيَّته لله ، وإنْ كان إلى غير القبلة ، فلا يفعل وإنْ قتلوه ، قال ابنُ حبيب المالكي : وهذا قولٌ حسنٌ ، قال ابن عطية : وما يمنعه أنْ يجعلَ نيته لله ، وإن كان لغير القبلة " وفي كتاب الله : ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة : ١١٥] ، وفي الشرع إباحةُ التنقُل للمسافر إلى غير القبلة ؟ .

وأما الإكراه على الأقوال ، فاتَّفق العلماء على صحته ، وأنَّ من أكره على قول محرَّم إكراهاً معتبراً أنَّ لهُ أنْ يفتديَ نفسه به ، ولا إثمَ عليهِ ، وقد دلَّ عليهِ قولُ الله تعالى : ﴿ إِلَا مَنْ أُكِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ ۚ إِلَا يمَنِ ﴾ [النحل: ١٠٦] . وقال النَّبيُّ ﷺ لله تعالى : ﴿ إِلَا مَنْ أُكُرِهِ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ أَبِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٥٠٩] ، وابن سعد في لعمار : ﴿ إِنْ عادوا فعُدْ ﴾ [أخرجه : عبد الرزاق في ﴿ تفسيره ﴾ (١٥٠٩) ، وابن سعد في

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (٥٣٧١) و(٥٣٧٤) و(٥٣٧٥) و(٥٣٧٥) .

<sup>(</sup>٢) انظر : المغنى لابن قدامة ٨/ ٢٥٦\_ ٢٥٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المحلى لابن حزم ٩/ ١٣٠.

«الطبقات » ٣/ ١٨٩ ، والطبري في «تفسيره » (١٦٥٦٣ ) ، وطبعة التركي ٣٧٤/١٤ ، والحاكم ٢/ ٣٥٧ ، وأبو نعيم في « الحلية » ١٤٠/١ ، وهو مرسل ] . وكان المشركون قد عذَّبوه حتَّى يوافقهُم على ما يُريدونه من الكفر ، ففعل .

وأما ما روي عن النّبيّ عَلَيْ أَنّه وصّى طائفةً من أصحابه ، وقال : « لا تُشركوا بالله وإن قُطّعتُم وحُرِّقتم » [ أخرجه : البخاري في « الأدب المفرد » (١٨) ، وابن ماجه (٤٠٣٤) عن أبي الدرداء . وعن عبادة بن الصامت عند المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » (٩٢٠) ، واللالكائي في «أصول الاعتقاد » / ٨٢٢ . وعن معاذ بن جبل عند أحمد ٥/٨٢٠ ، والطبراني في « الكبير » «أصول الاعتقاد » / ١٥٦) وفي « مسند الشاميين » ، له (٢٠٠٤) وأسانيدها كلها ضعيفة ] . فالمرادُ الشِّركُ بِاللَّهُ وَبِي مَا لِيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَاً » بالقُلُوب ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِن جَلَهَدَاكَ عَلَى آن تُشْرِكَ فِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَاً » [ النحل : ١٥٠] ، وقال تعالى : ﴿ وَلِن جَلَهُ مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبُ مِّن اللّهِ ﴾ [ النحل : ١٠٠] .

وسائر الأقوال يُتصوَّر عليها الإكراه ، فإذا أكره بغيرِ حقِّ على قولٍ من الأقوال ، لم يترتب عليه حكمٌ مِنَ الأحكام ، وكانَ لغواً ، فإنَّ كلامَ المكرَه صدرَ منه وهو غيرُ راضٍ به ، فلذلك عُفيَ عنه ، ولم يُؤاخَذُ به في أحكام الدُّنيا والآخرة . وبهذا فارق النَّاسي والجاهل ، وسواء في ذلك العقود : كالبيع ، والنكاح ، أو الفسوخ : كالخُلع والطَّلاق والعتاق ، وكذلك الأيمان والنُّذور ، وهذا قولُ جمهور العلماء ، وهو قولُ مالك والشافعي وأحمد .

وفرَّق أبو حنيفة بين ما يقبل الفسخ عندَه ، ويثبت فيه الخيارُ كالبيع ونحوه ، فقال : لا يلزمُ مع الإكراه ، وما ليس كذلك ، كالنِّكاح والطلاق والعتاق والأيمان ، فألزم بها مع الإكراه (١٠٠٠) .

ولو حلف : لا يفعلُ شيئاً ، ففعله مكرهاً ، فعلى قول أبي حنيفة يَحنَثُ (٢) ، وأمَّا على قول الجمهور ، ففيه قولان :

<sup>(</sup>١) انظر: المبسوط ٢٤/ ١٣٥ باب الخيار في الإكراه.

<sup>(</sup>٢) انظر: المبسوط ٢٤/ ١٠٥.

أحدُهما: لا يَحنَثُ ، كما لا يَحنَثُ إذا فُعِلَ به ذلك كرهاً ، ولم يقدر على الامتناع كما سبق ، وهذا قولُ الأكثرين منهم .

والثاني: يَحنَثُ هاهنا؛ لأنَّه فعله باختياره بخلافِ ما إذا حُمِلَ ، ولم يُمكنه الامتناعُ ، وهو رواية عن أحمد وقول للشافعي ، ومن أصحابه ـ وهو القفَّال ـ من فرَّق بين اليمين بالطَّلاق والعَتاق وغيرهما كما قلنا نحن في النَّاسي ، وخرَّجه بعض أصحابنا وجهاً لنا .

ولو أُكره على أداءِ ماله بغيرِ حقِّ ، فباع عقارَه ليؤدِّي ثمنه ، فهل يصِعُّ الشِّراءُ منه أم لا ؟ فيه روايتان عن أحمد ، وعنه رواية ثالثة : إنْ باعه بثمن المثل ، اشتري منه ، وإنْ باعه بدُونه ، لم يشتر منه ، ومتى رضي المكرَهُ بما أكْرِهَ عليهِ لحُدوث رغبةٍ لهُ فيهِ بعدَ الإكراه ، والإكراه قائمٌ ، صحَّ ما صدرَ منه من العقود وغيرها بهذا القصد . هذا هو المشهورُ عند أصحابنا ، وفيه وجهٌ آخر : أنَّه لا يَصِحُّ أيضاً ، وفيه بُعد .

وأما الإكراه بحقً ، فهو غيرُ مانع منْ لُزوم ما أكره عليه ، فلو أكره الحربيُّ على الإسلام فأسلم ، صحَّ إسلامه ، وكذا لو أكره الحاكم أحداً على بيع ماله ليوفي دينه ، أو أكره المؤلي بعد مدَّة الإيلاء وامتناعه مِنَ الفيئة على الطلاق ، ولو حلف لا يُوفِّي دينَه ، فأكرهه الحاكمُ على وفائه ، فإنَّه يَحنَثُ بذلك ؛ لأنه فعل ما حلف عليه حقيقةً على وجه لا يُعذَرُ فيه . ذكره أصحابنا بخلاف ما إذا امتنع من الوفاء ، فأدَّى عنه الحاكمُ ، فإنَّه لا يحنَثُ ؛ لأنَّه لم يُوجَدْ منه فعلُ المحلوف عليه .

#### الحديث الأربعون

عَنِ ابنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قالَ : أَخَذَ رَسولُ الله ﷺ بِمَنكبي ، فقال : « كُنْ في الدُّنيا كَأَنَّكَ غَريبٌ ، أو عَابِرُ سَبيلٍ » وكانَ ابنُ عُمَر يَقُولُ : إذا أمسيتَ ، فَلا تَنتَظِر المساءَ ، وخُذْ مِنْ صِحَّتِك لِمَرضِكَ ، ومنْ حَياتِكَ الصَّباح ، وإذا أصْبَحْتَ فلا تَنتَظِرِ المساءَ ، وخُذْ مِنْ صِحَّتِك لِمَرضِكَ ، ومنْ حَياتِكَ لِمَوتِكَ . رواهُ البُخاريُ .

هذا الحديث خوّجه البخاري [ في «صحيحه» ١١٠/٨ (١٤٦٦)] عن عليً بن المديني ، حدّثنا محمدُ بنُ عبد الرحمن الطفاوي ، حدثنا الأعمش ، حدثني مجاهد » عن ابن عمر ، فذكره ، وقد تكلم غيرُ واحد من الحفّاظ في لفظة : «حدثنا مجاهد» وقالوا : هي غيرُ ثابتة ، وأنكروها على ابن المديني وقالوا : لم يسمع الأعمش هذا الحديث من مجاهد ، إنما سمعه من ليث بن أبي سُليم عنه ، وقد ذكر ذلك العقيليُ (١) وغيره ، وخرَّجه الترمذي (٢) من حديث ليثٍ عن مجاهد ، وزاد فيه : « وعُدَّ نفسك من أهل القبور » وزاد في كلام ابن عمر : فإنَّك لا تدري يا عبد الله ما اسمُك غداً . وخرَّجه ابنُ ماجه [ في «سننه» (٤١١٤) ] ولم يذكر قولَ ابن عمر . وخرَّج الإمام أحمد [ في «مننده» ٢/ ١٣٢ و ٤٤١] والنَّسائي (٣) من حديث الأوزاعي عن عبدة بن أبي لبُابة ، عن ابن عمر ، قال : أخذ النَّبيُ على ببعض جسدي ، فقال : « اعبدِ الله كأنَّك تراه ، وكُنْ في الدُّنيا كأنَّك غريبٌ ، أو عابرُ سبيل » . وعبدة بن أبي لُبابة أدرك ابنَ عمر ، واختلف في سماعه منه (٤٠) .

وهذا الحديث أصلٌ في قِصَر الأمل في الدنيا ، وأنَّ المؤمنَ لا ينبغي له أن يتَّخذ

<sup>(</sup>١) في « الضعفاء » ٣/ ٢٣٩ .

<sup>(</sup>۲) في « جامعه » (۲۳۳۳) .

<sup>(</sup>٤) قال الإمام أحمد: « لقي ابن عمر بالشام » ، وقال أبو حاتم: « عبدة رأى ابن عمر رؤية » . انظر: العلل لابن أبي حاتم ٢/ ١١٦ (١٨٤٥) ، وتهذيب الكمال ٢٦/٥ (٤٢٠٦) .

الدُّنيا وطناً ومسكناً ، فيطمئنّ فيها ، ولكن ينبغي أنْ يكونَ فيها كأنَّه على جناح سفر : يُهَيِّئُ جهازَه للرحيل .

وقد اتَّفقت على ذلك وصايا الأنبياء وأتباعهم ، قال تعالى حاكياً عن مؤمن آل فرعون أنَّه قال : ﴿ يَنْقَوْمِ إِنَّمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَائعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَـكَارِ ﴾ [عافر: ٣٩] .

وكان النَّبِيُّ ﷺ يقول: « ما لي ولِلدُّنيا! إنَّما مَثَلي ومَثَلُ الدُّنيا كمثل راكبِ قالَ<sup>(۱)</sup> في ظلِّ شجرةٍ ثم راح وتركها » [ أخرجه: الطيالسي ( ۲۷۷ ) ، وأحمد ١/ ٣٩١ و ٤٤١ ، وابن ماجه ( ٤١٠٩ ) ، والترمذي ( ۲۳۷۷ ) من حديث ابن مسعود ، وهو حديث صحيح ] .

ومن وصايا المسيح عليه السلام لأصحابه أنّه قال لهم: اعبروها ولا تَعمرُوها والمَعمرُوها والمَعمرُوها والمَعمرُوها والمَعمرُوها والمُعربة : أبو نعيم في «حلية الأولياء» ٨/١٤٥ عن وهيب المكي قال : «بلغني أنّ عيسى عليه السلام،...» فذكره ] ، ورُوي عنه أنّه قال : من ذا الذي يبني على موج البحر داراً ، تلكُمُ الدُّنيا ، فلا تتَّخذوها قراراً [ أخرجه : أحمد في «الزهد» (٣٢٥) عن مكحول ، قال : «وقال عيسى ،... » فذكره ] .

ودخل رجلٌ على أبي ذرِّ ، فجعل يُقلِّب بصره في بيته ، فقال : يا أبا ذرِّ ، أين متاعُكم ؟ قالَ : إنَّ لنا بيتاً نوجه إليه ، قالَ : إنَّه لا بدَّ لك من مَتاع ما دمت هاهنا ، قالَ : إنَّ صاحب المنزل لا يدعُنا فيه [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٦٥١ ) ] .

ودخلوا على بعض الصالحين ، فقلبوا بصرهم في بيته ، فقالوا له : إنَّا نرى بيتكَ بيتكَ بيتكَ بيتكَ بيتكَ بيتكَ بيت رجلٍ مرتحلٍ ، فقال : أمرتحلٌ ؟ لا ، ولكن أُطْرَدُ طرداً .

وكان عليُّ بنُ أبي طالب رضي الله عنه يقول: إنَّ الدُّنيا قدِ ارتحلت مدبرةً ، وإنَّ الآخرة قدِ ارتحلت مقبلةً ، ولكُلِّ منهما بنون ، فكونوا من أبناء الآخرة ، ولا تكونوا من أبناء الدنيا ، فإنَّ اليومَ عملٌ ولا حساب ، وغداً حسابٌ ولا عمل [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٥٥ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٤٤٩٥ ) ] .

 <sup>(</sup>١) قال : من القيلولة ، وهي الاستراحة نصف النهار ، وإنْ لم يكن معها نوم ، يقال : قال يقيل قيلولة
 فهو قائل .

قال بعضُ الحكماء : عجبتُ ممَّنِ الدُّنيا موليةٌ عنه ، والآخرة مقبلةٌ إليه يشتغلُ بالمدبرة ، ويُعرِضُ عن المقبلة [ أخرجه : البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٥٠٤ ) ، ولم ينسبه ] .

وقال عُمَرُ بنُ عبد العزيز في خطبته: إنَّ الدُّنيا ليست بدارِ قرارِكُم ، كتب الله عليها الفناء ، وكتب على أهلها منها الظَّعَن ، فكم من عامرٍ موثَّق عن قليلٍ يَخْرَبُ ، وكم من مقيمٍ مُغتَبطٍ عما قليل يَظعَن ، فأحسنوا \_ رحمكم الله \_ منها الرِّحلة بأحسن ما بحضرتكم مِن النقلة ، وتزوَّدوا فإنَّ خيرَ الزَّاد التقوى [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٥/ ٢٩٢].

وإذا لم تكن الدنيا للمؤمن دار إقامة ، ولا وطناً ، فينبغي للمؤمن أنْ يكون حالُه فيها على أحد حالين : إما أنْ يكونَ كأنَّه غريبٌ مقيمٌ في بلد غُربةٍ ، هَمُّه التزوُّد للرجوع إلى وطنه ، أو يكون كأنَّه مسافرٌ غير مقيم البتَّة ، بل هو ليله ونهارَه ، يسيرُ إلى بلدِ الإقامة ، فلهذا وصَّى النَّبيُّ عَيْمُ ابنَ عمر أنْ يكونَ في الدُّنيا على أحد هذين الحالين :

فأحدهما: أنْ ينزِل المؤمن نفسه كأنّه غريبٌ في الدنيا يتخيَّلُ الإقامة ، لكن في بلد غُربة ، فهوَ غيرُ متعلِّقِ القلب ببلد الغربة ، بل قلبُه متعلِّقٌ بوطنه الذي يَرجعُ إليه ، وإنّما هو مقيمٌ في الدنيا ليقضي مَرَمَّة جهازه إلى الرجوع إلى وطنه ، قال الفضيلُ بن عياض : المؤمن في الدنيا مهمومٌ حزين ، همُّه مَرَمَّةُ جهازه [ أخرجه : ابن عساكر في "تاريخ دمشق » ١٥/ ٣٠٦] .

ومن كان في الدنيا كذلك ، فلا هم ً له إلا في التزوَّد بما ينفعُه عندَ عودِه إلى وطنه ، فلا يُنافِسُ أهلَ البلدِ الذي هو غريبٌ بينهم في عزِّهم ، ولا يَجْزَعُ من الذلِّ عندهم ، قال الحسن : المؤمن في الدُّنيا كالغريب لا يجزع من ذُلها ، ولا يُنافِسُ في عِزِّها ، له شأنٌ ، وللناس شأن [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٥٢١٠ ) ، وابن أبي عاصم في « الزهد » : ٢٦٢ ( ط . دار الريان للتراث ) ] .

لما خُلِق آدم أسكِنَ هو وزوجتُه الجنّة ، ثم أهبطا منها ، ووُعدا الرجوع إليها، وصالح ذرِّيَّتهما ، فالمؤمن أبداً يَحِنُّ إلى وطنه الأوَّل(١) ، وكما قيل :

<sup>(</sup>١) جاء بعد هذا في النسخ المطبوعة : « وحب الوطن من الإيمان » ، وقد حذفته لعدم ورودها في =

وحنينُـــه أبــــداً لأوَّل مَنْــــزِل

كم مُنْزِلِ للمَرءِ يَـأَلفُـهُ الفتى ولبعض شيوخنا (١):

فحيَّ على جنَّاتِ عـدنِ فـإنَّهـا ولكنَّنـا سَبـيُ العـدوِّ فهـلْ تَـرَى وقَدْ زَعَموا أنَّ الغَريبَ إذا نأى وأيُّ اغْتـرابٍ فـوق غُـربتنـا التـي

منازِلُكَ الأولى وفيها المُخَيَّمُ نَعودُ إلى أوطاننا ونُسلِّمُ وشَطَّتْ به أوطانُه فهو مُغرَمُ لها أضحَت الأعداءُ فينا تَحَكَّمُ

كان عطاء السَّليمي يقول في دعائه: اللهمَّ ارحم في الدُّنيا غُربتي، وارحم في القبر وحشتي، وارحم في القبر وحشتي، وارحم موقفي غداً بين يديك [أخرجه: أبونعيم في «حلية الأولياء» ٢/٤٢٦].

قالَ الحسنُ : بلغني أنَّ رسول الله على قال لأصحابه : " إنَّما مثلي ومثلُكم ومَثلُ الدُّنيا ، كقوم سلكوا مفازة غبراء ، حتى إذا لم يَدْرُوا ما سلكوا منها أكثر ، أو ما بقي ، أنفدوا الزَّاد ، وحَسَروا الظَّهر ، وبقُوا بين ظهراني المفازة لا زادَ ولا حَمُولة ، فأيقنوا بالهَلكة ، فبينما هم كذلك ، إذ خرج عليهم رجلٌ في حُلَّة يقطُرُ رأسُه ، فقالوا : إن هذا قريبُ عهد بريفٍ ، وما جاءكم هذا إلا من قريب ، فلما انتهى إليهم ، قال : علام أنتم ؟ قالوا : على ما ترى ، قالَ : أرأيتُكم إنْ هديتُكم إلى ماء رواء ، ورياضٍ خُضر ، ما تعملون ؟ قالوا : لا نعصيك شيئاً ، قال : عُهودَكم ومواثيقكم بالله ، قال : فأعطوهُ عهودَهُم ومواثيقهُم بالله لا يَعصُونه شيئاً ، قال : فأوردهم ماءً ، ورياضاً خُضراً ، فمكث فيهم ما شاء الله ، ثم قال : يا هؤلاء الرحيلَ ، قالوا : إلى أين ؟ قال : إلى ماء فمكث فيهم ما شاء الله ، ثم قال : يا هؤلاء الرحيلَ ، قالوا : إلى أين ؟ قال : إلى ماء ليس كمائكم ، وإلى رياضٍ ليست كرياضِكُم ، فقال جُلُّ القوم ـ وهم أكثرهم ـ : والله ما وجدنا هذا حتى ظننا أنْ لن نَجِدَهُ ، وما نصنع بعيش خيرٍ من هذا ؟ وقالت طائفة ما وهم أقلهم ـ : ألم تُعطوا هذا الرَّجُلَ عهودكم ومواثيقكم بالله لا تَعصونه شيئاً وقد ـ وهم أقلهم ـ : ألم تُعطوا هذا الرَّجُلَ عهودكم ومواثيقكم بالله لا تَعصونه شيئاً وقد صدقكم في أقل حديثه ، فوالله ليصدقنكم في آخره ، قال : فراح فيمن اتبعه ، وتخلّف صدقكم في أوّل حديثه ، فوالله ليصدقنكم في آخره ، قال : فراح فيمن اتبعه ، وتخلّف

النسخة الخطية ؛ ولأنَّ هذا الكلام غير مستقيم .

<sup>(</sup>١) عزاه ابن كثير لابن القاسم . انظر : تفسير ابن كثير ١/ ٨٢ .

بقيتهم ، فنذر بهم عدوٌ ، فأصبحوا من بين أسيرٍ وقتيل » خرَّجه ابنُ أبي الدنيا(١) ، وخرجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٦٧/١ ، وعلي بن زيد بن جدعان ضعيف ] من حديث عليّ بن زيد بن جُدعان ، عن يوسف بن مهران ، عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ عَلَيْ بمعناه مختصراً .

فهذا المثل في غاية المطابقة بحال النَّبِيِّ ﷺ مع أمته ، فإنَّه أتاهم والعرب حينئذٍ أذلُّ الناس ، وأقلُّهم ، وأسوؤهم عيشاً في الدنيا وحالًا في الآخرة ، فدعاهم إلى سلوك طريق النجاة ، وظهر لهم من براهين صدقِه ، كما ظهر من صدق الذي جاء إلى القوم الذين في المفازة ، وقد نَفِدَ ماؤهم ، وهَلَك ظهرهم برؤيته في حُلة مترجلاً يقطر رأسه ماءً ، ودلهم على الماء والرياض المُعشِبة ، فاستدلُّوا بهيئته وحاله على صدق مقاله ، فاتبعوه ، ووعدَ من اتَّبعه بفتح بلاد فارس والروم ، وأخذِ كنوزهما ، وحذَّرهم من الاغترار بذلك ، والوقوف معه ، وأمرهم بالتجزي من الدُّنيا بالبلاغ ، وبالجدِّ والاجتهاد في طلب الآخرة والاستعداد لها ، فوجدُوا ما وعدهم به كلُّه حقًّا ، فلما فُتِحتْ عليهم الدُّنيا \_ كما وعدهم \_ اشتغل أكثرُ الناسِ بجمعها وإكتنازها ، والمنافسة فيها ، ورَضُوا بالإقامة فيها ، والتمتُّع بشهواتها ، وتركوا الاستعداد للآخرة التي أمرهم بالجدِّ والاجتهاد في طلبها ، وقبلَ قليلٌ من الناس وصيَّته في الجدِّ في طلب الآخرةِ والاستعداد لها . فهذه الطائفةُ القليلة نجت ، ولحقت نبيَّها في الآخرة حيث سلكت طريقه في الدُّنيا ، وقبلت وصيتهُ ، وامتثلت ما أمر به . وأما أكثر الناس ، فلم يزالوا في سكرة الدنيا والتكاثر فيها ، فشغلهم ذلك عن الآخرة حتّى فاجأهم الموتُ بغتةً على هذه الغِرة ، فهلكوا وأصبحوا ما بين قتيل وأسير .

وما أحسن قولَ يحيى بن معاذ الرازي : الدنيا خمرُ الشيطان ، من سَكِرَ منها لم يُفِقُ إلا في عسكر الموتى نادماً مع الخاسرين (٢٠) .

الحال الثاني : أن يُنْزِلَ المؤمنُ نفسَه في الدنيا كأنَّه مسافرٌ غيرُ مقيم البتة ، وإنَّما

<sup>(</sup>١) في « ذم الدنيا » (٨٨) ، وهو ضعيف لإرساله .

<sup>(</sup>٢) ذكره: ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٤/ ٦٧.

هو سائرٌ في قطع منازل السَّفر حتّى ينتهي به السفرُ إلى آخره ، وهو الموت . ومن كانت هذه حاله في الدنيا ، فهمَّتُه تحصيلُ الزاد للسفر ، وليس له هِمَّةٌ في الاستكثار من متاع الدنيا ، ولهذا أوصى النَّبيُ ﷺ جماعةً من أصحابه أن يكونَ بلاغُهم في الدُّنيا كزادِ الرَّاكب .

قيل لمحمد بن واسع : كيف أصبحتَ ؟ قال : ما ظَنُّك برجل يرتَحِلُ كلَّ يومٍ مرحلةً إلى الآخرة ؟! [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٣٤٨/٢ ] .

وقال الحسن: إنَّما أنت أيامٌ مجموعة ، كلَّما مضى يومٌ مضى بعضُك [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١٤٨/٢]. وقال: ابنَ آدم إنَّما أنت بين مطيتين يُوضعانِكَ ، يُوضِعُك النهار إلى الليل ، والليل إلى النهار ، حتى يُسلِمَانِك إلى الآخرة ، فمن أعظم منك يا بنَ آدم خطراً [ أخرجه: البيهقي في « الزهد الكبير » ( ١١٥ ) ] ، وقال: الموتُ معقود في نواصيكم والدنيا تُطوى مِن ورائكم .

قال داود الطائي: إنَّما الليلُ والنهارُ مراحلُ يَنْزِلُها الناسُ مرحلةً مرَحلةً حتى ينتهي ذلك بهم إلى آخر سفرهم، فإنِ استطعت أن تُقدِّم في كلِّ مرحلة زاداً لِما بَينَ يديها، فافعل، فإنَّ انقطاع السَّفر عن قريب ما هو، والأمر أعجلُ من ذلك، فتزوَّد لسفرك، واقض ما أنتَ قاضٍ من أمرك، فكأنَّك بالأمر قد بَغَتك [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء» ٧/ ٣٤٥].

وكتب بعضُ السَّلف إلى أخ له: يا أخي يُخيَّلُ لك أنَّك مقيم ، بل أنتَ دائبُ السَّيرِ ، تُساق مع ذلك سوقاً حثيثاً ، الموت موجَّهُ إليك ، والدنيا تُطوى من ورائك ، وما مضى من عمرك ، فليس بكارٍّ عليك حتى يَكُرَّ عليك يوم التغابن .

سبيلُك في الدُّنيا سبيلُ مُسافِرٍ ولا بُـدَّ مـن زادِ لكـلِّ مسافـرِ ولا بُـدَّ مـن زادِ لكـلِّ مسافـرِ ولا بدَّ للإنسان من حملِ عُدَّةٍ ولا سيما إنْ خافَ صولَة قاهِرِ

قال بعضُ الحكماء: كيف يفرحُ بالدنيا من يومُه يَهدمُ شهرَه ، وشهرُه يهدِمُ سَنَته ، وسنته تَهدمُ عُمُرَه ؟! وكيف يفرح من يقوده عمرهُ إلى أجله ، وتقودُه حياتُه إلى موته ؟!.

وقال الفضيلُ بنُ عياض لرجل : كم أتت عليك ؟ قال : ستون سنة ، قال : فأنت منذ ستين سنة تسيرُ إلى ربّك يُوشِكُ أنْ تَبلُغ ، فقال الرجل : إنّا لله وإنّا إليه راجعون ، فقال الفضيلُ : أتعرف تفسيرَه ؟ تقول : أنا لله عبد وإليه راجع ، فمن عَلِمَ أنّه لله عبد ، وأنّه إليه راجع ، فليعلم أنّه موقوف ، ومن ومن علم أنّه موقوف ، فليعلم أنّه مسؤول ، ومن علم أنّه مسؤول ، فقال الرجل : فما الحيلة ؟ قال : يسيرة ، علم أنّه مسؤول : تُحسنُ فيما بقي يُغفَرُ لك ما مضى ؛ فإنّك إنْ أسأتَ فيما بقي ، أخذت بما مضى وبما بقي [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١١٣/٣ ] ، وفي هذا يقول بعضُهم :

وإنَّ امراً قد سارَ سِتِّـنَ حِجَّـةٍ إلى مَنهَـلٍ مـن وِرده لقَـريـبُ قال بعضُ الحكماء: من كانت الليالي والأيام مطاياه، سارت به وإنْ لم يسر [ بنحوه أخرجه: أبو بكر الدينوري في « المجالسة » ( ١٠٢٩ ) عن الحسن ] ، وفي هذا قال بعضهم :

وما هذه الأيامُ إلا مراحِلُ يحثُّ بها داعٍ إلى الموتِ قاصدُ وأعجَبُ شَيءٍ لو تأمَّلت للهُ أنَّها مَنازِلُ تُطوى والمُسافِرُ قَاعِدُ (١) وقال آخر:

أيا ويحَ نفسي من نهارٍ يقودُها إلى عسكر الموتى ولَيلٍ يذودُها قال الحسن: لم يزل الليلُ والنهار سريعين في نقص الأعمار، وتقريب الآجال، هيهات قد صحبا نوحاً وعاداً وثمودَ وقروناً بين ذلك كثيراً، فأصبحوا قُدِموا على ربِّهم، ووردوا على أعمالهم، وأصبح اللَّيلُ والنَّهارُ غضَّيْنِ جديدين، لم يُبلِهما ما مرَّا به، مستعدَّين لمن بقي بمثل ما أصاب به من مضى.

وكتب الأوزاعيُّ إلى أخٍ له: أما بعد، فقد أحيطَ بك من كلّ جانب، واعلم أنَّه يُسار بك في كلِّ يومٍ وليلةٍ، فاحذرِ الله، والمقام بين يديه، وأنْ يكونَ آخر عهدك به، والسَّلام [ أخرجه: أبو نعيم في « حلية الأولياء » ١٤٠/٦ ] .

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن القيم هذين البيتين في « مدارج السالكين » ٣/ ٢٠١ إلا أنَّه لم ينسبهما .

نَسيرُ إلى الآجالِ في كلِّ لحظةٍ وأيّامُنا تُطوى وهُنَ مَراحِلُ ولم أَرَ مثلَ الموتِ حقّاً كأنَّه إذا ما تخطَّتْهُ الأمانيُّ باطِلُ وما أقبحَ التَّفريطَ في زمنِ الصِّبا فكيف به والشَّيبُ للرَّأس شامِلُ ترجَّل من الدُّنيا بزادٍ من التُّقى فعُمْرُكَ أيامٌ وهُنَّ قَلائِلُ لُ

وأما وصيةُ ابن عمر رضي الله عنهما ، فهي مأخوذةٌ مِنْ هذا الحديث الذي رواه ، وهي متضمنة لنهاية قِصَرِ الأمل ، وأنَّ الإنسان إذا أمسى لم ينتظر الصّباحَ ، وإذا أصبح ، لم ينتظر المساء ، بل يظنُّ أنَّ أجلَهُ يُدركُه قبل ذلك ، وبهذا فسّر غيرُ واحدٍ مِنَ العُلماء الزُّهد في الدنيا ، قال المروذي : قلتُ لأبي عبد الله \_ يعني : أحمد \_ أيُّ شيءِ النُهد في الدنيا ؟ قال : قِصَرُ الأمل [ أخرجه : البيهقي في " الزهد الكبير " ( ٧٧ ) ] ، من إذا أصبحَ ، قال : لا أمسي ، قال : وهكذا قال سفيان [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٥٦٨٣ ) ، وأبو نعيم في " حلية الأولياء " ٣٥٦٨٦ ] . قيل لأبي عبد الله : بأيِّ شيء نستعين على قِصَرِ الأمل ؟ قال : ما ندري إنَّما هو توفيق .

قال الحسن : اجتمع ثلاثةٌ من العلماء ، فقالوا لأحدهم : ما أَمَلُكَ ؟ قال : ما أتى عليّ شهرٌ إلا ظننتُ أنِّي سأموتُ فيه ، قال : فقال صاحباه : إنَّ هذا لأمل ، فقالا لأحدهم : فما أَمَلُكَ ؟ قال : ما أتت عليّ جمعة إلا ظننتُ أنِّي سأموتُ فيها ، قال : فقال صاحباه : إنَّ هذا لأمل ، فقالا للآخر : فما أملُك ؟ قال : ما أمَلُ من نفسُه في يد غيره ؟ [ أخرجه : عبد الله بن المبارك في « الزهد » ( ٢٥٣ ) ] .

قال داود الطائي: سألتُ عطوان بنَ عمر التميمي، قلتُ: ما قِصَرُ الأمل؟ قال: ما بين تردُّدِ النَّفَسِ، فحدِّث بذلك الفضيل بن عياض، فبكى، وقال: يقول: يتنفس فيخاف أنْ يموتَ قبل أنْ ينقطع نفسُه، لقد كان عطوان مِنَ الموت على حذر (١١).

وقال بعضُ السَّلف : ما نمتُ نوماً قط ، فحدثت نفسي أنِّي أستيقظ منه .

وكان حبيبٌ أبو محمد يُوصي كُلَّ يوم بما يوصي به المحتضِرُ عند موته من تغسيله ونحوه ، وكان يبكي كلَّما أصبح أو أمسى ، فسُئِلَت امرأته عن بكائه ، فقالت : يخاف

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ٦٢ .

\_ والله \_ إذا أمسى أنْ لا يُصبح ، وإذا أصبح أنْ لا يُمسي [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ١٤/١٣ ] .

وكان محمد بن واسع إذا أراد أنْ ينام قال لأهله : أستودعكم الله ، فلعلَّها أنْ تكون منيتي التي لا أقوم منها ، فكان هذا دأبه إذا أراد النوم .

وقال بكر المزني: إنِ استطاع أحدُكم أن لا يبيت إلا وعهدُه عند رأسه مكتوبٌ ، فليفعل ، فإنَّه لا يدري لعله أنْ يبيتَ في أهلِ الدُّنيا ، ويُصبح في أهلِ الآخرة .

وكان أويسٌ إذا قيل له: كيف الزمانُ عليك؟ قال: كيف الزمانُ على رجل إنْ أمسى ظنَّ أنَّه لا يُصبحُ ، وإنْ أصبح ظنَّ أنَّه لا يمسي فيبشر بالجنة أو النار؟ [ أخرجه: أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/ ٨٣].

وقال عونُ بنُ عبد الله : ما أنزل الموتَ كُنْهَ منْزلته مَنْ عدَّ غداً من أجله ، كم من مستقبل يوماً لا يستكمِلُه ، وكم من مؤمِّل لغدٍ لا يُدرِكُه ، إنَّكم لو رأيتم الأجلَ ومسيرَه ، لأبغضتُم الأمل وغُرورَه [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٤٩٦٣) ، وأبو نعيم في «حلية الأولياء » ٢٤٣/٤] ، وكان يقولُ : إنَّ من أنفع أيام المؤمن له في الدنيا ما ظن أنَّه لا يدرك آخره .

وكانت امرأةٌ متعبدة بمكة إذا أمست قالت : يا نفسُ ، الليلةُ ليلتُك ، لا ليلةَ لكِ غيره غيرها ، فاجتهدت ، فإذا أصبحت ، قالت : يا نفس اليومُ يومك ، لا يومَ لك غيره فاجتهدت [ أخرجه : وكيع في « الزهد » (٩)] .

وقال بكرٌ المزنيُّ : إذا أردت أنْ تنفعَك صلاتُك فقل : لعلِّي لا أصلِّي غيرها ، وهذا مأخوذٌ مما روي عن النَّبيِّ عَيْ أنَّه قال : « صلِّ صلاة مودِّع » [ أخرجه : أحمد ٥/٤١٢ ، وابن ماجه (٤١٧١ ) ، والطبراني في « الكبير » (٣٩٨٧ ) و (٣٩٨٨ ) عن أبي أيوب الأنصاري ، به ، وسنده ضعيف . وفي الباب عن سعد بن أبي وقاص وابن عمر وأنس بن مالك قواه بعضهم بها ، والله أعلم ] .

وأقام معروفٌ الكرخيّ الصّلاة ، ثم قال لرجل : تقدَّم فصلِّ بنا ، فقال الرجل : إنِّي إنْ صليتُ بكم هذه الصلاة ، لم أصلِّ بكم غيرَها ، فقال معروف : وأنتَ تحدُّث نفسك أنَّك تُصلِّي صلاةً أخرى ؟ نعوذُ بالله من طولِ الأمل ، فإنَّه يمنع خيرَ العمل

[ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٨/٣٦١] وطرق بعضُهم بابَ أخٍ له ، فسأل عنه ، فقيل له : ليس هو في البيت ، فقال : متى يرجع ؟ فقالت له جارية من البيت : من كانت نفسُه في يد غيره ، من يعلم متى يرجِعُ ؟! ولأبي العتاهية من جملة أبيات :

وما أدري وإن أمَّلْتُ عُمراً لَعَلِّي حِينَ أصبحُ لَستُ أُمسِي أَلْم تَرَ أَنَّ كُلَّ صباحِ يومِ وعُمرُكَ فيه أقصَرُ مِنهُ أمسِ

وهذا البيت الثاني أخذه مما روي عن أبي الدرداء [ أخرجه : البيهقي في « الزهد الكبير » ( ٥١١ ) ، وذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ١/ ٢٨٢ ] والحسن [ أخرجه : عبد الله بن المبارك ( ٨٥٢ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/ ١٥٥ . ] أنَّهما قالا : ابنَ آدم ، إنَّك لم تزل في هدم عمرك منذ سقطتَ من بطن أمك ، ومما أنشد بعضُ السَّلف :

إنَّا لنفرحُ بالأيّامِ نقطعُها وكُلُّ يومٍ مضى يُدني من الأجلِ فاعمَلْ لِنفسِكَ قبلَ الموتِ مُجتهداً فإنَّما الرِّبْحُ والخُسرانُ في العَمَلِ

قوله: «وخُذْ من صحتك لسقمك ، ومن حياتك لموتك » ، يعني : اغتنم الأعمال الصالحة في الصحة قبل أنْ يحولَ بينك وبينها السقمُ ، وفي الحياة قبل أنْ يحول بينك وبينها السقمُ ، وفي الحياة قبل أنْ يحول بينك وبينها الموتُ ، وفي رواية : « فإنَّك يا عبدَ الله لا تدري ما اسمُك غداً » يعني : لعلّك غداً مِنَ الأموات دونَ الأحياء .

وقد رُوي معنى هذه الوصيةِ عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ من وجوه ، ففي « صحيح البخاري » عن ابن عباسٍ ، عن النَّاس : الصِّحَةُ والفراغ »(١) .

وفي « صحيح الحاكم »(٢) عن ابن عباس : أنَّ رسول الله ﷺ قال لرجل وهو يَعِظُه : « اغتنم خمساً قبل خمس نشبابك قبل هَرَمِك ، وصحَّتَك قبل سَقَمك ، وغِناك قبل فقرِك ، وفراغَك قبل شغلك ، وحياتَك قبل موتك » .

وقال غنيم بن قيس : كنا نتواعظُ في أوَّل الإسلام : ابنَ آدم ، اعمل في فراغك

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>.</sup> T.7/E (Y)

قبل شُغلك ، وفي شبابك لكبرك ، وفي صحتك لمرضك ، وفي دنياك لآخرتك ، وفي حياتك لموتك [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢٠٠/٦ . تنبيه : وقع في مطبوع « حلية الأولياء » : « غنم » خطأ ] .

وفي « صحيح مسلم »(١) عن أبي هُريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ : « بادِروا بالأعمالِ ستاً : طلوع الشمس من مغربها ، أو الدخان ، أو الدجال ، أو الدابة ، أو خاصَّة أحدكم ، أو أمر العامة » .

وفي « الترمذي » (٢) عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « بادِروا بالأعمال سبعاً : هل تنظُرون إلا إلى فقرٍ مُنْسٍ ، أو غِنَى مُطغٍ ، أو مرض مُفْسدٍ ، أو هَرَمٍ مُفنَّدٍ ، أو موتٍ مُجهِزٍ ، أو الدَّجَال ، فشرُّ غائبٍ ينتظر ، أو الساعة فالسَّاعة أدهى وأمرُّ ؟ » .

والمرادُ من هذا أنَّ هذه الأشياء كلَّها تعوقُ عن الأعمال ، فبعضُها يشغل عنه ، إمَّا في خاصّة الإنسان ، كفقره وغناه ومرضه وهرمه وموته ، وبعضُها عامٌّ ، كقيام الساعة ، وخروج الدجال ، وكذلك الفتنُ المزعجةُ ، كما جاء في حديث آخر : « بادروا بالأعمال فتناً كقطع الليل المظلم » [ أخرجه : أحمد ٢/٣٠٣ و٣٢٥ ، ومسلم ٧٦/١ (١١٨ ) ، والترمذي (٢١٩٥ ) ] .

وبعضُ هذه الأمور العامّة لا ينفع بعدها عملٌ ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنٰهُا لَرَ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي ٓ إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾ [ الأنعام : ١٥٨ ] .

وفي « الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ٧٣/٦ (٤٦٣٦) ، ومسلم ١٥٥١ (١٥٧) وفي « الصحيحين » [ أخرجه : البخاري ٢٣٨ (٤٦٣٦) ، ومسلم الممسّ من من أبي هُريرة ، عن النبي على قال : « لا تقومُ السَّاعةُ حتّى تطلع الشمسُ من مغربها ، فإذا طلعت ورآها الناس ، آمنوا أجمعون ، فذلك حينَ لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً » .

وفي « صحيح مسلم »(٣) عنه ، عن النَّبيِّ على قال : « ثلاثٌ إذا خرجنَ ، لم ينفع

 $<sup>(1) \</sup>quad \lambda \setminus \forall \cdot Y (\forall PY) (\lambda Y).$ 

<sup>(</sup>۲) في « جامعه » (۲۳۰٦) ، وقال : « هذا حديث حسن غريب » .

<sup>. (101) 190/1 (4)</sup> 

نفساً إيمانُها لم تكُن آمنت من قبل ، أو كسبت في إيمانها خيراً : طلوعُ الشمس من مغربها ، والدجالُ ، ودابةُ الأرض » .

وفيه أيضاً ( ) عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « مَنْ تاب قبل أَنْ تَطلُعَ الشمسُ من مغربها تابَ الله عليه » .

وعن أبي موسى ، عن النّبيِّ عَلَى الله عنه أنه الله يبسُطُ يده بالليل ليتوبَ مسيءُ النّهار ، ويبسُطُ يده بالنّهار ليتوب مُسيءُ الليل حتى تَطلُعَ الشمس من مغربها » [ أخرجه: أحمد ٤/ ٣٩٥ و ٤٠٤ ، ومسلم ٨/ ٩٩ ( ٢٧٥٩ ) ( ٣١ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١١١٨٠ ) ] .

وخرّج الإمام أحمد [في «مسنده» ٢٤٠/٤ و٢٤١]، والنَّسائي [في «الكبرى» وخرّج الإمام أحمد [في «جامعه» (٣٥٣٥) و(٣٥٣٦)، وقال: «حسن صحيح»]، وابن ماجه [في «سننه» (٤٠٧٠)] من حديث صفوان بن عسال، عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ، قال: «إنَّ الله فتح باباً قِبَلَ المغرب عرضه سبعون عاماً للتوبة لا يُغلَقُ حتى تطلع الشمس منه».

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١٩٢/١ ، وإسناده لا بأس به ] عن عبد الرحمن بن عوف وعبد الله بن عمرو ، ومعاوية ، عن النّبيِّ على ، قال : « لا تزالُ التوبةُ مقبولةً حتى تطلُعَ الشمسُ من المغرب ، فإذا طَلَعَت طُبعَ على كلِّ قلبٍ بما فيه ، وكُفي الناسُ العمل » .

وروي عن عائشة قالت: إذا خرج أوَّلُ الآيات، طُرِحَتِ الأقلامُ وحُبِسَت الحفظةُ، وشهدت الأجساد على الأعمال. خرَّجه ابن جرير الطبري [ في «تفسيره » (١١٠٧٦)]، وكذا قال كثيرُ بن مرّة، ويزيدُ بن شريح، وغيرهما من السَّلف: إذا طلعت الشمس من مغربها طُبع على القلوب بما فيها، وتُرفع الحفظة والعمل، وتؤمرُ الملائكة أنْ لا يكتبوا عملاً [ أخرجه: نعيم بن حماد في «الفتن » (١٣٧٠) و(١٨٣٨)]، وقال سفيان الثوري: إذا طلعت الشمسُ من مغربها، طوت الملائكةُ صحائِفَها ووضعت أقلامَها [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٧/ ١٥].

<sup>. (</sup>ET) (TV·T) VT/A (1).

فالواجبُ على المؤمن المبادرة بالأعمال الصالحة قبل أنْ لا يقدِرَ عليها ويُحال بينه وبينها ، إمَّا بمرضٍ أو موت ، أو بأنْ يُدركه بعضُ هذه الآيات التي لا يُقبل معها عمل . قال أبو حازم : إنَّ بضاعةَ الآخرة كاسدة ويوشِكُ أنْ تَنفَقَ ، فلا يُوصل منها إلى قليلٍ ولا كثيرٍ . ومتى حِيلَ بين الإنسان والعمل لم يبق له إلا الحسرةُ والأسفُ عليه ، ويتمنى الرجوع إلى حالة يتمكن فيها من العمل ، فلا تنفعُهُ الأمنية [ أخرجه : أبو نعيم في حلية الأولياء » ٣/ ٢٤٢ ] .

قال تعالى: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُونَ ﴿ وَأَشَبِعُواْ أَخْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ وَأَشَيعُواْ أَخْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ وَأَنتُهُ مِن اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ الْمُنْقِينَ ﴿ وَاللّهُ مَلْ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّخِرِينَ ﴿ وَاللّهُ مَلْ اللّهُ هَدَينِ لَكُنتُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴿ وَاللّهُ مَن اللّهُ هَدَينِ لَكُنتُ مِنَ الْمُنْقِينَ ﴾ [الزمر: ٤١-٥٨] .

وقال تعالى : ﴿ حَتَّى ٓ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ إِنَّ لَعَلِّيٓ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلَّ ۚ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَآيِلُهَ ۚ وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ [المؤمنون : ٩٩ - ١٠٠] .

وقال عز وجل: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنَكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْقِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَآ أَخَرْتَنِى ۚ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَكَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ۚ وَٱللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [المنافقون: ١٠-١١] .

وفي « الترمذي » ( ) عن أبي هريرة مرفوعاً : « ما مِنْ ميِّتٍ يموتُ إلا نَدِمَ » ، قالوا : وما ندامتُه ؟ قال : « إنْ كان محسناً ، ندِم أنْ لا يكون ازدادَ ، وإنْ كان مسيئاً ، ندم أنْ لا يكون استعتب » .

فإذا كان الأمرُ على هذا فيتعيَّنُ على المؤمن اغتنامُ ما بقي من عمره ، ولهذا قيل : إنَّ بقية عمر المؤمن لا قيمة له . وقال سعيدُ بنُ جُبير : كلّ يوم يعيشه المؤمن غنيمة [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢٧٦/٤] ، وقال بكر المزني : ما من يوم أخرجه الله

<sup>(</sup>١) في « جامعه » (٢٤٠٣) ، وهو حديث ضعيف جداً ؛ فإنَّ في إسناده يحيى بن عبيد الله بن موهب ، وهو متروك .

إلى الدنيا إلا يقول: يا بنَ آدم ، اغتنمني لعلَّه لا يومَ لك بعدي ، ولا ليلة إلا تنادي: ابنَ آدم ، اغتنمني لعلَّه لا ليلة لك بعدي [ أخرجه: أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٧/ ٣٣٠ بنحوه عن الحسن بن صالح ] ، ولبعضهم:

اغتَنِمْ في الفراغ فَضْلَ رُكوعِ كم صَحيحٍ رأيتَ من غيرِ سُقم وقال محمود الورّاق (١٠):

فعسى أنْ يكونَ موتُك بَغتة ذهبتْ نفسُهُ الصحيحة فلتَة

وأعْقَبَ أَي ومٌ عَليكَ جَديدُ فَثَنِّ بإحسَانٍ وأنت حَميدُ عَليكَ وماضي الأمس لَيسَ يعودُ لَعلَّ غَداً يأتي وأنْتَ فَقيدُ مَضَى أمسُكَ الماضي شَهيداً مُعدّلًا فإنْ كُنتَ بالأمسِ اقترفتَ إساءةً في ومُكَ إنْ أعتبتَهُ عادَ نَفعُهُ ولا تُرجِ فِعلَ الخيرِ يوماً إلى غَدٍ

#### الحديث الحادي والأربعون

عَنْ عبدِ الله بن عَمرو بنِ العاص رضي الله عنهما ، قال : قالَ رسُولُ الله ﷺ : 
« لا يُؤمنُ أحدُكُم حتى يكونَ هَواهُ تَبعاً لما جِئتُ بِهِ » [ أخرجه : البيهقي في « المدخل » 
١ / ١٨٨ ( ٢٠٩ ) ، والخطيب في « تاريخه » ٢١/٦ ، والبغوي ( ١٠٤ ) ] قال الشيخ رحمه الله : 
حديثٌ حَسَنٌ صَحيحٌ ، رَويناه في كِتاب « الحُجَّة » بإسنادٍ صحيح .

يريد بصاحب كتاب « الحجة » الشيخ أبا الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي الشافعي الفقيه الزاهد نزيل دمشق (١) ، وكتابه هذا هو كتاب « الحجة على تارك المحجة » يتضمن ذكرَ أصولِ الدين على قواعدِ أهل الحديث والسُّنة .

وقد خرّج هذا الحديث الحافظ أبو نعيم في كتاب « الأربعين » وشرط في أوّلها أن تكونَ من صحاح الأخبار وجياد الآثار مما أجمع الناقلون على عدالة ناقليه ، وخرّجته الأئمة في مسانيدهم ، ثم خرّجه عن الطبراني : حدثنا أبو زيد عبد الرحمن بن حاتم المرادي ، حدثنا نُعيم بن حماد ، حدثنا عبد الوهّاب الثقفي ، عن هشام بن حسان ، عن محمد بن سيرين ، عن عُقبة بن أوس ، عن عبد الله بن عمرو ، قال : قال رسولُ الله على : « لا يُؤمنُ أحدكم حتى يكونَ هواه تبعاً لما جئتُ به لا يزيغُ عنه » . ورواه الحافظ أبو بكر بن عاصم الأصبهاني [ أخرجه : ابن أبي عاصم في « السنة » (١٥) ] عن ابن واره ، عن نُعيم بن حماد ، حدثنا عبدُ الوهّاب الثقفي ، حدثنا بعضُ مشيختنا هشامٌ أو غيره عن ابن سيرين ، فذكره . وليس عنده « لا يزيغ عنه » ، قال الحافظ أبو موسى المديني : هذا الحديث مُختلفٌ فيه على نعيم ، وقيل فيه : حدثنا بعضُ مشيختنا ، حدثنا هشام أو غيره .

قلت : تصحيحُ هذا الحديث بعيدٌ جدّاً من وجوه ، منها : أنَّه حديثٌ يتفرد به

<sup>(</sup>١) انظر: سير أعلام النبلاء ١٣٦/١٩.

نُعيمُ بنُ حماد المروزي ، ونُعيم هذا وإنْ كان وثَقه جماعةٌ مِنَ الأئمة ، وخرَّج له البخاري ، فإنَّ أئمةَ الحديث كانوا يُحسنون به الظنَّ ، لِصلابته في السُّنة ، وتشدُّده في البخاري ، فإنَّ أئمةَ الحديث كانوا ينسبونه إلى أنَّه يَهِمُ ، ويُشبّه عليه في بعض الأحاديث ، الرَّدِّ على أهل الأهواء ، وكانوا ينسبونه إلى أنَّه يَهِمُ ، ويُشبّه عليه في بعض الأحاديث ، فلمَّا كثرَ عثورُهم على مناكيره ، حكموا عليه بالضَّعف ، فروى صالح بن محمد الحافظ عن ابن معين أنَّه سئل عنه فقال : ليس بشيء ولكنَّه صاحب سنة ، قال صالح : وكان يُحدِّث من حفظه ، وعنده مناكير كثيرة لا يُتابع عليها . وقال أبو داود : عند نعيم نحو عشرين حديثاً عن النَّبيِّ ليس لها أصل (١) ، وقال النَّسائي : ضعيف (٢) . وقال مرة : قد كثر تفرُّدُه عن الأئمة المعروفين في أحاديث كثيرة ، فصار في حدِّ مَنْ لا يُحتجُّ به . وقال أبو زرعة الدمشقي : يَصِلُ أحاديث يُوقِفُها الناسُ (٢) ، يعني : أنَّه يرفع الموقوفات ، وقال أبو عروبة الحراني : هو مظلمُ الأمر ، وقال أبو سعيد بن يونس : روى أحاديث مناكير عن الثقات ، ونسبه آخرون إلى أنّه كان وقال أبو سعيد بن يونس : روى أحاديث مناكير عن الثقات ، ونسبه آخرون إلى أنّه كان يضعُ الحديث ، وأين كان أصحاب عبد الوهّاب الثقفي ، وأصحاب هشام بن حَسّان ، وأصحاب ابن سيرين عن هذا الحديث حتى يتفرَّد به نعيم ؟ .

ومنها: أنَّه قد اختلف على نُعيم في إسناده ، فروي عنه ، عن الثقفي ، عن هشام ، ورُوي عنه عن الثقفي ، حدَّثنا بعض مشيختنا هشام أو غيره ، وعلى هذه الرواية ، فيكون شيخ الثَّقفيِّ غيرَ معروف عينه ، ورُوي عنه عن الثقفي ، حدَّثنا بعض مشيختنا ، حدَّثنا هشام أو غيره ، فعلى هذه الرواية ، فالثقفيُّ رواه عن شيخٍ مجهولٍ ، وشيخه رواه عن غير مُعيَّن ، فتزدادُ الجهالةُ في إسناده .

ومنها: أنَّ في إسناده عُقبة بن أوس السَّدوسي البصري ، ويقال فيه: يعقوب بن أوس أيضاً أنَّ ، وقد خرَّج له أبو داود والنَّسائي وابن ماجه حديثاً عن عبد الله بن عمرو ، ويقال: عبد الله بن عمر ، وقد اضطرب في إسناده ، وقد وثقه العجلي ، وابن سعد ،

<sup>(</sup>١) انظر: ميزان الاعتدال ٢٦٨/٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: تهذیب الکمال ۲/ ۳۵۲.

<sup>(</sup>٣) انظر: تهذیب الکمال ۷/ ۳٥۱.

 <sup>(</sup>٤) انظر: تهذیب التهذیب ۷/ ۲۰۰۵.

وابن حبان (۱) ، وقال ابنُ خزيمة : روى عنه ابن سيرين مع جلالته ، وقال ابنُ عبد البرِّ : هو مجهول .

وقال الغلابي في « تاريخه » : يزعمون أنَّه لم يسمع من عبد الله بن عمرو ، وإنَّما يقول : قال عبد الله بن عمرو ، فعلى هذا تكون رواياتُه عن عبد الله بن عمرو منقطعة ، والله أعلم .

وأما معنى الحديث ، فهو أنَّ الإنسان لا يكون مؤمناً كامل الإيمان الواجب حتى تكون محبته تابعةً لما جاء به الرسول على من الأوامر والنَّواهي وغيرها ، فيحبُّ ما أمر به ، ويكره ما نهى عنه .

وقد ورد القرآن بمثل هذا في غير موضع . قال تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِي عَير موضع . قال تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ مُ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ يُحكِمُوكَ فِيما شَجَكَر بَيْنَهُمْ مُن لَكُم لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] .

وقال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ أَمْرًا أَنَ يَكُونَ لَهُمُ الَّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب : ٣٦] .

وذمَّ سبحانه من كره ما أحبَّه الله ، أو أحبَّ ما كرهه الله ، قال : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنْذَلَ اللهُ وَأَخْبَطُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [ محمد : ٩ ] ، وقال تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اَتَّبَعُواْ مَا أَسْخَطُ اللهَ وَكَرِهُواْ رِضُونَكُمْ فَأَحْبَطُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [ محمد : ٢٨ ] .

فالواجب على كلِّ مؤمن أنْ يُحِبَّ ما أحبَّه الله محبةً توجِبُ له الإتيان بما وجب عليه منه ، فإنْ زادت المحبَّةُ ، حتى أتى بما ندب إليه منه ، كان ذلك فضلاً ، وأنْ يكره ما كرهه الله تعالى كراهةً توجِبُ له الكفَّ عمَّا حرَّم عليه منه ، فإنْ زادت الكراهةُ حتَّى أوجبت الكفَّ عما كرهه تنْزيهاً ، كان ذلك فضلاً . وقد ثبت في «الصحيحين» أوجبت الكفَّ عما كرهه تنْزيهاً ، كان ذلك فضلاً . وقد ثبت في «الصحيحين» وصحيح البخاري ١/١٥ (١٥) ، وصحيح مسلم ١/ ٤٤ (٤٤) (٢٩) و (٧٠) عن أنس بن مالك ، به . وأخرجه : أحمد ٣/ ١٧٧ و ٢٧٥ ، وابن ماجه (٢٧) ، والنسائي ٨/ ١١٥ وفي «الكبرى» ، له (١١٥ ) . وفي الباب عن أبي هريرة ] عنه هي أنَّه قال : « لايؤمن أحدُكُم حتّى أكونَ أحبَّ

<sup>(</sup>۱) انظر: تهذیب الکمال ۱۹۳/۵.

إليه من نفسه وولده وأهله والنّاس أجمعين » فلا يكون المؤمن مؤمناً حتى يُقدم محبة الرسول على محبة جميع الخلق ، ومحبة الرسول تابعة لمحبة مرسله .

والمحبة الصحيحة تقتضي المتابعة والموافقة في حبِّ المحبوبات وبغض المكروهات، قال عز وجل: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَاۤ وَكُمْ وَأَبْنَاۤ وَكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرُتُكُمْ وَأَمْوَلُوهُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرُتُكُمْ وَأَمْوَلُ أَقْتَرَفَتُكُمُ هَا عَزِيكُمْ مِنَ لَيْهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَفَرَبَّصُواْ حَتَى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِقِيهُ [التوبة: ١٤].

وقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغَفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُنْ ﴾ [ال عمران الله عالى : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ وَيَغَفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُنْ ﴾ [ال عمران الله عالم عالى الحسن [ أخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٥٣٨٥ ) ، وهو ضعيف لإرساله ] : قال في « تفسيره » ٢/ ٣٣٣ ( ٣٤٠٢ ) ، والآجري في « الشريعة » ( ٢٥٤ ) ، وهو ضعيف لإرساله ] : قال أصحابُ النّبيّ على الله الله أنْ يجعل لحبه علماً ، فأنزل الله هذه الآية .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠/١ ( ١٦) ، وصحيح مسلم ٤٨/١ ( ١٦) ، والمحيحين » [ صحيح البخاري ١٠٣/١ و ١٧٤ و ٢٣٠ و ٢٨٨ ، وعبد بن حميد ( ١٣٢٨ ) ، والمرمذي ( ٢٦٢٤ ) ] عن النَّبِيِّ ، قال : « ثلاثٌ من كُنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان : أنْ يكونَ اللهُ ورسولُه أحبَّ إليه ممَّا سواهُما ، وأنْ يُحبَّ المرءَ لا يُحبُّه إلا لله ، وأنْ يكره أنْ يُرجِعَ إلى الكُفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أنْ يُلقى في النار » .

فمن أحبَّ الله ورسوله محبةً صادقة من قلبه ، أوجب له ذلك أنْ يُحبَّ بقلبه ما يُحبُّه الله ورسوله ، ويرضى بما يرضى الله ورسوله ، ويَسخط ما يَسْخَطُهُ الله ورسوله ، وأنْ يعمل بجوارحه بمقتضى هذا الحبِّ والبغض ، فإنْ عمل بجوارحه بمقتضى هذا الحبِّ والبغض ، فإنْ عمل بجوارحه شيئاً يُخالِفُ ذلك ، فإن ارتكبَ بعض ما يكرهه الله ورسولُه ، أو ترك بعض ما يُحبه الله ورسوله ، مع وجوبه والقدرة عليه ، دلَّ ذلك على نقص محبَّته الواجبة ، فعليه أنْ يتوبَ من ذلك ، ويرجع إلى تكميل المحبة الواجبة .

قال أبو يعقوب النَّهْرُجُوريُّ : كلُّ منِ ادَّعى محبة الله عز وجل ، ولم يوافِقِ الله في أمره ، فدعواه باطلة ، وكلُّ محبُّ ليس يخاف الله ، فهو مغرورٌ [ أخرجه : أبو نعيم في «الحلية » ١٠/ ٣٥٦ ] .

وقال يحيى بنُ معاذ: ليس بصادقٍ من ادّعى محبَّة الله عز وجل ولم يحفظ حدودَه. وسئل رُويم عن المحبة ، فقال : الموافقة في جميع الأحوال ، وأنشد : ولو قُلتَ لي مُتْ مِتُ سَمعاً وطاعةً وقُلتُ لداعِي الموتِ أهلاً ومرحبا(١) ولبعض المتقدمين (٢) :

تَعصِي الإله وأنت تَزعُم حُبَّه هذا لعمري في القِياس شنيعُ لَو كان حُبُّك صادِقاً لأطعتَه إنَّ المُحبَّ لِمَنْ يُحبُّ مُطيعُ

فجميعُ المعاصي تنشأ من تقديم هوى النفوس على محبة الله ورسوله ، وقد وصف الله المشركين باتباع الهوى في مواضع من كتابه ، وقال تعالى : ﴿ فَإِن لَّرَ يَسَّ تَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَتَبِعُونَ اللهُ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَبَعَ هَوَكُ يِغَيْرِ هُدًى مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [القصص : ٥٠].

وكذلك البدعُ ، إنَّما تنشأ من تقديم الهوى على الشَّرع ، ولهذا يُسمى أهلُها أهل الأهواء .

وكذلك المعاصي ، إنَّما تقعُ من تقديم الهوى على محبة الله ومحبة ما يُحبه .

وكذلك حبُّ الأشخاص: الواجب فيه أنْ يكون تبعاً لما جاء به الرسولُ في فيجبُ على المؤمن محبةُ الله ومحبةُ من يحبه الله من الملائكة والرسل والأنبياء والصديقين والشهداء والصالحين عموماً ، ولهذا كان مِنْ علامات وجود حلاوة الإيمان أنْ يُحِبَّ المرءَ لا يُحبُّه إلا لله ، ويُحرمُ موالاةُ أعداءِ الله ، ومن يكرهه الله عموماً ، وقد سبق ذلك في موضع آخر ، وبهذا يكونُ الدِّينُ كلُّه لله . و « من أحبَّ لله ، وأبغض لله ، وأعطى لله ، ومنع لله ، فقد استكمل الإيمان » [ أخرجه: أبو داود ( ٢٦٨١ ) عن أبي أمامة الباهلي ، به مرفوعا ، وهو صحيح ] ، ومن كان حُبُّه وبُغضه وعطاؤه ومنعه لهوى نفسه ، كان ذلك نقصاً في إيمانه الواجب ، فيجب عليه التَّوبةُ من ذلك ، والرُّجوع إلى اتِّباع ما جاء به الرسول في من تقديم محبة الله ورسوله ، وما فيه رضا الله ورسوله على هوى النفوس ومراداتها كلها .

<sup>(</sup>١) انظر : حلية الأولياء ١٠/ ٣٠١ ، وشعب الإيمان للبيهقي ١/ ٣٨٣ ، وتاريخ بغداد ٨/ ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) عزاه البيهقي في « شعب الإيمان » ١/ ٣٨٦ إلى أبي العتاهية .

قال وُهيب بنُ الورد [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٨/ ١٤١ ـ ١٤٢ . وأخرجه : أحمد في « الزهد » : ٥٩ عن كعب بن علقمة ] : بلغنا ـ والله أعلم ـ أنَّ موسى عليه السلام ، قال : يا ربِّ أوصني ؟ قال : أوصيك بي ، قالها ثلاثاً حتى قال في الآخرة : أوصيك بي أن لا يعرض لك أمرٌ إلا آثرت فيه محبتي على ما سواها ، فمن لم يفعل ذلك لم أزكِّه ولم أرحمه .

والمعروف في استعمال الهوى عند الإطلاق: أنَّه الميلُ إلى خلاف الحقِّ ، كما في قوله عز وجل: ﴿ وَلَا تَنَّيِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [ صَ: ٢٦] ، وقال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهَ ﴾ [ النازعات: ٢٠ ] .

وقد يُطلق الهوى بمعنى المحبة والميل مطلقاً ، فيدخل فيه الميل إلى الحقِّ وغيره ، وربما استُعمل بمعنى محبة الحقِّ خاصة والانقياد إليه ، وسئل صفوانُ بن عسّال : هل سمعتَ منَ النَّبِيِّ عَلَيْ يَذكر الهوى ، فقال : سأله أعرابيٌّ عن الرجل يُحبُّ القومَ ولم يلحق بهم ، فقال : « المرءُ مَعَ مَنْ أحبَّ » [ أخرجه : الطيالسي ( ١١٦٧ ) ، والترمذي ( ٢٣٨٧ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ٧٣٥٨ ) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح » ] . ولمَّا نزل قوله عز وجل : ﴿ ﴿ تُرْجِي مَن تَشَآهُ مِنْهُنَّ وَتُتَّوِيَّ إِلَيْكَ مَن تَشَآهُ ۚ ﴾ [ الأحزاب : ٥١ ] ، قالت عائشة للنَّبيِّ ﷺ : ما أرى ربَّك إلا يُسارعُ في هواك [ أخرجه : أحمد ١٣٤/٦ و١٥٨ و٢٦١ ، والبخــاري ٦/ ١٤٧ ( ٤٧٨٨ ) و٧/ ١٥ ( ١١١٣ ) ، ومسلـــم ٤/ ١٧٤ ( ١٤٦٤ ) ( ٤٩ ) و( ٥٠ ) ، وابن ماجه ( ٢٠٠٠ ) ، والنسائي ٦/ ٥٤ وفي « الكبرى » ، له ( ٥٣٠٦ ) و( ٨٩٢٧ ) وفي « التفسير » ، له ( ٤٣٤ ) ] . وقال عمر في قصة المشاورة في أساري بدر : فهوي رسول الله ﷺ ما قال أبو بكر ، ولم يهوَ ما قلتُ [ أخرجه : أحمد ٣٠/١-٣١ ، وعبد بن حميد ( ٣١ ) ، ومسلم ٥/١٥٦ \_ ١٥٧ ( ١٧٦٣ ) ( ٥٨ ) ، وأبو داود ( ٢٦٩٠ ) ، والترمذي ( ٣٠٨١ ) ] . وهذا الحديث مما جاء استعمال الهوى فيه بمعنى المحبة المحمودة ، وقد وقع مثلُ ذلك في الآثار الإسرائيلية كثيراً ، وكلامُ مشايخ القوم وإشاراتُهم نظماً ونثراً يكثُر في هذا الاستعمال ، ومما يُناسبُ معنى الحديثِ من ذلك قولٌ بعضهم :

> صَيَّرني سامعاً مُطيعاً سَلَبتني النَّومَ والهُجوعا فقال: لا بل هُما جميعا

إنَّ هــواكَ الَّــذي بقلبــي أخذت قلبي وغَمْضَ عيني فَـذَرْ فـؤادي وخُــذ رُقــادي

## الحديث الثاني والأربعون

عَنْ أَنسِ بِنَ مَالِكٍ رَضِي الله عنه ، قَالَ : سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يقولُ : ﴿ قَالَ الله عنه ، قَالَ : سَمِعتُ رَسُولَ الله ﷺ يقولُ : ﴿ قَالَ الله تعالَى : يا بِنَ آدمَ ، إنَّكَ ما دَعُوتَني ورَجُوتَني غَفَرتُ لك على ما كانَ مِنكَ ولا أَبالي ، يا بِن آدمَ لَوَ بَلَغَتْ ذُنُوبُك عَنانَ السَّماءِ ، ثمَّ استَغفَرتَني ، غَفَرْتُ لكَ ، يا بِنَ آدمَ إِنَّكَ لُو أَبَيتني بِقُرابِ الأَرضِ خَطايا ، ثمَّ لَقيتَني لا تُشركُ بِي شَيئاً ، لأتيتُكَ بِقُرابِها مغفرةً » . رواهُ التَّرمذيُ ﴿ وقالَ : حديثٌ حَسنٌ .

هذا الحديثُ تفرَّد به الترمذيُّ خرّجه من طريق كثير بن فائد ، حدَّثنا سعيدُ بن عبيد ، سمعتُ بكر بن عبد الله المزني يقولُ : حدثنا أنسٌ ، فذكره ، وقال : حسنٌ غريبٌ ، لا نعرفه إلا من هذا الوجه . انتهى .

وإسناده لا بأس به ، وسعيدُ بنُ عبيد هو الهُنائي ، قال أبو حاتم : شيخ . وذكره ابن حبان في « الثقات » أن ومن زعم أنَّه غيرُ الهنائي ، فقد وهِمَ ، وقال الدارقطني : تفرَّد به كثيرُ بن فائد ، عن سعيد مرفوعاً ، ورواهُ سَلْم بنُ قتيبة ، عن سعيد بن عبيد ، فوقفه على أنس .

قلت: قد روي عنه مرفوعاً وموقوفاً ، وتابعه على رفعه أيضاً أبو سعيد مولى بني هاشم ، فرواه عن سعيد بن عُبيد مرفوعاً أيضاً ، وقد روي أيضاً من حديث ثابت ، عن أنس مرفوعاً ، ولكن قال أبو حاتم: هو منكر [ أخرجه: في « العلل » ١٢٨/٢ ] .

وقد رُوي أيضاً من حديث أبي ذرِّ خرَّجه الإمامُ أحمد [ في « مسنده » ١٦٧/٥ و١٧٢ عن ربه من رواية شهر بنِ حوشب ، عن معديكرب ، عن أبي ذرِّ ، عن النَّبيِّ في يرويه عن ربه عز وجل فذكره بمعناه ، ورواه بعضُهم عن شهر ، عن عبد الرحمن بن غَنْم ، عن

<sup>(</sup>١) (٣٥٤٠) مرفوعاً .

<sup>(</sup>٢) انظر: الثقات لابن حبان ٦/ ٣٥٢.

أبي ذرّ [ أخرجه : أحمد ٥/ ١٥٤ ، وفي إسناده مقال من أجل أخشن السدوسي فيه جهالة إذ لم يرو عنه غير عبد المؤمن بن عبيد ] ، وقيل : عن شهر ، عن أم الدرداء ، عن أبي الدرداء ، عن النّبيِّ ﷺ ، ولا يصحُّ هذا القول [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ١٠٤٠ ) ] .

ورُوي من حديث ابن عباس خرَّجه الطبراني [ في « الكبير » ( ١٢٣٤٦ ) وفي « الأوسط » ( ٥٤٨٣ ) وفي « الأوسط » ( ٥٤٨٣ ) وفي « الدين » ، له (٨٠٧) ] من رواية قيس بن الربيع ، عن حبيب بن أبي ثابت ، عن سعيد بن جُبير ، عن ابن عباس ، عن النَّبيِّ ﷺ .

ورُوي بعضه من وجوه أخر ، فخرَّج مسلم في «صحيحه »(١) من حديث المعرور بن سُويد ، عن أبي ذرِّ عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : «يقول الله تعالى : مَنْ تقرَّب مني شبراً تقرَّبت منه ذراعاً ، ومن تقرَّب مني ذراعاً تقرَّبت منه باعاً ، ومن أتاني يمشي ، أتيته هرولة ، ومن لقِيني بقُرابِ الأرض خطيئة لا يُشرِكُ بي شيئاً لقيتُه بقُرابها مغفرةً » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٣٨/٣ ، وأخشن فيه جهالة كما تقدم قبل قليل ] من رواية أخشن السَّدوسي ، قال : دخلتُ على أنس ، فقال : سمعتُ رسول الله على يقول : « والَّذي نفسي بيده ، لو أخطأتم حتى تملأ خطاياكُم ما بَيْنَ السماءِ والأرض ، ثم استغفرتُمُ الله ، لغَفَرَ لكُم » .

فقد تضمن حديث أنس المبدوء بذكره أنَّ هذه الأسباب الثلاثة يحصل بها المغفرة:

أحدها: الدعاءُ مع الرجاء: فإنَّ الدعاء مأمورٌ به ، وموعودٌ عليه بالإجابة ، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبٌ لَكُوْ ﴾ [غافر: ٦٠] ».

وفي « السنن الأربعة »(٢<sup>)</sup> عن النعمان بن بشير ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ الدُّعاء هو العبادة » ثم تلا هذه الآية .

<sup>(1)</sup>  $\Lambda \setminus V\Gamma (V\Lambda\Gamma \Upsilon)(\Upsilon \Upsilon)$ .

<sup>(</sup>٢) «سنن أبي داود » (١٤٧٩) ، و«سنن ابن ماجه » (٣٨٢٨) ، و« جامع الترمذي » (٢٩٦٩) وقال و ٣٢٤) وقال و ٣٢٤) وقال الترمذي : «حسن صحيح » .

وفي حديث آخر خرَّجه الطبراني (١) مرفوعاً: « منْ أعطي الدُّعاء ، أعطي الإِجابة ؛ لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿ أَدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴾ [غافر: ١٠] » .

وفي حديث آخر: « ما كان الله ليفتَحَ على عبدٍ بابَ الدُّعاء ، ويُغلقَ عنه بابَ الإُجابة » [ أخرجه : العقيلي في « الضعفاء » ٢٤٢/١ ، وابن عدي في « الكامل » ٣/١٦٦ عن أنس ، به ، وهو حديث ضعيف جدّاً ، في سنده الحسن بن محمد البلخي ، وهو منكر الحديث ] .

لكن الدعاء سببٌ مقتض للإجابة مع استكمال شرائطه ، وانتفاء موانعه ، وقد تتخلّف إجابته ، لانتفاء بعض شروطه ، أو وجود بعض موانعه ، وقد سبق ذكرُ بعض شرائطه وموانعه وأدابه في شرح الحديث العاشر .

ومن أعظم شرائطه: حضور القلب، ورجاءُ الإجابة من الله تعالى، كما خرَّجه الترمذي (٢) من حديث أبي هريرة، عن النَّبيِّ على ، قال: « ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، فإنَّ الله لا يقبلُ دُعاءً من قلبٍ غافلٍ لاهٍ ».

وفي « المسند » (٢) عن عبد الله بن عمرو ، عن النّبيّ ﷺ ، قال : « إنَّ هذه القلوب أوعيةٌ ، فبعضُها أوعى من بعض ، فإذا سألتم الله ، فاسألوه وأنتم موقنون بالإجابة ، فإنَّ الله لا يستجيبُ لعبدٍ دعاءً من ظهرِ قلبٍ غافلٍ » .

ولهذا نهي العبد أنْ يقول في دعائه: اللهمَّ اغفر لي إنْ شئت، ولكنْ ليَعزِم المسألَة، فإنَّ الله لا مُكرَه له [أخرجه: أحمد ٢٤٣/٢ و٤٦٣ - ٤٦٤، والبخاري ٩٢/٨ (٦٣٣٩)، ومسلم ٨/٦٣ (٢٦٧٩)(٩) من حديث أبي هريرة، به مرفوعاً].

ونُهي أنْ يستعجل ، ويتركَ الدعاء لاستبطاء الإجابة [ أخرجه : مسلم ٨/ ٨٧ ( ٢٧٣٥ )

<sup>(</sup>۱) في « الأوسط » (۷۰۲۳) وفي « الصغير » ، له (۱۰۰۰) ، ومن طريقه الخطيب في « تاريخه » المرابعة » ١/ ٧٤٧ ـ ٢٤٨ . وهو حديث منكر كما قال الذهبي في « الميزان » ٤/ ٧٧ ، وقال ابن الجوزي : « هذا حديث لا يصح عن رسول الله تفرد به محمود بن العباس ، وهو مجهول » .

<sup>(</sup>۲) (۳٤٧٩) ، وفي إسناده مقال .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٢/ ١٧٧ ، والحديث حسنه المنذري في « الترغيب والترهيب » ٢/ ٤٩١ - ٤٩٢ ، والهيثمي في « مجمع الزوائد » ١٤٨/١٠٠ .

(٩٠) (٩٠) عن أبي هريرة مرفوعاً. نص الحديث: «يستجاب لأحدكم ما لم يعجل فيقول: قد دعوتُ فلا، أو فلم يستجب لي»]، وجعل ذلك من موانع الإجابة حتّى لا يقطع العبدُ رجاءه من إجابة دُعائه ولو طالت المدة، فإنَّه سبحانه يُحبُّ المُلحِّين في الدعاء أخرجه: العقيلي في «الضعفاء» ٤/٢٥٤، وابن أبي حاتم في «العلل» ١٩٩/، وابن عدي في «الكامل » ١٩٩٨، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١٠٦٩) عن عائشة مرفوعاً. ونص الحديث: «إن الله \_ تبارك وتعالى \_ يحب الملحين في الدعاء»، وهو حديث باطل لا يصح ]. وجاء في الآثار: إنَّ العبد إذا دعا ربَّه وهو يحبُّه، قال: يا جبريلُ، لا تَعْجَلْ بقضاء حاجة عبدي، فإنِّي أَنْ أسمع صوتَه [ أخرجه: الطبراني في « الأوسط » (١٤٤٢) عن جابر بن عبد الله مرفوعاً ]، وقال تعالى: ﴿ وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللّهِ قَرِيبٌ مِن المُحَسِنِينَ ﴾ [ الأعراف: ٥٠] فها دام العبدُ يُلحُ في الدُّعاء، ويَطمعُ في الإجابة من غير قطع الرّجاء، فهو قريبٌ من فما دام العبدُ يُلحُ في اللُّعاء، ويَطمعُ في الإجابة من غير قطع الرّجاء، فهو قريبٌ من الإجابة، ومَنْ أدمن قرعَ الباب، يُوشك أنْ يُفتح له، وفي «صحيح الحاكم » (١٠) عن الشُعاء أحدٌ ».

ومن أهم ما يسألُ العبد ربَّه مغفرةُ ذنوبه ، أو ما يستلزم ذلك كالنجاة من النار ، ودخول الجنة ، وقد قال النَّبيُّ ﷺ : «حولَها نُدنْدِن » [ أخرجه : ابن ماجه (٩١٠) و(٣٨٤٧) ، وابن حبان (٨٦٨) من حديث أبي هريرة ، به ، وهو حديث صحيح ] يعني : حول سؤال الجنة ، والنجاة من النار<sup>(٢)</sup> . وقال أبو مسلم الخَولاني : ما عَرَضت لي دعوةٌ فذكرتُ النار إلا صرفتُها إلى الاستعاذة منها .

ومن رحمة الله تعالى بعبده أنَّ العبدَ يدعوه بحاجةٍ من الدنيا، فيصرفها عنه، ويعوِّضه خيراً منها، إما أنْ يَصرِفَ عنه بذلك سوءاً ، أو أنْ يدَّخِرَها له في الآخرة ، أو يَغفِر له بها ذنباً ، كما في « المسند » [ مسند الإمام أحمد ٣/٠٣، وسنده فيه ضعف ، ولعله يتقوى ببعض الشواهد] و « الترمذي » (٣) من حديث جابر ، عن النَّبِيِّ عَيْنِهُ ، قال : « ما مِنْ أَحَدٍ يَدْعُو بدُعاءِ إلا آتاه الله ما سألَ أو كَفَّ عنه من السُّوء مثلَه ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم » .

<sup>(</sup>۱) ۲/۹۹ ـ ٤٩٤ ، وهو حديث ضعيف .

<sup>(</sup>٢) انظر : النهاية ٢/ ١٣٧ .

<sup>. (</sup>٣٣٨١) (٣)

وفي « المسند » (١) و « صحيح الحاكم » (٢) عن أبي سعيدٍ ، عن النَّبِيِّ عَلَى قال : « ما مِنْ مُسلم يَدعو بدعوةٍ ليس له فيها إثمٌ أو قطيعة رحم إلا أعطاه الله بها إحدى ثلاثٍ : إما أنْ يُعجِّلَ له دعوته ، وإما أنْ يدَّخرها له في الآخرة ، وإما أنْ يكشِفَ عنه من الشُوءِ مثلها » ، قالوا : إذاً نُكثر ؟ قال : « الله أكثرُ » .

وخرَّجه الطبراني [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » كما في « مجمع الزوائد » ١٤٨/١٠ ] ، وعنده : « أو يغفِرَ له بها ذنباً قد سَلَف » بدل قوله : « أو يكشف عنه من السوء مثلها ».

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٣٥٧٣ ) ، وقال : « حسن صحيح غريب » ] من حديث عبادة مرفوعاً نحو حديث أبي سعيد أيضاً .

وبكلِّ حالٍ ، فالإلحاحُ بالدعاء بالمغفرة مع رجاء الله تعالى موجبٌ للمغفرة ، والله تعالى يقول : « أنا عندَ ظنِّ عبدي بي ، فليظنَّ بي ما شاء » (٣) وفي رواية : « فلا تظنُّوا بالله إلا خيراً » [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٩٠٩ ) ، وأحمد ٣/ ٤٩١ ، وابن حبان ( ٦٣٣ ) ] .

ويُروى من حديث سعيد بن جبير عن ابن عمر مرفوعاً: « يأتي الله تعالى بالمؤمن يومَ القيامة، فيُقرِّبُه حتى يجعلَه في حجابه من جميع الخلق، فيقول له: اقرأ صحيفتك، فيُعرِّفُه ذنباً ذنباً: أتعرفُ أتعرفُ ؟ فيقول: نعمْ نعم، ثم يلتفتُ العبدُ يمنة ويسرة، فيقول الله تعالى: لا بأسَ عليك، يا عبدي أنت في ستري من جميع خلقي، ليس بيني وبينك اليومَ أحدٌ يطّلعُ على ذنوبك غيري، اذهب فقد غفرتُها لك بحرفِ واحدِ من جميع ما أتيتني به، قال: ما هو يا ربِّ ؟ قال: كنت لا ترجو العفو من أحدِ غيري» [أخرجه: الطبراني كما في «مجمع الزوائد» ٧/٧٧].

فمن أعظم أسباب المغفرة أنَّ العبد إذا أذنب ذنباً لم يرجُ مغفرته من غير ربِّه، ويعلم أنه لا يغفر الذنوبَ ويأخذ بها غيرُه، وقد سبق ذكرُ ذلك في شرح حديث

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٣/ ١٨ ، وإسناده جيد .

<sup>. 297/1 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه .

أبي ذرِّ: ﴿ يَا عِبَادِي إِنِّي حرَّمت الظُّلم على نفسي ١٠٠٠ . . . الحديث .

وقوله : « إنَّك ما دعوتني ورجوتني ، غفرتُ لك على ما كان منك ولا أبالي » يعني : على كثرة ذنوبك وخطاياك ، ولا يتعاظمني ذلك ، ولا أستكثِره ، وفي « الصحيح » [ صحيح مسلم ٨/ ٦٤ ( ٢٦٧٩ ) ( ٨ ) ] عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « إذا دعا أحدُكم فليُعظِم الرَّغَبة ، فإنَّ الله لا يَتَعاظَمُهُ شيءٌ » .

فذنوب العباد وإنْ عظُمَت فإنَّ عفو الله ومغفرته أعظم منها وأعظم ، فهي صغيرةٌ في جنب عفو الله ومغفرته .

وفي « صحيح الحاكم »(٢) عن جابر : أنَّ رجلاً جاء إلى النَّبيِّ ﷺ يقولُ : وا ذنوباه وا ذنوباه مرَّتين أو ثلاثاً ، فقال له النَّبيُّ ﷺ : « قل : اللهمَّ مغفرتُك أوسَعُ من ذنوبي ، ورحمتُك أرجى عندي من عملي » ، فقالها : ثم قال له : « عُدْ » ، فعاد ، ثم قال له : « عُدْ » ، فعاد ، فقال له : « قُمْ ، فقد غفر الله لك » . وفي هذا يقول بعضهم :

يا كَبير النَّانب عفو اللَّه من ذنبك أكبر أ أعظَ مُ الأشياء في جنب عفو الله يَصغُرُ (٣)

وقال آخر:

فلقَد علمتُ بأنَّ عَفوكَ أعظمُ فمَن الذي يَرجو ويدعُو المُجرمُ وجَميلُ عفوك ثم إنِّي مُسلِمُ (٤)

يا ربِّ إن عَظُمَت ذُنوبي كَثرةً إن كان لا يـرجـوك إلا مُحسـنٌ ما لي إليك وسيلةٌ إلا الرجا وقال آخر:

جعلتُ رجائي نحو عفوك سُلما بعفوك ربي كانَ عفوك أعظما (٥)

48 2 X

ولما قسا قلبي وضاقت مذاهبي تعاظمني ذنبي فلما قرنتُهُ

<sup>(1)</sup> سبق تخريجه في الحديث الرابع والعشرين.

المستدرك ١/ ٥٤٣ ـ ٥٤٤ . (٢)

انظر : ديوان أبي نواس : ٦٢٠ . (٣)

انظر : ديوان أبي نواس : ٦١٨ . (٤)

<sup>(0)</sup> هذان البيتان سقطا من (ج) .

السبب الثاني للمغفرة: الاستغفار: ولو عظُمت الذُّنوب، وبلغت الكثرة عَنان السماء، وهو السَّحاب، وقيل: ما انتهى إليه البصر منها، وفي الرواية الأخرى: «لو أخطأتُم حتَّى بلغت خطاياكم ما بين السماء والأرض، ثم استغفرتم الله لَغفر لكم »(۱)، والاستغفارُ: طلبُ المغفرة، والمغفرة: هي وقاية شرِّ الذنوب مع سترها.

وقد كثر في القرآن ذكرُ الاستغفار ، فتارةً يؤمر به ، كقوله تعالى : ﴿ وَٱسۡــتَغْفِرُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة : ١٩٩] ، وقوله : ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُو ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ [ هود : ٣] .

وتارةً يمدحُ أهلَه ، كقوله : ﴿ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَارِ ﴾ [ آل عمران : ١٧ ] ، وقوله : ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓاً ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓاً أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللَّهَ فَالْسَتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [ آل عمران : ١٣٥ ] .

وتارةً يذكر أن الله يغفر لمن استغفره ، كقوله تعالى : ﴿ وَمَن يَعْمَلُ شُوَءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُرْ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ غَـفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ١١٠] .

وكثيراً ما يُقرن الاستغفارُ بذكر التوبة ، فيكون الاستغفارُ حينئذِ عبارةً عن طلب المغفرة باللسان ، والتوبة عبارة عن الإقلاع عن الذنوب بالقلوب والجوارح .

وتارة يفرد الاستغفار ، ويُرتب عليه المغفرة ، كما ذكر في هذا الحديث وما أشبهه ، فقد قيل : إنَّه أريد به الاستغفار ، المقترن بالتوبة ، وقيل : إنَّ نصوص الاستغفار المفردة كلّها مطلقة تُقيَّدُ بما ذكر في آية «آل عمران » من عدم الإصرار ؛ فإنَّ الله وعد فيها المغفرة لمن استغفره من ذنوبه ولم يُصر على فعله ، فتُحْمَلُ النُّصوص المطلقة في الاستغفار كلّها على هذا المقيد ، ومجرَّد قولِ القائل : اللهمَّ اغفر لي ، طلبٌ منه للمغفرة ودعاءٌ بها ، فيكون حكمه حكمَ سائرِ الدعاء ، فإنْ شاء الله أجابه وغفر لصاحبه ، لاسيما إذا خرج عن قلبٍ منكسرٍ بالذنب أو صادف ساعةً من ساعات الإجابة كالأسحار وأدبار الصلوات .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

ويُروى عن لُقمان عليه السلام أنَّه قال لابنه : يا بنيَّ عَوِّد لسانك : اللهمَّ اغفر لي ، فإنَّ لله ساعاتِ لا يرُدُّ فيها سائلاً (١) .

وقال الحسن: أكثِروا من الاستغفار في بيوتكم، وعلى موائدكم، وفي طُرقكم، وفي أسواقكم، وفي مجالسكم أينما كُنتم، فإنَّكم ما تدرون متى تنزل المغفرة (٢٠٠٠).

وخرَّج ابنُ أبي الدنيا في كتاب «حسن الظن »(٣) من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «بينما رجلٌ مستلقٍ إذ نظر إلى السَّماء وإلى النجوم ، فقال: إني لأعلم أنَّ لك ربّاً خالقاً ، اللهمَّ اغفر لي ، فغفر له ».

وعن مورِّق قال : كان رجل يعملُ السَّيئات ، فخرج إلى البرية ، فجمع تراباً ، فاضطجع عليه مستلقياً ، فقال : ربِّ اغفر لي ذنوبي ، فقال : إنَّ هذا ليعرِفُ أنَّ له ربّاً يغفِرُ ويُعذِّب ، فغفر له .

وعن مُغيث بن سُميٍّ ، قال : بينما رجلٌ خبيثٌ ، فتذكر يوماً ، فقال : اللهمَّ غُفرانك ، اللهمَّ غُفرانك ، ثم مات فغُفِر له [أخرجه : هناد في «الزهد» (٩٤٢) ، وأبو نعيم في «الحلية » ٦٨/٦] .

ويشهد لهذا ما في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٧٨/ (٧٥٠٧) ، وصحيح مسلم ٨/ ٩٩ ( ٢٥٠٨) ( ٢٩ ) ] عن أبي هُريرة ، عن النّبيِّ عَلَى : « إِنَّ عبداً أذنب ذنباً ، فقال : ربِّ أذنبتُ ذنباً فاغفر لي ، قال الله تعالى : عَلِمَ عبدي أَنَّ له ربّاً يغفر الذنب ، ويأخذُ به ، غفرتُ لعبدي ، ثمَّ مكث ما شاء الله ، ثم أذنب ذنباً آخر ، فذكر مثل الأوّل مرتين أخريين » وفي رواية لمسلم [ صحيح مسلم ٨/ ٩٩ ( ٢٧٥٨) ) : أنّه قال في الثالثة : « قد غفرتُ لعبدي ، فليعمل ما شاء » . والمعنى : ما دام على هذا الحال كلّما أذنب استغفر . والظاهر أنّ مرادهُ الاستغفارُ المقرون بعدم الإصرار ، ولهذا في حديث أبي بكر الصديق ، عن النّبيّ عَلَيْهُ ، قال : « ما أصرٌ من استغفر وإنْ عاد في اليوم سبعين مرةً » خرّجه أبو داود والترمذي (٤) .

<sup>(</sup>١) ذكره الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ٢/ ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر الذي قبله.

<sup>(</sup>٣) (١٠٧)، وإسناده ضعيف .

<sup>(</sup>٤) (١٥١٤) ، والترمذي (٣٥٥٩) ، وهو ضعيف ، وقال الترمذي : « ليس إسناده بالقوي » .

وأمّا استغفارُ اللسان مع إصرار القلب على الذنب ، فهو دُعاء مجرَّد إنْ شاء الله أجابه ، وإنْ شاء ردَّه .

وقد يكون الإصرار مانعاً من الإجابة ، وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ١٦٥/٢ و ٢١٥ ، وهو حديث قوي ] من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً : « ويلٌ للذين يُصرُّون على ما فعلوا وهُم يَعلَمون » .

وحرَّج ابنُ أبي الدنيا (۱) من حديث ابن عباس مرفوعاً: « التائبُ مِنَ الذَّنب كمن لا ذنب له ، والمستغفر من ذنب وهو مقيمٌ عليه كالمستهزئ بربِّه » ورفعُه منكرٌ ، ولعلَّه موقوف (۲) .

قال الضحاك : ثلاثةٌ لا يُستجابُ لهم ، فذكر منهم : رجل مقيم على امرأة زنى كلما قضى شهوته ، قال : ربِّ اغفر لي ما أصبتُ من فلانة ، فيقول الربُّ : تحوَّل عنها ، وأغفر لك ، ورجلٌ عنده مالُ عنها ، وأغفر لك ، ورجلٌ عنده مالُ قوم يرى أهله ، فيقول : ربِّ اغفر لي ما آكل من مال فلان ، فيقول تعالى : ردَّ إليهم مالهم ، وأغفر لك ، وأما ما لم تردَّ إليهم ، فلا أغفر لك .

وقول القائل: أستغفر الله ، معناه: أطلبُ مغفرته ، فهو كقوله: اللهمَّ اغفر لي ، فالاستغفارُ التامُّ الموجبُ للمغفرة: هو ما قارن عدمَ الإصرار ، كما مدح الله أهله ، ووعدهم المغفرة ، قال بعض العارفين: من لم يكن ثمرةُ استغفاره تصحيح توبته ، فهو كاذب في استغفاره ، وكان بعضُهم يقول: استغفارنا هذا يحتاج إلى استغفار كثير ، وفي ذلك يقولُ بعضهم:

أَسْتَغْفِ رُ اللهِ مِنْ أَسْتَغْفُ رُ الله مِنْ لَفَظَةٍ بَدَرَتْ خَالَفْتُ مَعْنَاهَا وَكَيْفَ أَرْجُو إِجَابَاتِ الدُّعَاءُ وقد سَدَدْتُ بِالذَّنْبِ عَنْدَ الله مَجْرَاهَا

فأفضل الاستغفار ما اقترن به تركُ الإصرار ، وهو حينئذ توبةٌ نصوح ، وإنْ قال بلسانه : أستغفر الله وهو غيرُ مقلع بقلبه ، فهو داعِ لله بالمغفرة ، كما يقول : اللهمَّ

<sup>(</sup>١) في « التوبة » : ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) وبنحو هذا المعنى قال البيهقي في « السنن الكبرى » ١٥٤/١٠ .

اغفر لي ، وهو حسن وقد يُرجى له الإجابة ، وأما من قال : توبةُ الكذابين ، فمرادُه أنَّه ليس بتوبة ، كما يعتقده بعضُ الناس ، وهذا حقٌّ ، فإنَّ التَّوبةَ لا تكون مَعَ الإصرار .

وإن قال : أستغفر الله وأتوبُ إليه فله حالتان :

إحداهما : أن يكونَ مصرّاً بقلبه على المعصية ، فهذا كاذب في قوله : « وأتوب اليه » لأنّه غيرُ تائبٍ ، فلا يجوزُ له أن يخبر عن نفسه بأنّه تائبٌ وهو غير تائب .

والثانية: أنْ يكون مقلعاً عن المعصية بقلبه ، فاختلف الناس في جوازِ قوله: وأتوب إليه ، فكرهه طائفةٌ من السَّلف ، وهو قولُ أصحاب أبي حنيفة حكاه عنهم الطحاوي ، وقال الربيع بن خثيم: يكونُ قولُه: « وأتوب إليه » كذبةً وذنباً ، ولكن ليقل: اللهمَّ تُبْ عليَّ ، أو يقول: اللهمَّ إنِّي أستغفرك فتُبْ عليَّ ، وهذا قد يُحمل على من لم يقلع بقلبه وهو بحاله أشبه . وكان محمد بن سوقة يقول في استغفاره: أستغفر الله العظيم الذي لا إله إلا هو الحيّ القيوم وأسأله توبة نصوحاً .

ورُوي عن حذيفة أنَّه قال : بحسب المرءِ من الكذب أنْ يقول : أستغفر الله ، ثم يعود . وسمع مطرِّفٌ رجلاً يقول : أستغفر الله وأتوب إليه ، فتغيظ عليه ، وقال : لعلك لا تفعل .

وهذا ظاهره يدلُّ على أنَّه إنَّما كره أنْ يقول : وأتوب إليه ؛ لأنَّ التوبة النصوحَ أنْ لا يعودَ إلى الذنب أبداً ، فمتى عاد إليه ، كان كاذباً في قوله : « أتوب إليه » .

وكذلك سُئِل محمدُ بن كعب القُرظِيُّ عمَّن عاهد الله أنْ لا يعود إلى معصية أبداً ، فقال : من أعظم منه إثماً ؟! يتألَّى على الله أنْ لا ينفذ فيه قضاؤه ، ورجَّح قوله في هذا أبو الفرج ابنُ الجوزي ، ورُوي عن سُفيان بن عُيينة نحو ذلك .

وجمهورُ العلماء على جواز أنْ يقول التائب: أتوبُ إلى الله ، وأنْ يُعاهِدَ العبدُ ربَّه على أنْ لا يعود إلى المعصية ، فإنَّ العزم على ذلك واجبٌ عليه ، فهو مخبر بما عزم عليه في الحال ، لهذا قال: « ما أصرَّ من استغفر ، ولو عاد في اليوم سبعين مرة »(١). وقال في المعاود للذنب: « قد غفرتُ لعبدي ، فليعمل ما شاء »(١). وفي حديث

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

كفارة المجلس: «أستغفرك اللهم وأتوب إليك » [أخرجه: أحمد ٢٩٢٧ و٤٩٤، وأبو داود (٤٨٥٨)، والترمذي (٣٤٣٣) عن أبي هريرة، به، وقال الترمذي: «حسن صحيح غريب»]، وقطع النَّبيُّ عَلَيْ سارقاً، ثم قال له: «استغفر الله وتُب إليه»، فقال: أستغفر الله وأتوب إليه، فقال: «اللهم تُب عليه» خرَّجه أبو داود [في «سننه» (٤٣٨٠)، وأخرجه: أحمد ٢٩٣٥، والدارمي (٢٣٠٨)، وابن ماجه (٢٥٩٧)، والنسائي ٨/٧٢، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» ٢/٧٢، وإسناده ضعيف لجهالة أحد رواته].

واستحبَّ جماعة من السَّلف الزيادة على قوله: «أستغفر الله وأتوب إليه» فرُوي عن عمر أنَّه سمع رجلاً يقول: أستغفر الله وأتوب إليه، فقال له: يا حُميق، قل: توبة من لا يملك لنفسه ضرّاً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نُشوراً.

وسئل الأوزاعيُّ عن الاستغفار: أيقول: أستغفر الله الذي لا إلـٰه إلَّا هو الحيّ القيوم وأتوبُ إليه ، فقال: إنَّ هذا لحسن ، ولكن يقول: ربِّ اغفر لي حتى يتمَّ الاستغفار.

وأفضل أنواع الاستغفار: أنْ يبدأ العبدُ بالثَّناء على ربِّه، ثم يثني بالاعتراف بذنبه، ثم يسأل الله المغفرة كما في حديث شدَّاد بن أوس عن النَّبِيِّ عَلَيْ . قال: «سيِّدُ الاستغفار أنْ يقول العبدُ: اللهمَّ أنت ربِّي لا إلله إلَّا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذُ بك من شرِّ ما صنعتُ، أبوءُ لك بنعتمك على عهدك ووعدك ما استطعت، فإنَّه لا يغفرُ الذُّنوبَ إلَّا أنتَ » خرَّجه البخاري [في عليً ، وأبوءُ بذنبي ، فاغفر لي ، فإنَّه لا يغفرُ الذُّنوبَ إلَّا أنتَ » خرَّجه البخاري [في صحيحه » ٨/ ٨٨ ( ١٣٠٦ ) و٨/ ٨٨ ( ١٣٠٢ ) ] .

وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٢١١/١ ( ٨٣٤ ) ، وصحيح مسلم ٧٤/٨ ( ٢٧٠٥ ) ( ٤٨ ) ] عن عبد الله بن عمرو أنَّ أبا بكر الصديق رضي الله عنه قال : يا رسولَ الله ، علِّمني دعاءً أدعو به في صلاتي ، قال : «قل : اللهمَّ إنِّي ظلمت نفسي ظُلماً كثيراً ، ولا يغفرُ الذُّنوب إلَّا أنتَ ، فاغفر لي مغفرةً من عندك ، وارحمني إنَّك أنت الغفورُ الرحيم » .

ومن أنواع الاستغفار أنْ يقولَ العبدُ : « أستغفرُ الله الذي لا إلنه إلَّا هو الحيّ القيُّوم

وأتوب إليه ». وقد رُوي عن النَّبِيِّ ﷺ أَنَّ من قاله ، غُفِر له وإنْ كان فرَّ من الزَّحف ؛ خرجه أبو داود والترمذي(١).

وفي كتاب « اليوم والليلة »(٢) للنسائي ، عن خَبَّاب بن الأرثّ ، قال : قلت : يا رسول الله ، كيف نستغفر ؟ قال : « قل : اللهمَّ اغفر لنا وارحمنا وتُب علينا ، إنك أنت التَّوابُ الرحيم » ، وفيه عن أبي هريرة ، قال : ما رأيت أحداً أكثر أنْ يقول : أستغفر الله وأتوب إليه من رسول الله على [ أخرجه : عبد بن حميد ( ١٤٦٥ ) ، والنسائي في « الكبرى » ( ١٠٢٨٨ ) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له ( ٤٥٤ ) ، وفي إسناده مقال ] .

وفي « السنن الأربعة » [ أخرجه: أبو داود (١٥١٦) ، وابن ماجه (٣٨١٤) ، والترمذي (٣٤٣٤) ، والنسائي في « الكبرى » ، له (١٠٢٩٢) وفي « عمل اليوم والليلة » ، له (٤٥٨) ، وقال الترمذي : « حسن صحيح غريب » ] عن ابن عمر ، قال : إنْ كنّا لنَعُدُّ لرسولِ الله على في المجلس الواحد مئة مرّة يقول : « ربّ اغفر لي وتُب عليّ ، إنّك أنت التوّابُ الغفور » .

وفي «صحيح البخاري »(٣) عن أبي هريرة ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال : « والله إني الأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة » .

وفي «صحيح مسلم »(٤) عن الأغرِّ المزني ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّه ليُغانُ على قلبي ، وإنِّي لأستغفرُ الله في اليوم مئة مرة » .

وفي " المسند "(٥) عن حُذيفة قال : قلتُ : يا رسول الله إنِّي ذَرِبُ اللسان وإن

<sup>(</sup>۱) (۱۰۱۷) ، والترمذي (۳۵۷۷) من حديث بلال بن يسار بن زيد ، عن أبيه ، عن جده ، به مرفوعاً ، وقال الترمذي : « غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه » ، وبلال وأبوه مجهولان ، وزيد جد بلال لا يعرف له إلا هذا الحديث .

<sup>(</sup>٢) برقم (٤٦١) ، وهو في « السنن الكبرى » (١٠٢٩٥) ، وعنه أخرجه ابن السني في « عمل اليوم والليلة » (٣٧٢) ، وهذا حديث معلول بالإرسال ، والمرسل هو الصواب كما ذكر ذلك المزي في « تحفة الأشراف » ٣/ ٢٤ (٣٥٢١) .

<sup>. (</sup>TT·V) AT /A (T)

<sup>.</sup>  $(\xi)(YV\cdot Y)VY/A$  ( $\xi$ )

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد ٣٩٦/٥ ، وإسناده ضعيف ، إلا أنَّ قوله: « إني لأستغفر الله . . . » صحيح كما=

عامة ذلك على أهلي ، فقال : « أين أنتَ مِن الاستغفار ؛ إني لأستغفر الله في اليوم والليلة مئة مرة » .

وفي "سنن أبي داود "(۱) عن ابن عباس ، عن النّبيِّ على ، قال : " من أكثرَ من الاستغفارِ جعل الله له من كلّ همِّ فرجاً ، ومن كلّ ضيق مخرجاً ، ورزقه من حيث لا يحتسبُ » .

قال أبو هريرة : إنّي لأستغفرُ الله وأتوب إليه كلَّ يوم ألف مرَّة ، وذلك على قدر ديتي [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١/ ٣٨٣ . وجاءت فيه لفظة : اثني عشر ألف مرة ] .

وقالت عائشة: طوبى لمن وجد في صحيفته استغفاراً كثيراً [ أخرجه: هناد في « الزهد » ( ٩٢١ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٦٤٦ ) موقوفاً . وأخرجه: ابن ماجه ( ٣٨١٨ ) ، والنسائي في « عمل اليوم والليلة » ( ٤٥٥ ) ، والخطيب في « تاريخه » ١٦٠/١٠ من حديث عبد الله بن بسر مرفوعاً ، وسنده صحيح ] .

قال أبو المنهال: ما جاور عبدٌ في قبره من جارٍ أحبَّ إليه من استغفار كثير.

وبالجملة فدواءُ الذنوب الاستغفارُ ، وروينا من حديث أبي ذرِّ مرفوعاً : « إنَّ لكلِّ داء دواءً ، وإنَّ دواء الذنوب الاستغفار » [ أخرجه : الحاكم ٢٤٢/٤ موقوفاً ] .

قال قتادة : إنَّ هذا القرآن يدلُّكم على دائكم ودوائكم ، فأما داؤكم : فالدُّنوب ، وأما دواؤكم : فالدُّنوب ، وأما دواؤكم : فالاستغفار [أخرجه : البيهقي في «شعب الإيمان » (٧١٤٦) . وانظر : الفردوس بمأثور الخطاب ١٣٦/١ ، والترغيب والترهيب ٣٠٩/٢] . قال بعضهم : إنَّما مُعوَّلُ المذنبين . البكاء والاستغفار ، فمن أهمته ذنوبه ، أكثر لها من الاستغفار .

قال رياح القيسي : لي نيِّفٌ وأربعون ذنباً ، قد استغفرتُ الله لكلِّ ذنب مئة ألف مرّة [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٩٤/٦ ] .

وحاسب بعضهم نفسه من وقت بلوغه ، فإذا زلاتُه لا تُجاوز ستاً وثلاثين زلةً ،

<sup>=</sup> في الحديث السابق.

<sup>(</sup>۱) (۱۵۱۸)، وسنده ضعیف .

فاستغفر الله لكل زلةٍ مئة ألف مرَّة ، وصلَّى لكلِّ زلَّة ألف ركعة ، ختم في كلِّ ركعة منها ختمة ، ختم في كلِّ ركعة منها ختمة ، قال : ومع ذلك ، فإنّي غير آمن سطوة ربي أنْ يأخذني بها ، وأنا على خطرٍ من قَبولِ التوبة .

ومن زاد اهتمامُه بذنوبه ، فربما تعلَّق بأذيالِ من قَلَّت ذنوبُه ، فالتمس منه الاستغفار . وكان عمر يطلب من الصبيان الاستغفار ، ويقول : إنَّكم لم تُذنبوا ، وكان أبو هريرة يقول لغلمان الكُتَّاب : قولوا اللهمَّ اغفر لأبي هُريرة ، فيؤمن على دعائهم .

قال بكرٌ المزني: لو كان رجلٌ يطوف على الأبواب كما يطوف المسكين يقول: استغفروا لي ، لكان نوله أنْ يفعل.

ومن كَثُرت ذنوبه وسيئاته حتى فاتت العدَّ والإحصاء () ، فليستغفر الله مما علم الله ، فإنَّ الله قد علم كل شيء وأحصاه ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَبَعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيُنَبِّئُهُم بِمَاعَمِلُواً أَحْصَلهُ اللّهُ وَنَسُوهُ ﴿ [المجادلة : ٢] ، وفي حديث شداد بن أوس ، عن النّبيّ عَلَي : ﴿ أَسَأَلُكَ مَن خيرِ مَا تَعلَمُ ، وأعوذُ بكَ مِنْ شرّ مَا تعلمُ ، وأستغفركُ لما تعلم ، إنّك أنت علامُ الغيوب ﴾ [أخرجه : أحمد ١٢٣/٤ و١٢٥ ، والترمذي (٣٤٠٧) ، والنسائي ٣/٤٥ وفي ﴿ الكبرى ﴾ ، له (١٠٦٤٨) ، والحاكم ٥٠٨/١ ، وفي أسانيده مقال واختلاف ] . وفي هذا يقول بعضهم :

أستغفِرُ الله ممّا يَعلمُ الله إن الشَّقيَّ لَمَن لا يَرحَمُ الله ما أحلمَ الله عمن لا يُراقبُه كُلُّ مُسيءٌ ولكن يَحلمُ الله فاستَغْفِر الله مما كان من زَللٍ طُوبى لمن كَفَّ عما يَكرهُ الله طُوبى لَمن حَسُنَت فيه سَريرتُه طُوبى لمن يَنتهي عمَّا نهى الله

السبب الثالث من أسباب المغفرة: التوحيدُ ، وهو السببُ الأعظم ، فمن فقده فقد أقد المغفرة ، ومن جاء به فقد أتى بأعظم أسباب المغفرة ، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ [الساء: ١٤] فمن جاء مع التوحيد بقُراب الأرض \_ وهو ملؤها أو ما يُقارب ملأها \_ خطايا ، لقيه الله بقُرابها مغفرة ، لكنَّ هذا مع

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

مشيئة الله عز وجل ، فإنْ شاء غَفَرَ له ، وإنْ شاء أخذه بذنوبه ، ثم كان عاقبته أنْ لا يُخلَّد في النار ، بل يخرج منها ، ثم يدخل الجنَّة .

قال بعضُهم : الموحِّد لا يُلقى في النار كما يُلقى الكفار ، ولا يَلقى فيها ما يَلقى الكفار ، ولا يبقى فيها ما يَلقى الكفار ، ولا يبقى فيها كما يبقى الكفار ، فإنْ كمُلَ توحيدُ العبد وإخلاصُه لله فيه ، وقام بشروطه كلِّها بقلبه ولسانه وجوارحه ، أو بقلبه ولسانه عندَ الموت ، أوجبَ ذلك مغفرة ما سلف من الذنوب كلِّها ، ومنعه من دخول النَّار بالكلية .

فمن تحقَّق بكلمة التوحيد قَلبُه ، أخرجت منه كلَّ ما سوى الله محبةً وتعظيماً وإجلالًا ومهابةً ، وخشيةً ، ورجاءً وتوكُّلاً ، وحينئذ تُحْرَقُ ذنوبه وخطاياه كلُّها ولو كانت مِثلَ زبد البحر ، وربما قلبتها حسناتٍ ، كما سبق ذكره في تبديل السيئات حسنات ، فإنَّ هذا التوحيد هو الإكسيرُ الأعظمُ ، فلو وضع ذرَّة منها على جبالِ الذنوب والخطايا ، لقلبها حسناتٍ كما في « المسند »(١) وغيره ، عن أم هانئ ، عن النَّبيِّ ، قال : « لا إلله إلَّا الله لا تترُك ذنباً ، ولا يسبِقها عمل » .

وفي «المسند» [مسند الإمام أحمد ٤/ ١٢٤ . وأخرجه: البزار كما في «كشف الأستار» (١٠) ، والدولابي في «الكني » ٩٣/١ ، والطبراني في «الكبير» (٧١٦٣) ، والحاكم ٥٠١/١ ، والحامت : أنَّ وهو حديث ضعيف لضعف راشد بن داود ] عن شدًاد بن أوس ، وعبادة بن الصامت : أنَّ النَّبِيَّ فَيْ قال لأصحابه : «ارفعُوا أيدِيكم ، وقولوا : لا إلله إلَّا الله » ، فرفعنا أيدينا ساعة ، ثم وضع رسول الله على يده ، ثم قال : «الحمدُ لله ، اللهمَّ بعثتني بهذه الكلمة ، وأمرتني بها ، ووعدتني الجنَّة عليها ، وإنَّك لا تُخلِفُ الميعاد » ، ثم قال : «أبشروا ، فإنَّ الله قد غفر لكم » .

قال الشّبلي : من ركن إلى الدنيا أحرقته بنارها ، فصار رماداً تذروه الرياحُ ، ومن ركن إلى الله ، أحرقه ركن إلى الله ، أحرقه نورُ التوحيد ، فصار جوهراً لا قيمة له .

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ٦/ ٤٢٥، والطبراني في « الكبير » ٢٤/ (١٠٦١) بلفظ مقارب له . وأخرجه : ابن ماجه (٣٧٩٧) بهذا اللفظ ، وهو حديث ضعيف .

إذا علِقت نارُ المحبة بالقلب أحرقت منه كلَّ ما سوى الربِّ عز وجل ، فطهُرَ القلبُ حينئذ من الأغيار ، وصلح عرشاً للتوحيد : « ما وسعني سمائي ولا أرضي ، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن »(١) .

غَصَّنِي الشوقُ إليهم بريقي فَوَا حَريقي في الهوى واحريقي قد رماني الحُبُّ في لُجِّ بَحرٍ فخُذوا بالله كفَّ الغريقِ حلَّ عندي حُبُّكم في شِغافي حلَّ منَّي كُلَّ عَقدٍ وَثِيقِ

فهذا آخر ما ذكره الشيخ رحمه الله من الأحاديث في هذا الكتاب ، ونحن بعون الله ومشيئته نذكر تتمة الخمسين حديثاً من الأحاديث الجامعة لأنواع العلوم والحكم والآداب الموعود بها في أوّل الكتاب ، والله الموفق للصواب .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سبق أنَّه من الإسرائيليات ، وأنه ليس بحديث .

## الحديث الثالث والأربعون

عَنِ ابن عبَّاسَ رضي الله عنهما قالَ : قَال رسولُ الله ﷺ : « ألحِقُوا الفَرائِضَ بأهلِها ، فَمَا أبقتِ الفَرائِضُ ، فلأَوْلَى رَجُلٍ ذَكَرٍ » . خرَّجه البخاريُّ (۱) ومُسلمُ (۲) .

هذا الحديث الذي زعم بعضُ شرَّاح هذه الأربعين أنَّ الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ أغفله ، فإنَّه مشتمل على أحكام المواريث وجامع لها ، وهذا الحديث خرَّجاه من رواية وهيب ، وروح بن القاسم ، عن ابن طاوس ، عن أبيه ، عن ابن عباس ، وخرَّجه مسلم (٦) ، من رواية معمر ، ويحيى بن أيوب ، عن ابن طاوس أيضاً ، وقد رواه الثوري [ أخرجه : سعيد بن منصور ( ٢٨٨ ) عن طاوس مرسلاً ] ، وابنُ عيينة ، وابن جريج وغيرهُم عن ابن طاوس عن أبيه مرسلاً من غير ذكر ابنِ عباس ، ورجَّح النَّسائيُّ (٤) إرساله .

وقد اختلف العلماء في معنى قوله : « ألحقوا الفرائض بأهلها » :

فقالت طائفة: المرادُ بالفرائض الفروضُ المقدرة في كتاب الله تعالى ، والمراد: أعطوا الفروض المقدرة لمن سمَّاها الله لهم ، فما بقي بعدَ هذه الفروض ، فيستحقّه أولى الرجال ، والمراد بالأولى: الأقربُ ، كما يقال: هذا يلي هذا ، أي: يَقرُبُ منه منه (٥) ، فأقربُ الرجال هو أقربُ العصبات ، فيستحقُّ الباقي بالتعصيب ، وبهذا المعنى فسر الحديث جماعة من الأئمة ، منهم الإمام أحمد ، وإسحاق بن راهويه ، نقله عنهما إسحاق بن منصور ، وعلى هذا ، فإذا اجتمع بنت وأختُ وعمٌّ أو ابنُ عم أو

<sup>(</sup>۱) ۸/۷۸۱ (۲۳۷۲) و۱۹۰ (۲۵۷۲) .

<sup>(</sup>۲) ٥/ ۹٥ (١٦١٥) (٢) و (٣) .

<sup>. (</sup>٤)(١٦١٥)٦٠\_09/0 (٣)

<sup>(</sup>٤) في « الكبرى » عقيب (٦٣٣٢) ، إذ قال : « سفيان الثوري أحفظ من وهيب ، ووهيب ثقة مأمون ، وكأنَّ حديث الثوري أشبه بالصواب » .

<sup>(</sup>٥) انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٦/ ٤٧ عقيب (١٦١٥) ، وفتح الباري ١١/ ١٥ عقيب (٦٧٣٢) .

ابنُ أخ فينبغي أنْ يأخذَ الباقي بعدَ نصف البنتِ العصبة ، وهذا قولُ ابنِ عباس ، وكان يتمسَّكُ بهذا الحديث ، ويقرُّ بأنَّ الناسَ كلَّهم على خلافه ، وذهبت الظاهرية إلى قوله أيضاً .

وقال إسحاق: إذا كان مع البنتِ والأختِ عصبةٌ ، فالعصبةُ أولى ، وإنْ لم يكن معهما أحدٌ ، فالأخت لها الباقي ، وحُكي عن ابن مسعود أنَّه قال : البنتُ عصبةُ من لا عصبة له ، وردَّ بعضهم هذا ، وقال : لا يصحُّ عن ابن مسعود .

وكان ابنُ الزبير ومسروق يقولان بقول ابن عباس ، ثم رجعا عنه .

وذهب جمهورُ العلماء إلى أنَّ الأخت مع البنتِ عصبة لها ما فَضَلَ ، منهم عمر ، وعليُّ ، وعائشة ، وزيد ، وابن مسعود ، ومعاذ بن جبل ، وتابعهم سائر العلماء (١) .

وروى عبدُ الرزاق (٢): أخبرنا ابنُ جريج: سألتُ ابنَ طاوس عن ابنة وأخت، فقال: كان أبي يذكر عن ابن عباس، عن رجل عن النّبيّ على فيها شيئاً، وكان طاوس لا يرضى بذلك الرجل، قال: وكان أبي يشكُّ فيها، ولا يقول فيها شيئاً، وقد كان يُسأل عنها. والظاهر والله أعلم أنَّ مرادَ طاوس هو هذا الحديث، فإنَّ ابنَ عباس لم يكن عنده نصُّ صريح عن النَّبيِّ على في ميراثِ الأخت مع البنت، إنَّما كان يتمسك بمثل عموم هذا الحديث.

وما ذكر طاوس أنَّ ابنَ عباس رواه عن رجل وأنَّه لا يرضاه ، فابنُ عباس أكثرُ رواياته للحديث عن الصحابة ، والصحابة كلُّهم عدول قد رضي الله عنهم ، وأثنى عليهم ، فلا عبرة بعد ذلك بعدم رضا طاوس .

وفي « صحيح البخاري » (٣) عن أبي قيسٍ الأودي ، عن هُزيلِ بنِ شُرحبيل ، قال : جاء رجلٌ إلى أبي موسى ، فسأله عن ابنةٍ وابنةِ ابنٍ ، وأختٍ لأبٍ وأم ، فقال : للابنة النصفُ ، وللأخت ما بقي وائت ابنَ مسعود فسيُتابعني ، فأتى ابنَ مسعود ،

<sup>(</sup>١) انظر: المغنى ٧/٧.

<sup>(</sup>۲) في « المصنف » (۱۹۰۳۸) .

<sup>·. (7</sup>V٣7) \ \ \ \ \ \ \ (\mathbf{T})

فذكر ذلك له ، فقال : لقد ضللتُ إذاً وما أنا من المهتدين ! أقضي فيها بقضاء رسول الله على : للابنة النّصف ، ولابنة الابن السّدس تكملة الثلثين ، وما بقي فللأخت ، قال : فأتينا أبا موسى ، فأخبرناه بقول ابن مسعود ، فقال : لا تسألوني ما دام هذا الحبرُ فيكم .

وفيه [صحيح البخاري ١٨٩/٨ ( ٦٧٤١ )] أيضاً عن الأعمش ، عن إبراهيم ، عن الأسود بن يزيد ، قال : قضى فينا معاذُ بنُ جبل على عهد رسول الله ﷺ النصف للأبنة ، والنصف للأخت ، ثم ترك الأعمش ذكرَ عهدِ رسول الله ﷺ ، فلم يذكره . وخرَّجه أبو داود (١) من وجهِ آخر عن الأسود ، وزاد فيه : ونبيُّ الله ﷺ يومئذٍ حيُّ .

واستدلَّ ابنُ عباس لقوله بقول الله عز وجل : ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُفَتِيكُمْ فِي ٱلْكُلْكَلَةَ إِنِ ٱمْرُقُا هَا كَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ وَلَدُّ وَلَهُ وَأَخْتُ فَلَهَا نِصَفُ مَا تَرَكَ ﴾ [النساء: ١٧٦] وكان يقول : أأنتم أعلم أم الله ؟! يعني : أنَّ الله لم يجعل لها النصف إلَّا مع عدم الولد ، وأنتم تجعلون لها النصف مع الولد وهو البنت [أخرجه : عبد الرزاق (١٩٠٢٣) ، والحاكم ٤/٣٣٩، والبيهقي النصف مع الولد وهو البنت [أخرجه : عبد الرزاق (١٩٠٢٣) ، والحاكم ٤/٣٣٩، والبيهقي ١٢٣٣/٢ . وانظر : المغني ٧/٧] .

والصوابُ قولُ عمر والجمهور ، ولا دلالة في هذه الآية على خلاف ذلك (٢) ؛ لأنَّ المراد بقوله : ﴿ فَلَهَا نِصَفُ مَا تَرَكَ ﴾ [الساء: ١٧٦] بالفرض ، وهذا مشروطٌ بعدم الولد بالكلية ، ولهذا قال بعده : ﴿ فَإِن كَانَتَا أَثَنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُلُثَانِ مِنَا تَرَكَ ﴾ [الساء: ١٧٦] يعني بالفرض ، والأخت الواحدة إنَّما تأخذ النصف مع عدم وجود الولد الذكر والأنثى ، وكذلك الأختان فصاعداً إنَّما يستحقون الثُّلثين مع عدم وجود الولد الذكر والأنثى ، فإنْ كان هناك ولدٌ ، فإنْ كان ذكراً ، فهو مقدَّمٌ على الإخوة مطلقاً ذكورهم وإناثهم ، وإنْ لم يكن هناك ولدٌ ذكرٌ ، بل أنثى ، فالباقي بعد فرضها يستحقُّه الأخُ مع أخته بالاتفاق ، فإذا كانتِ الأختُ لا يُسقِطُها أخوها ؛ فكيف يُسقطها من هو أبعدُ منه من العصبات فإذا كانتِ الأختُ لا يُسقِطُها أخوها ؛ فكيف يُسقطها من هو أبعدُ منه من العصبات كالعمِّ وابنه ؟ وإذا لم يكن العصبة الأبعد مسقطاً لها ، فيتعيَّنُ تقديمُها عليه ، لامتناع

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۸۹۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ٧/٧.

مشاركته لها ، فمفهوم الآية أنَّ الولد يمنع أنْ يكونَ للأختِ النصفُ بالفرضِ ، وهذا حقُّ ليس مفهومها أنَّ الأخت تسقطُ بالبنت ، ولا تأخذ ما فضل من ميراثها ، يَدُلُّ عليه قوله تعالى : ﴿ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَها وَلَدُّ ﴾ [النساء: ١٧٦] ، وقد أجمعتِ الأمة على قوله تعالى : ﴿ وَهُو يَرِثُها إِن لَمْ يَكُن لَها وَلَدُ أَل النساء : ١٧٦] ، وقد أجمعتِ الأمة على أنَّ الولد الأنثى لا يمنع الأخ أنْ يرثَ من مال أخته ما فضل عن البنت أو البنات ، وإنَّما وجودُ الولد الأنثى يمنع أنْ يَجُوزَ الأخُ ميراثَ أخته كلَّه ، فكما أنَّ الولد إنْ كان ذكراً ، منع الأخ من الميراث ، وإنْ كان أنثى ، لم يمنعه الفاضل عن ميراثها ، وإنْ منعه حيازة الميراثِ ، فكذلك الولد إنْ كان ذكراً مَنعَ الأخت الميراثَ بالكليَّة ، وإنْ كان أنثى ، منعت الأخت أنْ يفرض لها النصف ، ولم يمنعها أنْ تأخذ ما فَضَلَ عن فرضها ، والله أعلم (١) .

وأما قوله: « فما أبقتِ الفرائض ، فلأولى رجُلٍ ذكر » ، فقد قيل : إنَّ المرادَ به العصبةُ البعيدُ خاصَّة ، كبني الإخوة والأعمام وبنيهم ، دونَ العصبة القريب ؛ بدليلِ أنَّ الباقي بعدَ الفروض يشترك فيه الذكر والأنثى إذا كان العصبةُ قريباً ، كالأولاد والإخوة بالاتفاق ، فكذلك الأختُ مع البنت بالنص الدالِّ عليه (٢).

وأيضاً فإنَّه يخص منه هذه الصور بالاتفاق ، وكذلك يُخص منه المعتقة مولاة النعمة بالاتفاق ، فتخصَّ منه صورةُ الأخت مع البنت بالنصّ .

وقالت طائفة آخرون: المرادُ بقوله: « ألحقوا الفرائضَ بأهلها »(٣) ما يستحقه ذوو الفروض في الجملة ، سواءٌ أخذوه بفرض أو بتعصيب طرأ لهم ، والمراد بقوله: « فما بقي ، فلأولى رجل ذكر » العصبةُ الذي ليس له فرضٌ بحال ، ويدلُّ عليه أنَّه قد رُوي الحديث بلفظ آخر ، وهو: « اقسِموا المالَ بينَ أهلِ الفرائضِ على كتاب الله » [ أخرجه: أحمد ١٣١١ ، ومسلم ٥/٥٥ ـ ١٠ (١٦١٥) (٤) ، وابن ماجه (٢٧٤٠) ، وأبو عوانة [ كرجه عبد الله بن عباس] ، فدخل في ذلك كلُّ من كان مِنْ أهل الفروض بوجه

<sup>(</sup>۱) انظر : المغنى ٧/٧ ـ ٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٦/ ٤٧ ـ ٤٨ عقيب (١٦١٥) ، وفتح الباري ١١/ ١٥ ـ ١٧ عقيب (٦٧٣٢) .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

من الوجوه ، وعلى هذا ، فما تأخذه الأختُ مع أخيها ، أو ابنِ عمها إذا عصبها هو داخلٌ في هذه القسمة ؛ لأنَّها مِنْ أهل الفرائض في الجملة ، فكذلك ما تأخذه الأخت مع البنت .

وقالت فرقة أخرى: المرادُ بأهلِ الفرائض في قوله: «ألحقوا الفرائض بأهلها»، وقوله: «ألحقوا الفرائض بأهلها»، وقوله: «اقسموا المال بين أهل الفرائض» جملة من سمَّاه الله في كتابه (۱) من أهل المواريث من ذوي الفروض والعصبات كلّهم، فإنَّ كلَّ ما يأخذه الورثة، فهو فرضٌ فرضه الله لهم، سواء كان مقدراً أو غير مقدر، كما قال بعد ذكر ميراث الوالدين والأولاد: ﴿ فَرِيضَكَةً مِن كَ اللّهِ ﴾ [النساء: ١١]، وفيهم ذو فرض وعصبة، وكما قال: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِمّاً تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَالْأَوْلِدَانِ وَالْمُونِ وَلِلْسَاءَ وَلَا يَسْمِلُ العَصَباتِ وَدُوي الفروض فَى كتاب الله » يشمل قسمته بين ذوي الفروض والعصبات على ما في كتاب الله (۲)، فإنْ قسم على ذلك ثُمَّ فَضَلَ منه شيء ، فيختصُ بالفاضل أقربُ الذكور مِنَ الورثة، وكذلك إنْ لم يُوجد في كتاب الله تصريحُ بقسمته بين من سماه الله من الورثة، فيكون حينئذِ المال لأوْلَى رجلٍ ذكرٍ منهم .

فهذا الحديث مبيِّنٌ لكيفية قسمةِ المواريث المذكورة في كتاب الله بين أهلها ومُبيِّنٌ لقسمة ما فضلَ من المال عن تلك القسمة ؛ ممَّا لم يُصرَّحْ به في القرآن مِنْ أحوال أولئك الورثة وأقسامهم ، ومبيِّنٌ أيضاً لكيفية توريث بقية العصبات الذين لم يصرَّح بتسميتهم في القرآن ، فإذا ضُمَّ هذا الحديثُ إلى آيات القرآن ، انتظم ذلك كلُّه معرفة قسمةِ المواريث بين جميع ذوي الفروض والعصبات .

ونحن نذكر حكم توريث الأولاد والوالدين كما ذكره الله في أوَّل سورة النساء ، وحكم توريث الإخوة من الأبوين ، أو من الأب ، كما ذكره الله في آخر السورة المذكورة .

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري ١٥/١٢ عقيب (٦٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري ١١/ ١٥ عقيب (٦٧٣٢).

فأما الأولاد ، فقد قال الله تعالى : ﴿ يُوصِيكُو اللّهُ فِي آوَلَكِ كُمْ لِللّهُ لِللّهُ عَلَلْ كُو مِثْلُ حَظّ الأُنْكَيَّيَٰ الساء : ١١] ، فهذا حكم اجتماع ذكورهم وإناثهم أنّه يكونُ للذكر منهم مثل حظ الأنثيين ، ويدخل في ذلك الأولادُ ، وأولادُ البنين باتّفاق العلماء ، فمتى اجتمع الأولاد إخوة وأخوات ، اقتسموا الميراث على هذا الوجه عن الأكثرين ، فلو كان هناك بنتٌ للصُّلب أو ابنتان ، وكان هناك ابنُ ابنِ مع أخته اقتسما الباقي أثلاثاً ؛ لدخولهم في هذا العموم . هذا قولُ جمهور العلماء ، منهم عمر وعليٌّ وزيدٌ وابنُ عباس ، وذهب إليه عامَّة العلماء ، والأئمة الأربعة (١) .

وذهب ابنُ مسعود إلى أنَّ الباقي بعدَ استكمال بناتِ الصُّلب الثلثين ، كلُّه لابن الابن ، ولا يُعصِّبُ أخته ، وهو قولُ علقمة وأبي ثور وأهل الظاهر ، فلا يُعصِّبُ عندهم الولدُ أخته إلَّا أنْ يكونَ لها فريضةٌ لو انفردت عنه ، فكذلك قالوا فيما إذا كان هناك بنتُ وأولادُ ابنِ ذكور وإناث : أنَّ الباقي لجميع ولد الابن ، للذكر منهم مثلُ حظ الأنثيين (٢) .

وقال ابنُ مسعود في بنت وبنات ابن وبني ابن : للبنتِ النصفُ ، والباقي بين ولد الابن ، للذكر مثلُ حظ الأنثيين إلَّا أنْ تزيدَ المقاسمةُ بنات الابن على السدس ، فيفرض لهنَّ السدسُ ، ويجعلُ الباقي لبني الابن (٣) ، وهذا قول أبي ثور .

وأمَّا الجمهور ، فقالوا : النصفُ الباقي لولدِ الابنِ ، للذكر مثلُ حظ الأنثيين عملاً بعموم الآية ، وعندهم أنَّ الولد وإنْ نَزَلَ يُعصِّبُ من في درجته بكلِّ حال ، سواء كان للأنثى فرض بدونه أو لم يكن ، ولا يُعصِّبُ من أعلى منه من الإناث إلَّا بشرط أنْ لا يكون لها فرضٌ بدونه ، ولا يُعصب من أسفلَ منه بكلِّ حالٍ .

ثم قال تعالى : ﴿ فَإِن كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلْثَا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتْ وَحِـدَةً فَلَهَا ٱلنِّصِفُ ﴾ [انساء: ١١]. فهذا حكمُ انفرادِ الإناث من الأولاد أنَّ للواحدة النصف ،

انظر: المغنى ٧/٨ و١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ١١/٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى ١٣/٧.

ولِما فوقَ الاثنتين الثلثان ، ويدخلُ في ذلك بناتُ الصلب وبناتُ الابن عند عدمهن ، فإنِ اجتمعنَ ، فإنِ استكملَ بناتُ الصلب الثلثين ، فلا شيءَ لبنات الابن المنفردات ، وإنْ لم يستكمل البناتَ الثُّلثين ، بل كان ولدُ الصلب بنتاً واحدة ، ومعها بناتُ ابن ، فللبنتِ النَّصفُ ، ولبناتِ الابن السدسُ تكملةُ الثلثين ؛ لئلا يزيدَ فرضُ البنات على الثلثين ، وبهذا قضى النَّبيُ عَنِي عديث ابن مسعود الذي تقدم ذكرُه ، وهو قولُ عامَّة العلماء ، إلَّا ما رُوي عن ابن مسعود وسلمان بن ربيعة : أنَّه لا شيءَ لبناتِ الابن ، وقد رجع أبو موسى إلى قول ابن مسعود لمَّا بلغه قولُه في ذلك [ أخرجه : أبو داود (٢٨٩٠ ) ].

وإنّما أشكل على العلماء حكم ميراث البنتين ، فإنّ لهما الثلثين بالإجماع كما حكاه ابن المنذر (۱) وغيره ، وما حُكي فيه عن ابن عباس أنّ لهما النّصف ، فقد قيل : إنّ إسنادَه لا يَصِحُ ، والقرآن يدلّ على خلافه ، حيث قال : ﴿ وَإِن كَانَتُ وَحِدةً فَلَهَا النّصَف ؟ وحديث ابن مسعود النّصَف ؟ وحديث ابن مسعود في توريث البنت النصف وبنت الابن السدس تكملة الثلثين يدلّ على توريث البنتين الثلثين بطريق الأولى . وخرّج الإمامُ أحمد [ في «مسنده » ٣/ ٣٥٢] ، وأبو داود (٢) ، والترمذي (٣) من حديث جابر : أنّ النّبيّ في ورّث ابنتي سعد بن الربيع الثلثين ، ولكنْ أشكل فهمُ ذلك من القرآن لقوله تعالى : ﴿ فَإِن كُنّ فِسَاءً فَوْقَ اثَنْتَيْنِ ﴾ [ النساء : ١١ ] ، فلهذا اضطربَ الناسُ في هذا ، وقال كثيرٌ من الناس فيه أقوالًا مستبعدةً .

ومنهم من قال: استُفيد حكم ميراث الابنتين من ميراث الأختين ، فإنَّه قال تعالى : ﴿ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلْثَانِ مِمَّا تَرَكُ ﴾ [النساء: ١٧٦] ، واستُفيد حكمُ ميراث أكثر من الأختين من حكم ميراث ما فوق الاثنتين .

ومنهم من قال: البنتُ مع أخيها لها الثلثُ بنصِّ القرآن، فلأنْ يكونَ لها الثلثُ مع أختها أَوْلى، وسلك بعضُهم مسلكاً آخر، وهو أنَّ الله تعالى ذكر حُكمَ توريث أنَّ

<sup>(</sup>١) في « الإجماع » : ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) برقم (٢٨٩١) و(٢٨٩٢).

<sup>(</sup>٣) في « جامعه » (٢٠٩٢) ، وقال : « حسن صحيح » .

<sup>(</sup>٤) سقطت من (ص).

اجتماع الذكور والإناث من الأولاد ، وذكر حُكمَ توريثِ الإناثِ إذا انفردنَ عن الذكور ، ولم ينصَّ على حكم انفراد الذكور منهم عن الإناث ، وجعل حُكمَ الاجتماع أنَّ الذكرَ له مثلُ حظِّ الأنثيين ، فإنِّ اجتمع مع الابن ابنتان فصاعداً ، فله مثلُ نصيب اثنتين منهن ، وإنْ لم يكن معه إلَّا ابنة واحدة ، فله الثلثان ولها الثلث ، وقد سمَّى الله ما يستحقه الذكرُ حظَّ الأنثيين مطلقاً ، وليس الثلثان حظّ الأنثيين في حال اجتماعهما مع الذكر ؛ لأنَّ حظَّهما حينئذ النِّصفُ ، فتعيَّن أنْ يكونَ الثُّلثان حظهما حال الانفراد .

وبقي هاهنا قسمٌ ثالث لم يُصرِّح القرآن بذكره ، وهو حكمُ انفراد الذكور من الولد ، وهذا مما يُمكن إدخاله في حديث ابن عباس : « فما بقي فلأوْلى رجلٍ ذكرٍ » ، فإنَّ هذا القسم قد بقي ولم يُصرَّح بحكمه في القرآن ، فيكون المالُ حينئذ لأقرب الذكور مِنَ الولد والأمرُ على هذا ، فإنَّه لو اجتمع ابنٌ وابنُ ابنٍ ، لكان المال كُلُّه للابن ، ولو كان ابنُ ابنٍ وابنُ ابنِ ابنٍ ، لكان المال كلُّه لابنِ الابن على مقتضى حديث ابن عباس ، والله أعلم (۱) .

ثم ذكر تعالى حُكم ميراث الأبوين ، فقال : ﴿ وَلِأَبُويَهِ لِكُلِّ وَحِدِ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا 
تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ ﴾ [انساء: ١١] ، فهذا حكم ميراث الأبوين إذا كان الولد المتوفَّى 
ولد ، وسواءٌ في الولد الذكر والأنثى ، وسواء فيه ولد الصُّلب وولد الابن ، هذا 
كالإجماع من العلماء ، وقد حكى بعضهم عن مجاهدٍ فيه خلافاً ، فمتى كان للميت 
ولدٌ ، أو ولد ابن ، وله أبوان ، فلكلِّ واحدٍ من أبويه السدسُ فرضاً ، ثم إنْ كان الولد 
ذكراً ، فالباقي بعد سدسي الأبوين له ، وربما دخل هذا في قوله ﷺ : « ألحقوا 
الفرائض بأهلها ، فما بقي فلأوْلَى رجل ذكر » .

وأقرب العصباتِ الابنُ ، وإنْ كان الولد أنثى ، فإن كانتا اثنتينِ فصاعداً ، فالتُّلثان لهنَّ ، ولا يَفضُلُ من المال شيءٌ ، وإنْ كانت بنتاً واحدةً ، فلها النَّصفُ (٢) ، ويفضلُ مِنَ المالِ سدسٌ آخر ، فيأخذُهُ الأبُ بالتَّعصيب ، عَملاً بقوله ﷺ : « ألحقوا الفرائض

<sup>(</sup>۱) انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٤٨/٦ عقيب (١٦١٥) ، وفتح الباري ١٥/١٢ و١٨ عقيب (٦٧٣٢) .

<sup>(</sup>۲) انظر: المغنى ٧/ ١٢ \_ ١٣ .

بأهلها ، فما بقي فلأولى رجل ذكر »(١) ، فهو أولى رجل ذكر عندَ فقدِ الابن ؛ إذ هو أقربُ من الأخ وابنه والعم وابنه .

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ وَأَبُواهُ فَلِأُمِّهِ الثُّلُثُ ﴾ [النساء: ١١] ، يعني : إذا لم يكن للميت ولد ، وله أبوان يرثانه ، فلأمّه الثلث ، فيُفهم من ذلك أنَّ الباقي بعدَ الثلث للأب ؛ لأنه أثبت ميراثه لأبويه ، وخصَّ الأم من الميراث بالثلث ، فعلم أنَّ الباقي للأب ، ولم يقل : فللأب \_ مثلاً \_ ما للأم ، لئلا يُوهم أنَّ اقتسامَهُما المالَ هو بالتَّعصيبِ كالأولاد والإخوة ، إذا كان فيهم ذكورٌ وإناثٌ .

وكان ابنُ عبّاس يتمسَّك بهذه الآية بقوله في المسألتين الملقبتين بالعمريتين وهما : زوجٌ وأبوان ، وزوجةٌ وأبوان ، فإنَّ عمر قضى أنَّ الزوجين يأخذان فرضَهُما من المال ، وما بقي بعد فرضهما في المسألتين ، فللأم ثلثُه ، والباقي للأب [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٩٠١٥ ) ، وسعيد بن منصور ( ٦ ) و ( ٨ ) ، والدارمي ( ٢٨٧٢ ) ( ط . دار الحديث ) ، والبيهقي ٦/ ٢٨٧٢ ] ، وتابعه على ذلك جمهور الأمة (٢).

وقال ابن عباس: بل للأم الثلثُ كاملاً [ أخرجه: عبد الرزاق ( ١٩٠١٨ ) ، والدارمي ( ٢٨٧٨ ) ( ط . دار الحديث ) ، والبيهقي ٢/ ٢٢٨ . وانظر: رؤوس المسائل في الخلاف ٧١٧/٧ ، والمغني ٧/ ٢٢ ] ، تمسُّكاً بقوله: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُن لَّهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثَّلُثُ ﴾ [ النساء: ١١ ] .

وقد قيل في جواب هذا : إنَّ الله إنَّما جعل للأم الثلث بشرطين : أحدُهما : أنْ لا يكونَ للولد المتوفَّى ولدٌ ، والثاني : أنْ يرِثَه أبواه ، أي : أنْ ينفرِدَ أبواه بميراثه ، فما لم ينفرد أبواه بميراثه ، فلا تستحقُّ الأمُّ الثلث ، وإنْ لم يكن للمتوفَّى ولدٌ .

وقد يقال \_ وهو أحسن \_ : إنَّ قوله : ﴿ وَوَرِثَهُ وَاللَّهُ أَلَواهُ فَلِأُمِّهِ الثَّلُثُ ﴾ [الساء: ١١] أي : ممَّا ورثه الأبوان ، ولم يقل : فلأمِّ الثلث مما ترك كما قال في السُّدس ، فالمعنى : أنَّه إذا لم يكن له وَلَدٌ ، وكان لأبويه من ماله ميراثٌ ، فللأمِّ ثُلُثُ ذلك الميراثِ الذي

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغني ٢١/٧.

يختصُّ به الأبوان ، ويبقى الباقي للأب . ولهذا السرِّ والله أعلم حيث ذكر الله الفروض المقدَّرة لأهلها ، قال فيها : ﴿ مِّمَا تَكَرَكُ ﴾ ، أو ما يدلُّ على ذلك ، كقوله : ﴿ مِنْ بَعَدِ وَصِيتَةٍ يُوصِى بِهَا أَوَّ دَيْنٍ ﴾ [انساء : ١١] ، ليبين أنَّ ذا الفرض حَقَّه ذلك الجزء المفروض المقدَّر له من جميع المال بعد الوصايا والديون ، وحيث ذكر ميراث العصبات ، أو ما يقتسِمُه الذُّكورُ والإناث على وجه التَّعصيب ، كالأولاد والإخوة لم يقيِّده بشيء من ذلك ، ليبينَ أنَّ المالَ المقتسم بالتَّعصيب ليس هو المالَ كُلَّهُ ، بل تارة يكونُ جميع المال ، وتارة يكونُ هو الفاضل عن الفروض المفروضة المقدَّرة ، وهُنا لمَّا ذكر ميراث الأبوين من ولدهما الذي لا ولدَ له ، ولم يكن اقتسامهما للميراث لمَّا ذكر ميراث الأبوين من ولدهما الذي لا ولدَ له ، ولم يكن اقتسامهما للميراث يعصب فيه الذَّكر الأنثى ، ويأخذ مثلَى ما تأخذُهُ الأنثى ، بل كانت الأمُّ تأخذُ ما تأخذُهُ الأبوان من ميراثه تأخذُ الأم ثلثه فرضاً ، الفرض ، والأب يأخذُ ما يأخذُهُ بالتَّعصيب ، قال : ﴿ وَوَرِنَهُ مُ أَبُواهُ فَلِأُمِهِ التَّعَصيب المعرف الذي يستحقُّه الأبوان من ميراثه تأخذُ الأم ثلثه فرضاً ، والباقي يأخذُه الأب بالتَّعصيب ، وهذا ممّا فتح الله به ، ولا أعلم أحداً سبق إليه ، وله الحمد والمنة .

ثم قال تعالى : ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعَدِ وَصِيَّةٍ يُومِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ ﴾ [النساء: ١١] يعني : للأمِّ السُّدس مع الأخوة من جميع التركة الموروثة التي يقتسمها الورثة ، ولم يذكر هنا ميراث الأب مع الأم ، ولا شكَّ أنَّه إذا اجتمع أمُّ وإخوةٌ ليس معهم أبٌ ، فإنَّ للأمِّ السدسَ ، والباقي للإخوة ، ويحجبها الأخوانِ فصاعداً عند الجمهور (٢) .

وأما إن كان مع الأمِّ والإخوة أبُّ ، فقال الأكثرون : يحجب الإخوة الأم ولا يرثون ، ورُوي عن ابن عباس أنهم يرثُون السُّدسَ الذي حجبوا عنه الأم بالفرض كما يَرِثُ ولدُ الأم مع الأم بالفرض .

<sup>(</sup>١) انظر : المغنى ٧/ ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغني ٧/ ١٧ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٧/ ٢٦ .

وقد قيل : إنَّ هذا مبنيُّ على قوله : إنَّ الكلالةَ مَنْ لا ولدَ له خاصَّة ، ولا يُشترطُ للكَلالةِ فَقْدُ الوالدِ ، فيرثُ الإخوةُ مع الأب بالفرض(١) .

ومن العلماء المتأخّرين من قال: إذا كان الإخوةُ محجوبينَ بالأب ، فلا يَحجُبُون الأمّ عن شيءٍ ، بل لها حينئذِ الثُّلثُ ، ورجَّحه الإمام أبو العباس ابن تيمية رحمة الله عليه ، وقد يُؤخذ من عموم قولِ عمر وغيره من السَّلف: من لا يَرثُ لا يَحجُبُ اأخرجه: عبد الرزاق (١٩١٠٤) ، وابن أبي شيبة (٣١١٤٧) (ط. الحوت) ، والدارمي (٢٩٩٧) (ط. دار الحديث) من قول عمر بن الخطاب . وأخرجه: عبد الرزاق (١٩١٠٨) من قول علي بن أبي طالب] ، وقد قال نحوه أحمدُ والخِرَقي ، لكن أكثر العلماء يحملون ذلك على أنَّ المرادَ مَنْ ليس له أهليَّةُ الميراث بالكلِّيَّة ، كالكافر والرقيق ، دون من لا يرثُ ، لانحجابه بمن هو أقرب منه ، والله أعلم .

وقد يَشهَدُ للقولِ بأنَّ الإخوة إذا كانوا محجوبين لا يَحجبُونَ الأمَّ أنَّ الله تعالى قال : ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥَ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ ﴾ [النساء: ١١] ولم يذكر الأب ، فدلَّ على أنّ ذلك حكمُ انفراد الأم مع الإخوة ، فيكون الباقي بعد السدس كله لهم ، وهذا ضعيفٌ ، فإنَّ الإخوة قد يكونون من أمِّ ، فلا يكونُ لهم سوى الثلث ، والله تعالى أعلم .

واعلم أنَّ الله تعالى ذكر حُكمَ ميراث الأبوين ، ولم يذكر الجدَّ ولا الجدَّة ، فأما الجدَّة ، فقد قال أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضي الله عنهما : إنه ليس لهما في كتاب الله شيءٌ [ أخرجه : عبد الرزاق (١٩٠٨ ) ، وأحمد ٢٢٥/٤ ، وأبو داود (٢٨٩٤ ) ، وابن ماجه (٢٧٢٤ ) ، والترمذي (٢١٠١ ) ، وابن الجارود (٩٥٩ ) ، وابن حبان (٢٠٣١ ) ، والحاكم، ١٣٣٨ ، والبيهقي ٢٤٣٦ ، والبغوي في «شرح السنة » (٢٢٢١ ) ] ، وقد حكى بعض العلماء الإجماع على ذلك ، وأنَّ فرضها إنَّما ثبت بالسُّنَة . وقيل : إنَّ السُّدس طعمةٌ أطعمها رسول الله على وليس بفرضٍ ، كذا روي عن ابن مسعود [ أخرجه : الترمذي (٢١٠٢ ) ، والبيهقي ٢/٢٦٦ عن عبد الله بن مسعود ، مرفوعاً . وأخرجه : سعيد بن منصور (٩٩ ) و(١١٠ ) ، والدارمي (٢٩٣١ ) (ط . دار الحديث ) . وانظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/٣٨٦ ]

<sup>(</sup>١) انظر: المغنى ٧/٤.

وسعيد بن المسيب [ أخرجه : الدارمي ( ٢٩٣٤ ) ( ط . دار الحديث ) ، والبيهقي ٦/ ٢٢٦ ] .

وقد رُوي عن ابن عباس من وجوه فيها ضعف أنها بمنزلة الأم عند فقد الأم ترث ميراث الأم ، فترث الثلث تارة ، والسدس أخرى ، وهذا شذوذ (١) ، ولا يصح إلحاق الجدة بالجد ؛ لأن الجد عصبة يُدلي بعصبة ، والجدّة ذات فرض تُدلي بذات فرض فضعفت ، وقد قيل : إنّه ليس لها فرض بالكلية ، وإنما السدس طعمة أطعمها النّبي ، ولهذا قالت طائفة ممن يرى الردّ على ذوي الفروض : إنّه لا يُردّ على الجدة ، لضعف فرضها ، وهو رواية عن أحمد .

وأما الجدُّ ، فاتَّفق العلماءُ على أنه يقوم مقامَ الأب في أحواله المذكورة من قبلُ (٢) ، فيرثُ مع الولدِ السُّدُسَ بالفرض ، ومع عدمِ الولد يرثُ بالتعصيب ، وإن بقي شيء مع إناث الولد أخذه بالتعصيب أيضاً عملاً بقوله : « فما أبقتِ الفرائضُ ، فلأولى رَجُلٍ ذكر » .

ولكنِ اختلفوا إذا اجتمع أمُّ وجدُّ مع أحد الزوجين ، فرُوي عن طائفةٍ من الصَّحابة أنَّ لِلأم ثُلُث الباقي ، كما لو كان معها الأبُ كما سبق ، رُوي ذلك عن عمر ، وابن مسعود كذا نقلهُ بعضُهم ، ومنهم من قال : إنَّما رُوي عن عمر ، وابن مسعود في زوج وأم وجدًّ أنَّ للأمِّ ثلث الباقي .

ورُوي عن ابن مسعود روايةٌ أخرى: أنَّ النَّصفَ الفاضلَ بين الجدِّ والأم نصفان (٣) ، وأمَّا في زوجة وأمِّ وجدٍّ ، فرُوي عن ابن مسعود رواية شاذةٌ : أنَّ للأمِّ ثلثَ الباقي ، والصَّحيحُ عنه ، كقول الجمهور : إنَّ لها الثُّلثَ كاملاً ، وهذا يشبه تفريقَ ابنِ سيرين في الأمِّ مع الأب أنَّه إنْ كان معهما زوج فللأمِّ ثلث الباقي ، وإنْ كانَ معهما زوجة ، فللأمِّ الثُّلُث .

وجمهورُ العلماء على أنَّ الأم لها الثلثُ مع الجدِّ مطلقاً ، وهو قولُ عليٍّ وزيدٍ ،

<sup>(</sup>١) انظر: المغنى ٧/ ٥٣ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : المغني ٧/ ١٩ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٢٨٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المهذب ١٠٧/٤.

وابنِ عباس ، والفرق بين الأم مع الأب ومع الجدِّ أنَّها مع الأب يشملُها اسمٌ واحدٌ ، وهما في القرب سواءٌ إلى الميت ، فيأخذ الذكرُ منهما مثلَ حظَّ الأنثى مرتين كالأولاد والإخوة ، وأما الأم مع الجد ، فليس يشملها اسمُ واحد ، والجدُّ أبعدُ من الأب ، فلا يلزمُ مساواته به في ذلك .

وأما إنِ اجتمع الجدُّ مع الإخوة ، فإنْ كانوا لأمِّ سقطوا به ؛ لأنَّهم إنَّما يرثون مِنَ الكَلالة ، والكلالةُ : مَنْ لا وَلَدَ له ولا والد ، إلَّا رواية شذَّتْ عن ابنِ عباسٍ .

وأما إن كانوا لأب أو لأبوين ، فقد اختلف العلماء في حكم ميراثهم قديماً وحديثاً ، فمنهم من أسقط الإخوة بالجدِّ مطلقاً ، كما يسقطون بالأب وهذا قولُ الصديق ، ومعاذ ، وابن عباس وغيرهم ، واستدلُّوا بأنَّ الجدَّ أبٌ في كتاب الله عز وجل ، فيدخلُ في مسمَّى الأب في المواريث ، كما أنَّ ولدَ الولدِ ولدٌ ، ويدخُل في مسمّى الولد عندَ عدم الولد بالاتفاق ، وبأنَّ الإخوة إنَّما يرثون مع الكلالة ، فيحجبُهم الجدُّ كالإخوة من الأب ، وبأنَّ الجدَّ أقوى من الإخوة ، لاجتماع الفرض والتَّعصيب له من جهةٍ واحدةٍ ، فهو كالأب ، وحينئذٍ ، فيدخلُ في عمومِ قوله ﷺ .

ومنهم من شرَّك بَينَ الإخوة والجدِّ وهو قولُ كثيرٍ من الصحابة ، وأكثرُ الفقهاء بعدهم على اختلاف طويل بينهم في كيفية التشريك بينهم في الميراث ، وكان مِنَ السَّلف مَنْ يتوقَّفُ في حكمهم ولا يُجيب فيهم بشيء ؛ لاشتباه أمرهم وإشكاله ، ولولا خشيةُ الإطالة لبسطنا القولَ في هذه المسألة ، ولكن ذلك يؤدِّي إلى الإطالة جدًاً .

وأما حكمُ ميراث الإُخوة للأبوين أو للأب ، فقد ذكره الله تعالى في آخر سورة النساء في قوله تعالى: ﴿ يَسَتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةُ إِنِ اَمْرُأُواْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُّ وَلَهُ وَ النساء في قوله تعالى: ﴿ يَسَتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلالَةُ مَا خوذة من تكلُّلِ النسب وإحاطته بالميت (٣) ، وذلك يقتضي انتفاءَ الانتساب مطلقاً من العمودين الأعلى والأسفل ،

انظر: المغنى ٧/ ٦٥ \_ ٦٦ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٧/ ٩ \_ ٠ ١ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب ١٤٣/١٢ (كلل).

وتنصيصُه تعالى على انتفاء الولد تنبيهُ على انتفاء الوالد بطريق الأولى ؛ لأنَّ انتساب الولد إلى والده أظهرُ من انتسابه إلى ولده ، فكان ذكرُ عدم الولد تنبيهاً على عدم الوالد بطريق الأولى ، وقد قال أبو بكر الصديق : الكلالةُ : مَنْ لا وَلَدَ له ولا والد [ أخرجه : عبد الرزاق (١٩١٩٠) و (١٩١٩١) ، وابن أبي شيبة (٢٦٦٠) (ط. الحوت) ، والدارمي عبد الرزاق (١٩١٩٠) (ط. دار الحديث) ، والطبري في «تفسيره» (١٩٥٩) ، والبيهقي ٢/٣٦١ ـ ٢٢٤ . وانظر : المغني ٢/٣ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٢/٧٥] ، وتابعه جمهورُ الصحابة والعلماء بعدهم ، وقد رُوي ذلك مرفوعاً من مراسيل أبي سلمة بن عبد الرحمن ، عن النبيّ على ، خرَّجه أبو داود في « المراسيل » (١٠) ، وخرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » النبيّ من مواين ضعيف » ] من رواية عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة مرفوعاً ، وصححه ، ووصلُه بذكر أبي هريرة ضعيف . عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة مرفوعاً ، وصححه ، ووصلُه بذكر أبي هريرة ضعيف .

فقوله: ﴿إِنِ أَمْرُواْ هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدُّ وَلَهُ وَلَا أَنْ هَا لَا نَصَفُ مَا رَكَ ﴾ [الساء: ١٧٦]، يعني: إذا لم يكن للميت ولد بالكليَّة لا ذكرٌ ولا أنثى، فللأخت ـ حينئد ـ النَّصفُ مما ترك فرضاً، ومفهوم هذا أنَّه إذا كان له ولد فليس للأخت النَّصفُ فرضاً، ثمَّ إنْ كان الولد ذكراً، فهو أولى بالمال كلَّه لِما سبق تقريرُه في ميراث الأولاد الذُّكور إذا انفردوا، فإنَّهم أقربُ العصبات، وهم يُسقِطُون الإخوة، فكيف لا يُسقِطون الأخوات ؟ وأيضاً، فقد قالَ تعالى: ﴿وَإِن كَانُواْ إِخُوهُ رِّجَالًا وَنِسَاءَ فَلِللَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأخوات ؟ وأيضاً، فقد قالَ تعالى: ﴿وَإِن كَانُواْ إِخُوهُ رِّجَالًا وَنِسَاءَ فَلِللَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الشَّعِثَ السَّاء : ١٧٦]، وهذا يدخلُ فيه ما إذا كانَ هناك ذو فرض كالبنات وغيرهنَّ، فإذا استحقُّ الفاضلُ ذكورَ الإخوة مع الأخوات، فإذا انفردوا، فكذلك يستحقُّونه وأولى، وإنْ كانَ الولدُ أنثى، فليس للأختِ هنا النَّصفُ بالفرض، ولكن لها الباقي بالتَّعصيب عندَ جمهور العلماء، وقد سبق ذكرُ ذَلِكَ والاختلافُ فيه، فلو كانَ هناك ابنُ لا يستوعِبُ المالِ وأختُ ، مثلُ ابنِ نصفُه حر عندَ من يُورِّتُه نصف الميراث، وهو اللخت معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّ الابن هنا يُسقِطُ نصف فرض من العلماء، فهل يقال: إنَّ الابن هنا يُسقِطُ نصف وض الأختُ معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّ الابن هنا يُسقِطُ نصف الميراث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً، أم يقال: إنَّه يصيرُ كالبنت، فترث معه الرُّبع فرضاً ، أم يقال: إنَّه يصور كالمَّهُ عَلَمْ المُنْ الْمُنْ عَلَمْ المَّهُ عَلَمْ المُنْ الْمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ عَلْ المُنْ المَنْ المُنْ عَا المُنْ ال

<sup>. 198: (1)</sup> 

عصبة ، كما تصير مع الأخت ، لكنَّه يسقط نصفَ تعصيبها فتأخذ معه النَّصف الباقي بالتعصيب هذا محتمل ، وفي هذه المسألة لأصحابنا وجهان .

وقوله تعالى : ﴿ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَما وَلَدُّ ﴾ [النساء: ١٧٦] ، يعني أنَّ الأخ يستقلُّ بميراث أخته إذا لم يكن لها ولدٌ ذكرٌ أو أنثى ، فإنْ كان لها ولدٌ ذكرٌ ، فهو أولى من الأخ بغير إشكالٍ ، فإنَّه أولى رجل ذكرٍ ، وإنْ كان أنثى ، فالباقي بعد فرضها يكونُ للأخ ؛ لأنَّه أولى رجلٍ ذكرٍ ، ولكن لا يستقلُّ بميراثها حينئذٍ ، كما إذا لم يكن لها ولدٌ .

وقوله ﷺ: ﴿ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلُثَانِ مِّنَا تَرَكُّ ﴾ [النساء: ١٧٦] يعني: أنَّ فرضَ الثِّنتين الثلثان ، كما أنَّ فرض الواحدةِ النِّصفُ ، فهذا كلَّه في حكم انفرادِ الإخوة والأخوات (١٠).

وأما حكم اجتماعهم ، فقد قال تعالى : ﴿ وَإِن كَانُوۤا إِخْوَةَ رِّجَالًا وَنِسَآهُ فَلِلذَكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنْتَيَنِ ۗ [ النساء : ١٧٦ ] فيدخلُ في ذلك ما إذا كانوا منفردين ، وأما إذا كان هناك ذو فرضٍ مِنَ الأولاد أو غيرهم ، كأحد الزوجين أو الأم أو الإخوة من الأم ، فيكون الفاضلُ عن فروضهم للإخوة والأخوات بينهم للذَّكر مثلُ حظِّ الأنثيين .

فقد تبيَّن بما ذكرناه أنَّ وجود الولد إنما يُسقط فرضَ الأخوات مِنَ الأبوين أو الأب ، ولا يُسقط توريتَهُن بالتَّعصيب مع أخواتهنَّ بالإجماع ، ولا تَعْصِيبُهُنَّ بانفرادهنَّ مع البناتِ عند الجمهور ، فالكلالةُ شرطٌ لثبوت فرض الأخوات ، لا لثبوت ميراثهنّ ، كما أنَّه ليس بشرط لميراثِ ذكورهم بالإجماع ، وهذا بخلاف ولدِ الأمِّ ، فإنَّ انتفاء الكلالة أسقطت فروضَهم ، سقطت مواريثُهُم ؛ لأنَّه لا تعصيبَ لهم بحالٍ ، لإدلائهم بأنثى ، والأخوات للأبوين أو للأب يُدلون بذكرٍ ، فيرثنَ بالتَّعصيبِ مع إخوتهن بالاتفاق ، وبانفرادهن مع البنات عند الجمهور .

وإذا كان الولد مسقطاً لفرض ولد الأبوين ، أو الأب دونَ أصل توريثهم بغير الفرض ، فقد يقال : ﴿ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ ﴾ ولم

<sup>(</sup>۱) انظر: المهذب ٤/ ٨٧، والمغنى ٧/ ٩.

يذكر انتفاء الوالد، أو الأب؛ لأنّه كان يدخلُ فيه الجدّ، والجدُّ لا يُسقط ميراث الإخوة بالكليَّة، وإنّما يشركون معه في ميراث، تارةً بالفرض، وتارةً بغيره، وهذا على قول من يقول: إنّ الجدَّ لا يُسقطُ الإخوة \_ وهُمُ الجمهورُ \_ ظاهرٌ، وهذا كلُّه في انفرادِ ولدِ الأبوين أو الأب، فإن اجتمعوا، فإنّ العصبات مِنْ ولد الأبوين يُسقطون ولدَ الأب عنير خلافٍ حتى في الأخت مِنَ الأبوين مع البنت عند من يجعلُها عصبة يُسقط بها الأخ من الأبوين.

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد / ۷۹ و ۱۳۱ و ۱۶٤ . وأخرجه : الطيالسي ( ۱۷۹ ) ، والحميدي ( ٥٥ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٩٠٥ ) و ( ٣١٥٥٦ ) ( ط . الحوت ) ، وأبو يعلى ( ٦٢٥ ) ، والحميدي ( ٥٥ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٩٠٥ ) و ( ٣١٥٥ ) ( ط . الحوت ) ، وأبو يعلى ( ٦٢٥ ) ، والبيهقي ٦/ ٢٣٢ – ٢٣٣ و ٢٦٧ عن علي بن أبي طالب ، به ] و « الترمذي  $^{(1)}$  و « ابن ماجه  $^{(7)}$  عن علي قال : قضى رسولُ الله ﷺ أنَّ أعيانَ بني الأم يرثُون دونَ بني العَلاتِ ، يَرثُ الرَّجُلُ أخاه لأبيه وأمه دونَ أخيه لأبيه .

وقال عمرو بنُ شعيب : قضى رسولُ الله ﷺ أنَّ الأخ للأب والأم أولى بالكلالةِ بالكلالةِ بالكلالةِ بالكلالةِ بالكلالةِ بالميراث ، ثم الأخ للأب [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٩٠٠٢ ) عن عمرو بن شُعيب ، به . وهو جزء من حديث طويل ] ، وهذا أيضاً مما يدخل في قوله عليه السلام : « فما بقي فلأَوْلى رجلٍ ذكرٍ » .

والتحقيقُ في ذلك : أنَّ كلَّ ما دلَّ عليه القرآن ، ولو بالتَّنبيه ، فليس هو ممَّا أبقته الفرائض ، بل هو من إلحاق الفرائض المذكورة في القرآن بأهلها ، كتوريثِ الأولاد ذكورهم وإناثهم الفاضل عن الفُروض ، للذَّكر مثلُ حظِّ الأنثيين ، وتوريث الإخوة ذكورهم وإناثهم كذلك ، ودلَّ ذلك بطريق التَّنبيه على أنَّ الباقي يأخذُه الذَّكرُ منهم عند

<sup>(</sup>۱) في «جامعه» (۲۰۹٤) و(۲۰۹۵) جميعهم من حديث الحارث الأعور (وهو ضعيف) عن علي ، وقله وقال الترمذي: «هذا حديث لا نعرفه إلا من حديث أبي إسحاق ، عن الحارث ، عن علي ، وقله تكلم بعض أهل العلم في الحارث ، والعمل على هذا الحديث عند عامة أهل العلم » ، ومما ينبغي التنبيه إليه أن ابن كثير قد عقب على قول الترمذي بقوله: «لكن (يعني الحارث) كان حافظاً للفرائض معتنياً بها وبالحساب » ، تفسير ابن كثير ٢/ ١٩٩١.

<sup>(</sup>۲) في « سننه » (۲۷۱۵) .

الانفراد بطريق الأولى ، ودلَّ أيضاً بالتَّنبيه على أنَّ الأخت تأخذُ الباقي مع البنت كما كانت تأخذُه مع أخيها ، ولا يُقدَّمُ عليها من هو أبعدُ منها ، كابن الأخ والعم وابنه ، فإنَّ أخاها إذا لم يُسقطها فكيف يُسقطها من هو أبعدُ منه ؟! فهذا كلَّه من باب إلحاق الفرائض بأهلها ، ومن باب قسمة المال بين أهل الفرائض على كتاب الله .

وأمّا مَنْ لم يذكر باسمه مِنَ العصبات في القرآن ، كابن الأخ والعم وابنه ، وإنّما دخل في عمومات مثل قوله تعالى : ﴿ وَأُولُواْ اَلْأَرْحَامِ بَعْصُهُمْ اَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِنْكِ اللّهِ ﴾ [الأنفال : ٧٥] ، وقوله : ﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَلِي مِمّا تَرَكَ الْوَلِدَانِ وَاللّا قَرَبُوتَ ﴾ [الساء : ٢٣] ، فهذا يحتاج في توريثهم إلى هذا الحديث ، أعني حديث ابن عباس ، فإذا لم يُوجَدُ للمال وارثٌ غيرهم ، انفردوا به ، ويقدَّم منهمُ الأقربُ فالأقربُ ؛ لأنّه أولى رجل ذكر (١٠) ، وإنْ وُجِدَت فروضٌ لا تستغرقُ المالَ ، كأحدِ الزوجين أو الأم ، أو ولله الأمّ ، أو بناتٍ منفردات ، أو أخوات منفردات ، فالباقي كلّه لأولى ذكر من هؤلاء . ولهذا لو كان هؤلاء إخوة رجالًا ونساءً ، لاختصَّ به رجالُهم دون نسائهم ، بخلاف الأولاد والإخوة ، فإنّه يشترك في الباقي ، أو في المال كلّه ذكورهم دون إنائهم بنص القرآن ، والحديث إنّما دلّ على توريث العصبات الذي يختصّ ذكورهم دون إنائهم ، وفي وهم مَنْ عدا الأولاد والإخوة ، فهذا حكمُ العصبات المذكورين في كتاب الله ، وفي حديث ابن عباس .

وأما ذوو الفروض ، فقد ذكرنا حكم مواريثهم ، ولم يبق منهم إلا الزوجان والإخوة للأم ، فأمّا الزوجان ، فيرثان بسبب عقد النكاح . ولمّا كان بين الزوجين من الألفة والمودّة والتّناصر والتعاضُدِ ما بينَ الأقارب ، جعل ميراثهما كميراث الأقارب ، وجُعل للذّكر منهما مِثلا ما للأنثى ؛ لامتياز الذكر على الأنثى بمزيد النّفع بالإنفاق والنصرة .

وأما ولدُ الأمِّ ، فإنَّهم ليسوا من قبيلةِ الرَّجُلِ ، ولا عشيرته ، وإنَّما هم في المعنى من ذوي رحمِهِ ، ففرضَ الله لواحدهم السُّدُسَ ، ولجماعتهم الثُّلث صلةً ، وسوَّى بين

<sup>(</sup>١) انظر: المغني ٧/٢٠\_٢١.

ذكورهم وإناثهم ، حيث لم يكن لذكرهم زيادة على أنثاهم في الحياة من المعاضدة والمناصرة ، كما بين أهلِ القبيلة والعشيرة الواحدة ، فسوَّى بينهم في الصِّلة ، ولهذا لم تُشرع الوصيَّةُ للأجانب بزيادة على الثلث ، بل كان الثُّلثُ كثيراً في حقِّهم ؛ لأنَّهم أبعدُ من ولدِ الأمِّ ، فينبغي أنْ لا يُزادوا على ما يُوصل به ولدُ الأم ، بل ينقصون منه .

واستدلَّ بعضُهم بقوله : « فما بقي فلأولى رجلٍ ذكرٍ »(١) على أنَّ لا ميراثَ لذوي الأرحام ؛ لأنَّه لم يجعل حقَّ الميراثِ لمن لم يُذكر في القرآن إلَّا لأقربِ الذكور ، وهذا الحكمُ يختصُّ بالعصبات دون ذوي الأرحام ، فإنَّ مَنْ ورَّث ذوي الأرحام ، ورث ذكورهم وإناثهم .

وأجاب من يرى توريثَ ذوي الأرحام بأنَّ هذا الحديث دلَّ على توريث العصبات ، لا على نفي توريث العصبات ، لا على نفي توريث غيرهم ، وتوريثُ ذوي الأرحام مأخوذٌ من أدلةٍ أخرى ، فيكون ذلك زيادةً على ما دلَّ عليه حديثُ ابن عباس .

وأما قوله: « لأولى رجلٍ ذكرٍ » مع أنَّ الرجلَ لا يكونُ إلَّا ذكراً ، فالجوابُ الصحيحُ عنه أنَّه قد يُطلَقُ الرجل ، ويرادُ به الشخص ، كقوله: من وجد ماله عند رجلٍ قد أفلس ، ولا فرق بينَ أنْ يجده عند رجلٍ أو امرأةٍ ، فتقييدُه بالذَّكر ينفي هذا الاحتمال ، ويُخلصه للذكر دونَ الأنثى وهو المقصودُ ، وكذلك الابنُ : لمَّا كان قد يُطلق ، ويُراد به أعمُّ من الذكر ، كقوله : ابن السبيل ، جاء تقييدُ ابنِ اللبون في نصب الزكاة بالذكر . وللسهيلي كلامٌ على هذا الحديث فيه تكلُّفٌ وتَعسُّفٌ شديدٌ ولا طائلَ تحته ، وقد ردَّه عليه جماعة ممن أدركناهم ، والله أعلم (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر : فتح الباري ١٦/١٢ ـ ١٧ عقيب (٦٧٣٢) .

## الحديث الرابع والأربعون

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ قَالَ : « الرَّضَاعَةُ تُحَرِّمُ ما تحرِّمُ الولادةُ » خرَّجه البُخاريُّ [ في «صحيحه » ٣/٢٢٢ (٢٦٤٦) و٤/١٠٠ (٣١٠٥) و٧/١١ (٥٠٩٩). وأخرجه : أحمد ٦/٤٤ و٥١ و٦٦، وأبو داود (٢٠٥٥)، والترمذي (١١٤٧)، والنسائي ٩٩/٦، وابن حبان (٢٢٢٣)] ومُسلمٌ [ في «صحيحه » ٤/١٦٢ (١٤٤٤) (١) و(٢)].

هذا الحديث خرَّجاه في « الصحيحين » من رواية عمرة عن عائشة ، وخرّج مسلم [ في « صحيحه » ٤/١٦٤ ( ١٤٤٥ ) ( ٩ ) ] أيضاً مِن رواية عروة ، عن عائشة ، عن النَّبيِّ ، قال : « يَحرُمُ مِنَ الرَّضاعَةِ ما يَحرُمُ منَ النَّسبِ » ، وخرَّجاه [ صحيح البخاري ٧/٥٥ ] أيضاً من رواية عروة عن عائشة من قولها ، وخرَّجاه [ صحيح البخاري ٣/٢٢٢ ( ٢٦٤٥ ) ) أيضاً من رواية عروة عن عائشة من قولها ، وخرَّجاه [ صحيح البخاري ٣/٢٢٢ ( ٢٦٤٥ ) ، وصحيح مسلم ٤/١٦٤ ـ ١٦٥ ( ١٤٤٧ ) . (١٢٥ ) ] من حديث ابنِ عباس عن النَّبيِّ ﷺ ، وخرَّجه الترمذي [ في « جامعه » ( ١١٤٦ ) . وأخرجه : عبد الرزاق ( ١٣٩٤٦ ) ، وأحمد ١/١٣١ ـ ١٣٢ ] من حديث عليًّ عن النَّبيِّ ﷺ .

وقد أجمع العلماء على العمل بهذه الأحاديث في الجملة ، وأنَّ الرضاع يُحرِّمُ من ما يُحرِّمه النَّسب (١) ، ولنذكرِ المحرَّماتِ مِنَ النَّسب كلهن حتَّى يعلم بذلك ما يحرم من الرضاع ، فنقول : الولادة والنَّسب قد يؤثِّران التحريمَ في النكاح ، وهو على قسمين :

أحدُهما : تحريمٌ مؤبَّدٌ على الانفراد ، وهو نوعان :

أحدهما: ما يحرم بمجرَّد النَّسب، فيحرم على الرجل أصولُه وإنْ عَلَون، وفروعه وإنْ سَفَلْنَ، وفروع أصوله البعيدة دون فروعه وإنْ سَفَلْن، وفروع أصوله البعيدة دون فروعهن، فيدخل في أصوله أمهاتُه وإنْ عَلَوْنَ من جهة أبيه وأمه، وفي فروعه بناتُه وبناتُ أولاده وإنْ سَفَلْنَ، وفي فروع أصله الأدنى أخواتُه من الأبوين، أو من

انظر: المغني ٩/ ١٩٢.

أحدهما ، وبناتهن وبنات الإخوة وأولادهم وإنْ سَفَلْنَ ، ودخل في فروع أصوله البعيدة العماتُ والخالاتُ وعماتُ الأبوين وخالاتهما وإنْ عَلَوْنَ ، فلم يبق من الأقارب حلالًا للرجل سوى فروع أصوله البعيدة ، وهُنَّ بناتُ العم ، وبناتُ العمات ، وبنات الخال ، وبناتُ الخالات (١) .

والنوع الثاني: ما يحْرُمُ بالنسب مع سبب آخر ، وهو المصاهرة ؛ فيحرم على الرجل حلائل آبائه ، وحلائلُ أبنائه ، وأمهات نسائه ، وبناتُ نسائه المدخول بهنَّ ؛ فيحرم على الرجل أمُّ امرأته وأمهاتُها من جهة الأم والأب وإنْ عَلَونَ ، ويحرُم عليه بناتُ امرأته ، وهنَّ الرَّبائب وبناتهن وإنْ سفلن ، وكذلك بناتُ بني زوجته وهن بناتُ الربائب نصَّ عليه الشافعي وأحمد ، ولا يُعلم فيه خلافُّ (٢) .

ويحرم عليه أنْ يتزوَّج بامرأة أبيه ، وإنْ علا ، وامرأة ابنه وإن سَفَلَ ، ودخول هؤلاء في التحريم بالنسب ظاهرٌ ؛ لأنَّ تحريمَهُنَّ من جهة نسبِ الرجل مع سبب المصاهرة (٣) .

وأما أمهات نسائه وبناتهن ، فتحريمهن مع المصاهرة بسبب نسب المرأة ، فلم يخرج التحريم بذلك عن أنْ يكونَ بالنَّسب مع انضمامه إلى سبب المصاهرة ، فإنَّ التحريم بالنَّسب المجرد ، والنَّسب المضاف إلى المصاهرة يشترك فيه الرجال والنساء ؛ فيحرم على المرأة أنْ تتزوَّج أصولها وإنْ علوا ، وفروعها وإنْ سفلوا ، وفروع أصلها الأدنى وإنْ سفلوا من إخوتها ، وأولادِ الإخوة وإنْ سفلوا ، وفروع أصولها البعيدة وهم الأعمام والأخوال وإنْ علوا دونَ أبنائهم ، فهذا كله بالنَّسب المجرَّد (٤) .

<sup>(</sup>۱) انظر : الأم ٦٦/٦ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٤ ـ ٤٢٥ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ٥/ ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الواضع في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٥ ـ ٤٢٧ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ١٥١/٥

 <sup>(</sup>٣) انظر : الأم ٦٨/٦ ـ ٦٩ ، وبداية المجتهد ٢/٥٦ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/٤٢٧ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ٥/ ١٥١ .

<sup>(</sup>٤) انظر : بداية المجتهد ٢/٥٦ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/٤٢٥ \_ ٤٢٦ ، وشرح =

وأما بالنَّسب المضاف إلى المصاهرة ، فيحرم عليها نكاحُ أبي زوجها وإنْ علا ، ونكاحُ ابنه وإنْ سَفَلَتْ بالعقد ، ويحرم عليها زوجُ ابنتها وإنْ سَفَلَتْ بالعقد ، وزوجُ أمها وإنْ علت ، لكن بشرط الدخول بها(١) .

والقسم الثاني: التحريم المؤبّد على الاجتماع دونَ الانفراد، وتحريمُه يختصُّ الرجال لاستحالة إباحةِ جمع المرأة بينَ زوجين، فكلُّ امرأتين بينهما رَحِمُّ محرم يحرم الجمع بينهما بحيث لو كانت إحداهما ذكراً لم يجز له التزوُّج بالأخرى، فإنَّه يحرم الجمعُ بينهما بعقد النكاح. قال الشعبي: كان أصحابُ محمد على يقولون: لا يجمعُ الرجلُ بين امرأتين لو كانت إحداهما رجلاً لم يصلح له أنْ يتزوَّجها. وهذا إذا كان التحريم لأجل النَّسب، وبذلك فسَّره سفيان الثوري وأكثرُ العلماء، فلو كان لغير النسب مثل أنْ يجمع بينَ زوجة رجل وابنته من غيرها، فإنَّه يُباحُ عند الأكثرين، وكرهه بعضُ السَّلف.

فإذا علم ما يحرم من النَّسب ، فكلّ ما يحرم منه ، فإنَّه يحرم من الرضاع نظيرُه ، فيحرم على الرجال أنْ يتزوَّج أمهاته من الرضاعة وإنْ عَلَونَ ، وبناته من الرضاعة وإنْ سَفَلن ، وأخواته من الرضاعة ، وبنات أخواته من الرضاعة وعماته وخالاته من الرضاعة ، وإنْ علون دون بناتهن .

ومعنى هذا أنَّ المرأة إذا أرضعت طفلاً الرَّضاع المعتبر في المدَّة المعتبرة ، صارت أمَّا له بنصِّ كتاب الله ، فتحرمُ عليه هي وأمَّهاتُها ، وإنْ علون من نسب أو رضاع ، وتصيرُ بناتُها كلُّهن أخواتٍ له من الرضاعة ، فيحرَّمن عليه بنصِّ القرآن (٢) ؛ وبقيةُ التحريم من الرضاعة استفيدَ مِن السُّنَّةِ ، كما استفيدَ من السُّنَّة أنَّ تحريم الجمع لا يختصُّ بالأختين ، بل المرأة وعمَّتها ، والمرأة وخالتها كذلك (٣) ، وإذا كانَ أولادُ المرضعة من نسب أو رضاعِ إخوةً للمرتضع ، فيحرمُ عليهِ بناتُ إخوته أيضاً ، وقد

الزركشي على مختصر الخرقي ٥/ ١٥١.

<sup>(</sup>١) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) إنظر: الأم ٦/٧٠\_٧١.

<sup>(</sup>٣) انظر : الواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٨ .

امتنع النَّبيُّ عَلَيْهِ من تزويج ابنة حمزة وابنة أبي سلمة ، وعلل بأنَّ أبويهما كانا أخوين له من الرَّضاعة .

[ أخرجه : البخاري ٢٢٢/٣ (٢٦٤٥ ) ، ومسلم ١٦٤/٤ \_ ١٦٥ (١٤٤٧ ) ( ١٢ ) من حديث عبد الله بن عباس . ] .

ويحرمُ عليه أيضاً أخواتُ المرضعة ؛ لأنهنَّ خالاتُه ويَنتشِرُ التحريمُ أيضاً إلى الفحل صاحب اللبن الذي ارتضع منه الطفلُ ، فيصيرُ صاحبُ اللبن أباً للطفلِ ، ويصير أولاده كلُّهم من المرضعة ، أو من غيرها من نسب أو رضاع إخوة للمرتضع ويصير إخوته أعماماً للطفل المرتضع ، وهذا قولُ جمهور العلماء من السَّلف ، وأجمع عليه الأئمة الأربعة ومن بعدهم . وقد دلَّ على ذلك من السنَّة ما روت عائشة : أنَّ أفلحَ أنما أبي القُعيسِ استأذنَ عليها بعدَما أنزل الحجابُ ، قالت عائشة : فقلتُ : والله لا آذنُ له حتى أستأذنَ رسول الله في فإنَّ أبا القُعيس ليس هو أرضعني ، ولكن أرضعتني امرأته ، قالت : فلما دخلَ رسول الله في ، ذكرتُ ذلك له ، فقال : « ائذني له ؛ فإنَّه المرأته ، قالت عائشة . خرَّجاه في عملُك تَرِبَت يمينُك » ، وكان أبو القعيس زوجَ المرأة التي أرضعت عائشة . خرَّجاه في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢/١٥٠ ( ٢٩٢١ ) ، وصحيح مسلم ٤/٢٢ ( ١٤٤٥ ) ( ٣ ) و٤/١٦٢ ( ١٤٤٥ ) ( ٨ ) و(٩ ) و(١٠ ) عـن عائشة ، به ] بمعناه .

وسئل ابن عباس عن رجل له جاريتان ، أرضعت إحداهما جاريةً والأخرى غلاماً أيحلُّ للغلام أنْ يتزوَّج الجارية ، فقال : لا ، اللقاحُ واحد (٢٠) .

ولو كان اللبن الذي ارتضع به الطفلُ قد ثاب للمرأة من غير وطءِ فَحلٍ بأنْ تكون امرأة لا زوجَ لها قد ثاب لها لبن أو هي بكرٌ أو آيسةٌ ، فأكثرُ العلماء على أنّه يحرم الرضاعُ به ، وتصيرُ المرضعةُ أمّاً للطفل ، وقد حكاه ابن المنذر إجماعاً عمن يُحفظ عنه

<sup>(</sup>١) انظر: الواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٧ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الأم ٦/ ٦٥ \_ ٦٦ ، والمغني ٩/ ٢٠١ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٩/ ١٩٤ .

من أهل العلم ، وهو قولُ أبي حنيفة ومالك والشافعي وإسحاق وغيرهم (١).

وذهب الإمامُ أحمد في المشهور المنصوص عنه إلى أنَّه لا ينتشِرُ التَّحريمُ به بحالٍ حتى يكونَ له فحلٌ يدرُّ اللبن من رضاعه . وحُكي للشَّافعيِّ قولٌ مثله (٢) .

ولو انقطع نسبه من جهة صاحب اللبن ، كولد الزِّنى ، فهل تَنْتَشر الحرمة إلى الزاني صاحب اللبن ؟ هذا ينبني على أنَّ البنتَ من الزنى هل تحرم على الزَّاني ؟ ومذهبُ أبي حنيفة وأحمد ومالك في رواية عنه تحريمها عليه خلافاً للشافعي ، وبالغ الإمام أحمد في الإنكار على من خالف في ذلك ، فعلى قولهم : هل ينتشر التَّحريمُ إلى الزاني صاحب اللبن ، فيكون أباً للمرتضع أم لا ؟ فيه قولان هما وجهان لأصحابنا (٢٠) ، واختار ابن حامد أنَّ التحريمَ لا ينتشرُ إليه ، واختار أبو بكر ، والقاضي أبو يعلى أنَّ التَّحريم ينتشر إلى الزاني ، وهو نصُّ أحمد ، وحكاه عن ابنِ عباس ، وهو قول إسحاق بن راهويه ، نقله عنه حرب .

وينتشرُ التحريمُ بالرضاع إلى ما حَرُمَ بالنَّسب مع الصهر: إمَّا من جهة نسب الرجل ، كامرأة أبيه وابنه ، أو من جهة نسب الزوجة ، كأمها وابنتها ، وإلى ما حرم جمعه لأجل نسب المرأة أيضاً ، كالجمع بين الأختين ، والمرأة وعمتها أو خالتها ، فيحرم ذلك كلُّه من الرضاع كما يحرم من النَّسب (٤) ، لدخوله في قوله على : « يَحرُمُ مِن الرضاع ما يَحرُمُ من النَّسب (٥) ، وتحريم هذا كلِّه للنسب ، فبعضه لنسب الزوج ، وبعضه لنسب الزوجة ، وقد نصَّ على ذلك أئمة السَّلف ، ولا يُعلم بينهم فيه اختلاف (٢) ، ونصَّ عليه الإمام أحمد ، واستدلَّ بعموم قوله : « يَحرُمُ من الرضاع ما يَحرمُ من النَّسب (١) .

<sup>(</sup>١) انظر: المغني ٩/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ٩/ ٢٠٧، والشرح الكبير على متن المقنع ٩/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر : الأم ٦/ ٦٩ ـ ٧٠ ، والمغني ٩/ ٢٠٤ ـ ٢٠٥ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٣٠ ـ 8٣٠ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٩/ ١٩٥ .

 <sup>(</sup>٤) انظر : الأم ٦/ ٦٨ ، والواضح في شرح مختصر الخرقي ٣/ ٤٢٥ ـ ٤٢٨ .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه

 <sup>(</sup>٦) انظر: المغني ٩/ ١٩٢، والشرح الكبير على متن المقنع ٩/ ١٩٢.

وأما قوله عز وجل: ﴿ وَحَلَنَهِلُ أَبْنَا يَصِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصَّلَابِكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣]، فقالوا: لم يُردُ بذلك أنّه لا يحرم حلائل الأبناء من الرضاع ، إنّما أراد إخراجَ حلائل الذين تُبُنُّوا ، ولم يكونوا أبناءً من النّسب كما تزوّج النّبيُ ﷺ زوجة زيد بن حارثة بعد أنْ كان قد تبنّاه [ أخرجه : البخاري ١٤٨/٦ ( ٤٧٩١ ) من حديث أنس بن مالك ، به ] .

وهذا التحريم بالرضاع يختصُّ بالمرتضع نفسه ، وينتشر إلى أولاده ، ولا ينتشر تحريمه إلى من في درجة المرتضع من إخوته وأخواته ، ولا إلى من هو أعلى منه من آبائه وأمهاته وأعمامه وعماته وأخواله وخالاته ، فتُباحُ المرضعة نفسها لأبي المرتضع مِن النَّسب وأخته منه لأبي المرتضع من الرضاع ولأخيه ، وتباح أمُّ المرتضع من النَّسب وأخته منه لأبي المرتضع من الرضاع ولأخيه . هذا قولُ جمهور العلماء ، وقالوا : يُباح أنْ يتزوَّج أختَ أخيه من الرَّضاعة ، وأخت ابنته من الرضاعة (۱) ، حتى قال الشعبي : هي أحلُّ من ماء قَدَس (۲) ، وصرَّح بإباحتها حبيبُ بن أبي ثابت وأحمد .

وروى أشعث عن الحسن أنّه كره أنْ يتزوّج الرجل بنتَ ظِئر ابنه ، ويقول : أخت ابنه ، ولم ير بأساً أنْ يتزوّج أمها ، يعني : ظئر ابنه ، وروى سليمان التيمي عن الحسن : أنّه سئل عن الرجل يتزوج أخت أخيه من الرضاعة ، فلم يقل فيه شيئاً ، وهذا يقتضي توقّفَه فيه ، ولعلَّ الحسن إنّما كان يكره ذلك تنزيهاً ، لا تحريماً ، لمشابهته للمحرم بالنّسب في الاسم ، وهذا بمجرّده لا يُوجِبُ تحريماً .

وقد استثنى كثيرٌ من الفقهاء من أصحابنا وغيرهم مما يحرم من النسب صورتين ، فقالوا : لا يحرم نظيرُهما مِنَ الرَّضاع :

إحداهما : أمُّ الأخت ، فتحرم مِنَ النَّسب ، ولا تحرم من الرضاع .

<sup>(</sup>۱) انظر: الهداية للكلوذاني ٢١٧/٢ ـ ٢١٨ بتحقيقي ، والمغني ٢٠٢/٩ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٩/ ١٩٤ ـ ١٩٥ ، والمفصل في أحكام المرأة والبيت ٦/ ٢٤١ ، ونيل المآرب في تهذيب شرح عمدة الطالب ٤/٤٨٤ .

<sup>(</sup>٢) قَدَسُ : بالتحريك والسين المهملة أيضاً . بلد بالشام قُرب حمص من فتوح شرحبيل بن حسنة وإليه تُضاف بُحيرة قَدَس .

انظر: معجم البلدان ٧/ ٢٢ ، ومراصد الاطلاع ٣/ ١٠٦٨ .

والثانية : أخت الابن ، فتحرم من النَّسب دونَ الرضاع ، ولا حاجة إلى استثناء هذين ، ولا أحدهما (١) .

أما أمُّ الأخت فإنَّما تحرم من النسب ، لكونها أمَّا أو زوجة أب ، لا لمجرَّد كونها أمَّا أخت ، فلا يُعلق التحريم بما لم يُعلقه الله به ، وحينئذ ، فيوجد في الرضاع من هي أم أخت ليست أماً ولا زوجة أب ، فلا تحرم ؛ لأنَّها ليست نظيراً لذاتِ النسب ، وأما أخت الابن ، فإنَّ الله تعالى إنَّما حرَّم الربيبة المدخول بأمها ، فتحرم لكونها ربيبة دُخِلَ بأمها ، لا لكونها أخت ابنه ، والدخول في الرضاع منتفٍ فلا يحرم به أولادُ المرضعة .

ومما قد يدخُلُ في عموم قوله: « يحرُم من الرضاع ما يحرمُ من النَّسب » ` : لو ظَاهَرَ مِن امرأته فشبَّهها بمحرمة من الرّضاع ، فقال لها: أنت عليَّ كأمي من الرضاع ، فهل يثبتُ بذلك تحريمُ الظِّهار أم لا ؟ فيهِ قولان :

أحدُهما : أنّه يثبت به تحريم الظهار ، وهو قول الجمهور ، منهم مالك ، والثوري ، وأبو حنيفة ، والأوزاعي ، والحسن بن صالح ، وعثمان البتّي ، وهو المشهور عن أحمد .

والنَّاني : لا يثبت به التَّحريمُ ، وهو قول الشافعيِّ <sup>(٣)</sup> ، وتوقف أحمد فيهِ في رواية ابن منصور .

\* \* \*

انظر: بدائع الصنائع ٤/٤، والمفصل في أحكام المرأة والبيت المسلم ٦٤١٦.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٣) انظر : الأم ٦/ ٦٩٧ ـ ٦٩٨ ، والإشراف على نكت مسائل الخلاف ٢/ ٧٦٧ ـ ٧٦٨ ، ورؤوس المسائل في الخلاف ٢/ ٨٤٧ ، والمغني ٨/ ٥٥٨ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٨/ ٥٥٨ ـ ٥٥٨ .

## الحديث الخامس والأربعون

عَنْ جابر بن عبد الله أنّه سَمِعَ رَسُولَ الله عَلَيْ عَامَ الفَتحِ وَهُوَ بِمِكَّةَ يَقُولُ : ﴿ إِنَّ الله وَرَسُولَهُ حَرَّمُ الْبَعَ الْخَمْرِ والمَميَّةِ والْخِنْزِيرِ والأصنام ﴾ فَقيلَ : يا رَسُولَ الله أَرأيتَ شُحومَ المَيتَةِ ، فإنّهُ يُطلَى بها السُّفُنُ ، ويُدهَنُ بها الجُلُودُ ، ويَستَصبحُ بها النّاسُ ؟ قَالَ : ﴿ لا ، هُو حَرامٌ ﴾ ، ثمّ قَال رَسُولُ الله عَلَيْ ذلك : ﴿ قَاتَلَ الله اليَهودَ ، إِنَّ الله عَلَيهِمُ الشُّحومَ ، فأجْمَلُوهُ ، ثمّ باعُوه ، فأكلوا ثَمَنه ﴾ خرَّجه البُخاريُّ [ في حَرَّمَ عَليهِمُ الشُّحومَ ، فأجْمَلُوهُ ، ثمّ باعُوه ، فأكلوا ثَمَنه ﴾ خرَّجه البُخاريُّ [ في صحيحه ﴾ ١٩٠٢ ( ٢٣٣٦ ) . وأخرجه : أبو داود (٣٤٨٦ ) ، والنسائي ١٧٧٧ و ٣٠٩ - ٣١٠ ، والروايات مطولة ومختصرة ] ومُسلمٌ [ في «صحيحه » ١/ ١٥ (١٨٩١ ) ، والنسائي ١٧٧٧ و ٣٠٩ - ٣١٠ .

هذا الحديث خرّجاه في « الصحيحين » من حديث يزيد بن أبي حبيب ، عن عطاء ، عن جابر . وفي رواية لمسلم (٢) أنْ يزيد قال : كتب إليَّ عطاء ، فذكره ، ولهذا

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر: «قوله: إنّ الله ورسوله حرم» هكذا وقع في الصحيحين بإسناد الفعل إلى ضمير الواحد وكان الأصل «حرما» فقال القرطبي: إنّه على تأدب فلم يجمع بينه وبين اسم الله في ضمير الاثنين ؛ لأنّه من نوع ما رد به على الخطيب الذي قال: «ومن يعصهما» كذا قال، ولم تتفق الرواة في هذا الحديث على ذلك فإن في بعض طرقه في الصحيح «إن الله حرم» ليس فيه و«رسوله»، وفي رواية لابن مردويه من وجه آخر عن الليث «إن الله ورسوله حرما»، وقد صح حديث أنس في النهي عن أكل الحُمر الأهلية «إن الله ورسوله ينهيانكم» ووقع في رواية النسائي في هذا الحديث «ينهاكم» والتحقيق جواز الإفراد في مثل هذا، ووجه الإشارة إلى أنّ أمر النّبي على ناشيء عن أمر الله، وهو والتحقيق جواز الإفراد في مثل هذا، ووجه الإشارة إلى أنّ أمر النّبي هذا أن الجملة الأولى حذفت نحو قوله: ﴿ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَالتّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة: ٢٦] والمختار في هذا أن الجملة الأولى حذفت لدلالة الثانية عليها، والتقدير عند سيبويه: والله أحق أن يرضوه، ورسوله أحق أن يرضوه وهو كقول الشاعر:

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجها .

قال أبو حاتم الرازي (١): لا أعلم يزيد بن أبي حبيب سمع من عطاء شيئاً ، يعني أنّه إنّما يروي عنه كتابَه ، وقد رواه أيضاً يزيدُ بنُ أبي حبيب ، عن عمرو بن الوليد بن عبدة ، عن عبد الله بن عمرو ، عن النّبيّ يَنْ بنحوه .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠٧/ (٢٢٢٣) ، وصحيح مسلم ٥/١٥ ( ١٥٨٢) ( ٧٧) ] عن ابن عباس قال : بلغ عمرَ أنَّ رجلاً باع خمراً ، فقال : قاتله الله ، ألم يعلم أنَّ رسولَ الله ﷺ ، قال : « قاتلَ الله اليهودَ ، حُرِّمَتْ عليهمُ الشُّحومُ ، فجَمَلوها فباعُوها » وفي رواية : « وأكلُوا أثمانها » .

وخرَّج أبو داود (٢٠ من حديث ابن عباسٍ عن النَّبيِّ ﷺ نحوه ، وزاد فيه : ﴿ وَإِنَّ اللهُ إِذَا حَرَّم أَكُلَ شَيءٍ ، حرَّم عليهم ثمنه ﴾ ، وخرَّجه ابن أبي شيبة [ في ﴿ مصنفه ﴾ ٤٦/٥] ، ولفظه : ﴿ إِنَّ الله إذا حرَّم شيئاً حرَّم ثمنه ﴾ .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٠٧/ ( ٢٢٢٤ ) ، وصحيح مسلم ٥١٥ ( ١٥٨٣ ) ( ٧٣ ) و في « الصحيحين » [ صحيح النبيّ الله يهوداً ، حُرِّمَتْ عليهمُ الشُّحومُ ، فباعُوها وأكلوا أثمانها » .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٢٤/١ ( ٤٥٩ ) و٣/ ٧٧ ( ٢٠٨٤ ) ، وصحيح مسلم ٥/٠٤ ( ١٥٨٠ ) ( ٢٠٨٤ ) ، وصحيح مسلم ٥/٠٤ ( ١٥٨٠ ) ( ٦٩ ) ] عن عائشة ، قالت : لما أُنزِلَت الآياتُ من آخر سورة البقرة ، خرج رسولُ الله ﷺ ، فاقترأهُنَّ على الناس ، ثم نهى عن التِّجارة في الخمر .

وفي رواية لمسلم [ في صحيحه ٥/٠٥ ( ١٥٨٠ ) ( ٧٠ ) عن عائشة ، به ] : لمَّا نزلتِ الآياتُ من آخر سورة البقرة في الرِّبا ، خرج رسولُ الله ﷺ إلى المسجد ، فحرَّم التجارة في الخمر .

وخرَّج مسلم [ في « صحيحه » ٥/ ٣٩ ( ١٥٧٨ ) ( ٦٧ ) ] من حديث أبي سعيد ، عن النَّبِيِّ عَلَى ، قال : « إِنَّ الله حرَّم الخمر ، فمن أدركته هذه الآية وعنده منها شيءٌ ، فلا يشرب ولا يَبِعْ » . قال : فاستقبل الناسُ بما كان عندهم منها في طريق المدينة ، فسفكوها .

<sup>(</sup>۱) في « العلل » ۲/ ٥١ عقيب (١١٤٠) .

<sup>(</sup>٢) برقم (٣٤٨٨) ، وهو حديث صحيح .

وخرّج أيضاً [ في «صحيحه » ٥٠/٥ ( ١٥٧٩ ) ( ٦٨ ) عن عبدالله بن عباس ، به ] من حديث ابن عباس أنَّ رجلاً أهدى لرسول الله على راوية خمر ، فقال له رسول الله هل عَلِمْت أنَّ الله قد حرَّمها ؟ » قال : لا ، قال : فسارَّ إنساناً ، فقال له رسول الله على : « بِمَ سَارَرْتَه ؟ » قال : أمرتُه ببيعها ، قال : « إنَّ الذي حَرَّمَ شُربها حَرَّمَ بيعها » ، قال : ففتح المزاد حتى ذهب ما فيها .

فالحاصل من هذه الأحاديث كُلِّها أنَّ ما حرَّم الله الانتفاعَ به ، فإنَّه يحرم بيعُه وأكلُ ثمنه ، كما جاء مصرحاً به في الراوية المتقدمة : « إنَّ الله إذا حرَّم شيئاً حرَّم ثمنه »(١) ، وهو وهذه كلمةٌ عامَّةٌ جامعة تَطَّرِدُ في كُلِّ ما كان المقصودُ من الانتفاع به حراماً ، وهو قسمان :

أحدهما: ما كان الانتفاعُ به حاصلاً مع بقاء عَينه ، كالأصنامِ ، فإنَّ منفعتها المقصودة منها هو الشرك بالله ، وهو أعظمُ المعاصي على الإطلاق<sup>(٢)</sup> ، ويلتحِقُ بذلك ما كانت منفعته محرَّمة ، ككتب الشِّركِ والسِّحر والبِدعِ والضَّلالِ ، وكذلك الصورُ المحرمةُ ، وآلات الملاهي المحرمة كالطنبور ، وكذلك شراءُ الجواري للغناء<sup>(٣)</sup> .

وفي «المسند» [ مسند الإمام أحمد ٥/٧٥٧ . وأخرجه : أحمد بن منيع كما في «إتحاف الخيرة» (٥١٠٧) ، والطيالسي (١١٣٤) ، والطبراني في «الكبير» (٧٨٠٣) جميعهم من طريق فرج بن فضالة ، عن علي بن يزيد ، عن القاسم ، عن أبي أمامة ، به مرفوعاً ، وإسناد الحديث ضعيف جداً لضعف فرج بن فضالة وعلي بن يزيد الألهاني ] عن أبي أمامة ، عن النّبيّ على ، قال : « إنّ الله بعثني رحمة وهُدى للعالمين ، وأمرني أنْ أمحق المزامير والكنّارات \_ يعني : البرابط والمعازف \_ والأوثان التي كانت تُعبد في الجاهلية ، وأقسم ربي بعزّته لا يشرب عبد من عبيدي جرعة من خمر إلّا سقيته مكانها من حميم جهنم ، معذباً أو مغفوراً له ، ولا يسقيها صبياً صغيراً إلّا سقيته مكانها من حميم جهنم ، معذباً أو مغفوراً له ، ولا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٧/٦ م عقيب (١٥٨١) ، وفتح الباري ٧/٤ عقيب (٢٣٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار : ٣٣٠ ٣٣٠ .

يدعها عبدٌ من عبيدي من مخافتي إلَّا سقيتها إيَّاه في حظيرةِ القُدُس ، ولا يحلُّ بيعُهُنَّ ولا يعلُ بيعُهُنَّ ولا شراؤُهُنَّ ، ولا تعليمُهُنَّ ، ولا تجارة فيهن ، وأثمانهم حرام » يعني : المغنّيات .

وخرَّجه الترمذي [ في «جامعه » ( ١٢٨٢ ) و ( ٣١٩٥ ) واستغربه . وهو ضعيف لضعف علي بن يزيد الألهاني ] ، ولفظه : « لا تبيعوا القينات ولا تشتروهن ، ولا تُعلِّموهُنَّ ، ولا خَيرَ في تجارةٍ فيهن ، وثمنُهُنَّ حرام ، في مثل ذلك أنزل الله : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو الْحَدِيثِ ﴾ [ لقمان : ٦ ] الآية ، وخرَّجه ابنُ ماجه (١) أيضاً ، وفي إسناد الحديث مقال ، وقد رُوي نحوه من حديث عمر [ أخرجه : الطبراني في « الكبير.» ( ٨٧ ) ، وانظر : مجمع الزوائد ٤/ ٩١ ] وعلي ً [ أخرجه : أبو يعلى ( ٥٢٧ ) ] بإسنادين فيهما ضعفٌ أيضاً .

ومن يحرم الغناء كأحمد ومالك ، فإنهما يقولان : إذا بيعت الأمةُ المغنية ، تُباع على أنّها ساذجةٌ ، ولا يُؤخذُ لغنائها ثمنٌ ، ولو كانت الجاريةُ ليتيم ، ونصَّ على ذلك أحمد ، ولا يمنعُ الغناءُ من أصل بيع العبد والأمة ؛ لأنّ الانتفاع به في غير الغناء حاصلٌ بالخدمة وغيرها ، وهو من أعظم مقاصدِ الرَّقيق (٢) . نعم ، لو علم أنّ المشتري لا يشتريه إلّا للمنفعة المحرمة منه ، لم يجز بيعُه لهُ عندَ الإمام أحمد وغيره من العلماء ، كما لا يجوزُ عندهم بيعُ العصير ممن يتخذه خمراً ، ولا بيعُ السِّلاح في الفتنة ، ولا بيع الرَّياحين والأقداح لمن يعلم أنّه يشربُ عليها الخمر ، أو الغلام لمن يعلم منه الفاحشة (٣) .

القسم الثاني: ما ينتفع به مع إتلاف عينه ، فإذا كان المقصود الأعظم منه محرماً ، فإنّه يحرم بيعه ، كما يحرم بيع الخنزير والخمر والميتة ، مع أنّ في بعضها منافع غيرَ محرمة ، كأكل الميتة للمضطرّ ، ودفع الغصّة بالخمر ، وإطفاء الحريق به . والخرّز بشعر الخنزير عند قوم ، والانتفاع بشعره وجلده عند من يرى ذلك ، ولكن لمّا كانت هذه المنافع غيرَ مقصودة ، لم يعبأ بها ، وحرم البيع بكون المقصودِ الأعظم من

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۱٦۸) في إسناده أبو المهلب مطرح بن يزيد الكناني ضعيف وشيخه عبيد الله بن زحر الإفريقي كذلك وأيضاً فهو منقطع .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ٣٠٧/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى ٤/٧٧٤.

وقد اختلف الناسُ في تأويلِ قوله ﷺ: « هو حرامٌ » فقالتَ طائفة : أراد أنَّ هذا الانتفاعَ المذكور بشحوم الميتة حرام ، وحينئذ فيكونُ ذلك تأكيداً للمنع من بيع الميتة ، حيث لم يجعل شيئاً من الانتفاع بها مباحاً (٢) .

وقالت طائفة : بل أرادَ أنَّ بيعها حرامٌ ، وإنْ كان قد ينتفع بها بهذه الوجوه ، لكن المقصود الأعظم من الشحوم هو الأكل ، فلا يُباحُ بيعُها لذلك .

وقد اختلفَ العلماءُ في الانتفاع بشحوم الميتة ، فرخَّص فيه عطاءٌ ، وكذلك نقل ابنُ منصورٍ عن أحمد وإسحاق ، إلَّا أنَّ إسحاقَ قال : إذا احتيجَ إليه ، وأمَّا إذا وُجِدَ عنه مندوحةٌ ، فلا ، وقال أحمد : يجوزُ إذا لم يمسه بيده ، وقالت طائفة : لا يجوزُ ذلك ، وهو قولُ مالك والشافعي وأبي حنيفة ، وحكاه ابن عبد البرّ إجماعاً عن غير عطاء .

وأمَّا الأَدْهانُ الطاهرة إذا تنجَّست بما وقع فيها من النجاسات ، ففي جواز الانتفاع بها بالاستصباح ونحوه اختلاف مشهور في مذهب الشافعي وأحمد وغيرهما ، وفيه روايتان عن أحمد (٣) .

وأما بيعُها ، فالأكثرون على أنَّه لا يجوزُ بيعُها ، وعن أحمد رواية : يجوز بيعُها من كافرٍ ، ويُعلم بنجاستها ، وهو مرويٌّ عن أبي موسى الأشعري ، ومن أصحابنا من خرَّج جوازَ بيعها على جواز الاستصباح بها وهو ضعيفٌ مخالفٌ لنصِّ أحمد بالتفرقة ، فإنَّ شحومَ الميتة لا يجوزُ بيعُها وإنْ قيل بجواز الانتفاع بها ، ومنهم من خرَّجه على القول بطهارتها بالغسل ، فيكون ـ حينئذٍ ـ كالثوب المتضَمِّخ بنجاسة .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٢) انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٦/٧ عقيب (١٥٨٣) ، وفتح الباري ٤/ ٥٣٦ عقيب (٢٢٣٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الشرح الكبير على متن المقنع ١٧/٤ . ١٨

وظاهر كلام أحمد منعُ بيعها مطلقاً ؛ لأنَّه علل بأنَّ الدُّهنَ المتنجس فيهِ ميتة ، والميتة لا يُؤكل ثمنها (١) .

وأما بقية أجزاء الميتة ، فما حُكمَ بطهارته منها جاز بيعه ، لجواز الانتفاع به ، وهذا كالشَّعر والقَرنِ عندَ من يقول بطهارتهما ، وكذلك الجلدُ عندَ من يرى أنَّه طاهر بغير دباغ ، كما حُكي عن الزهري ، وتبويبُ البخاري يدلُّ عليه (٢) ، واستدلَّ بقولِه : ﴿إنَّما حَرُم من الميتة أكلُها ﴾ [ أخرجه : البخاري ١٥٨/ (١٤٩٢) ، ومسلم ١٩٠/ (٣٦٣) (٣٦٣) و مسلم ١٩٠١ (٣٦٣) (١٠٠٠) و النسائي ١٩٠/ وفي « الكبرى » ، له (٢٥٦١) و (٢٥٦١) ، وابن حبان (٢٨٨١) و (١٢٨٤) عن عبد الله بن عباس ، به ] . وأما الجمهور الذين يرون نجاسة الجللِ قبل الدباغ ، فأكثرهم منعوا من بيعه حينئذ ؛ لأنَّه جزءٌ من الميتة (٣) ، وشذَّ بعضهم ، فأجاز بيعه كالثوب النجس ، ولكن الثوب طاهر طرأت عليه النجاسة ، وجلد الميتة فأجاز بيعه كالثوب العين . وقال سالمُ بنُ عبد الله بن عمر : هل بيعُ جلودِ الميتة إلَّا كأكل لحمها ؟ وكرهه طاوس وعكرمة ، وقال النخعي : كانوا يكرهون أنْ يبيعوها ، فيأكلوا أثمانها .

وأما إذا دبغت ، فمن قال بطهارتها بالدبغ ، أجاز بيعها ، ومن لم ير طهارتها بذلك ، لم يُجِزْ بيعها . ونصَّ أحمد على منع بيعِ القمح إذا كان فيه بولُ الحمار حتى يُغسل ، ولعلَّه أراد بيعه ممَّن لا يعلم بحاله ، خشية أنْ يأكله ولا يعلم نجاسته .

وأما الكلب ، فقد ثبت في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١١٠/٣ (٢٢٣٧) ، وصحيح مسلم ٥/ ٣٥ ( ١٥٦٧) ] عن أبي مسعود الأنصاري : أنَّ رسول الله ﷺ نهى عن ثمن الكلب .

وفي « صحيح مسلم »(١) عن رافع بن خديج سمع النّبيَّ ﷺ يقول : « شرُّ الكسب مَهْرُ البغيّ ، وثمن الكلب ، وكسب الحجام » .

<sup>(</sup>١) انظر: الشرح الكبير على متن المقنع ٤/ ١٧ ـ ١٨ .

<sup>(</sup>٢) انظر : فتح الباري ٤/ ٥٣٧ عقيب (٢٢٣٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر: الشرح الكبير على متن المقنع ١/ ٩٩.

<sup>. (</sup>٤·)(\o\n) \o (0)

وفيه عن معقل الجزري عن أبي الزبير ، قال : سألت جابراً عن ثمن الكلب والسّنور ، فقال : زجر النّبيُّ عن ذلك [ أخرجه : مسلم ٥/٥٥ (١٥٦٩) (٤٢) عن جابر بن عبد الله ، به ] . وهذا إنّما يُعرف عن ابن لهيعة عن أبي الزبير . وقد استنكر الإمامُ أحمد رواياتِ مَعْقِلِ عن أبي الزبير ، وقال : هي تشبه أحاديث ابنِ لهيعة ، وقد تُتُبّع ذلك ، فوُجِدَ كما قاله أحمد رحمه الله .

وقد اختلف العلماءُ في بيع الكلب ، فأكثرهم حرَّموه ، منهم الأوزاعي ، ومالك في المشهور عنه ، والشافعي ، وأحمد وإسحاق ، وغيرهم (۱) ، وقال أبو هريرة : هو سحت [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٤/٧٤٣] ، وقال ابن سيرين : هو أخبثُ الكسب [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٤٧/٣)] . وقال عبدُ الرحمن بنُ أبي ليلي : ما أبالي ثمن كلب أكلت أو ثمنَ خنْزير [ أخرجه : ابن أبي شيبة ٤/٨٤٣] . وهؤلاء لهم مآخذ :

أحدها: أنَّه إنَّما نُهي عن بيعها لنجاستها (٢) ، وهؤلاء التزموا تحريمَ بيع كلِّ نجسِ العين ، وهذا قولُ الشافعي ، وابن جرير ، ووافقهم جماعةٌ من أصحابنا ، كابنِ عقيل في « نظرياته » وغيره ، والتزموا أنَّ البغلَ والحمارَ إنَّما نجيز بيعهما إذا لم نقل بنجاستهما ، وهذا مخالفٌ للإجماع .

والثاني: أنَّ الكلبَ لم يُبح الانتفاعُ به واقتناؤه مطلقاً كالبغل والحمار، وإنَّما أبيحَ اقتناؤُه لحاجاتٍ مخصوصةٍ، وذلك لا يُبيح بيعه كما لا تبيحُ الضرورةُ إلى الميتة والدم بَيعَهُما، وهذا مأخذُ طائفةٍ من أصحابنا وغيرهم.

والثالث: أنَّه إنَّما نُهي عن بيعه لخسَّته ومهانته ، فإنَّه لا قيمة له إلَّا عند ذوي الشُّحِّ والمهانَةِ ، وهو متيسِّرُ الوجودِ ، فنُهي عن أخذ ثمنِه ترغيباً في المواساة بما يفضل منه عن الحاجة ، وهذا مأخذُ الحسن البصري وغيره من السَّلف ، وكذا قال بعضُ أصحابنا في النَّهي عن بيع السِّنَّورِ .

ورخَّصت طائفةٌ في بيع ما يُباح اقتناؤُه مِنَ الكلاب ، ككلب الصَّيد ، وهو قولُ

<sup>(</sup>۱) انظر: المغنى ٤/ ٣٢٤\_٣٢٥..

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى ٤/ ٣٢٥.

عطاء والنَّخعي وأبي حنيفة وأصحابه ، ورواية عن مالك ، وقالوا : إنَّما نهي عن بيع ما يحرُمُ اقتناؤُه منها (١) . وروى حماد بن سلمة ، عن أبي الزبير ، عن جابر : أنَّ النَّبيَّ نهى عن ثمن الكلب والسنور ، إلَّا كلب صيد ، خرَّجه النَّسائي [ في «المجتبى » ١٩٠٨ عن جابر بن عبد الله ، به ] ، وقال : هو حديثٌ منكر ، وقال أيضاً : ليس بصحيح ، وذكر الدارقطني (٢) أنَّ الصحيح وقفُه على جابر ، وقال أحمد : لم يصحَّ عن النَّبيِّ في رخصةٌ في كلب الصيد ، وأشار البيهقي (٣) وغيره إلى أنَّه اشتبه على بعض الرواة هذا الاستثناء ، فظنه من البيع ، وإنَّما هو مِنَ الاقتناء ، وحماد بن سلمة في رواياته عن أبي الزبير ليس بالقوي ، ومن قال : إنَّ هذا الحديث على شرط مسلم ـ كما ظنَّه طائفةٌ من المتأخرين \_ فقد أخطأ ؛ لأنَّ مسلماً لم يخرِّج لحمَّاد بن سلمة ، عن أبي الزبير شيئاً ، وقد بيَّن في كتاب « التمييز » (١٤) أنَّ رواياته عن كثير من شيوخه أو أكثرهم غيرُ قوية .

فأمًّا بيعُ الهرِّ ، فقد اختلف العلماءُ في كراهته ، فمنهم من كرهه ، ورُوي ذلك عن أبي هريرة وجابر وعطاء وطاوس ومجاهد ، وجابر بن زيد ، والأوزاعي ، وأحمد في رواية عنه ، وقال : هو أهونُ من جلود السِّباع ، وهذا اختيارُ أبي بكر من أصحابنا ، ورخص في بيع الهرِّ ابن عباس وعطاء في رواية والحسن وابن سيرين والحكم وحماد ، وهو قول الثوري وأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد في المشهور عنه (٥) ، وعن إسحاق روايتان ، وعن الحسن أنَّه كره بيعها ، ورخَّصَ في شرائها للانتفاع بها .

وهؤلاء منهم من لم يصحِّح النهي عن بيعها ، قال أحمد : ما أعلم فيه شيئاً يثبت أو يصحُّ ، وقال أيضاً : الأحاديث فيه مضطربةٌ .

<sup>(</sup>۱) انظر : المغني ۳۲٤/٤ ، والشرح الكبير على متن المقنع ١٥/٤ ، وفتح الباري ٥٣٨/٤ عقيب (٢٢٣٨) .

<sup>(</sup>۲) في « سننه » ۳/ ۷۳ .

<sup>(</sup>۳) في « سننه » ٦/٦ .

<sup>. \</sup>V\\_\V• (ξ)

 <sup>(</sup>٥) انظر : المغنى ٤/ ٣٢٨ ، والشرح الكبير على متن المقنع ٤/ ١٠ .

ومنهم من حمل النهي على ما لا نفع فيه كالبرِّيِّ ونحوه (١٠).

ومنهم من قال : إنَّما نهى عن بيعها ؛ لأنَّه دناءة وقلة مروءة ، لأنَّها متيسرة الوجود والحاجة إليها داعية ، فهي من مرافِق الناس التي لا ضررَ عليهم في بذل فضلها ، فالشُّحُ بذلك مِنْ أقبح الأخلاق الذميمة ، فلذلك زجر عن أخذ ثمنها .

وأما بقية الحيوانات التي لا تُؤكل ، فما لا نفع فيه كالحشرات ونحوه لا يجوزُ بيعُه (٢) ، وما يُذكر من نفع في بعضها ، فهو قليلٌ ، فلا يكون مبيحاً للبيع ، كما لم يبح النّبيُ على الميتة لما ذكر له ما فيها من الانتفاع ، ولهذا كان الصحيحُ أنّه لا يُباحُ بيعُ العلق لِمَصِّ الدم ، ولا الدِّيدان للاصطياد ونحو ذلك .

وأما ما فيه نفعٌ للاصطياد منها ، كالفهد ، والبازيِّ ، والصَّقر ، فحكى أكثرُ الأصحاب في جواز بيعها روايتين عن أحمد ، ومنهم من أجاز بيعها ، وذكر الإجماعَ عليه (٢) ، وتأوَّل رواية الكراهة كالقاضي أبي يعلى في « المجرد »(٤) ، ومنهم من قال : لا يجوزُ بيع الفهد والنسر ، وحكى فيه وجهاً آخر بالجواز ، وأجاز بيع البُزاة والصُّقور ، ولم يحكِ فيه خلافاً ، وهو قولُ ابن أبي موسى (٥) .

وأجاز بيع الصقر والبازي والعُقاب ونحوه أكثرُ العلماء ، منهم : الثوري ، والأوزاعي ، والشافعي ، وإسحاق ، والمنصوص عن أحمد في أكثر الروايات عنه جوازُ بيعها ، وتوقف في رواية عنه في جوازه إذا لم تكن معلَّمة ، قال الخلال : العمل على ما رواه الجماعة أنَّه يجوزُ بيعُها بكلِّ حالٍ .

وجعل بعضُ أصحابنا الفيلَ حكمه حكم الفهد ونحوه (٦) ، وفيه نظر ،

<sup>(</sup>۱) انظر : المغني ۳۲۸/۶ ، والشرح الكبير على متن المقنع ۱۰/٤ ، وشرح الزركشي على مختصر الخرقي ۳۸/۲۳ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الشرح الكبير على متن المقنع ٤/ ١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي ٣/ ٦٧٥ \_ ٦٧٦ .

<sup>(</sup>٤) هو: المجرد في الأصول للقاضي أبي يعلى محمد بن محمد بن الفراء الحنبلي المتوفى سنة ٤٥٨هـ. انظر: كشف الظنون ٢/ ١٥٩٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي ٣/ ٦٧٥ \_ ٦٧٦ .

<sup>(</sup>٦) انظر: الشرح الكبير على متن المقنع ٤/١٠.

والمنصوص عن أحمد في رواية حنبل أنَّه لا يحِلُّ بيعه ولا شراؤه ، وجعله كالسَّبُع ، وحُكي عن الحسن أنَّه قال : لا يُركب ظهره ، وقال : هو مسخ ، وهذا كلُّه يدلُّ على أنَّه لا منفعة فيه .

ولا يجوزُ بيعُ الدُّبِّ ، قاله القاضي في « المجرد » ، وقال ابن أبي موسى : لا يجوزُ بيعُ القردِ (١) ، قال ابن عبد البرِّ : لا أعلمُ في ذلك خلافاً بين العلماء ، وقال القاضي في « المجرد » : إنْ كان ينتفع به في موضع ، لحفظ المتاع ، فهو كالصَّقر والبازيِّ (٢) ، وإلَّا فهو كالأسد لا يجوزُ بيعه ، والصحيح المنعُ مطلقاً ، وهذه المنفعة يسيرةٌ ، وليست هي المقصودة منه ، فلا تُبيح البيعَ كمنافع الميتة .

ومما نُهي عن بيعه جيفُ الكفار إذا قُتِلوا ، خرّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٢٤٨/١ ، وهو حديث ضعيف لضعف نصر بن باب، وفيه عنعنة الحجاج بن أرطأة ، وهو مدلس ] من حديث ابن عباس قال : قتل المسلمون يوم الخندق رجلاً من المشركين ، فأعطوا بجيفته مالاً ، فقال رسول الله على : « ادفعوا إليهم جيفَته ، فإنَّه خبيثُ الجيفة ، خبيثُ الدِّيةِ » ، فلم يقبل منهم شيئاً . وخرَّجه الترمذي [ في « جامعه » (١٧١٥) ، وهو ضعيف أيضاً ؛ فإنَّ في إسناده محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى ، وهو ضعيف الحفظ جدّاً ، وهو منقطع أيضاً ] ، ولفظه : إنَّ المشركين أرادوا أنْ يشتروا جَسَد رجل من المشركين فأبي النَّبيُ على أنْ يبيعهم . وخرَّجه وكيع في كتابه من وجه آخر عن عكرمة مرسلاً ، ثم قال وكيع : الجيفة لا تُباع .

وقال حرب: قلت لإسحاق: ما تقول في بيع جيف المشركين من المشركين (٣)؟ قال: لا . وروى أبو عمرو الشيباني أنَّ عليًا أتي بالمستورد العجلي وقد تنصّر، فاستتابه فأبى أنْ يتوبَ ، فقتله ، فطلبت النصارى جيفته بثلاثين ألفاً ، فأبى عليٌّ فأحرقه [ أخرجه : عبد الرزاق (١٨٧١٠ ) ، والبيهقي ٦/ ٢٥٤ ، وصحح إسناده ابن التركماني في «الجوهر النقى » ٦/ ٢٥٤ ] .

<sup>(</sup>١) انظر: المغنى ٣٢٨/٤ ، والشرح الكبير على متن المقنع ١١/٤.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن قدامة : فأما بيعه لمن ينتفع كحفظ المتاع والدكان ونحوه فيجوز لأنَّه كالصَّقر والبازي ، وهذا مذهب الشافعي . انظر : المغني ٢٨٨٤ ، والشرح الكبير على متن المقنع ١١/٤ .

<sup>(</sup>٣) في (ص): « أنأخذ ثمنها » بدل: « من المشركين » .

## الحديث السادس والأربعون

عَنْ أَبِي بُرْدَةَ ، عن أَبِيه أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعْنَهُ إِلَى اليَمَنِ ، فسألَهُ عَنِ أَشربةٍ تُصنَعُ بها ، فقال : « ومَا هي ؟ » قال : البِتْعُ والمِزْرُ ، فقيل لأبي بُردَة : وما البِتْعُ ؟ قال : « كُلُّ مُسكرٍ حَرامٌ » خرَّجه البِتْعُ ؟ قال : « كُلُّ مُسكرٍ حَرامٌ » خرَّجه البُخاريُّ [ في « صحيحه » ٢٠٤/٥ ( ٤٣٤٣ ) ] .

وخرَّجه مسلم [ في «صحيحه » ١٩٩٦ ( ١٧٣١) ] ، ولفظه قال : بعثني رسولُ الله على أنا ومعاذٌ إلى اليمنِ ، فقلتُ : يا رسولَ الله ، إنَّ شراباً يُصنع بأرضنا يقال له : المِزْرُ مِنَ الشَّعير ، وشرابُ يقالُ له : البِتع من العسل ، فقال : « كلُّ مسكر حرامٌ » . وفي رواية لمسلم [ في «صحيحه » ١٩٩٦ ( ١٧٣٣ ) ( ٧٠ ) ] : فقال : « كُلُّ ما أسكر عن الصَّلاةِ فهو حرامٌ » ، وفي رواية له : [ في «صحيحه » ١٠٠١ ( ١٧٣٢ ) ما أسكر عن الصَّلاةِ فهو حرامٌ » ، وفي رواية له : [ في «صحيحه » ١٠٠٠ ( ١٧٣٣ ) كلًّ مسكر أسكر عن الصَّلاةِ » .

هذا الحديثُ أصلٌ في تحريم تناول جميع المسكرات ، المغطّيةِ للعقل ، وقد ذكر الله في كتابه العلَّة المقتضية لتحريم المسكرات ، وكان أوَّل ما حُرِّمتِ الخمرُ عند حضورِ وقتِ الصلاة لما صلَّى بعضُ المُهاجرين ، وقرأ في صلاته ، فخلط في قراءته (۱) ، فنزل قولُه تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَقَرَّبُوا الصَّكُوةَ وَأَنتُم سُكَرَىٰ حَقَّى تَعَلَّمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٣٤] ، فكان منادي رسول الله على ينادي : لا يقرب الصَّلاة سكران [أخرجه : أحمد ٢/٣٥ ، وأبو داود (٣٢٠) ، والترمذي (٣٠٤٩) ، والبزار (٣٣٤) ، والنسائي ٨/ ٢٨٦ \_ ٢٨٧ ، والطبري في «تفسيره» (٣٧٦٣) ، وهذا الحديث حصل اختلاف في إسناده ؛ انظر التعليق على «الجامع الكبير» (١٤١٧) ، ثم إنَّ الله حرَّمها على الإطلاق بقوله إسناده ؛ انظر التعليق على «الجامع الكبير» (١٤١٧) ، ثم إنَّ الله حرَّمها على الإطلاق بقوله

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى (٧٥٥٤) و (٥٥٥٧) .

تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْخَنْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَزَلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَٱجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ إِنَّمَا لَكُونُ اللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَةُ فَهَلَ ٱنْهُم يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَذَوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَةُ فَهَلَ ٱنْهُم مُنهُونَ ﴾ [المائدة : ٩١ \_ ٩١] .

فذكر سبحانه علَّة تحريم الخمر والميسر ، وهو القمار ، وهو أنَّ الشيطان يُوقعُ بهما العداوةَ والبغضاء ، فإنَّ مَنْ سَكِرَ اختلَّ عقلُه ، فربَّما تَسَلَّط على أذى الناسِ في أنفسهم وأموالهم ، وربما بَلغَ إلى القتل ، وهي أمُّ الخبائث ، فمن شَربها قتلَ النفس وزنى ، وربما كفر . وقد روي هذا المعنى عن عثمان [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٠٦٠ ) ، والنسائي ٨/ ٣١٥ و ٣١٨ و ٢٨٨ و ٢٨٨ و ٢٨٨ و ١١٣٠ و في « الكبرى » ، له ( ١٧٠١ ) و ( ١١٧٥ ) ، والبيهقي ٨/ ٢٨٨ \_ ٢٨٨ و موقوفاً ] ، وغيره [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ١١٣٧٢ ) و( ١١٤٩٨ ) عن ابن عباس ] ، وروي مرفوعاً أيضاً [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « ذم السكر » كما في « نصب الراية » ٢٩٧/٤ ، وابن حبان ( ٣٤٨ ) عن عثمان بن عفان مرفوعاً ، وسنده ضعيف ، والصواب وقفه ] .

ومن قامر ، فربما قُهرَ ، وأخذ ماله منه قهراً ، فلم يبق له شيء ، فيشتدُّ حِقدُه على من أخذ ماله . وكلُّ ما أدى إلى إيقاع العداوة والبغضاء كان حراماً ، وأخبر سبحانه أنَّ الشيطان يصدُّ بالخمر والميسر عن ذكر الله وعنِ الصَّلاةِ ، فإنَّ السَّكران يزولُ عقلُه ، أو يختلُّ ، فلا يستطيعُ أن يذكرَ الله ، ولا أنْ يُصلِّي ، ولهذا قال طائفة مِنَ السَّلف ('' : إنَّ شاربَ الخمر تمرُّ عليه ساعة لا يعرف فيها ربَّه ، والله سبحانه إنَّما خلق الخلق ليعرفوه ، ويذكروه ، ويعبدوه ، ويُطيعوه ('') ، فما أدَّى إلى الامتناع من ذلك ، وحال بين العبد وبين معرفة ربه وذكره ومناجاته ، كان محرَّماً ، وهو السكر ، وهذا بخلاف النَّوم ، فإنَّ الله تعالى جَبَل العباد عليه ، واضطرهم إليه ، ولا قِوام لأبدانهم إلَّا به ، إذ هو راحة لهم من السعي والنصب ، فهو من أعظم نِعَم الله على عباده ، فإذا نام المؤمن بقدر الحاجة ، ثم استيقظ إلى ذكر الله ومناجاته ودعائه ، كان نومُه عوناً له على الصلاة بقدر الحاجة ، ثم استيقظ إلى ذكر الله ومناجاته ودعائه ، كان نومُه عوناً له على الصلاة والذكر ، ولهذا قال من قال من الصحابة : إني أحتسب نومتي كما أحتسب قومتي .

<sup>(</sup>١) منهم السديّ . انظر : تفسير الطبرى عقيب (٣٢٩٥) .

<sup>(</sup>٢) انظر: التخويف من النار للمصنف ١/٥.

وكذلك الميسرُ يَصُدُّ عن ذكر الله وعنِ الصَّلاة ، فإنَّ صاحبه يَعْكُفُ بقلبه عليه ، ويشتغل به عن جميع مصالحه ومهماته حتى لا يكاد يذكرها لاستغراقه فيه ، ولهذا قال عليُّ لما مرَّ على قوم يلعبون بالشطرنج : ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون [ أخرجه البيهقي ١٠/٢١٢] ؟ فشبههم بالعاكفين على التماثيل . وجاء في الحديث : « إنَّ مدمِنَ الخمرِ كعابدِ وثنِ » [ أخرجه : ابن ماجه ( ٣٣٧٥ ) من حديث أبي هريرة ، وإسناده ضعيف لضعف محمد بن سليمان الأصبهاني ] . فإنه يتعلق قلبه بها ، فلا يكاد يمكنه أن يدعها كما لا يدع عابدُ الوثنِ عبادتَه .

وهذا كلَّه مضادٌ لِما خَلَق اللهُ العباد لأجله منْ تفريغ قلوبهم لمعرفته ، ومحبَّته ، وخشيته ، وذكره ، ومناجاتِه ، ودعائِه ، والابتهال إليه ، فما حالَ بين العبد وبين ذلك ، ولم يكن العبد إليه ضرورةٌ ، بل كان ضرراً محضاً عليه ، كان محرماً ، وقد رُوي عن عليٍّ : أنَّه قال لمن رآهم يلعبون بالشِّطرنج : ما لهذا خُلقتم [ أخرجه : البيهقي ٢١٢/١٠] . ومن هنا يعلم أنَّ الميسرَ محرَّمٌ ، سواء كان بِعوَضٍ أو بغيرِ عوضٍ ، وإنَّ الشطرنج كالنَّرد أو شرُّ منه ؛ لأنَّها تشغلُ أصحابَها عن ذكر الله ، وعن الصَّلاةِ أكثر مِنَ النَّرد .

والمقصودُ أنَّ النَّبيَّ ﷺ قال : « كلُّ مسكر حرامٌ ، وكلُّ ما أسكر عن الصلاة فهو حرام » .

وقد تواترت الأحاديثُ بذلك عن النّبيّ على ، فخرّجا في « الصحيحين » [ مسلم فقط ١٠٠/ ( ٢٠٠٣ ) ( ٢٠٠٣ ) و ( ٢٧ ) و ( ٢٠ ) و ( ٢٠٠٣ ) و ( ٢٠٠٣ ) و ( ٢٠٠٣ ) و النّبيّ على ، عن النّبيّ على ، قال : « كلّ مسكر خمرٌ ، وكلّ خمر حرام » ولفظ مسلم : « وكل مسكر حرام » . وخرّجا أيضاً [ صحيح البخاري ٢٠٠١ ( ٢٤٢ ) و٧/ ١٣٧ ( ٥٨٥ ) و ( ٢٨٥٥ ) ، وصحيح مسلم ٦/ ٩٩ ( ٢٠٠١ ) ( ١٧ ) و ( ٢٨ ) ] من حديث عائشة : أنّ النّبيّ على سئل عن البتع ، فقال : « كلّ شراب أسكر فهو حرام » ، في رواية لمسلم : « كل شراب مسكر حرام » وقد صحّح هذا الحديث أحمد ويحيى بن معين (١) ، واحتجا به ونقل ابن عبد البرّ (٢) إجماعَ صحّح هذا الحديث أحمد ويحيى بن معين (١) ، واحتجا به ونقل ابن عبد البرّ (٢) إجماعَ

<sup>(</sup>۱) أسند أبو جعفر النحاس عن يحيى بن معين أنَّ حديث عائشة : « كل شراب أسكر فهو حرام » أصح حديث في هذا الباب ، فتح الباري ٥٦/١٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر: الاستذكار ٧/ ١٣ ـ ١٥.

أهل العلم بالحديث على صحته ، وأنَّه أثبت شيء يُروى عن النَّبيِّ ﷺ في تحريم المسكر .

وأمًّا ما نقله بعضُ فقهاء الحنفية عن ابن معينٍ من طعنه فيه ، فلا يثبت ذلك عنه (١٠) . وقد خرَّح مسلم [ في «صحيحه » ٦/١٠٠ (٢٠٠٢) (٧٢)] من حديث أبي الزبير ، عن جابر ، عن النَّبيِّ عَلَيُّ قال : « كلّ مسكر حرام » .

وإلى هذا القول ذهب جمهورُ علماء المسلمين مِنَ الصَّحابة والتابعين ومن بعدهم من عُلماء الأمصار ، وهو مذهبُ مالك والشافعي والليث والأوزاعي وأحمد وإسحاق ومحمد بن الحسن وغيرهم ، وهو ممَّا اجتمع على القول به أهلُ المدينة كلهم .

وخالف فيه طوائف من عُلماء أهل الكوفة ، وقالوا : إنَّ الخمرَ إنَّما هو خمرُ العنب خاصة (١) ، وما عداها ، فإنَّما يحرم منه القدرُ الذي يُسكر ، ولا يحرم ما دُونَه ، وما زال علماء الأمصار يُنكرون ذلك عليهم ، وإنْ كانوا في ذلك مجتهدين مغفوراً لهم ، وفيهم خَلقٌ منْ أَتمَّة العلم والدين . قال ابنُ المبارك : ما وجدتُ في النبيذ رخصة عن أحد صحيح إلاَّ عن إبراهيم ، \_ يعني : النَّخعي [ أخرجه : النسائي في « الكبرى » (٢٦١ ) ، وانظر : نصب الراية ٢٠١٤ ، وفتح الباري ٢٠/١٥ ] \_ ، وكذلك أنكر الإمامُ أحمد أنْ يكونَ فيه شيءٌ يصحُ ، وقد صنف كتاب « الأشربة » ولم يذكر فيه شيئاً من الرخصة ، وصنَّف كتاباً في المسح على الخفين ، وذكر فيه عن بعض السَّلف إنكاره ، فقيل له : كيف لم تجعل في كتاب « الأشربة » الرخصة كما جعلت في المسح ؟ فقال : ليس في الرخصة في المسكر حديثٌ صحيح (٣) .

ومما يدلُّ على أن كُلَّ مسكر خمر أنَّ تحريم الخمر إنَّما نزل في المدينة بسبب

<sup>(</sup>۱) قال الزيلعي : « قيل : إن ابن معين طعن في ثلاثة أحاديث ؛ منها هذا ، وحديث من مس ذكره فليتوضأ ، وحديث لا نكاح إلا بولي ، وهذا الكلام لم أجدهُ في شيء من كتب الحديث ، والله أعلم » نصب الراية ٤/ ٢٩٥ ، وانظر : فتح الباري ٥٦/١٥ .

<sup>(</sup>٢) قال ابن عبد البر: « قال الكوفيون : إنَّ الخمر مِن العنب لقوله تعالى : ﴿ أَعُصِرُ خَمْراً ﴾ » . « فتح الباري » ١٠/ ٦١ ، وانظر : المغني لابن قدامة ١٠/ ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى لابن قدامة ١٠/ ٣٢٣.

سؤال أهل المدينة عمّا عندهم من الأشربة ، ولم يكن بها خمرُ العنب ، فلو لم تكن آية تحريم الخمر شاملةً لِما عندهم ، لما كان فيها بيانٌ لِما سألوا عنه ، ولكانَ محلُّ السبب خارجاً مِنْ عُموم الكلام ، وهو ممتنع ، ولمَّا نزل تحريمُ الخمر أراقوا ما عندهم من الأشربة ، فدلَّ على أنَّهم فَهِمُوا أنَّه منَ الخمر المأمور باجتنابه .

وفي « صحيح البخاري »(١) عن أنس قال : حُرِّمت علينا الخمرُ حين حرمت وما نَجِدُ خمرَ الأعناب إلَّا قليلاً ، وعامة خمرنا البسرُ والتمرُ .

وعنه أنَّه قال : إنِّي لأسقى أبا طلحة ، وأبا دُجانة ، وسهيلَ بن بيضاءَ خليطَ بُسرٍ وتمرٍ إذ حرمَتِ الخمر ، فقذفتها ، وأنا ساقيهم وأصغرُهم ، وإنا نَعُدُّها يومئذ الخمر [ أخرَجه البخاري ٧/ ١٤٠ ( ٥٦٠٠ ) ، وأبو عوانة ٥٣/٥ ، والبيهقي ٨/ ٢٩٠ ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٦٧/٦ ( ٤٦١٧ ) ، وصحيح مسلم ٥٧/٦ ( ١٩٨٠ ) . (٤) ] عنه قال : ما كان لنا خمرٌ غير فَضِيخِكُم هذا الذي تسمونه الفَضيخَ .

وفي « صحيح مسلم »(٢) عنه قال : لقد أنزل الله الآية التي حرَّم فيها الخمر ، وما بالمدينة شرابٌ يشرب إلَّا من تمر .

وفي « صحيح البخاري » (٣) عن ابنِ عمر ، قال : نَزَلَ تحريمُ الخمر وإنَّ بالمدينة يومئذ لخمسة أشربةٍ ما منها شراب العنب .

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢٧/٦ (٤٦١٩) و١٣٦/ (٥٥٨١)، وصحيح مسلم ١٣٦/٨ (٣٠٣١) (٣٢) و(٣٣) ] عن الشعبي ، عن ابنِ عمر ، قال : قام عمر على المنبر ، فقال : أما بعدُ ، نزل تحريمُ الخمرِ وهي من خمس : العنب والتمرِ والعسلِ والحنطةِ والشعيرِ . والخمرُ : ما خامر العقل . وخرَّجه الإمامُ أحمد ، وأبو داود ، والترمذي (١٤) من حديث الشعبي عن النعمان بن بشير ، عن النّبي على . وذكر الترمذي

<sup>. (001) 177/7 (1)</sup> 

<sup>(1)</sup>  $\Gamma/PA(YAPI)(\cdot I)$ 

<sup>. (</sup>٤٦١٦) ٦٧/٦ (٣)

 <sup>(</sup>٤) أحمد ٤/ ٢٨٧ ، وأبو داود (٣٦٧٦) ، والترمذي (١٨٧٢) .

أنَّ قولَ من قال: عن الشعبي ، عن ابن عمر ، عن عمر أصحّ ، وكذا قال ابنُ المديني (١) .

وروى أبو إسحاق عن أبي بُردة قال : قال عُمرُ : ما خمرته فعتقته ، فهو خمر ، وأنّى كانت لنا الخمر خمر العنب [ أخرجه : عبد الرزاق ( ١٧٠٥١ ) ، وابن الجعد في « مسنده » ( ٢٥٣١ ) ، وابن أبي شيبة ( ٢٣٧٥١ ) ] .

وفي « مسند » الإمام أحمد (٢) عن المختار بن فُلفل قال : سألت أنسَ بنَ مالك عن الشرب في الأوعية فقال : نهى رسولُ الله على عن المزفتة وقال : « كُلُّ مسكر حرام » قلتُ له : صدقت السكر حرام ، فالشربةُ والشربتان على طعامنا ؟ قال : المسكر قليله وكثيرُه حرامٌ ، وقال : الخمر من العنب والتمر والعسل والحنطة والشعير والذرة ، فما خمرت من ذلك فهو الخمر ، خرَّجه الإمام أحمد عن عبد الله بن إدريس : سمعتُ المختار بن فلفل يقول . . . فذكره ، وهذا إسنادٌ على شرط مسلم .

وفي « صحيح مسلم » (٢) ، عن أبي هريرة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « الخمرُ مِنْ هَاتَينِ الشَّجرتين : النخلة والعِنبة » ، وهذا صريح في أنَّ نبيذ التمر خمر .

وجاء التصريحُ بالنهي عن قليل ما أسكر كثيره ، كما خرَّجه أبو داود ، وابنُ ماجه ، والترمذي ( ١٨٦٥ )] ، وحسّنه من حديث جابرٍ ، عن النَّبيِّ عَلَيْهِ ، قال : « ما أسكرَ كَثيرُهُ فَقَليلُه حَرامٌ » .

وخرَّج أبو داود ، والترمذي (١٠) ، وحسّنه من حديث عائشة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « كُلُّ مُسكرٍ حرامٌ ، وما أسكر الفَرقُ ، فمل الكَفِّ منه حَرام » ، وفي رواية : « الحسوة منه حرام » ، وقد احتجَّ به أحمد ، وذهب إليه . وسئل عمن قال : إنَّه لا يصحُّ ؟ فقال : هذا رجلٌ مُغْلٍ ، يعني أنَّه قد غلا في مقالته . وقد خرَّج النَّسائي [ في « المجتبى » ٨ ٢٠١/ عن سعد بن أبي وقاص و٨ ٢٠٠٠ عن عبد الله بن عمرو ] هذا الحديث من

<sup>(</sup>١) انظر: جامع الترمذي عقيب (١٨٧٤).

 <sup>(</sup>۲) ٣/ ۱۱۲ ، وهو كذلك في « الأشربة » (١٩٠) و(١٩١) للإمام أحمد ، وهو حديث صحيح .

<sup>(</sup>٣) ٦/ ٩٨ (١٩٨٥) (١٣) و (١٤) و (١٥) .

<sup>(</sup>٤) أبو داود (٣٦٨٧) ، والترمذي (١٨٦٦) .

رواية سعد بن أبي وقاص ، وعبد الله بن عمرو ، عن النَّبيِّ ﷺ ، وقد رُوي عن النَّبيِّ ﷺ من وجوهٍ كثيرةٍ يطولُ ذكرُها .

وروى ابنُ عجلان ، عن عمرو بن شعيب ، حدثني أبو وهب الجيشاني ، عن وفد أهلِ اليمن أنَّهم قَدموا على النَّبيِّ عَلَيْ ، فسألوه عن أشربة تكون باليمن ، قال : فسَمَّوا له البِتْعَ مِن العسَل ، والمِزْرَ من الشعير ، قال النَّبيُّ عَلَيْ : «هل تسكرون منها ؟ » قالوا : إنْ أكثرنا سكِرنا ، قال : « فحرام قليل ما أسكر كثيره »(١) خرَّجه القاضي إسماعيل .

وقد كانت الصحابةُ تحتجُّ بقول النَّبيِّ عَلَيْ : « كُلُّ مُسكِرٍ حَرامٌ » على تحريم جميع أنواع المسكرات ، ما كان موجوداً منها على عهد النَّبيِّ عَلَيْ وما حدثَ بعده ، كما سُئِلَ ابن عباس عن الباذق ، فقال : سبق محمّدٌ الباذق ، فما أسكر فهو حرام ، خرَّجه البخاري [ في «صحيحه » ١٤٠/٧ ( ٥٩٩٨ ) ] ، يشير إلى أنَّه إنْ كان مسكراً ، فقد دخل في هذه الكلمة الجامعة العامة .

## واعلم أنَّ المسكرَ المزيل للعقل نوعان :

أحدهما: ما كان فيه لذَّةٌ وطربٌ ، فهذا هو الخمر المحرَّم شربه ، وفي «المسند »(٢) عن طلق الحنفيِّ أنَّه كان جالساً عند النَّبيِّ ، فقال له رجل يا رسولَ الله ، ما ترى في شراب نصنعُه بأرضنا من ثمارنا ؟ فقال عن « من سائلٌ عَنِ المسكر ؟ فلا تشربه ، ولا تسقه أخاك المسلم ، فو الذي نفسي بيده \_ أو بالذي يُحلف به \_ لا يشربه رجلٌ ابتغاءَ لذَّة سُكره ، فيسقيه الله الخمر يومَ القيامة » .

<sup>(</sup>١) ذكره ابن سعد في « الطبقات » ١/٣٦٩ ، وفي إسناده مقال ؛ فإنَّ أبا وهب الجيشاني مقبول عند المتابعة ولم يتابع ، وهو يحدث عن غير معروفين .

<sup>(</sup>٢) لم أجده في المسند ، ولعل الاختلاف في نسخ المسند لهذا الحديث كان قديماً ؛ فهذا الحديث من رواية الإمام أحمد ذكره ابن كثير في « جامع المسانيد » ٦/ ٤٧٥ وكذا عزاه له الهيثمي في « مجمع الزوائد » ٥/ ٧٠ أما ابن حجر فلم يذكره في أطراف المسند ٢/ ٦٢٢ (٢٩٣٩) \_ ٦٢٦ (٢٩٥٠) ، واختصر في « الإصابة » ٩/ ٣٩ (٤٠٤١) بعزوه لكتاب « الأشربة » .

أخرجه : أحمد في « الأشربة » (٣٢) ، والطبراني في « الكبير » (٨٢٥٩) ، وإسناده قويٌّ .

قال طائفة من العلماء: وسواءٌ كان هذا المسكرُ جامداً أو مائعاً ، وسواءٌ كان مطعوماً أو مشروباً ، وسواءٌ كان من حبِّ أو ثمرٍ أو لبنٍ ، أو غير ذلك ، وأدخلوا في ذلك الحشيشة التي تُعمل من ورق القِنَّب ، وغيرها ممَّا يُؤْكَلُ لأجل لذَّته وسكره (١) ، وفي « سنن أبي داود »(١) من حديث شهر بن حوشب ، عن أمِّ سلمة ، قالت : نهى رسول الله عن كلِّ مُسكرٍ ومُفتِّرٍ » والمفتر : هو المخدر للجسد ، وإنْ لم ينته إلى حدِّ الإسكار (٢) .

والثاني: ما يُزيلُ العقلَ ويسكر، ولا لذَّة فيه ولا طرب، كالبنج ونحوه، فقال أصحابنا: إنَّ تناوله لحاجة التداوي به، وكان الغالبُ منه السلامة جاز، وقد رُوي عن عُروة بن الزُّبير: أنَّه لمَّا وقعت الأكِلَة في رجله، وأرادوا قطعَها، قال له الأطباء: نسقيك دواءً حتى يغيبَ عقلُك، ولا تُحِسَّ بألم القطع، فأبى، وقال: ما ظننتُ أنَّ خلقاً يشربُ شراباً يزولُ منه عقلُه حتى لا يعرف ربّه [أخرجه: ابن عساكر في «تاريخ دمشق» خلقاً يشربُ شراباً يزولُ منه عقلُه حتى لا يعرف ربّه [أخرجه: ابن عساكر في «تاريخ دمشق» دواءً حدى الذهبي في «سير أعلام النبلاء» ٤٣٠/٤٤].

وروي عنه أنَّه قال: لا أشرب شيئاً يحولُ بيني وبين ذكر ربي عز وجل.

وإنْ تناول ذلك لغير حاجة التداوي ، فقال أكثرُ أصحابنا كالقاضي ، وابنِ عقيل ، وصاحب « المغني » : إنَّه محرم ؛ لأنَّه تسبب إلى إزالة العقل لغير حاجة ، فحرم كشرب المسكر ، وروى حنش الرحبي ـ وفيه ضعف (٤) ـ عن عكرمة ، عن ابن عباس

<sup>(</sup>۱) انظر: عون المعبود ۱۲٦/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الحديث (٣٦٨٦) ، وإسناده ضعيف لضعف شهر بن حوشب ، وقوله : « نهى عن كل مسكر » له شواهد صحيحة .

 <sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: المفتر: الذي إذا شُرِبَ أَحْمَى الجَسَدَ وصار فيه فتور، وهو ضعف وانكسار.
 النهاية ٣/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٤) هو حسين بن قيس الرحبي . قال عنه أحمد بن حنبل : « متروك الحديث ، ضعيف الحديث » ، وقال : يحيى بن معين : « ضعيف ، ليس بشيء » ، وقال البخاري : « ترك أحمد حديثه ، لا يكتب حديثه » ، وقال النسائي : « متروك الحديث ، ليس بثقة » ، وقال الدارقطني : « متروك » . انظر : التاريخ الكبير ٢ ٣٨٢ (٢٨٩٢) ، والضعفاء الكبير للعقيلي ٢ / ٢٤٧ ، والكامل لابن عدي ٣ / ٢١٨ .

مرفوعاً: « مَنْ شرب شراباً يَذَهَبُ بعقلِه ، فقد أتى باباً مِنْ أبواب الكبائر » [ أخرجه : البزار كما في « كشف الأستار » (١١٥٣٨) ، وأبو يعلى (٢٣٤٨) ، والطبراني في « الكبير » (١١٥٣٨)].

وقالت طائفة منهم ابنُ عقيل في « فنونه »: لا يَحرُمُ ذلك؛ لأنَّه لا لذَّة فيه، والخمرُ إنَّما حرِّمت لِما فيها منَ الشِّدَّةِ المطرِبَة ، ولا إطراب في البنج ونحوه ولا شدَّة .

فعلى قولِ الأكثرين: لو تناول ذلك لغير حاجة ، سكر به ، فطلّق ، فحكمُ طلاقه حكمُ طلاق السَّكران ، قاله أكثرُ أصحابنا كابن حامد والقاضي ، وأصحاب الشافعي ، وقالت الحنفية: لا يقع طلاقه ، وعلَّلوا بأنَّه ليس فيه لذَّة ، وهذا يدلُّ على أنَّهم لم يُحرِّموه . وقالت الشافعية: هو محرَّم ، وفي وقوع الطلاق معه وجهان ، وظاهرُ كلام أحمد أنّه لا يقعُ طلاقُه بخلافِ السَّكران ، وتأوله القاضي ، وقال : إنَّما قال ذلك إلزاماً للحنفية ، لا اعتقاداً له ، وسياق كلامه محتمل لذلك .

وأمَّا الحدُّ ، فإنَّما يجبُ بتناول ما فيه شِدَّة وطربٌ مِنَ المسكراتِ ؛ لأنَّه هو الذي تدعو النفوس إليه ، فجُعِلَ الحدُّ زاجراً عنه .

فأمًّا ما فيه سكرٌ بغيرِ طربٍ ولا لذَّة ، فليس فيه سوى التعزير ؛ لأنَّه ليس في النفوس داع إليه حتى يحتاج إلى حدِّ مقدَّر زاجرٍ عنه ، فهو كأكل الميتة ولحم الخنزير ، وشرب الدم .

وأكثرُ العلماء الذين يرونَ تحريمَ قليلِ ما أسكر كثيرُه يرونَ حدَّ مَنْ شربَ ما يُسكر كثيره ، وإن اعتقد حِلَّه متأولًا ، وهو قولُ الشافعي وأحمد ، خلافاً لأبي ثور ، فإنَّه قال : لا يحدُّ لتأوُله ، فهو كالنَّاكح بلا وليِّ . وفي حدِّ الناكح بلا وليِّ خلاف أيضاً ، ولكنَّ الصحيح أنَّه لا يُحَدُّ ، وقد فرَّق من فرَّق بينه وبين شرب النبيذ متأوِّلًا بأنَّ شرب النبيذ المختلف فيه داع إلى شرب الخمر المجمع على تحريمه بخلاف الناكح بغير وليٍّ ، فإنَّه مغن عن الزنى المجمع على تحريمه ، وموجب للاستعفاف عنه . والمنصوصُ عن أحمد أنَّه إنَّما حدَّ شارب النبيذ متأوِّلًا ؛ لأنَّ تأويلَه ضعيف لا يُدرأ عنه الحدُّ به ، فإنَّه قال في رواية الأثرم : يُحدُّ من شرب النبيذ متأوِّلًا ، ولو رُفِعَ إلى الإمام الحدُّ به ، فإنَّه قال في رواية الأثرم : يُحدُّ من شرب النبيذ متأوِّلًا ، ولو رُفِعَ إلى الإمام

<sup>(</sup>۱) انظر: المغنى لابن قدامة ٨/ ٢٥٥ ـ ٢٥٦.

من طَلَق البتة ، ثم راجعها متأوِّلًا أنَّ طلاق البتة واحدة ، والإمام يرى أنَّها ثلاث لا يُفرق بينهما ، وقال : هذا غيرُ ذاك ، أمره بيِّنٌ في كتاب الله ، وسنَّة نبيه عَلَيْهِ ، ونزل تحريم الخمر وشرابهم الفضيخ ، وقال النَّبيُّ عَلَيْهِ : « كُلُّ مسكرٍ خمر » ، فهذا بيِّن ، وطلاق البتة إنَّما هو شيءٌ اختلفَ النَّاسُ فيه (١) .

\* \* \*

## الحديث السابع والأربعون

عَنِ المِقدامِ بنِ مَعديكرِبَ قالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولُ : « مَا مَلاَ آدَميُّ وِعاءً شَرّاً مِنْ بَطْنٍ ، بَحَسْبِ ابنِ آدَمَ أكلاتُ يُقِمْنَ صُلْبَهُ ، فإنْ كَانَ لا مَحالَةَ ، فَتُلُثُّ لِطعامِهِ ، وثُلُثٌ لِنَفسه » رواهُ الإمامُ أحمدُ والتّرمِذيُّ والنَّسائيُّ وابنُ ماجَهْ ، وقَالَ التِّرمذيُّ : حَديثٌ حسَنٌ .

هذا الحديثُ خرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ١٣٢/٤ ] والترمذيُّ [ في « جامعه » ( ٢٣٨٠ ) ] من حديث يحيى بن جابر الطائي عن المقدام ، وخرَّجه النَّسائي [ في « الكبرى » ( ٢٧٦٠ ) و ( ٢٧٧٠ ) ] من هذا الوجه ومن وجه آخر من رواية صالح بن يحيى بن المقدام عن جدّه [ « الكبرى » ( ٢٨٦٨ ) ] ، وخرّجه ابنُ ماجه [ في « سننه » ( ٣٣٤٩ ) ] من وجه آخر عنه وله طرق أخرى [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ( ٢٦٢ ) عن حبيب بن عبيد ، عن المقدام ، به ] .

وقد رُوي هذا الحديث مع ذكر سببه ، فروى أبو القاسم البغوي في « معجمه » من حديث عبد الرحمن بن المُرقَع ، قال : فتح رسولُ الله في خيبر وهي مخضرة من الفواكه ، فواقع الناسُ الفاكهة ، فمغنتهم الحُمّى ، فشكَوْا إلى رسولِ الله في افقال رسولُ الله في الأرض ، وهي قطعة فقال رسولُ الله في الأرض ، وهي قطعة من النار ، فإذا أخذتكم فبرِّدوا الماء في الشّنان ، فصبُّوها عليكم بين الصَّلاتين » يعني المغرب والعشاء ، قال : ففعلوا ذلك ، فذهبت عنهم ، فقال رسولُ الله في : «لم يخلُق الله وعاء إذا مُلِئ شرّاً من بطن ، فإن كان لا بدَّ ، فاجعلوا ثُلُناً للطّعام ، وثُلثاً للشّراب ، وثُلثاً للرّيح » [ أخرجه : الطبراني كما في « مجمع الزوائد » ٥/٥٥ ، والبيهقي في « دلائل النبوة » ٢/١٦٠ ـ ١٦١ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٥٩ ) من طريق المحبر بن هارون ، عن أبي يزيد المقرئ ، عن عبد الرحمن بن المرقع ، وفي إسناده مقال ، ولبعض فقراته شواهد] .

وهذا الحديث أصلٌ جامعٌ لأصول الطب كُلِّها . وقد رُوي أنَّ ابنَ أبي ماسويه (١) الطبيبَ لمَّا قرأ هذا الحديث في كتاب أبي خيثمة ، قال : لو استعملَ الناسُ هذه الكلمات ، سَلِموا مِنَ الأمراض والأسقام ، ولتعطَّلت المارستانات (٢) ودكاكين الصيادلة ، وإنَّما قال هذا ؛ لأنَّ أصل كلِّ داء التُّخَم ، كما قال بعضهم : أصلُ كُلِّ داء البردةُ ، وروي مرفوعاً ولا يصحُّ رفعه [ أخرجه : ابن حبان في « المجروحين » ١/٢٠٤ ، وابن عدي في « الكامل » ٢/٢٧٩ ، وأبو أحمد العسكري في « أخبار المصحفين » : ٦٤ عن الحسن ، عن أنس مرفوعاً . قال الدارقطني : الأشبه بالصواب أنه من قول الحسن . انظر : « كشف الخفاء » (٣٨٠) . وقال ابن عدي : ولعل البلاء في هذا الحديث من محمد بن جابر الحلبي لأنه مجهول ولا يعرف حاله . انظر : الكامل ٢/٢٨٠ ] .

وقال الحارث بن كَلَدة طبيبُ العرب : الحِمية رأسُ الدواء ، والبِطنةُ رأسُ الداء ، ورفعه بعضهم ولا يصحُّ أيضاً (٣) .

وقال الحارث أيضاً: الذي قتل البرية ، وأهلك السباعَ في البرية ، إدخالُ الطعام على الطعام قبل الانهضام .

وقال غيره: لو قيل لأهل القبور: ما كان سببُ آجالكم ؟ قالوا: التُّخَمُّ<sup>(٤)</sup>.

فهذا بعض منافع تقليلِ الغذاء ، وتركِ التَّمَلِّي من الطَّعام بالنسبة إلى صلاح البدن وصحته .

وأما منافِعُه بالنسبة إلى القلب وصلاحه ، فإنَّ قلةَ الغذاء توجب رِقَّة القلب ، وقوَّة الفهم ، وانكسارَ النفس ، وضعفَ الهوى والغضب ، وكثرةُ الغذاء توجب ضدَّ ذلك .

<sup>(</sup>۱) هو أبو زكريا يحيى بن ماسويه الحراني ، كان مسيحياً طبيباً حاذقاً ، له من المصنفات ( إصلاح الأدوية المفردة تدبير الأصحاء ) توفي في سر من رأى سنة ثلاث وأربعين ومئتين . انظر : كشف الظنون ١/ ٥١٥ .

<sup>(</sup>٢) هي دار المرضى ، انظر : لسان العرب ( مرس ) .

<sup>(</sup>٣) قال السخاوي : « لا يصح رفعه إلى النبي ﷺ بل هو من كلام الحارث بن كلدة طبيب العرب أو غيره » المقاصد الحسنة (١٠٣٥) ، وانظر : كشف الخفاء (٢٣٢٠) .

<sup>(</sup>٤) ذكره المناوي في « فيض القدير » ١/ ٦٧ .

قال الحسن : يا بنَ آدم كُلْ في ثلث بطنك ، واشرب في ثلثٍ ، ودع ثُلُثَ بطنك يتنفَّس لتتفكر .

وقال المروذي: جعل أبو عبد الله: يعني: أحمدَ يُعظِّمُ أمر الجوع والفقر، فقلت له: يُؤجر الرجل في ترك الشهوات، فقال: وكيف لا يؤجر، وابنُ عمر يقول: ما شبعت منذ أربعة أشهر؟ قلت لأبي عبد الله: يجد الرجلُ مِنْ قلبه رقَّة وهو يشبع؟ قال: ما أرى(١).

وروى المروذي عن أبي عبد الله قول ابن عمر هذا من وجوه ، فروى بإسناده عن ابن سيرين ، قال : قال رجل لابن عمر : ألا أجيئك بجوارش ؟ قال : وأيُّ شيء هو ؟ قال : شيءٌ يَهضِمُ الطعامَ إذا أكلته ، قال : ما شبعتُ منذ أربعةِ أشهر ، وليس ذاك أني لا أقدر عليه ، ولكن أدركت أقواماً يجوعون أكثرَ مما يشبعون [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ١/ ٣٠٠ ، وذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ٣/ ٢٢٢ ] .

وبإسناده عن نافع ، قال : جاء رجل بجوارش إلى ابن عمر ، فقال : ما هذا ؟ قال : جوارش : شيءٌ يُهضَمُ به الطعامُ ، قال : ما أصنع به ؟ إنّي ليأتي عليّ الشهرُ ما أشبع فيه من الطعام [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ١/٣٠٠] .

وبإسناده عن رجل قال: قلتُ لابنِ عمر: يا أبا عبد الرحمن رَقَّتْ مضغتك ، وكبِرَ سِنُّكَ ، وجلساؤك لا يعرفون لك حَقَّك ولا شَرَفك ، فلو أمرتَ أهلك أنْ يجعلوا لك شيئاً يلطفونك إذا رجعتَ إليهم ، قال: وَيْحَكَ ، والله ما شبعتُ منذ إحدى عشرة سنة ، ولا اثنتي عشرة سنة ، ولا ثلاث عشرة سنة ، ولا أربع عشرة سنة مرَّة واحدة ، فكيف بي وإنَّما بقي مني كظِمْ والحمار [أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء» [٢٩٨-٢٩١].

وبإسناده عن عمرو بن الأسود العنسي أنَّه كان يدعُ كثيراً من الشبع مخافة الأشر [ أخرجه : ابن أبي عاصم في «الآحاد المثاني» (٢٨٢٨)، وأبو نعيم في «حلية الأولياء» ٥/١٥٦].

<sup>(</sup>١) انظر: الورع للإمام أحمد: ١٢٠.

وروى ابن أبي الدنيا في كتاب « الجوع » ( البعد عن نافع ، عن ابنِ عمر ، قال : ما شبعتُ منذُ أسلمت .

وروی بإسناده (۲) عن محمد بن واسع ، قال : مَنْ قَلَّ طُعْمُه فهم ، وأفهم ، وصفا ، ورقَّ ، وإنَّ كثرةَ الطَّعام ليُثقل صاحبه عن كثير مما يُريد .

وعن أبي عبيدة الخَوَّاص ، قال : حَتْفُكَ في شبعك ، وحَظُّك في جوعك ، إذا أنت تجوَّعت أنت شبعتَ ثقلتَ ، فنِمْتَ ، استمكن منك العدوُ ، فجثم عليك ، وإذا أنت تجوَّعت كنت للعدو بمرصد [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » (٤٢ ) ] .

وعن عمرو بن قيس ، قال : إِيَّاكُمْ والبِطنة فإنَّها تُقسِّي القلب [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ٨٤ ) ] .

وعن سلمة بنِ سعيد قال : إنْ كان الرجلُ لَيُعيَّر بالبِطنة كما يُعير بالذَّنب يَعمَلُهُ [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ٨٣ ) ] .

وعن بعض العلماء قال : إذا كنت بطيناً ، فاعدد نفسك زمناً حتى تخمص [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ٨٥ ) ولم ينسبه ] .

وعن ابن الأعرابي قال : كانت العربُ تقول : ما بات رجلٌ بطيناً فتمَّ عزمُه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في " الجوع » ( ٨٦ ) ] .

وعن أبي سليمان الداراني قال : إذا أردتَ حاجةً من حَواثِج الدُّنيا والآخرة ، فلا تأكل حتَّى تقضيها ، فإنَّ الأكلَ يُغير العقل [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ٨٧ ) ] .

وعن مالك بن دينار قال: ما ينبغي للمؤمن أنْ يكونَ بطنه أكبرَ همه ، وأنْ تكونَ شهوته هي الغالبة عليه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ١٠٥ ) ] .

قال : وحدثني الحسنُ بن عبد الرحمن ، قال : قال الحسن أو غيره : كانت بلية أبيكم آدم عليه السلام أكلةً ، وهي بليتُكم إلى يوم القيامة [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في

<sup>(</sup>۱) رقم (۸۵).

<sup>(</sup>٢) رقم (٩٥).

«الجوع» (٩٧)]. قال: وكان يُقال: من ملك بطنه، ملك الأعمالَ الصالحة كلها [لم أقف على قول الحسن، وأخرجه: ابن أبي الدنيا في «الجوع» (٩٩) عن مالك بن دينار]، وكان يُقال: لا تَسكُنُ الحِكمةُ معدة ملأى (١٠).

وعن عبد العزيز بن أبي رواد قال : كان يُقال : قِلة الطعام عونٌ على التسرُّع إلى الخيرات [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ١٠٧ ) ] .

وعن قثم العابد قال : كان يُقال : ما قلَّ طعمُ إمرئ قطُّ إلَّا رقَّ قلبه ، ونديت عيناه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ١٢٤ ) ] .

وعن عبد الله بن مرزوق قال: لم نَرَ للأشر مثل دوام الجوع ، فقال له أبو عبد الرحمن العمري الزاهد: وما دوامه عندك ؟ قال : دوامُه أنْ لا تشبع أبداً ، قال : وكيف يقدر من كانَ في الدنيا على هذا ؟ قال : ما أيسرَ ذلك يا أبا عبد الرحمن على أهل ولايته ومن وفَقه لطاعته ، لا يأكل إلَّا دونَ الشبع هو دوامُ الجوع [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في " الجوع " (١٣٦ ) ] .

ويشبه هذا قول الحسن لما عرض الطعامَ على بعض أصحابه ، فقال له : أكلتُ حتى لا أستطيع أنْ آكل ، فقال الحسن : سبحان الله ويأكل المسلم حتى لا يستطيع أن يأكل ؟! [ أخرجه : أحمد في « الزهد » ( ١٥٢٣ ) ] .

وروى أيضاً بإسناده عن أبي عمران الجوني ، قال : كان يقال : من أحبّ أن يُنوَّرَ لهُ قلبُه ، فليُقِلَّ طُعمَه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ١٤٢ ) ] .

وعن عُثمان بن زائدة قال : كتب إليَّ سفيان الثوري : إنْ أردت أنْ يصحَّ جسمك ، ويَقِلَّ نومك ، فأقلَّ من الأكل [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الجوع » ( ١٥٠ ) ] .

وعن ابن السَّماك قال : خلا رجل بأخيه ، فقال : أي أخي ، نحن أهونُ على الله من أنْ يُجيعنا ، إنَّما يُجيع أولياءه .

وعن عبد الله بن الفرج قال : قلت لأبي سعيد التميمي : الخائف يشبعُ ؟ قالَ : لا ، قلت : المشتاق يشبع ؟ قالَ : لا .

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الجوع (١٠٢).

وعن رياح القيسي: أنه قُرِّبَ إليه طعامٌ ، فأكل منه ، فقيل لهُ : ازدد فما أراك شبعتَ ، فصاح صيحة وقال : كيف أشبَعُ أيام الدنيا وشجرةُ الزقوم طعامُ الأثيم بين يدي ؟ فرفع الرجلُ الطعام من بين يديه ، وقال : أنت في شيء ونحن في شيء أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢/١٩٤] .

قال المروذي: قال لي رجل: كيف ذاك المتنعمُ ؟ يعني : أحمد، قلتُ له: وكيف هو متنعم؟ قال: أليس يجد خبزاً يأكل، وله امرأة يسكن إليه ويطؤها، فذكرتُ ذلك لأبي عبد الله، فقال: صدق، وجعل يسترجِعُ، وقال: إنا لنشبع.

وقال بشرُ بنُ الحارث : ما شبعت منذ خمسينَ سنة ، وقال : ما ينبغي للرجل أنْ يشبع اليوم من الحلال ؛ لأنّه إذا شبع من الحلال ، دعته نفسُه إلى الحرام ، فكيف من هذه الأقذار ؟! [ أخرجه : أحمد في « الورع » : ١٢٣ ] .

وعن إبراهيم بن أدهم قال: من ضبط بطنه ضبط دينَه ، ومن ملك جُوعَه ملك الأخلاق الصالحة ، وإنَّ معصية الله بعيدةٌ من الجائع ، قريبةٌ من الشبعان ، والشبعُ يميت القلبَ ، ومنه يكونُ الفرحُ والمرح والضحك .

وقال ثابت البناني: بلغنا أنَّ إبليس ظهر ليحيى بن زكريا عليهما السّلام ، فرأى عليه معاليق من كلِّ شيءٍ ، فقال له يحيى: يا إبليس ، ما هذه المعاليقُ التي أرى عليك ؟ قال: هذه الشهواتُ التي أصيبُ من بني آدم ، قال: فهل لي فيها شيءٌ ؟ قال: ربما شبعت ، فثقَلناك عن الصَّلاة وعنِ الذِّكر ، قال: فهل غيرُ هذا ؟ قال: لا ، قال: لله عليَّ ألا أملاً بطني من طعام أبداً ، قال: فقال إبليس: ولله عليَّ أنَّ لا أنصحَ مسلماً أبداً [ أخرجه: ابن الجعد في « مسنده » ( ١٣٨٦ ) ، وأبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢ / ٣٢٨ ] .

وقال أبو سليمان الداراني: إنَّ النفس إذا جاعت وعطشت، صفا القلب ورقَّ، وإذا شبعت ورويت، عمي القلبُ [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الجوع» (٣١٩)]، وقال في مفتاحُ الدنيا الشبع، ومفتاح الآخرة الجوع، وأصلُ كلِّ خير في الدنيا والآخرة الخوف من الله عز وجل، وإنَّ الله ليُعطي الدنيا من يُحبُّ ومن لا يُحبُّ، وإنَّ الجوع عنده في

خزائن مُدَّخَرة ، فلا يُعطي إلَّا من أحبَّ خاصة ؛ ولأنْ أدعَ من عشائي لقمةً أحبُّ إليَّ من أن آكلها ثم أقوم من أوَّل الليل إلى آخره [أخرجه: البيهقي في «شعب الإيمان» (٥٧١٥)، والخطيب في «تاريخه» (٢٤٨/١٠].

وقال الحسن بن يحيى الخشني: من أراد أن تَغْزُرَ دموعه ، ويرِقَّ قلبه ، فليأكل ، وليشرب في نصف بطنه ، قال أحمد بن أبي الحواري: فحدثت بهذا أبا سليمان ، فقال: إنَّما جاء الحديث: «ثلثٌ طعام وثلثٌ شراب » ، وأرى هؤلاء قد حاسبوا أنفسهم ، فربحوا سدساً [ أخرجه: أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٨/ ٣١٨ . قلت: والخير والهدى والسداد في اتباع أمر رسول الله على وما نصح في حديثه على ففيه الغاية في الورع والزهد ، أما المبالغة في الأمر فقد يخرج بالمرء إلى حيز التنطع والتشدد المنهي عنه ] .

وقال محمد بن النضر الحارثي: الجوعُ يبعث على البرِّ كما تبعثُ البِطنة على الأشر (١٠) .

وعن الشافعي ، قال : ما شبعتُ منذ ستَّ عشرةَ سنة إلَّا شبعة اطرحتها ؛ لأنَّ الشبع يُثقِلُ البدن ، ويُزيل الفطنة ، ويجلب النوم ، ويضعف صاحبه عن العبادة [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٩/١٢٧ ] .

وقد ندب النّبيُّ إلى التقلل من الأكل في حديث المقدام ، وقال : «حسبُ ابن آدم لقيمات يُقمن صلبه »(٢) . وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩٢/٧ ( ٥٣٩٣ ) ، وصحيح مسلم ٢/١٥٢ ( ٢٠٦٠ ) ( ١٨٢ ) من حديث ابن عمر ] عنه على أنّه قال : « المؤمن يأكل في معى واحدٍ ، والكافرُ يأكل في سبعة أمعاء » والمراد أنّ المؤمن يأكلُ بأدبِ الشّرع ، فيأكل في سبعة في معى واحدٍ ، والكافر يأكل بمقتضى الشّهوة والشّرَهِ والنّهم ، فيأكلُ في سبعة أمعاء .

وندب ﷺ مع التقلُّل منَ الأكل والاكتفاء ببعض الطعام إلى الإيثار بالباقي منه ، فقال : « طعامُ الواحدِ يكفي الاثنين ، وطعامُ الاثنين يكفي الثَّلاثة ، وطعامُ الثلاثة

<sup>( )</sup> ذكره ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٣/ ٨٠ .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه .

يكفي الأربعة » [ أخرجه : مسلم ٦/ ١٣٢ ( ٢٠٥٩ ) ( ١٧٩ ) و( ١٨١ ) ، وابن ماجه ( ٣٢٥٤ ) ، والترمذي ( ١٨٢٠م ) من حديث جابر ] .

فأحسنُ ما أكل المؤمن في ثُلُثِ بطنه ، وشرِبَ في ثلث ، وترك للنَّفَسِ ثُلثاً ، كما ذكره النَّبيُ في حديث المقدام ، فإنَّ كثرة الشرب تجلِبُ النوم ، وتفسد الطعام . قال سفيان : كُلْ ما شئتَ ولا تشرب ، فإذا لم تشرب ، لم يجئك النوم [ أخرجه : أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٧/١٨] .

وقال بعض السَّلف: كان شبابٌ يتعبَّدون في بني إسرائيل، فإذا كان عند فطرهم، قام عليهم قائم فقال: لا تأكلوا كثيراً، فتشربوا كثيراً، فتناموا كثيراً، فتخسروا كثيراً (١).

وقد كان النَّبِيُّ ﷺ وأصحابه يجوعون كثيراً ، ويتقلَّلون من أكل الشَّهوات ، وإنْ كان ذلك لِعدم وجود الطَّعام ، إلَّا أنَّ الله لا يختارُ لرسوله إلَّا أكملَ الأحوال وأفضلها . ولهذا كان ابنُ عمر يتشبه بهم في ذلك ، مع قدرته على الطَّعام ، وكذلك كان أبوه من قبله .

ففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٩٨/٧ ( ٥٤٢٣ ) و٧/ ١٠٢ ( ٥٤٣٨ ) و٨/ ١٧٢ ) وففي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٢٩٧٠ ) عن عائشة ، قالت : ما شبع آلُ محمد علم ١٠٨٧ ( ٢٩٧٠ ) إعن عائشة ، قالت : ما شبع ألله عنه عبر أرض أللاث ليال تباعاً حتى قُبض ، ولمسلم (٢٠) : قالت : ما شبع رسول الله على من خبز شعير يومين متتابعين حتى قبض .

وخرَّج البخاري [ في « صحيحه » ٧/٧٨ ( ٣٧٤ ) ] عن أبي هريرة قال : ما شَبعَ رسول الله ﷺ مِن طعام ثلاثة أيام حتى قُبض .

وعنه قال : خرج رسول الله ﷺ من الدنيا ولم يشبع من خبز الشعير [ أخرجه : البخاري ٧/ ٩٧ ( ٤١٤ ) ] .

<sup>(</sup>١) انظر: الزهد: ١٠٤ لابن أبي عاصم (ط. دار الريان للتراث).

<sup>.</sup> (Y) (YŶŶ) Y A A (Y)

وفي « صحيح مسلم » (١) عن عمر أنَّه خطب ، فذكر ما أصابَ الناسُ من الدنيا ، فقال : لقد رأيتُ رسول الله ﷺ يُظلُّ اليوم يلتوي ما يجد دَقَلاً يملأ به بطنه .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٢٤٧٢ ) ، وقال : « حسن صحيح » ] ، وابن ماجه [ في « سننه » ( ١٥١ ) ] من حديث أنس عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « لقد أوذيت في الله وما يُؤذى أحد ، ولقد أتت عليَّ ثلاث مِنْ بين يومٍ وليلةٍ وما لي طعامٌ إلَّا ما واراه إبط بلال » .

وخرَّج ابنُ ماجه [ في « سننه » (٤١٤٩ ) ، وإسناده ضعيف ] بإسناده عن سليمان بن صُرَد ، قال : أتانا رسولُ الله ﷺ ، فمكثنا ثلاث ليالٍ لا نَقِدرُ \_ أو لا يقدر \_ على طعام .

وبإسناده [ في « سننه » ( ٤١٥٠ ) ، وفي إسناده مقال من أجل سويد بن سعيد ، وفي القلب شيء من المتن ] عن أبي هريرة ، قال : أتي رسول الله على بطعام سُخْن ، فأكل ، فلما فرغ ، قال : « الحمدُ لله ، ما دخل بطني طعامٌ سخن منذ كذا وكذًا » .

وقد ذم الله ورسوله من اتَّبع الشهواتِ ، قال تعالى : ﴿ ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴿ ﴾ [سريم : ٥٩ - ١٠] .

وصعَّ عن النَّبِيِّ ﷺ أنَّه قال : «خيرُ القرون قرني ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم ، ثم يأتي قوم يشهدون ولا يُستشهدون ، ويَنذِرُون ولا يُوفون ، ويظهر فيهم السِّمَنُ » [ أخرجه : البخاري ٣/ ٢٢٤ ( ٢٦٥١ ) و٥/ ٢ \_ ٣ ( ٣٦٥٠ ) و٨/ ١٧٦ ) و ٨/ ١٧٦ ) ، ومسلم ٧/ ١٨٥ ( ٢٥٣٥ ) ( ٢١٤ ) من حديث عمران بن حصين ] .

وفي « المسند » أنَّ النَّبيَّ ﷺ رأى رجلاً سميناً ، فجعل يومئ بيده إلى بطنه ويقول : « لو كان هذا في غير هذا ، لكان خيراً لك » .

<sup>. (</sup>TT) (TPY) (TT) .

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٣/ ٤٧١ و٤/ ٣٣٩ ، وإسناده ضعيف لجهالة أبي إسرائيل الجشمي فقد تفرد بالرواية عنه شعبة .

وفي « المسند »(۱) عن أبي برزة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إنَّ أخوفَ ما أخافُ عليكم شهواتُ الغي في بطونكم وفروجكم ، ومُضلات الهوى » .

وفي « مسند البزار » وغيره (٢) عن فاطمة ، عن النّبيِّ ﷺ ، قال: « شرارُ أمتي الذين غذوا بالنّعيم يأكلون ألوان الطعام ، ويلبسون ألوان الثياب ، ويتشدّقون في الكلام » .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٢٤٧٨ ) ، وقال : « حسن غريب » على أن سند الحديث مسلسل بالضعفاء : محمد بن حميد الرازي ضعيف ، وشيخه عبد العزيز بن عبد الله القرشي منكر الحديث ، وشيخه يحيى البكاء ضعيف ، لذا قال أبو زرعة كما في « علل ابن أبي حاتم » ( ١٩١٠ ) : « هذا حديث منكر » ] وابن ماجه [ في « سننه » ( ٣٣٥٠ ) ] من حديث ابن عمر ، قال : تجشأ ( ٣) رجلٌ عند النَّبِيِّ عَيْ ، فقال : « كفّ عنا جُشاءَك ، فإنَّ أكثرهم شبعاً في الدنيا أطولُهم جوعاً يوم القيامة » .

وخرَّجه ابنُ ماجه [ في « سننه » ( ٣٣٥١) ، في إسناده سعيد بن محمد الثقفي ضعيف ، وعطية بن عامر الجهني مجهول . ] من حديث سلمان أيضاً بنحوه ، وخرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » ١٢١/٤ ، وصححه على طريقته في التساهل فرده الذهبي في « التلخيص » فقال : « فيه فهد بن عون كذاب ، وعمر ( وهو ابن موسى ) هالك » ، ومن قبل رد المنذري في « الترغيب والترهيب » ٣/ ١٣٧ على الحاكم فقال : « بل واه جداً ، فيه فهد بن عون وعمر بن موسى » ] من حديث أبي جُحيفة وفي أسانيدها كلِّها مقال .

وروى يحيى بنُ منده في كتاب « مناقب الإمام أحمد » بإسنادٍ له عن الإمامِ أحمد أنَّه سئل عن قولِ النَّبيِّ ﷺ : « ثُلث للطّعام ، وثُلثٌ للشراب ، وثلث للنفس ، فقال : ثلث للطعام : هو القُوتُ ، وثلث للشراب : هو القوى ، وثلث للنفس : هو الروح ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ٤/٠٤ و٤٢٠ ، وإسناده منقطع .

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه في « مسند البزار » من حديث فاطمة ، وأورده من حديث أبي هريرة برقم (٣٦١٦) ، وأما حديث فاطمة فأخرجه : ابن أبي الدنيا في « ذم الغيبة » (١٠) وفي « الصمت » ، له (١٥) ، وابن عدي في « الكامل » ٧/٤ .

 <sup>(</sup>٣) التجشؤ: تنفس المعدة عند الامتلاء . لسان العرب ٢/ ٢٨٥ ( جشأ ) .

## الحديث الثامن والأربعون

عَنْ عبد الله بن عمرٍ و رضي الله عنهما ، عَنِ النّبيِّ ﴾ قالَ : « أربعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنافِقاً ، وإنْ كانَتْ خَصْلةٌ مِنهُنَّ فيهِ كَانَتْ فيهِ خَصلةٌ مِن النّفَاقِ حتَّى يَدَعَها : مَنْ إذا حَدَّثَ كَذَبَ ، وإذا وَعَدَ أَخْلَفَ ، وإذا خَاصم فَجَر ، وإذا عَاهَدَ غَدَرَ » خرَّجه البخاريُّ حَدَّثَ كَذَبَ ، وإذا وَعَدَ أَخْلَفَ ، وإذا خَاصم فَجَر ، وإذا عَاهَدَ غَدَرَ » خرَّجه البخاريُّ [ في « صحيحه » ١/ ١٥ ( ٣٤ ) و٣/ ١٧٢ ( ٢٤٥٩ ) و٤/ ١٢٤ ( ٣١٧٨ ) ] ومُسلمٌ [ في « صحيحه » ١/ ١٥ ( ١٠٦ ) ] .

هذا الحديث خرّجاه في « الصحيحين » من رواية الأعمش ، عن عبد الله بن مُرَّة ، عن مسروق ، عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وخرَّجا في « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٥/١ (٢٣) ، وصحيح مسلم ٢/٥١ (٥٩) (١٠٧) عن أبي هريرة ، به ] أيضاً من حديث أبي هريرة عن النَّبيِّ على ، قال : « آيةُ المنافق ثلاثٌ : إذا حدَّث كَذَبَ ، وإذا وعد أخلف ، وإذا اؤتُمِنَ خَانَ » . وفي رواية لمسلم [ في « صحيحه » ٢/٥ ( ٥٩ ) ( ١٠٩ ) عن أبي هريرة ، به ] : « وإن صام وصلَّى وزَعَمَ أنَّه مُسلمٌ » وفي رواية له أيضاً وسلم في « صحيحه » ٢/٥ ( ٥٩ ) ( ١٠٨ ) عن أبي هريرة ، به ] : « من علامات المنافق ثلاثة » . وقد رُوي هذا عن النَّبِيِّ على من وجوه أخر .

وهذا الحديث قد حمله طائفةٌ ممّن يميل إلى الإرجاء على المنافقين الذين كانوا على عهدِ النبيِّ على سرِّه فخانوه ، وائتمنهم على سرِّه فخانوه ، ووعدُوه أن يخرُجوا معه في الغزو فأخلفوه ، وقد روى محمَّدٌ المُحْرِمُ هذا التأويلَ عن عطاءِ ، وأنَّه قال : حدثني به جابرٌ ، عن النَّبيِّ على ، وذكر أنَّ الحسنَ رجع إلى قول عطاء هذا لما بلغه عنه [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٧/٣٢٣ \_ ٣٢٢] . وهذا كذب ، والمحرم شيخ كذابٌ معروف بالكذب(١) .

<sup>(</sup>۱) قال عنه البخاري: منكر الحديث ، وقال عنه يحيى بن معين: ليس بشيء . انظر: التاريخ الكبير للبخاري ١/ ٢٤٨ ترجمة (٧٩٠) ، والكامل لابن عدي ٧/ ٣٢٢ .

وقد رُوي عن عطاء من وجهين آخرين ضعيفين أنّه أنكر على الحسن قوله: ثلاثٌ من كنّ فيه ، فهو منافق ، وقال: قد حدّث إخوة يوسف فكذبوا ، ووعدوا فأخلفوا ، واؤتمنوا فخانوا ولم يكونوا منافقين [ أخرجه: ابن عدي في « الكامل » ٣٢٣ / ٣٢٣ - ٣٢٤ . وأخرجه: أبو نعيم في « صفة النفاق ونعت المنافقين » (٥٦)] ، وهذا لا يصح عن عطاء ، والحسن لم يقل هذا من عنده وإنّما بلغه عن النّبيّ . فالحديث ثابت عنه لا شكّ في ثبوته وصحته، والذي فسره به أهلُ العلم المعتبرون أنّ النفاق في اللغة هو من جنس الخداع والمكر وإظهار الخير ، وإبطان خلافه ، وهو في الشرع ينقسم إلى قسمين :

أحدهما : النفاقُ الأكبرُ ، وهو أنْ يظهر الإنسانُ الإيمانَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، ويُبطن ما يُناقض ذلك كلَّه أو بعضه ، وهذا هو النِّفاق الذي كان على عهد النَّبيِّ في ، ونزل القرآن بذمِّ أهله وتكفيرهم ، وأخبر أنَّ أهله في الدَّرْكِ الأسفل من النار .

والثاني النفاق الأصغر، وهو نفاق العمل ، وهو أنْ يُظهر الإنسانُ علانيةً صالحةً ، ويُبطن ما يُخالف ذلك .

وأصولُ هذا النفاق ترجع إلى الخصال المذكورة في هذه الأحاديث، وهي خمسة:

أصد أن يُحدِّ بحديث لمن يصدِّقه به وهو كاذب له ، وفي « المسند » : مسند الإمام أحمد ٤/١٨٣ وأخرجه : هناد في « الزهد » ( ١٣٨٤ ) ، والطبراني في « مسند الشاميين » ( ٤٩٥ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/٩٩ ، والبيهقي في « شُعب الإيمان » ( ٤٨٢٠ ) عن النواس بن سمعان ، به ، وإسناده ضعيف جدّاً من أجل عمر بن هارون بن يزيد بن جابر البلخي ـ وقد تابعه عليه الوليد بن مسلم ، وهو وإن كان ثقة إلَّا أنه يدلس تدليس التسوية ، وقد عنعنه فلا يفرح بهذه المتابعة ، فقد يكون سمعه من عمر بن هارون ثم دلسه عنه ، لاسيما وقد قال أبو نعيم : « تفرد به عمر بن هارون » ] عن النَّبيِّ ، قال : « كَبُرَت خيانةً أَنْ تحدِّث أخاك حديثاً هو لك مصدِّقٌ ، وأنت به كاذب » .

انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٢٥٦/١ ـ ٢٥٧ عقيب (٥٩) ، وفتح الباري ١٢٣/١ عقيب (٣٤) . (٣٤) .

<sup>(</sup>١) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢٥٦/١ عقيب (٥٩).

قال الحسنُ : كان يقال : النفاقُ اختلاف السِّرِّ والعلانية ، والقول والعمل ، والمدخل والمحرج ، وكان يقالُ : أسُّ النفاق الذي بني عليه النفاق الكذبُ [ أخرجه : الفريابي في « صفة النفاق ونعت المنافق » (١٢٨ ) و(١٢٩) ].

الثاني : إذا وَعَدَ أخلف : وهو على نوعين :

أحدُهُما : أَنْ يَعِدَ ومِنْ نيته أَنْ لا يفي بوعده ، وهذا أَشرُّ الخلف ، ولو قال : أفعل كذا إنْ شاء الله تعالى ومن نيته أنْ لا يفعل ، كان كذباً وخُلفاً ، قاله الأوزاعيُّ .

الثاني : أَنْ يَعِدَ ومن نيته أَنْ يفي ، ثم يبدو له ، فيُخلِفُ من غير عذرٍ له في الخلف .

وخرَّج أبو داود (۱) ، والترمذي (۲) من حديث زيد بنِ أرقم ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « إذا وعَد الرَّجُلُ ونَوى أنْ يفي به ، فلم يَفِ ، فلا جُناحَ عليه » . وقال الترمذي (۳) : ليس إسنادُه بالقوي .

وخرّجه الإسماعيلي وغيره من حديث سلمان: أنَّ عليّاً لقي أبا بكر وعمر، فقال: ما لي أراكما ثقيلين؟ قالا: حديثٌ سمعناه من النَّبيِّ فَ ذكر خلالَ المنافق: « إذا وَعَدَ أَخلَفَ، وإذا حَدَّثَ كَذَب، وإذا اؤتُمِنَ خَانَ » فأيُّنا ينجو من هذه الخصال؟ فدخل عليٌ على النَّبيِّ فَ ، فذكر ذلك له، فقال: «قد حدَّثتهما، ولم أضعه على الموضع الذي تضعونه، ولكن المنافق إذا حدَّث وهو يحدِّث نفسه أنْ يكذبَ، وإذا وعَدَ وهو يحدِّث نفسه أنْ يكذبَ، وإذا اؤتمِنَ وهو يُحدث نفسه أنْ يخونَ » [ أخرجه: الطبراني في « الكبير » ( ١٩٨٦ ) ، وفي إسناده مجهولان، وانظر: مجمع الزوائد ١٠٨/١].

وقال أبو حاتم الرازي $^{(2)}$  في هذا الحديث من رواية سلمان وزيد بن أرقم :

<sup>(</sup>١) برقم (٤٩٩٥).

<sup>(</sup>٢) في « جامعه » (٢٦٣٣) .

وأخرجه : الطبراني في « الكبير » (٥٠٨٠) ، والبيهقي ١٩٨/١ .

<sup>(</sup>٣) في « جامعه » : عقيب (٢٦٣٣) .

<sup>(</sup>٤) في « العلل » ٣/ ٧٢\_٧٣ عقيب (٢٣٢١) .

الحديثان مضطربان وفي الإسنادين مجهولان . وقال الدارقطني (١) : الحديث غير ثابت ، والله أعلم .

وخرَّج الطبراني [ في « الأوسط » ( ٣٥١٣ ) و ( ٣٥١٣ ) عن علي وعبد الله بن مسعود ، به ] والإسماعيلي من حديث عليٍّ مرفوعاً : « العِدَةُ دَينٌ ، ويلٌ لمن وعد ثم أخلف » قالها ثلاثاً ، وفي إسناده جهالة ، ويُروى من حديث ابن مسعود ، قال : لا يَعِدْ أحدكُم صَبِيَّة ، ثم لا يُنجِزُ له ، فإنَّ رسول الله في قال : « العِدَةُ عطية » [ أخرجه : أبو الشيخ في « الأمثال » ( ٢٤٩ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٨/ ٢٥٩ ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٦ ) عن عبد الله بن مسعود ، به ، وإسناده ضعيف بقية بن الوليد يدلس تدليس التسوية ، وقد عنعن ] وفي إسناده نظر ، وأوّله صحيح عن ابن مسعود من قوله .

وفي مراسيل الحسن عن النّبيّ قال: « العِدَةُ هِبَةٌ » [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « الصمت » ( 800 ) بنحوه ، وهو ضعيف لإرساله ] . وفي « سنن أبي داود » [ برقم ( 891 ) . وأخرجه: أحمد ٣/٤٤٧ ، والنسائي ٢/ ١٢٤ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٨٢٢ ) وإسناده ضعيف لإبهام مولى عبد الله بن عامر ] عن مولى لعبد الله بن عامر بن ربيعة ، عن عبدِ الله بن عامر بن ربيعة ، قال : جاء النّبيُّ في إلى بيتنا وأنا صبيٌّ ، فخرجتُ لألعب ، فقالت عامر بن ربيعة ، قال : جاء النّبيُّ في إلى بيتنا وأنا صبيٌّ ، فخرجتُ لألعب ، فقالت أمي : يا عبد الله تعالَ أعطِك ، فقال رسول الله في : « ما أردتِ أن تعطيه ؟ » قلت : أما إنْ لم تفعلي كُتبت عليك كذبة » . وفي إسناده من أردت أن أعطيه تمراً ، فقال : « أما إنْ لم تفعلي كُتبت عليك كذبة » . وفي إسناده من لا يُعرف .

وذكر الزهريُّ عن أبي هُريرة ، قال : من قال لِصبيِّ : تَعَالَ هاك تمراً ، ثم لا يُعطيه شيئاً فهي كذبة [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٣٧٥ ) عن أبي هريرة مرفوعاً . وأخرجه : أحمد ٢/٤٥٢ ، وابن أبي الدنيا في « مكارم الأخلاق » ( ١٥٠ ) عن أبي هريرة مرفوعاً ] .

وقد اختلف العلماء في وجوب الوفاء بالوعدِ ، فمنهم من أوجبه مطلقاً ، وذكر البخاري في « صحيحه » ` أنَّ ابن أشوع قضى بالوعد ، وهو قولُ طائفة من أهل الظاهر

<sup>(</sup>۱) في « العلل » ١٨٦/١ عقيب (١١) .

<sup>(</sup> المحيح البخاري ٣/ ٢٣٦ عقيب (٢٦٨٠) .

وغيرهم ، منهم من أوجب الوفاء به إذا اقتضى تغريماً للموعود ، وهو المحكيُّ عن مالك ، وكثيرٌ من الفقهاء لا يوجبونه مطلقاً .

والثالث: إذا خاصم فجر: ويعني بالفجور أنْ يخرج عن الحقِّ عمداً حتى يصير الحقُّ باطلاً والباطلُ حقّاً ، وهذا مما يدعو إليه الكذبُ (١) ، كما قال على التحقُّ باطلاً والباطلُ حقّاً ، وهذا مما يدعو إليه الكذبُ الفجور يهدي إلى النارِ » [ أخرجه: والكَذِبَ ، فإنَّ الكذِبَ يهدي إلى الفُجور ، وإنَّ الفجور يهدي إلى النارِ » [ أخرجه: البخاري ٨ / ٣٠ ( ٢٠٠٤ ) ، ومسلم ٨ / ٢٩ ( ٢٦٠٧ ) ( ٢٠٠١ ) و( ١٠٥ ) عن عبد الله بن مسعود ، به ] .

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ٣/ ١٧١ ( ٢٤٥٧ ) ، وصحيح مسلم ٨/ ٥٧ ( ٢٦٦٨ ) ( ٥٠ ) عن عائشة ، به ] عن النّبيِّ ﷺ : « إِنَّ أَبغضَ الرجال إلى الله الألدُّ الخَصِمُ » .

وقد قال ﷺ: ﴿ إِنَّكُم لَتَخْتَصِمُونَ إِلَيَّ وَلَعَلَّ بِعَضَكُم أَنْ يَكُونَ أَلَحَنَ بِحُجَّتُه مَن بَعض ، وإنَّمَا أَقضي على نحو مما أَسْمَعُ ، فمن قضيتُ له بشيءٍ من حقّ أخيه ، فلا يأخُذْهُ ، فإنَّما أقطع له قِطعةً مِنَ النَّار ﴾ [أخرجه: البخاري ٢٣٥/٣ (٢٦٨٠)، ومسلم يأخُذْهُ ، فإنَّما أقطع له قِطعةً مِنَ النَّار ﴾ [أخرجه: البخاري ٢٣٥/٣ (١٧١٠) ، ومسلم ما ١٢٨/٥ .

وقال ﷺ : « إِنَّ مِنَ البيانِ سِحراً » [ أخرجه : البخاري ٧/ ١٧٨ ( ٥٧٦٧ ) عن عبد الله بن عمر ، به ، وأخرجه : مسلم ٣/ ١٢ ( ٨٦٩ ) عن عمار بن ياسر ، به ] .

فإذا كان الرجلُ ذا قدرةٍ عند الخصومة ـ سواء كانت خصومتُه في الدِّين أو في الدنيا ـ على أنْ ينتصر للباطل ، ويُخيل للسَّامع أنَّه حقٌ ، ويوهن الحقّ ، ويخرجه في صورة الباطل ، كان ذلك مِنْ أقبح المحرَّمات ، ومن أخبث خصال النفاق ، وفي « سنن أبي داود » (٢) عن ابن عمر ، عن النَّبيِّ ، قال : « مَنْ خَاصَمَ في باطلٍ وهو يعلَمُهُ لم يَزَلْ في سَخَط الله حتى يَنزع » .

وفي رواية له<sup>(٣)</sup> أيضاً: « ومَنْ أعَان على خصومةٍ بظلم ، فقد باء بغضب من الله ».

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ١/ ٢٥٧ عقيب (٥٩).

<sup>(</sup>۲) برقم (۳۵۹۷) ، وإسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٣) برقم (٣٥٩٨) .

وأخرجه : ابن ماجه (٢٣٢٠) ، والحاكم ٩٩/٤ ، وإسناده لا بأس به في المتابعات .

الرابع: إذا عاهد غدر، ولم يف بالعهد: وقد أمر الله بالوفاء بالعهد، فقال: ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدَ كَانَ مَسْفُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤]، وقال: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَلَهَدَّ تُمْ وَلَا نَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا ﴾ [النحل ١٩]، وقال: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَئَمِكُ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَالِمُهُمُ اللّهُ وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُرْكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ ﴾ [آل عمران: ٧٧].

وفي « الصحيحين » [ صحيح البخاري ١٢٧/ (٣١٨٨) و٢/ ٢٩ ( ٢٩٦٦) و٢/ ٢٠ ( ٢١١١) . وصحيح مسلم ٥/ ١٤٢ ( ١٧٣٥) ( ١١١) ] عن ابن عمر ، عن النّبيّ ، قال : « لِكُلِّ غادرٍ لواءٌ يومَ القيامَةِ يُعرف به » ، وفي رواية : « إنَّ الغادرَ يُنصبُ له لواءٌ يومَ القيامة ، فيقال : ألا هذه غَدرةُ فلان » [ أخرجه : البخاري ٨/ ٥١ ( ٢١٧٧ ) و( ١١٧٨ ) ومسلم ٥/ ١٤٢ ( ٢١٨٨ ) و( ١١٨٨ ) ، ومسلم ٥/ ١٤٢ ( ١٧٣٥ ) و( ١٤٨٧ ) ، من حديث أنس بن مالك ، به ] أيضاً من حديث أنس بمعناه .

وخرَّج مسلم [ في « صحيحه » ١٤٢/٥ ( ١٧٣٨ ) ( ١٥ ) ] من حديث أبي سعيدٍ ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « لِكلِّ غادرٍ لواء عندَ استه يومَ القيامة » .

والغدرُ حرامٌ في كلِّ عهدِ بين المسلم وغيره ، ولو كان المعاهَدُ كافراً ، ولهذا في حديث عبد الله بن عمرو ، عن النَّبِيِّ ﷺ : « مَنْ قَتَلَ نفساً مُعاهداً بغير حقها لم يَرَحْ (١) رائحة الجنة ، وإنَّ ريحها ليوجَدُ من مسيرة أربعين عاماً » خرّجه البخاري [ في «صحيحه » ٤/ ١٢٠ (٣١٦٦) و١٦/٩ ( ١٩١٤ ) ولفظ البخاري لم يذكر فيه « بغير حقها » ] .

وقد أمر الله تعالى في كتابه بالوفاء بعهود المشركين إذا أقاموا على عهودهم ولم ينقُضوا منها شيئاً .

وأما عهودُ المسلمين فيما بينهم ، فالوفاء بها أشدُّ ، ونقضُها أعظم إثماً .

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في « الفتح » عقيب (٣١٦٦) : « يرح : بفتح الياء والراء ، وأصله يراح أي وجد الريح ، وحكى ابن التين ضم أوله وكسر الراء ، قال : والأول أجود ، وعليه الأكثر ، وحكى ابن الجوزي ثالثة وهو فتح أوله وكسر ثانيه من راح يريح » .

ومِنْ أعظمها: نقضُ عَهدِ الإمام على مَنْ بايعه ، ورضِيَ به ، وفي « الصحيحين » [صحيح البخاري ٣/ ٢٣٣ ( ٢٦٧٢ ) ، وصحيح مسلم ٢/ ٧ ( ١٠٨ ) ( ١٧٣ ) . وأخرجه: أبو داود ( ٣٤٧٤ ) ، وابن ماجه ( ٢٢٧٧ ) و ( ٢٨٧٠ ) ، والترمذي ( ١٥٩٥ ) ، والنسائي ٢٤٦٧ ] عن أبي هريرة ، عن النَّبِيِّ عَلَيْ ، قال : « ثلاثةٌ لا يُكلِّمُهُم الله يومَ القيامةِ ولا يُزكِّيهم ولهم عذابٌ أليمٌ ، فذكر منهم : ورجلٌ بايع إماماً لا يُبايعه إلَّا لدنيا ، فإنْ أعطاه ما يريد ، وفي له ، وإلَّا لم يفِ له » .

ويدخل في العُهود التي يجب الوفاءُ بها ، ويحرم الغَدْرُ فيها : جميعُ عقود المسلمين فيما بينهم ، إذا تراضوا عليها من المبايعات والمناكحات وغيرها من العقود اللازمة التي يجب الوفاءُ بها (۱) ، وكذلك ما يجبُ الوفاء به لله عز وجل ممَّا يعاهدُ العبدُ ربَّه عليه من نذرِ التَّبرُ ونحوه .

المخامس: المخيانة في الأمانة: فإذا اؤتمِنَ الرجلُ أمانة ، فالواجبُ عليه أنْ يُؤدِّيها ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا ٱلْأَمْنَنَتِ إِلَىٰ آهَلِها ﴾ [النساء: ٥٥] ، وقال النَّبيُّ فَيْ : ﴿ أَدِّ الأَمانة إلى من ائتمنكَ ﴾ [اخرجه: الدارمي (٢٥٩٧) ، وأبو داود (٣٥٣٥) ، والترمذي (٢٦٦٤) ، والدارقطني ٣/٥٥ (٢٩١٣) ، والحاكم ٢/٢٤ ، والبيهقي (٣٥٣٥) ، والترمذي (٢٥٢٥ ) من حديث أبي هريرة ، به ، وقال الترمذي : ﴿ حسن غريب ﴾ ؛ لكن شيخه البخاري جعل هذا الحديث من منكرات طلق بن غنام كما في ﴿ التاريخ الكبير ﴾ ٤/الترجمة (٢١٤٢) ، وكذا قال أبو حاتم الرازي كما في ﴿ العلل ﴾ لابنه (١١١٤) ، وللحديث طرق أخرى ضعيفة ] ، وقال في خطبته في حجة الوداع : ﴿ مَنْ كانت عندَه أمانةٌ ، فليؤدِّها إلى من ائتمنه عليها ﴾ [أخرجه: أحمد ٥/٧٧ عن عمّ أبي حُرَّة الرَّقاشي ، به مطولًا ، وإسناده ضعيف لضعف علي بن زيد بن جدعان ] وقال عز وجل : ﴿ يَكَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ لضعف علي بن زيد بن جدعان ] وقال عز وجل : ﴿ يَكَا يُهَا اللّهِ مَانة مَن خصال النفاق .

<sup>(</sup>۱) المقصود بالمبايعات والمناكحات والعقود التي توجب الوفاء هي التي على شرعة الله ومنهاجه لا التي على خلاف ذلك ، وفي ذلك يقول رسول الله على : « من اشترط شرطاً ليس في كتاب فهو باطل شرط الله أحق وأوثق » .

أخرجه : البخاري ٣/ ١٩٨ (٢٥٦٠) ، ومسلم ٤/ ٢١٣ (١٥٠٤) (٧) .

وفي حديث ابن مسعودٍ من قوله ، وروي مرفوعاً : « القتلُ في سبيل الله يُكفِّر كلَّ ذنب إلَّا الأمانة ، يُؤتى بصاحب الأمانةِ فيقال له : أدِّ أمانتكَ ، فيقول : أنَّى يا ربِّ وقد ذهبتِ الدُّنيا ؟ فيقالُ : اذهبوا به إلى الهاوية ، فيهوي فيها حتَّى ينتهي إلى قعرها ، فيجدُها هناك كهيئتها ، فيحمِلُها ، فيضعها على عنقه فيَصْعَدُ بها في نار جهنم حتّى إذا رأى أنَّه قد خرج منها ، زلَّت فهوت ، وهو في إثرها أبد الآبدين » قال : والأمانة في الصلاة ، والأمانة في الحديث ، وأشدُّ ذلك الودائع (١) .

وقد روي عن محمد بن كعب القرظي: أنّه استنبط ما في هذا الحديث - أعني حديث:

« آية المنافق ثلاث » (٢) - من القرآن ، فقال : مصداق ذلك في كتاب الله تعالى : ﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنّكَ لَرَسُولُ اللّهِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] ، وقال تعالى : ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَهَدَ ٱللّهَ لَينَ ءَاتَكَنَا مِن فَضَّلِهِ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ﴾ [التوبة : ٧٧ - ٧٧] ، وقال : ﴿ إِنّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ ﴾ إلى قوله : ﴿ لِيُعَرِّبُ اللّهُ ٱلمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَاتِ ﴾ [الأحزاب : ٢٧ - ٣٧] ورُوي عن ابن مسعود نحو هذا الكلام ، ثم تلا قوله : ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهِمْ ﴾ (٣) [التوبة : ٧٧] الآية .

وحاصلُ الأمرِ أنَّ النفاق الأصغر كُلَّه يرجِع إلى اختلاف السريرة والعلانية ، قاله الحسن [ أخرجه : أبو نعيم في «صفة النفاق ونعت المنافقين » ( ١٢٨ ) بنحوه ] ، وقال الحسن أيضاً : من النفاق اختلافُ القلب واللسان ، واختلاف السِّرِّ والعلانية ، واختلاف الدخول والخروج [ أخرجه : الفريابي في «صفة المنافق» ( ٤٩ ) ، وابن بطة في « الإبانة » ( ٩١٠ ) ، وأبو نعيم في « صفة النفاق ونعت المنافقين » ( ١٢٨ ) ] .

<sup>(</sup>۱) الرواية الموقوفة: أخرجها: ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٥٥١٢)، والبيهقي ٢٨٨/٦ وفي «شعب الإيمان»، له (٥٢٦)، وطبعة الرشد (٤٨٨٥). والرواية المرفوعة: أخرجها: ابن أبي حاتم في «تفسيره» (٥٥١٣)، والطبراني في «الكبير» (١٠٥٢٧).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

 <sup>(</sup>٣) وكلام عبد الله بن مسعود أخرجه: الطبراني في « الكبير » (٩٠٧٥) ، وانظر: مجمع الزوائد
 ١٠٨/١ ، والدر المنثور ٣/ ٤٦٨ .

وقال طائفة من السَّلف: خشوعُ النفاق أنْ ترى الجسدَ خاشعاً ، والقلب ليس بخاشع ، وقد رُوي معنى ذلك عن عمر ، وروي عنه أنَّه قال على المنبر: « إنَّ أخوف ما أخاف عليكم المنافقُ العليم ، قالوا: كيف يكون المنافق عليماً ؟ قال: يتكلم بالحكمةِ ، ويعمل بالجور [ أخرجه: المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٦٨٥ ) عن عمر بن الخطاب موقوفاً ] ، أو قال: المنكر . وسئل حذيفة عن المنافق ، فقال: الذي يصف الإيمان ولا يعمل به [ أخرجه: المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٦٨٢ ) ، وابن بطة في « الإيانة » ( ٩١٤ ) و ( ٩٢٨ ) ] .

وفي « صحيح البخاري »(١) عن ابن عمر أنَّه قيل له : إنا نَدخُلُ على سلطاننا ، فنقول لهم بخلاف ما نتكلَّمُ إذا خرجنا من عندهم ، قال : كُنَّا نعدُّ هذا نفاقاً .

وفي « المسند » (٢) عن حُذيفة ، قال : إنّكم لتكلّمون كلاماً إنْ كُنّا لنعدُّه على عهد رسول الله على النفاق ، وفي رواية [ أخرجها : أحمد ٥/٣٨٦ . وأخرجها : ابن بطة في « الإبانة » (٩١٥ ) ، وأبو نعيم في « صفة النفاق ونعت المنافقين » (١١٨ ) ، وهي أثر قويٌّ بطرقها ] قال : إنْ كان الرجلُ ليتكلَّمُ بالكلمة على عهد رسول الله على ، فيصير بها منافقاً ، وإنِّي لأسمعها من أحدِكم في اليوم في المجلس عشر مرارٍ .

قال بلالُ بنُ سعد : المنافق يقولُ ما يَعرِفُ ، ويعمل ما يُنكِرُ .

ومن هنا كان الصحابة يخافون النفاقَ على أنفسهم ، وكان عمرُ يسأل حُذيفة عن فسه .

وسئل أبو رجاء العطاردي : هل أدركتَ من أدركتَ من أصحاب رسول الله على يخشون النفاق ؟ فقال : نَعَمْ إني أدركتُ منهم بحمد الله صدراً حسناً ، نعم شديداً ، نعم شديداً ، نعم شديداً ونعم شديداً [ أخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٦٨٦ ) ، والفريابي في « صفة المنافق » ( ٨١ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢/٧٠٧ ] .

<sup>. (</sup>VIVA) A9/9 (1)

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٥/ ٣٨٤ ، وهو أثر قويٌّ بطرقه .

وقال البخاري في « صحيحه »(١): وقال ابن أبي مُليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النّبيِّ عَلَيْ كُلُّهم يخاف النفاق على نفسه .

ويُذكر عن الحسن قال: ما خافه إلَّا مؤمِنٌ ، ولا أمنه إلَّا منافق (٢) . انتهى .

وروي عن الحسن أنَّه حَلَفَ : ما مضى مؤمِنٌ قطُّ ولا بقي إلَّا وهو من النفاق مُشفِق ، ولا مضى منافق قط ولا بقي إلَّا وهو من النفاق آمن . وكان يقول : من لم يخفِ النفاق ، فهو منافق [ أخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ١٨٧ ) ، والفريابي في « صفة المنافق » ( ٨٧ ) ] .

وسَمِعَ رجل أبا الدرداء يتعوَّذُ من النفاق في صلاته ، فلما سلَّم ، قال له : ما شأنك وشأنُ النفاق ؟ فقال : اللهمَّ غفراً ـ ثلاثاً ـ لا تأمن البلاء ، والله إنَّ الرجل ليُفتَنُ في ساعة واحدة ، فينقلِبُ عن دينه [أخرجه : الفريابي في «صفة المنافق» (٧٧) و (٧٤) ، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٨٥٧)] . والآثار عن السَّلف في هذا كثيرة جدّاً . قال سفيان الثوري : خلافُ ما بيننا وبين المرجئة ثلاث ، فذكر منها قال : نحن نقول : النفاق ، وهم يقولون : لا نفاق [أخرجه : الفريابي في «صفة المنافق» (٩٣) ، ومن طريقه النها في «سير أعلام النبلاء» ١١٦٢/١١] .

وقال الأوزاعي: قد خاف عمر النفاق على نفسه ، قيل له: إنَّهم يقولون: إنَّ عمر لم يَخَفْ أَنْ يكونَ يومئذ منافقاً حتى سأل حُذيفة ، ولكن خاف أَنْ يُبتلى بذلك قبل أَنْ يموت ، قال: هذا قولُ أهل البدع ، يشير إلى أنَّ عمر كان يخاف النفاق على نفسه في الحال ، والظَّاهر أنَّه أراد أنَّ عمر كان يخاف على نفسه في الحال من النفاق

<sup>(</sup>١) ذكره البخاري ١/ ١٩ معلقاً ، وأخرجه في « التاريخ الكبير » ٥/ ٤٣ (٦٤٨٢) موصولًا .

 <sup>(</sup>٢) ذكره البخاري ١٩/١ معلقاً ، وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » (٨٥٩) موصولا .

<sup>(</sup>٣) سأل أبان الحسن فقال : هل تخاف النفاق ؟ قال : وما يؤمنني وقد خاف عمر بن الخطاب رضي الله عنه . وأخرجه : الفريابي في « صفة المنافق » (٨٤) .

وقال معاوية بن قرة : أن لا أكون فيّ نفاق أحب إليّ من الدنيا وما فيها ، كان عمر رضي الله عنه يخشاه وآمنه أنا ! .

أخرجه : الفريابي في « صفة المنافق » (٨٦) .

الأصغر ، والنفاق الأصغر وسيلةٌ وذريعةٌ إلى النفاق الأكبر ، كما أنَّ المعاصي بريدُ الكفر ، فكما يخشى على من أصرَّ على المعصية أنْ يُسلَبَ الإيمانَ عندَ الموت ، كذلك يخشى على مَنْ أصرَّ على خصالِ النفاق أنْ يُسلَبَ الإيمانَ ، فيصير منافقاً خالصاً .

وسُئِلَ الإمامُ أحمد : ما تقولُ فيمن لا يخاف على نفسه النفاق ؟ فقال : ومن يأمنُ على نفسه النفاق ؟ وكان الحسن يُسمي من ظهرت منه أوصافُ النفاق العملي منافقاً ، وروي نحوه عن حذيفة .

وقال الشعبي: من كذب ، فهو منافق [ أخرجه: الفريابي في «صفة المنافق» ( ٢٢ ) ، والبيهةي في « شعب الإيمان » ( ٤٨٩٢ ) ] ، وحكى محمد بن نصر المروزي هذا القول عن فرقة من أهل الحديث ، وقد سبق في أوائل الكتاب ذكر الاختلاف عن الإمام أحمد وغيره في مرتكب الكبائر: هل يسمى كافراً كفراً لا يَنقلُ عن الملة أم لا ؟ واسمُ الكفر أعظم من اسم النفاق ، ولعلَّ هذا هو الذي أنكره عطاءً عن الحسن إن صحَّ ذلك عنه (١) .

ومِنْ أعظم خِصال النفاق العملي: أنْ يعملَ الإنسانَ عملاً ، ويُظهرَ أنَّه قصد به الخيرَ ، وإنَّما عمله ليتوصَّل به إلى غرض له سيِّئ ، فيتم له ذلك ، ويتوصَّل بهذه الخديعة إلى غرضه ، ويفرح بمكره وخِداعه وحَمْدِ النَّاسِ له على ما أظهره ، وتوصل به إلى غرضه السيِّئ الذي أبطنه ، وهذا قد حكاه الله في القرآن عن المنافقين واليهود ، به إلى غرضه السيِّئ الذي أبطنه ، وهذا قد حكاه الله في القرآن عن المنافقين أنَّهم : ﴿ أَتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفُرًا وَتَفْرِهِا اللهِ وَاللهُ يَثْمَدُ إِنَّهُمْ فَحَى عن المنافقين أنَّهم : ﴿ أَتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفُرًا وَتَفْرِها أَبَيْنَ وَاللهُ يَثْمَدُ إِنَّهُمْ وَلَوْمَ وَلَهُمْ عَذَا لَا اللهُ وَلَكُوبُونَ إِمَا أَتُواْ وَيُجِبُونَ أَن لَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة : ١٧٧] ، وأنزل في اليهود : ﴿ لاَ تَحْسَبَنَ اللّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُجِبُونَ أَن لَكُذَبُونَ ﴾ [التوبة : ١٧٧] ، وأنزل في اليهود : ﴿ لاَ تَحْسَبَنَ اللّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُجِبُونَ أَن يَحْمَدُواْ عِمَالَةً هُمُ عَذَابُ أَلِيدً ﴾ [الله عمران : ١٨٨] وهذه الآية نزلت في اليهود ، سألهم النَّبيُّ عن شيءٍ فكتموه ، وأخبروه بغيره ، وفرحُوا بما فخرجوا وقد أروه أنَّهم قد أخبروه بما سألهم عنه ، واستحمدوا بذلك ، وفرحُوا بما أوتوا من كتمانهم وما سُئِلوا عنه ، قال ذلك ابن عباس ، وحديثُه مخرج في أوتوا من كتمانهم وما سُئِلوا عنه ، قال ذلك ابن عباس ، وحديثُه مخرج في

<sup>(</sup>۱) سبق بیانه .

( الصحيحين » [ صحيح البخاري ٦/٠٥ ( ٤٥٦٨ ) ، وصحيح مسلم ١٢٢ ( ٢٧٧٨ ) ( ٨ ) .
 وأخرجه : الترمذي ( ٣٠١٤ ) ، والنسائي في « تفسيره » ( ١٠٦ ) ، والطبري في « تفسيره »
 ( ٦٦٥٣ ) ، والواحدي في « أسباب النزول » ( ١٥٧ ) بتحقيقي ، من حديث عبد الله بن عباس به ] .

وفيهما [ صحيح البخاري ٦/ ٥٠ ( ٢٥٦٧ ) ، وصحيح مسلم ١٢١ ( ٧ ) . وأخرجه : الطبري في « تفسيره » ( ٦٦٤٣ ) ، والواحدي في « أسباب النزول » ( ١٥٦ ) بتحقيقي ، من حديث أبي سعيد الخدري ، به ] أيضاً عن أبي سعيد أنّها نزلت في رجال من المنافقين كانوا إذا خرج النّبيُّ إلى الغزو تخلّفوا عنه ، وفَرِحُوا بمقعدهم خلافه فإذا قَدِمَ رسولُ الله على من الغزو ، اعتذروا إليه ، وحلفوا ، وأحبُّوا أنْ يُحمدوا بما لم يفعلوا .

وفي حديث ابن مسعود ، عن النَّبيِّ ﴿ قال : ﴿ مَنْ غَشَنا فَليسَ مِنَا ، والمكْرُ والمحْرُ والخديعةُ في النَّارِ ﴾ [ أخرجه : ابن حبان ( ٥٥٥٩ ) ، والطبراني في ﴿ الكبير ﴾ ( ١٠٢٣٤ ) ، وفي ﴿ الصغير ﴾ ، له ( ٧٢٥ ) ، وأبو نعيم في ﴿ الحلية ﴾ ١٨٨/ ـ ١٨٩ ، والقضاعي في ﴿ مسند الشهاب ﴾ ( ٢٥٣ ) و ( ٢٥٤ ) ، وهو حديث قويٌّ بطرقه ] .

وقد وصف الله المنافقين بالمخادعة ، وأحسن أبو العتاهية في قوله (١):

لَيسَ دُنيا إلا بدينِ وليس الدِّ ين إلا مكارم الأخلاقِ إنَّما المكر والخديعةُ في النَّا رِهُما مِنْ خِصالِ أَهْلِ النِّفاق

ولما تقرَّر عند الصحابة رضي الله عنهم أنَّ النفاق هو اختلافُ السرِّ والعلانية خشي بعضهم على نفسه أنْ يكونَ إذا تغير عليه حضورُ قلبه ورقتُه وخشوعه عند سماع الذكر برجوعه إلى الدنيا والاشتغال بالأهل والأولاد والأموال أنْ يكونَ ذلك منه نفاقاً ، كما في «صحيح مسلم »(٢) عن حنظلة الأسيدي(٣) أنَّه مرَّ بأبي بكر وهو يبكي ، فقال : ما لك ؟ قالَ : نافق حنظلةُ يا أبا بكر ، نكون عند رسول الله على يُذكِّرُنا بالجنة والنار

<sup>(</sup>١) انظر : مكارم الأخلاق لأبي بكر القرشي : ٣٠ ، والتمهيد لابن عبد البر ٢٤/ ٣٣٤ .

<sup>(</sup>Y) A\ 3P (·OVY)(YI).

<sup>(</sup>٣) هو حنظلة بن الربيع بن صيفي بن رياح بن معاوية بن مجاشع ، ويقال : مُخاشنِ بن معاوية بن شُرَيْف بن جَرْوَة بن أَسَيِّد بن عمرو بن تميم التميمي ، أبو رِبْعي الأُسيِّديِّ المعروف بحنظلة الكاتب . انظر : تهذيب الكمال ٢/ ٣١٨ (١٥٤٤) .

كأنّا رأيُ عين ، فإذا رجعنا ، عافَسنا (١) الأزواج والضيعة (٢) فنسينا كثيراً ، قال أبو بكر : فوالله إنّا لكذلك ، فانطلقا إلى رسول الله على ، فقال : « ما لك يا حَنْظلة ؟ » قال : نافق حنظلة يا رسول الله ، وذكر له مثل ما قال لأبي بكر ، فقال رسول الله على الحال التي تقومون بها من عندي ، لصَافَحَتكُم الملائكة في مجالسكم وفي طُرُقِكم ، ولكن يا حنظلة ساعةً وساعةً » .

وفي « مسند البزار » [ كما في « كشف الأستار » ( ٥٢ ) . وأخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٣٣٢ ، وقال في « مجمع الزوائد » ٢/ ٣٢ : « رجاله رجال الصحيح » ] عن أنس قال : قالوا : يا رسول الله ، إنا نكونُ عندك على حالٍ ، فإذا فارقناك كُنّا على غيره ، قال : « كيف أنتم وربكم ؟ » قالوا : الله ربُّنا في السرِّ والعلانية ، قال : « ليس ذاكم النفاق » .

ورُوي من وجه آخر عن أنس (") قال: غدا أصحابُ رسول الله ، فقالوا: هلكنا، قال: « وما ذاك؟ » قالوا: النفاق، النفاق، قال: « ألستم تشهدون أنْ لا إلله إلا الله ، وأنَّ محمداً رسول الله؟ » قالوا: بلى ، قال: « فَليسَ ذلك بالنّفاق » ثم ذكر معنى حديث حنظلة كما تقدَّم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) عافس: هو بالفاء والسّين المهملة ، قال الهروي وغيره: معناه حاولنا ذلك ومارسناه واشتغلنا به أي عالجنا معايشنا وحظوظنا.

وروى الخطابي هذا الحرف (عانسنا) بالنون ، قال : ومعناه : لاعبنا ، ورواه ابن قتيبة بالشين المعجمة قال : ومعناه عانقنا ، والأول هو المعروف ، وهو أعم ، انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٩/ ٥٩ عقيب (٢٧٥٠) .

 <sup>(</sup>۲) الضيعة : بالضاد المعجمة ، وهي معاش الرجل من مال أو حرفة أو صناعة ، انظر : شرح النووي لصحيح مسلم ٩/ ٥٩ عقيب (٢٧٥٠) .

<sup>(</sup>٣) هو حديث منكر كما قال الذهبي في « الميزان » ٣/ ٣٣٣\_ ٣٣٤ .

## الحديث التاسع والأربعون

عَنْ عُمَرَ بن الخطَّاب رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ : « لو أَنَّكُم توكَّلُون على اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَرزُقُ الطَّيرَ ، تَغَدُّو خماصاً ، وتروحُ بطاناً » رواهُ الإمام أحمدُ (() والتِّرمذيُّ (() والنَّسائيُّ (() وابنُ ماجه (() وابنُ حبَّان في « صحيحه »(() ، والحاكِمُ (() ، والحاكِمُ وقال التِّرمذيُّ : حَسَنٌ صحيحٌ .

هذا الحديث خرَّجه هؤلاء كلهم من رواية عبد الله بن هُبيرة ، سمع أبا تميم الجيشاني ، سمع عمر بن الخطاب يُحدثه عن النَّبيِّ ، وأبو تميم وعبد الله بن هبيرة خرَّج لهما مسلم ، ووثقهما غيرُ واحد (٧) ، وأبو تميم ولد في حياة النَّبيِّ عَيْ ، وهاجر إلى المدينة في زمن عمر رضي الله عنه (٨) .

وقد رُوي هذا الحديثُ من حديث ابنِ عمر عن النّبيِّ على [ أحرجه : أبو نعيم في « تاريخ أصبهان » ٢/ ٢٩٧] ، ولكن في إسناده من لا يُعرف حاله . قاله أبو حاتم الرازي (٩) .

<sup>(</sup>۱) في « مسنده » ۱/ ۳۰ و ۵۲ .

<sup>(</sup>٢) في « جامعه » (٢٣٤٤) .

<sup>(</sup>٣) كما في « تحفة الأشراف » ٧/ ٢٦٣ (١٠٥٨٦) .

<sup>(</sup>٤) في « سننه » (٤١٦٤) .

<sup>(</sup>۵) بر**قم (۷۳۰)**.

<sup>(</sup>٦) في « المستدرك » ٢١٨/٤ .

<sup>(</sup>٧) أبو تميم ذكره ابن حبان في « الثقات » ٥/٩٥ وقال عنه يحيى بن معين : « ثقة » . انظر : تهذيب الكمال ٤٩/٥ (٣٠٠٢) .

وأبو هبيرة ذكره ابن حبان في « الثقات » ٥/ ٥٥ ووثقه أحمد بن حنبل ، انظر : تهذيب الكمال ٤/ ٣٦١٦(٣١٦) .

<sup>(</sup>٨) انظر: سير أعلام النبلاء ٢٣/٤.

<sup>(</sup>٩) قال عقب تخريج هذا الحديث : « فيه سعيد بن إسحاق بن الحمار مجهول لا أعرفه » . انظر : العلل 7.00 7.00 7.00

وهذا الحديثُ أصل (١) في التوكُّل ، وأنَّه من أعظم الأسباب التي يُستجلب بها الرزقُ ، قال الله عز وجل : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجُعَل لَهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَقِ ٱللَّهِ عَلَى أَبِي ذَرِّ ، يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللّهِ فَهُو حَسَّبُهُ ﴿ وَاللّهِ عَلَى أَبِي ذَرِّ ، وقال له : « لو أنَّ الناسَ كُلَّهم أخذوا بها لكفتهم » [ أخرجه : أحمد ٥/١٧٨ ، وابن ماجه (٢٢٠ ) ، والنسائي في « الكبرى » (١١٦٠٣ ) ، وفي إسناده انقطاع ] يعني : لو أنَّهم حقَّقوا التَّقوى والتوكل ؛ لاكتفوا بذلك في مصالح دينهم ودنياهم . وقد سبق الكلامُ على هذا المعنى في شرح حديث ابن عباس : « احفَظِ الله يَحفَظُكُ » (٢) .

قال بعضُ السلف : بِحَسبِكَ من التوسل إليه أن يَعلَمَ من قلبك حُسنَ توكُّلكَ عليه، فكم من عبدٍ من عباده قد فوَّضَ إليه أمره ، فكفاه منه ما أهمّه [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في «التوكل» (٥)] ، ثم قرأ : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجُعَل لَهُ مِغْرَجًا ﴿ وَيَرَزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ ، وحقيقة التوكّل : هو صدقُ اعتماد القلب على الله عز وجل في استجلاب المصالح ، ودفع المضارِّ من أمور الدنيا والآخرة كُلِّها ، وكِلَةُ الأمور كلّها إليه ، وتحقيق الإيمان بأنه لا يُعطي ولا يمنعُ ولا يَضرُّ ولا ينفع سواه .

قال سعيد بن جبير: التوكل جِماع الإيمان [أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٩٥٨٩) وأبو نعيم في «حلية الأولياء » ٢٧٤/٤].

وقال وهب بن مُنبِّه : الغاية القصوى التوكل [ أخرجه : ابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٢٨/٦٦ ] .

قال الحسن : إنَّ توكلَ العبد على ربِّه أنْ يعلمَ أن الله هو ثقته [ أخرجه : ابن أبي الدنيا ( ١٨ ) ] .

وفي حديث ابن عباس عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « مَنْ سرَّه أَنْ يكونَ أَقوى الناس ، فليتوكل على الله » [ أخرجه : عبد بن حميد ( ٦٧٥ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٦٧ ) ، وسنده ضعيف ] .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) سبق عند الحديث (١٩).

وروي عنه على أنّه كان يقول في دعائه: « اللهم إنّي أسألُك صدق التوكُّل عليك » [ أخرجه: أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٨/ ٢٢٤ ، عن الأوزاعي يرفعه ، وهو ضعيف لإعضاله] ، وأنّه كان يقول: « اللهم اجعلني ممن توكَّل عليك فكفيته » [ أخرجه: ابن أبي الدنيا في « التوكل » (٤) ، وذكره الديلمي في « مسند الفردوس » ١/ ٤٧٢ (١٩٢٤) من حديث أنس ، وسنده ضعيف جدّاً].

واعلم أنَّ تحقيق التوكل لا يُنافي السَّعي في الأسباب التي قدَّر الله سبحانه المقدورات بها ، وجرت سُنَّته في خلقه بذلك ، فإنَّ الله تعالى أمر بتعاطي الأسباب مع أمره بالتوكُّل ، فالسَّعيُ في الأسباب بالجوارح طاعةٌ له ، والتوكُّلُ بالقلب عليه إيمانُ به ، كما قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمُ ﴾ [النساء: ١٧] ، وقال : ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا السَّطَعْتُم مِن قُوَةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾ [الأنفال: ٦٠] ، وقال : ﴿ فَإِذَا فَضِيرَ الصَّلَوٰةُ فَانتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَآبَنَغُوا مِن فَضَّلِ ٱللّهِ ﴾ [الجمعة : ١٠] .

وقال سهل التُّسْتري : من طعن في الحركة \_ يعني : في السعي والكسب \_ فقد طعن في السُّنة ، ومن طعن في التوكل ، فقد طعن في الإيمان [ أحرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١٩٥/١٠ ، والبيهقي في «شعب الإيمان » (١٢٨٩ )] ، فالتوكل حالُ النَّبيِّ ، والكسب سنَّتُه ، فمن عمل على حاله ، فلا يتركن سنته .

ثم إنَّ الأعمال التي يعملها العبدُ ثلاثة أقسام:

أحدُها: الطاعات التي أمر الله عباده بها ، وجعلها سبباً للنَّجاة مِنَ النَّار ودخولِ الجنَّة ، فهذا لا بُدَّ من فعله مع التوكُّل على الله فيه ، والاستعانة به عليه ، فإنَّه لا حولَ ولا قُوَّة إلاّ به ، وما شاء كان ، وما لم يشأ لم يكن ، فمن قصَّرَ في شيءٍ ممَّا وجب عليه من ذلك ، استحقَّ العقوبة في الدنيا والآخرة شرعاً وقدراً . قال يوسف بنُ أسباط : كان يُقال : اعمل عمل رجل لا يُنجيه إلَّا عملُه ، وتوكَّلُ توكُّلُ رجلٍ لا يُصيبه إلَّا ما كُتِبَ له [ أخرجه : أبو نعيم في " حلية الأولياء » ٨/ ٢٣٩ \_ ٢٤٠] .

والثاني: ما أجرى الله العادة به في الدُّنيا، وأمر عباده بتعاطيه، كالأكلِ عندَ الجوع، والشُّرب عندَ العطشِ، والاستظلال من الحرِّ، والتدفؤ من البرد ونحو

ذلك ، فهذا أيضاً واجب على المرء تعاطي أسبابه ، ومن قَصَّر فيه حتى تضرَّر بتركه مع القُدرة على استعماله ، فهو مُفرِّطٌ يستحقُّ العقوبة ، لكن الله سبحانه قد يقوِّي بعض عباده من ذلك على ما لا يقوى عليه غيره ، فإذا عَمِلَ بمقتضى قوَّته التي اختص بها عن غيره ، فلا حرجَ عليه ، ولهذا كان النَّبيُّ عَلَيْه يُواصلُ في صيامه ، وينهى عَنْ ذلك أصحابه ، ويقول لهم : « إنِّي لستُ كهيئتكم ، إني أطْعَمُ وأسقى » [ أخرجه : مالك في الموطأ » ( ١٩٢١ ) برواية الليثي ، والبخاري ٢/٣٧ ( ١٩٢٢ ) ، ومسلم ٣/ ١٩٣٣ ( ١١٠٢ ) (٥٥ ) و أبو داود ( ٢٣٦٠ ) من حديث ابن عمر ] ، وفي رواية : « إنِّي أظلُّ عند ربي يُطعمني ويسقيني » [ أخرجه : البخاري ٣/ ٨٤ ( ١٩٦١ ) و٣/ ١٩٣٤ ( ١١٠٤ ) ، والترمذي للعمني من حديث أنس ] ، وفي رواية : « إنَّ لي مُطْعِماً يُطعمني ، وساقياً يسقيني » [ أخرجه : البخاري ٢/ ١٩٠٨ ) من حديث أبي سعيد الخدري ] .

والأظهر أنَّه أراد بذلك أنَّ الله يُقوِّيه ويُغذيه بما يُورده على قلبه من الفتوح القدسية ، والمنح الإلهية ، والمعارف الربانية التي تُغنيه عن الطعام والشراب بُرهةً مِنَ الدَّهر ، كما قال القائل(١١):

عَنِ الشَّرابِ وتُلهَيهَا عَنِ الزَّادِ وقْتَ المَسيرِ وفي أعقابها حَادي رَوْحُ القدوم فتحيا عندَ مِيعادِ ولا تظل إذا كانت لها هادِ(٢)

لها أحاديثُ مِنْ ذِكراكَ تَشغَلُها لها بِوجْهِكَ نُورٌ تَستضيءُ به إذا اشتكتْ من كلالِ السَّيرِ أَوْعَدها فلا تجوع ولا تظمأ وما ضعفت

وقد كان كثيرٌ من السَّلف لهم مِن القُوَّة على ترك الطعام والشراب ما ليس لغيرهم ، ولا يتضرَّرونَ بذلك . وكان ابنُ الزبير يُواصلُ ثمانية أيام [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ١/ ٣٢٥ بلفظ : كان ابن الزبير يواصل سبعة أيام ] . وكان أبو الجوزاء يُواصل في صومه بين سبعة أيام ، ثم يَقبِضُ على ذراع الشاب فيكَادُ يَحطِمُها [ أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء » ٣٩/٧ \_ ٨٠ ] . وكان إبراهيم التيمي يمكث شهرين لا يأكلُ شيئاً غير أنَّه

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير ١/ ٢٢٤ ، وسبل السلام ٢/ ١٥٦ .

<sup>(</sup>٢) هذا البيت سقط من النسخ المطبوعة .

يشرب شربة حلوى (١٠ و كان حجاج بنُ فرافصة يبقي أكثر من عشرة أيام لا يأكل ولا يشرب ولا ينام [ أخرجه : أبو نعيم ١٠٨/٣ عن سفيان الثوري قال : بت عند الحجاج بن فرافصة إحدى وعشرين يوماً فما أكل ولا شرب ولا نام ] ، وكان بعضهم لا يُبالي بالحرِّ ولا بالبرد كما كان عليُّ رضي الله عنه يلبس لباس الصَّيف في الشتاء ولباس الشتاء في الصيف ، وكان النَّبيُ عَنْ دعا له أنْ يُذهب الله عنه الحرَّ والبرد [ أخرجه : أحمد ١٩٩/١ و١٣٣ ، وابن ماجه (١١٧) ، وهو ضعيف ] .

فمن كان له قوَّةٌ على مثل هذه الأمور ، فعمل بمقتضى قوَّته ولم يُضعفه عن طاعة الله ، فلا حرج عليه ، ومن كلَّف نفسه ذلك حتى أضعفها عن بعض الواجبات ، فإنَّه يُنكر عليه ذلك ، وكان السَّلف يُنكرون على عبد الرحمن بن أبي نُعم ، حيث كان يترك الأكل مدة حتى يُعاد من ضعفه (١) .

القسم الثالث: ما أجرى الله العادة به في الدنيا في الأعمِّ الأغلب، وقد يخرِقُ العادة في ذلك لمن يشاء من عباده، وهو أنواع:

منها ما يخرقه كثيراً ، ويغني عنه كثيراً من خلقه كالأدوية بالنسبة إلى كثيرٍ من البلدان وسكان البوادي ونحوها . وقد اختلف العلماءُ : هل الأفضل لمن أصابه المرض التداوي أم تركه لمن حقَّق التوكل على الله ؟ وفيه قولان مشهوران ، وظاهر كلام أحمد أنَّ التوكل لمن قوي عليه أفضلُ ، لِمَا صحَّ عن النَّبِيِّ فَيَ أَنَّه قال : « يَدخُلُ مِنْ أُمَّتِي الجنَّة سبعون ألفاً بغير حساب » ثم قال : « هم الذين لا يتطيَّرون ولا يَسترقون ولا يَسترقون ولا يَكتوون وعلى ربِّهم يتوكَّلون » [ أخرجه : مسلم ١/١٣٧ (٢١٨) (٣٧١) و (٣٧٢) ] .

ومن رجح التداوي قال : إنَّه حال النَّبِيِّ الذي كان يُداوم عليه ، وهو لا يفعلُ إلَّا الأفضلَ ، وحمل الحديثَ على الرُّقى المكروهة التي يُخشى منها الشركُ بدليل أنَّه قرنها بالكي والطِّيرة وكلاهما مكروه .

ومنها ما يَخْرِقهُ لِقليلٍ من العامة ، كحصول الرِّزق لمن ترك السعي في طلبه ، فمن

<sup>(</sup>١) أخرجه: أبو نعيم في « حلية الأولياء » ٢١٤/٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : حلية الأولياء ٤/ ٦٩ .

رزقه الله صدق يقين وتوكل ، وعَلِمَ من الله أنّه يَخرِقُ له العوائد ، ولا يُحوجه إلى الأسباب المعتادة في طلب الرزق ونحوه ، جاز له تَركُ الأسباب ، ولم يُنكر عليه ذلك ، وحديث عمر هذا الذي نتكلم عليه يدلُّ على ذلك ، ويدلُّ على أنَّ النَّاس إنّما يُؤتون مِنْ قلَّة تحقيق التوكُّل ، ووقوفهم مع الأسباب الظاهرة بقلوبهم ومساكنتهم لها ، فلذلك يُتعبون أنفسَهم في الأسباب ، ويجتهدون فيها غاية الاجتهاد ، ولا يأتيهم إلاَّ ما قُدِّر لهم ، فلو حَقَّقوا التوكُّلَ على الله بقلوبهم ، لساقَ الله إليهم أرزاقهم مع أدنى سبب ، كما يسوقُ إلى الطَّير أرزاقها بمجرَّدِ الغدوِّ والرواح ، وهو نوعٌ من الطَّلب والسَّعى ، لكنه سعىٌ يسيرٌ .

وربما حُرِمَ الإنسانُ رزقَهُ أو بعضَه بذنب يُصيبه ، كما في حديث ثوبان ، عن النّبيّ ، وربما حُرِمَ الإنسانُ رزقَهُ أو بعضَه بذنب يُصيبه » [ أخرجه : أحمد ٢٧٧/٥ و٢٨٢ ، وابن ماجه ( ٤٠٢٢ ) ، وفي إسناده مقال ، وقد حسن بعضهم هذا الحديث بطرقه منهم : الحافظ العراقي كما نقله البوصيري في « مصباح الزجاجة » ] .

وفي حديث جابر ، عن النَّبيِّ ﷺ : ﴿ إِنَّ نفساً لن تموتَ حتى تستكمل رزقها ، فاتَّقوا الله وأجملوا في الطَّلب ، خُذوا ما حلَّ ودعوا ما حَرُمَ ﴾ [أخرجه : ابن ماجه (٢١٤٤) ، وابن حبان (٣٢٣٩) ، والحاكم ٤/٢ ، وهو حديث صحيح ] .

وقال عمر: بين العبد وبين رِزقه حِجاب، فإن قنع ورضيت نفسه، آتاه رزقه، وإنِ اقتحم وهتك الحجاب، لم يزد فوقَ رزقه (١).

وقال بعض السَّلف : توكل تُسَقُّ إليك الأرزاق بلا تعب ، ولا تكَلُّف .

قال سالم بن أبي الجعد : حُدِّثْتُ أنَّ عيسى عليه السلام كان يقول : اعملوا لله ولا تعملوا لله ولا تعملوا لبطونكم ، وإيَّاكم وفضولَ الدُّنيا ، فإنَّ فضولَ الدُّنيا عند الله رجز ، هذه طَيرُ السماء تغدو وتروح ليس معها من أرزاقها شيء ، لا تحرث ولا تحصد ؛ الله يرزقها ، فإنْ قلتم : إنَّ بطوننا أعظم من بطون الطير ، فهذه الوحوش من البقر والحمير وغيرها

<sup>(</sup>١) ذكره الديلمي في « مسند الفردوس » ٢٦/٢ (٢١٦٢) عن جابر بلفظ : « بين العبد وبين رزقه حجاب فإن صبر خرج إليه رزقه ، وإن عجل مزق عنه جلد ولا يأخذ إلّا ما قدر له جلده ودينه » .

تغدو وتروح ليس معها من أرزاقها شيءٌ لا تحرث ولا تحصد ، الله يرزقها [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٣٤٢٣٢) ، والحسين المروزي كما في زوائده على « الزهد » لعبد الله بن المبارك ( ٨٤٨ ) ] . خرَّجه ابن أبي الدُّنيا .

وخرَّج بإسناده عن ابن عباس قال : كان عابدٌ يتعبد في غارٍ ، فكان غرابٌ يأتيه كلَّ يوم برغيف يجد فيه طَعْمَ كلِّ شيءٍ حتى مات ذلك العابد [ أخرجه : أبو الشيخ في « العظمة » ( ١٢٩٢ ) ] .

وعن سعيد بن عبد العزيز ، عن بعض مشيخة دمشق ، قال : أقامَ إلياسُ هارباً من قومه في جبل عشرين ليلة ، \_ أو قال : أربعين \_ تأتيه الغربان برزقه .

وقال سفيان الثوري: قرأ واصلٌ الأحدب هذه الآية: ﴿ وَفِى السَّمَاءِ رِزْقُكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢] ، فقال: ألا إنَّ رزقي في السماء وأنا أطلبُهُ في الأرض؟ فدخل خَرِبَةً ، فمكث ثلاثاً لا يُصيب شيئاً ، فلمَّا كان اليومُ الرابع ، إذ هو بدَوخَلةٍ من رُطَب ، وكان له أخٌ أحسن نيةً منه ، فدخل معه ، فصارتا دوخلتين ، فلم يزل ذلك دأبهما (١) حتى فرق الموتُ بينهما [ أخرجه: الطبري في « تفسيره » ( ٢٤٩١٥) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » فرق الموتُ بينهما [ أخرجه: الطبري في « تفسيره » ( ٢٤٩١٥) ، والبيهقي في « شعب الإيمان »

ومن هذا الباب من قَوي توكُّله على الله ووثوقه به ، فلاخل المفاوز بغير زاد ، فإنَّه يجوزُ لمن هذه صفته دون من لم يبلغ هذه المنزلة ، وله في ذلك أسوة بإبراهيم الخليل عليه السلام ، حيث ترك هاجرَ وابنها إسماعيل بوادٍ غير ذي زرع ، وترك عندهما جراباً فيه تمرُّ وسِقاءً فيه ماء، فلمَّا تبعته هاجر، وقالت له: إلى مَن تَدعنا ؟ قال لها: إلى الله، قالت: رضيتُ بالله ، وهذا كان يفعله بأمر الله ووحيه ، فقد يَقذِفُ الله في قلوب بعض أوليائه من الإلهام الحقِّ ما يعلمون أنَّه حقٌّ ، ويثقون به . قال المروزي : قيل لأبي عبد الله : أيّ شيءٍ صِدقُ التوكل على الله ؟ قال : أنْ يتوكَّل على الله ، ولا يكون في قلبه أحدٌ من الآدميين يطمع أنْ يجيئه بشيء ، فإذا كان كذا ، كان الله يرزقه ، وكان متوكِّلاً (٢٠) .

<sup>(</sup>١) سقطت من (ص).

<sup>(</sup>٢) انظر : الفروع ٤١/٤ .

قال : وذكرتُ لأبي عبد الله التوكُّل ، فأجازه لمن استعملَ فيه الصِّدق (١) .

قال: وسألت أبا عبد الله عن رجلٍ جلس في بيته، ويقول: أجلِسُ وأصبر ولا أطلع على ذلك أحداً، وهو يقدِرُ أنْ يحترف، قال: لو خَرَج فاحترف كان أحبَّ إليَّ، وإذا جلس خفت أنْ يُخرجه إلى أنْ يكون يتوقع أنْ يرسل إليه بشيء. قلت: فإذا كان يبعث إليه بشيء، فلا يأخذ؟ قالَ: هذا جيد (٢٠).

وقلت لأبي عبد الله : إنَّ رجلاً بمكة قالَ : لا آكلُ شيئاً حتَّى يطعموني ، ودخل في جبل أبي قبيس ، فجاء إليه رجلان وهو متَّزرٌ بخرقة ، فألقيا إليه قميصاً ، وأخذا بيديه ، فألبساه القميص ، ووضعا بين يديه شيئاً ، فلم يأكل حتَّى وضعا مفتاحاً من جديد في فيه ، وجعلا يدُسَّان في فمه ، فضحك أبو عبد الله ، وجعل يعجب .

وقلت لأبي عبد الله: إنَّ رجلاً ترك البيع والشراء ، وجعل على نفسه أنْ لا يقع في يده ذهبٌ ولا فضَّةٌ ، وترك دُورَه لم يأمر فيها بشيءٍ وكان يمرُّ في الطريق ، فإذا رأى شيئاً مطروحاً ، أخذه ممّا قد ألقي . قال المروزي : فقلت للرجل : ما لك حجة على هذا غير أبي معاوية الأسود ، قال : بل أويس القرني ، وكان يمرُّ بالمزابل ، فيلتقط الرِّقاع ، قال : فصدَّقه أبو عبد الله ، وقال : قد شدَّد على نفسه . ثم قال : قد جاءني البَقْليُّ ونحوه ، فقلت لهم : لو تعرضتُم للعمل تُشهِرون أنفسَكم ، قال : وأيشٍ نُبالي من الشُّهرة ؟ (٣٠) .

وروى أحمدُ بنُ الحسين بن حسّان عن أحمد أنَّه سئل عن رجل يخرج إلى مكة بغير زادٍ ، قال : إنْ كنتَ تُطيقُ وإلَّا فلا إلَّا بزادٍ وراحلةٍ ، لا تُخاطر (٤٠٠). قال أبو بكر

<sup>(</sup>١) انظر : الفروع ٤/ ٤١ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الورع لأحمد بن حنبل : ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الورع لأحمد: ٤٨ بنحوه مختصراً.

<sup>(</sup>٤) انظر : تفسير القرطبي ٢/ ٤١١ ـ ٤١٢ بلفظ : قال رجل لأحمد بن حنبل : أريد أن أخرج إلى مكة على التوكل بغير زاد ، فقال أحمد : اخرج في غير القافلة ، فقال : لا ، إلا معهم ، قال : فعلى جرب الناس توكلت ؟.

قوله: جرب جمع جراب وهو الوعاء.

الخلال: يعني: إنْ أطاق وعلم أنَّه يقوى على ذلك ، ولا يسأل ، ولا تَستشرفُ نفسه لأنْ يأخذَ أو يُعطى فيقبل ، فهو متوكل على الصدق ، وقد أجاز العلماء التوكل على الصدق . قال : وقد حجَّ أبو عبد الله وكفاه في حجته أربعة عشر درهماً .

وسئل إسحاق بن راهويه: هل للرجل أنْ يدخل المفازة بغير زاد؟ فقال: إنْ كان الرجلُ مثل عبد الله بن منير ، فله أنْ يدخل المفازة بغير زاد (١١) ، وإلا لم يكن له أنْ يدخل ، ومتى كان الرجل ضعيفاً ، وخشي على نفسه أنْ لا يصبر ، أو يتعرّض للسؤال ، أوْ أن يقعَ في الشَّكُ والتسخُّط ، لم يجُز له ترك الأسباب حينئذٍ ، وأنكر عليه غاية الإنكار كما أنكر الإمامُ أحمد وغيره على من ترك الكسب وعلى من دخل المفازة بغير زادٍ ، وخشي عليه التعرُّض للسؤال . وقد روي عن ابن عباس ، قال : كان أهل اليمن يحُجُّون ولا يتزوَّدون ويقولون : نحن متوكِّلون ، فيحجُّون ، فيأتون مكة ، فيسألون الناس ، فأنزل الله هذه الآية : ﴿وَتَكَزَوَّدُواْفَإِكَ غَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَئُ ﴾ [البقرة : ١٩٧] أخرجه : الطبري في " الفسير » ( ٢٩٧٧ ) ] ، والنخعي [ أخرجه : الطبري في " تفسيره » ( ٢٩٧٧ ) ] ، والنخعي [ أخرجه : الطبري في " تفسيره » ( ٢٩٧٠ ) ] ، والنخعي [ أخرجه : الطبري في " تفسيره » ( ٢٩٧٠ ) ] ، والمخلوقين بالكُلية إلَّا لمن انقطع قلبُه عن الاستشراف إلى المخلوقين بالكُلية .

وقد رُوي عن أحمد أنَّهُ سئل عن التوكُّل ، فقال : قطعُ الاستشراف باليأس من الخلق ، فسُئِلَ عن الحُجة في ذلك ، فقال : قول إبراهيم عليه السلام لما عرض له جبريلُ وهو يُرمى في النار ، فقال له : ألك حاجة ؟ فقال : أما إليك ، فلا (٢) .

وظاهر كلام أحمد أنَّ الكسبَ أفضلُ بكلِّ حالٍ ، فإنَّه سُئل عمَّن يقعدُ ولا يكتسبُ

<sup>(</sup>۱) ذكره الذهبي في « سير أعلام النبلاء » ۲۱/۱۲ .

<sup>(</sup>٢) ذكره : ابن مفلّح في « المقصد الأرشد » ٣/ ١٢٢ ، ولا يخفى أنَّ هذا من الإسرائيليات ، ولم يرد في المرفوع عن النبي ﷺ .

ويقول: توكَّلت على الله، فقال: ينبغي للناس كُلِّهم يتوكَّلون على الله، ولكن يعودون على أنفسهم بالكسب(١).

وروى الخلال بإسناده عن الفُضيل بن عياض أنَّه قيل له: لو أنَّ رجلاً قعد في بيته زعم أنَّه يثق بالله ، فيأتيه برزقه ، قال : إذا وثق بالله حتى يعلم منه أنَّه قد وثق به ، لم يمنعه شيءٌ أراده ، ولكن لم يفعل هذا الأنبياء ولا غيرُهم ، وقد كان الأنبياء يؤجِّرون أنفسهم ، وكان النَّبيُ عَلَيْ يُؤجِّرُ نفسه وأبو بكر وعمر ، ولم يقولوا : نقعد حتى يرزقنا الله عز وجل ، وقال الله عز وجل : ﴿ وَٱبْنَعُوا مِن فَضْلِ ٱللهِ ﴾ [الجمعة ١٠٠] ، ولا بُد من طلب المعيشة .

وقد رُوي عن بشر ما يُشعر بخلاف هذا ، فروى أبو نعيم في « الحلية » أنَّ بشراً سُئِلَ عن التوكُّل ، فقال : اضطرابٌ بلا سكون ، وسكون بلا اضطراب ، فقال له السائل : فسِّره لنا حتى نفقه ، قال بشر : اضطراب بلا سكون ، رجل يضطربُ بجوارحه ، وقلبُه ساكن إلى الله ، لا إلى عمله ، وسكون بلا اضطراب ؛ فرجل ساكن إلى الله بلا حركة ، وهذا عزيزٌ ، وهو من صفات الأبدال .

وبكل حال ، فمن لم يصل إلى هذه المقامات العالية ، فلا بُدَّ له من معاناة الأسباب لاسيما من له عيال لا يصبرون ، وقد قال النَّبيُّ ﴿ : ﴿ كَفَى بالمرءِ إِثْماً أَنْ يُضيِّعَ من يَقُوتُ ﴾ [أخرجه: أحمد ٢/١٦٠ و١٩٣ و١٩٤ و١٩٥ ، والنسائي في « الكبرى » (٩١٧٧ ) ، وابن حبان (٤٢٤٠ ) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص .

وأخرجه : مسلم ٧٨/٣ ( ٩٩٦ ) ، ولفظه : « كفى بالمرء إثماً أن يحبس عمن يملك قوته » I . وكان بشرٌ يقول : لو كان لي عيالٌ لعملتُ واكتسبتُ .

وكذلك من ضيَّع بتركه الأسباب حقّاً له ، ولم يكن راضياً بفوات حقه ، فإنَّ هذا عاجزٌ مفرِّطٌ ، وفي مثل هذا جاء قولُ النَّبيِّ ﴿ : ﴿ المؤمن القوي خيرٌ وأحبُّ إلى اللهُ من المؤمن الضعيف ، وفي كُلِّ خير ، احرص على ما ينفعُك ، واستعن بالله ولا

<sup>🗀</sup> انظر : فتح الباري لابن حجر ١١/٢٧٦ .

<sup>.</sup> TO1/A (T)

تَعْجز ، فإنْ أصابك شيءٌ ، فلا تقولنَّ : لو أنِّي فعلتُ كان كذا وكذا ، ولكن قُلْ : قَدَرُ الله وما شاء فعل ، فإنَّ اللو تفتحُ عمل الشيطان » خرَّجه مسلم [ في « صحيحه » ٨/٥٥ ( ٢٦٦٤ ) ( ٣٤ ) ] بمعناه من حديث أبي هريرة .

وفي " سنن أبي داود "(۱) عن عوف بن مالك : أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قضى بين رجلين ، فقال النَّبِيُّ ﷺ : " إنَّ الله يلومُ فقال النَّبِيُّ ﷺ : " إنَّ الله يلومُ على العجز ، ولكن عليك بالكيسِ أُطلقها ، فإذا غلبك أمرٌ ، فقل : حسبي الله ونعم الوكيل » .

وخرَّج الترمذي (٢) من حديث أنس، قال: قال رجل: يا رسول الله ، أعقلها وأتوكَّل، أو أطلقها وأتوكَّل ، أعقلها وأتوكَّل » . وذكر عن يحيى القطان أنَّه قال : هو عندي حديث منكر (٣) ، وخرَّجه الطبراني (٤) من حديث عمرو بن أمية ، عن النَّبيِّ ﷺ

وروى الوضين بن عطاء عن محفوظ بن علقمة عن ابن عائذ (°): أنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ اللهِ وروى الوضين بن عطاء عن محفوظ بن علقمة عن ابن عائذ (°): أنَّ النَّبِيُ عَلَى الله اللهِ ال

<sup>(</sup>۱) (٣٦٢٧) ، وإسناده ضعيف ، بقية بن الوليد يدلس تدليس التسوية وقد عنعن ، وفي الإسناد أيضاً سيف الشامي مجهول تفرد بالرواية عنه خالد بن معدان ، وقال النسائي : « لا أعرفه » .

<sup>(</sup>۲) في « جامعه » (۲۰۱۷) .

<sup>(</sup>٣) انظر : علل الترمذي الكبير ١/ ٤٤٨ . وأيضاً نقله في « الجامع » عقب الحديث وعلة الحديث المغيرة بن أبي قرة السدوسي فهو مجهول .

<sup>(</sup>٤) كما في « مجمع الزوائد » ١٩١/١٠٠ و٣٠٣ .

<sup>(</sup>٥) هو الربيع بن خثيم يكنى أبا يزيد الثوري الكوفي أحد الأعلام ، أدرك زمان النبي ﴿ وأرسل عنه ، كان يعد من عقلاء الرجال ، توفي قبل سنة خمس وستين . انظر : « سير أعلام النبلاء » ٢٥٨/٤ .

<sup>(</sup>٦) ذكره: الديلمي في « مسند الفردوس » ٢/ ٧٧ (٢٤٣٥).

<sup>(</sup>V) ذكره الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » I/ I (V)

قال الخلال: أخبرنا محمد بن أحمد بن منصور قال: سأل المازني بشرَ بنَ المحارث عن المتوكل، فقال: المتوكل لا يتوكّلُ على الله ليُكفى، ولو حلّت هذه القصة في قلوب المتوكلة، لضجُّوا إلى الله بالندم والتوبة، ولكن المتوكل يَحُلُّ بقلبه الكفاية من الله تبارك وتعالى فيصدق الله عز وجل فيما ضمن. ومعنى هذا الكلام أنَّ المتوكل على الله حقَّ التوكل لا يأتي بالتوكل، ويجعله سبباً لحصول الكفاية له من الله بالرِّزق وغيره، فإنَّه لو فعل ذلك، لكان كمن أتى بسائر الأسباب لاستجلاب الرزق والكفاية بها، وهذا نوع نقص في تحقيق التوكمُل.

وإنّما المتوكلُ حقيقة من يعلم أنّ الله قد ضَمِنَ لعبده رزقه وكفايته ، فيصدق الله فيما ضمنه ، ويثق بقلبه ، ويحققُ الاعتماد عليه فيما ضمنه من الرّزق من غير أنْ يخرج التوكُّل مخرج الأسباب في استجلاب الرزق به ، والرزق مقسومٌ لكلّ أحدٍ من برّ وفاجرٍ ، ومؤمنٍ وكافرٍ ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلّا عَلَى ٱللّهِ رِزْقُها ﴾ [هود: ٦] ، هذا مع ضعف كثيرٍ من الدواب وعجزها عن السّعي في طلب الرزق ، قال تعالى : ﴿ وَكَأْنِ مِن دَآبَةٍ لاَ تَعَلَى اللّهُ يَرْزُقُها وَإِيّاكُمْ ﴾ [العنكبوت: ٦٠] .

فما دام العبدُ حيّاً ، فرزقُه على الله ، وقد يُيسره الله له بكسب وبغير كسب ، فمن توكَّل عليه لثقته توكَّل على الله لطلب الرزق ، فقد جعل التوكُّل سبباً وكسباً ، ومن توكَّل عليه لثقته بضمانه ، فقد توكَّل عليه ثقة به وتصديقاً ، وما أحسنَ قول مثنَّى الأنباري وهو من أعيان أصحاب الإمام أحمد : لا تكونوا بالمضمون مهتمِّين ، فتكونوا للضامن متَّهمين ، وبرزقه غير راضين (۱).

واعلم أنَّ ثمرة التوكل الرِّضا بالقضاء ، فمن وَكَلَ أموره إلى الله ورضي بما يقضيه له ، ويختاره ، فقد حقق التوكل عليه (٢) ، ولذلك كان الحسنُ والفضيلُ وغيرهما يُفسِّرون التوكل على الله بالرِّضا .

<sup>(</sup>۱) ذكره: ابن مفلح في « المقصد الأرشد » ٣/ ١٩.

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص).

قال ابنُ أبي الدنيا(): بلغني عن بعض الحكماء قال: التوكلُ على ثلاثِ درجاتٍ: أولها: تركُ الشِّكاية ، والثانية: الرضا، والثالثة: المحبة، فترك الشكاية درجة الصبر، والرضا سكون القلب بما قسم الله له، وهي أرفع من الأولى، والمحبَّةُ أنْ يكون حُبُّه لما يصنع الله به، فالأولى للزاهدين، والثانية للصادقين، والثالثة للمرسلين. انتهى.

فالمتوكل على الله إنْ صبر على ما يُقدِّرُه الله له من الرزق أو غيره ، فهو صابر ، وإنْ رضي بما يُقدر له بعد وقوعه ، فهو الراضي ، وإنْ لم يكن له اختيارٌ بالكليَّة ولا رضا إلَّا فيما يقدر له ، فهو درجة المحبين العارفين ، كما كان عمر بنُ عبد العزيز يقول : أصبحتُ وما لى سرور إلَّا في مواضع القضاء والقدر .

\* \* \*

## الحديث الخمسون

عَنْ عبدِ الله بن بُسْرٍ قال : أتى النّبيَّ عَلَى وجلٌ ، فقالَ : يا رسُولَ اللهِ إِنَّ شرائعَ الإسلامِ قد كَثُرَتْ علينا ، فَبابٌ نَتَمسَّكُ به جامعٌ ؟ قال : « لا يَزَالُ لِسانُكَ رَطْباً مِنْ ذِكر اللهِ عز وجل » خرَّجه الإمامُ أحمدُ [ في « مسنده » ١٨٨/٤ و ١٩٠ ] بهذا اللّفظِ .

وخرَّجه الترمذي ، وابنُ ماجه ، وابنُ حبان في « صحيحه » [ ابن ماجه ( ٣٧٩٣ ) ، والترمذي ( ٣٣٧٠ ) ، وابن حبان ( ٨١٤ ) ] بمعناه ، وقال الترمذي : حسن غريب ، وكُلُّهم خرَّجه من رواية عمرو بن قيس الكندي ، عن عبد الله بن بُسر .

وخرَّج ابن حبان في « صحيحه »(١) وغيره [ أخرجه : البخاري في « خلق أفعال العباد » : ٧٧ ، والطبراني في « الكبير » ٢٠ / ( ١٨١ ) و ( ٢١٢ ) و ( ٢١٣ ) و و ( ٢١٣ ) وفي « مسند الشاميين » ، له ( ٢٠٣٥ ) و ( ٣٥٢١ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥١٦ ) ] من حديث معاذ بن جبل ، قال : آخِرُ ما فارقتُ عليه رسولَ الله ﷺ أَنْ قلتُ له : أَيُّ الأعمال خيرٌ وأقربُ إلى الله ؟ قال : « أَنْ تموتَ ولِسانُكَ رَطْبٌ من ذكر الله عز وجل » .

وقد سبق في هذا الكتاب مفرقاً ذكرُ كثيرٍ من فضائل الذكر ، ونذكر هاهنا فضل إدامته ، والإكثار منه .

قد أمر الله سبحانه المؤمنين بأنْ يذكروه ذكراً كثيراً ، ومَدَحَ مَن ذكره كذلك ؛ قالَ تعالى : ﴿ يَكَا يُهُمُ اللَّهِ فِكُرُ كَثِيرًا لِكَا كَثِيرًا لِنَكُمْ وَسَيِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب : ١١ - ٢٤] ، وقال تعالى : ﴿ وَأَذْكُرُواْ اللّهَ كَثِيرًا لّعَلّكُمْ الْفَلِحُونَ ﴾ [الجمعة : ١٠] ، وقال تعالى : ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدّ اللّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ تعالى : ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ أَعَدّ اللّهُ لَهُم مَّغْفِرةً وَالْجَرُونِ اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [الأحزاب : ٣٥] ، وقبال تعالى : ﴿ الّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [الأحزاب : ١٩١] .

<sup>(</sup>۱) برقم (۸۱۸).

وفي « صحيح مسلم »(۱) عن أبي هريرة : أنَّ رسولَ الله ﷺ مرَّ على جبلٍ يقالُ له : جُمْدَان ، فقال : « سِيروا هذا جُمدان (۲) ، قد سبق المُفرِّدونَ » . قالوا : ومن المفرِّدون يا رسول الله ؟ قالَ : « الذاكرون الله كثيراً والذَّاكرات » .

وخرَّجه الإمام أحمد [ في « مسنده » ٣٢٣/٢ و٤١١ أمن حديث أبي هريرة ] ، ولفظه : « سبقَ المفرِّدونَ » قالوا : وما المفردون ؟ قال : « الذينَ يُهْتَرونَ (٣) في ذكرِ الله ِ » .

وخرَّجه الترمذي أل في «جامعه» (٣٥٩٦) من حديث أبي هريرة]، وعنده: قالوا: يا رسول الله، وما المفرِّدون؟ قالَ: «المُستَهترونَ في ذِكرِ الله يَضعُ الذِّكر عنهم أثقالهم، فيأتون يومَ القيامة خِفافاً».

وروى موسى بنُ عبيدة عن أبي عبد الله القرَّاظ ، عن معاذ بن جبل قال : بينما نحنُ مَعَ رسولُ الله في نَسيرُ بالدّفِ من جُمْدان إذ استنبه ، فقال : « يا مُعاذُ ، أينَ السابقون ؟ » فقلت : قد مَضَوا ، وتخلَّف ناسٌ . فقال : « يا معاذ إنَّ السابقين الذين يُستَهتَرون بذكر الله عز وجل » [ أخرجه : الطبراني في « الكبير » ٢٠/ ( ٣٢٦ ) ، وموسى بن عبيدة ضعيف ، وانظر : مجمع الزوائد ١٠/ ٥٧ ] خرّجه جعفر الفريابي .

ومن هذا السياق يظهر وجه ذكر السابقين في هذا الحديث ، فإنّه لمّا سبق الركب ، وتخلف بعضهم ، نبه النّبيُ على أنّ السابقين على الحقيقة هم الذين يُديمون ذكر الله ، ويُولَعون به ، فإنّ الاستهتار بالشيء : هو الولوعُ به ، و الشغفُ ، حتى لا يكاد يُفارِقُ ذكره ، وهذا على رواية من رواه « المستهترون » ورواه بعضُهم ، فقال فيه : « الذين أُهتِروا في ذكرِ الله » وفسّر ابن قتيبة الهتر بالسّقْطِ في الكلام (٤٠٠٠ ) كما في الحديث : « المستبّان شيطانان يتكاذبان ويتهاتران » [ أخرجه : أحمد ٤/ ١٦٢ و٢٦٦ ، والبخاري في « الأدب المفرد » ( ٤٢٧ ) و ( ٤٢٨ ) ، وابن حبان ( ٥٧٢١ ) و ( ٢٠٢٠ ) ، والطبراني في « الكبير » ٧١/ ( ١٠٠١ ) و ( ٢٠١٠ ) عن عياض بن حمار ] .

<sup>(1)</sup> A\ Tr (rvr1)(3).

<sup>(</sup>٢) جمدان : هو جبل بين ينبع والعيص ، على ليلة من المدينة ، وهو بضم الجيم ، ثم سكون الميم ، مراصد الاطلاع ١/ ٣٤٥ .

<sup>🐃</sup> أي : يولعون .

<sup>(</sup>٤) في غريب الحديث ١/ ٣٢١\_٣٢٢ بهذا المعنى .

قال: والمرادُ من هذا الحديث من عُمِّر وخَرِفَ في ذكر الله وطاعته ، قال: والمراد بالمفرِّدين على هذه الرواية من انفرد بالعمر عن القَرنِ الذي كان فيه ، وأما على الرواية الأولى ، فالمراد بالمفرِّدين المتخلين من الناس بذكر الله تعالى ، كذا قال ، ويحتمل وهو الأظهر - أنَّ المرادَ بالانفرادِ على الروايتين الانفراد بهذا العمل وهو كثرةُ الذكرِ دونَ الانفراد الحسي ، إما عن القَرنِ أو عن المخالطة ، والله أعلم .

ومن هذا المعنى قولُ عمرَ بن عبد العزيز ليلةَ عرفة بعرفة عندَ قرب الإفاضة : ليس السابق اليوم من سبق بعيرُه ، وإنَّما السابق من غُفر له (١) .

وبهذا الإسناد عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من أحبَّ أَنْ يرتع في رياض الجنَّة ، فليُكثر ذكرَ الله عز وجل » [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٤٥٧ ) و( ٣٥٠٥٩ ) ، والطبراني في « الكبير » ذكرَ الله عز وجل » وفيه موسى بن عبيدة ضعيف ، وانظر : مجمع الزوائد ١٠ / ٧٥ ] .

وخرَّج الإمام أحمد والنَّسائي ، وابنُ حبان في «صحيحه »(٢) من حديث أبي سعيد الخدري : أنَّ رسولَ الله ﷺ قال : « استكثروا منَ الباقياتِ الصَّالحات » قيل : وما هُنَّ الخدري الله ؟ قالَ : « التكبيرُ والتسبيحُ والتَّهليلُ والحمدُ لله ، ولا حول ولا قوَّة إلَّا بالله » .

وفي « المسند » و « صحيح ابن حبان » (٣) عن أبي سعيد الخدري أيضاً عن النَّبيِّ ، قال : « أكثروا ذِكرَ الله حتّى يقولوا : مجنون » .

وروى أبو نعيم في « الحلية »<sup>(٤)</sup> من حديث ابن عباس مرفوعاً : « اذكروا الله ذكراً يقول المنافقون : إنَّكم تُراؤون » .

<sup>(</sup>١) انظر : فتح الباري ٣/ ٦٦٠ .

<sup>(</sup>٢) أحمد ٣/ ٧٥ ، وابن حبان (٨٤٠) وبهذا اللفظ لم يخرجه النسائي حيث لم أجده في المطبوع من « السنن الكبرى » ولا « عمل اليوم والليلة » ، وكذا قال محقق تحفة الأشراف ٣/ ٣٤٠ هامش (٣) ، وساقه الهيثمي في « مجمع الزوائد » ١/ ٨٧ ونسبه إلى أحمد وأبي يعلى ، وهذا دليل على عدم وجوده عند النسائي لكن المزي في « التحفة » ٣/ ٣٤ (٤٠٦٦) عزاه للنسائي فلعله في بعض النسخ ، والحديث ضعيف لضعف دراج أبي السمح في روايته عن أبي الهيثم .

<sup>(</sup>٣) أحمد ٣/ ٦٨ و ١٧ ، وابن حبان (٨١٧) ، وهو حديث ضعيف لضعف دراج أبي السمح في روايته عن أبي الهيثم .

<sup>(</sup>٤) ٣/ ٨٠\_٨١ ، وهو ضعيف .

وخرَّج الإمام أحمد والترمذي [ أحمد ٣/ ٧٥ ، والترمذي ( ٣٣٧٦ ) ، وهو ضعيف لضعف ابن لهيعة ، ولضعف دراج في روايته عن أبي الهيئم ] من حديث أبي سعيد ، عن النَّبيِّ عَلَيْهُ أَنَّه سئل : أيُّ العباد أفضلُ درجةً عندَ الله يوم القيامة ؟ قالَ : « الذاكرون الله كثيراً » ، قيل : يا رسول الله ، ومِنَ الغازي في سبيل الله ؟ قال : « لو ضربَ بسيفه في الكفَّار والمشركين حتى ينكسر ويتخضَّب دماً ، لكان الذاكرون لله أفضلَ منه درجةً » .

وخرَّج الإمام أحمد [ في « مسنده » ٤٣٨/٣ ، وهو ضعيف لضعف ابن لهيعة وزبان بن فائد ] من حديث سهل بن معاذ ، عن أبيه ، عن النَّبِيِّ عَلَىٰ : أنَّ رجلاً سأله فقال : أيُّ الجهاد أعظمُ أجراً يا رسول الله ؟ قال : « أكثرُهم لله ذِكراً » ، قال : فأيُّ الصَّائمين أعظمُ ؟ قال : « أكثرهم لله ذِكراً » ، ثم ذكر لنا الصَّلاة والزَّكاة والحجَّ والصدقة كلُّ رسول الله عَلَىٰ يقول : « أكثرهم لله ذكراً » ، فقال أبو بكر : يا أبا حفص ، ذهب الذاكرون بكل خيرٍ ، فقال رسول الله عَلَىٰ : « أجل » .

وقد خرَّجه ابنُ المبارك [ في «الزهد» (١٤٢٩) عن أبي سعيد المقبري ] ، وابنُ أبي الدنيا من وجوه أخَر مرسلة بمعناه .

وفي « صحيح مسلم »(۱) عن عائشة ، قالت : كان رسولُ الله ﷺ يذكر الله على كلِّ أحيانِهِ .

وقال أبو الدرداء: الذين لا تزال ألسنتهم رطبةً من ذكر الله ، يدخل أحدهم الجنّة وهو يضحك [ أخرجه: ابن المبارك في « الزهد » (١١٢٦) ، وابن أبي شيبة (٢٩٤٥٩) و(٣٤٥٨٠) و أحمد في « الزهد » (٢٢٦) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٢١٩/١] ، وقيل له : إنَّ رجلاً أعتق مئة نسمة ، فقال : إنَّ مئة نسمة من مالِ رجلٍ كثيرٌ ، وأفضلُ من ذلك إيمانٌ ملزومٌ بالليل والنَّهار ، وأنْ لا يزالَ لسانُ أحدكم رطباً مِنْ ذكرِ الله عز وجل [ أخرجه: ابن أبي شيبة (٢٩٤٦) و(٣٥٠٥٧) ، وأحمد في « الزهد » (٧٣٠) ، وأبو نعيم في « الحلية » (٢١٩/١ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٢٢٧) ] .

وقال معاذ : لأن أذكر الله من بكرة إلى الليل أحبُّ إليَّ من أنْ أحملَ على جياد

<sup>. (114)(27) 148/1 (1)</sup> 

الخيل في سبيل الله من بكرة إلى الليل [أخرجه: ابن أبي شيبة ( ٢٩٤٥٨)، وأبو نعيم في «الحلية » ١/ ٢٣٥].

وقال ابن مسعود في قوله تعالى: ﴿ اَتَّقُواْ اللهَ حَقَّ ثُقَانِهِ ﴾ [ آل عمران : ١٠٢ ] قال : أنْ يُطاعَ فلا يُعصى ، ويُذكر فلا يُنسى ، ويُشكر فلا يكفر [ أخرجه : ابن المبارك في « الزهد » ( ٢٢ ) ، وابن أبي شيبة ( ٣٤٥٥٣ ) ، وعبد بن حميد كما في « الدر المنثور » ١٠٥/٢ ، والطبري في « تفسيره » ( ٩٤٧ ) ، وأبو نعيم في « الحلية » ٧/ ٢٣٨ و ٢٣٨ ] ، وخرَّجه الحاكم [ في « المستدرك » ٢٤/٢٤ ] مرفوعاً وصحَّحه ، والمشهورُ وقفُه .

وقال زيدُ بنُ أسلم: قال موسى عليه السلام: يا ربِّ قد أنعمتَ عليَّ كثيراً ، فدُلني على أنْ أشكرك كثيراً ، قال: اذكرني كثيراً ، فإذا ذكرتني كثيراً ، فقد شكرتني ، وإذا نسيتني فقد كفرتني [ أخرجه: البيهقي في « شعب الإيمان » (٧١١ ) ] .

وقال الحسن : أحبُّ عبادِ الله إلى الله أكثرهم له ذكراً وأتقاهم قلباً .

وقال أحمد بنُ أبي الحواري : حدَّثني أبو المخارق ، قال : قال رسول الله ﷺ : «مررتُ ليلة أسري بي برجل مُغيَّبٍ في نور العرش ، فقلتُ : من هذا ؟ مَلَكُ ؟ قيل : لا ، قلتُ : من هو ؟ قال : هذا رجل كان لسانه رطباً من ذكر الله ، وقلبُه معلَّق بالمساجد ، ولم يستسبَّ لوالديه قطّ » [ أخرجه : ابن أبي الدنيا في « الأولياء » ( ٩٥ ) ] .

وقال ابن مسعود : قال موسى عليه السلام : ربِّ أيُّ الأعمال أحبُّ إليك أنْ أعملَ به ؟ قالَ : تذكرني فلا تنساني [ أخرجه : محمد بن فضيل الضبي في « الدعاء » ( ١٠٢ ) ] .

وقال أبو إسحاق عن ميثم: بلغني أنَّ موسى عليه السلام: قالَ: ربِّ أيُّ عبادكَ أحبُّ إليكَ ؟ قالَ: (٣٠٣) ]. أحبُّ إليكَ ؟ قالَ: أكثرُهم لي ذكراً [ أخرجه: محمد بن فضيل الضبي في " الدعاء » (١٠٣) ].

وقال كعب : من أكثر ذكر الله ، برئ من النفاق [ أخرجه : ابن أبي شيبة ( ٢٩٢٩٢ ) ، عن رجل من أصحاب محمد على الله ورواه مؤمّل ، عن حماد بن سلمة ، عن سهيل بن أبي صالح ، عن أبي هريرة مرفوعاً [ أخرجه : الطبراني في « الأوسط » ( ٦٩٣١ ) وفي « الصغير » ، له ( ٩٥٤ ) ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٥٧٦ ) ، وإسناده ضعيف جداً

لا يصح ، محمد بن سهل ، عن مؤمل بن إسماعيل يروي الموضوعات ، وانظر : لسان الميزان ٧/ ١٨٩ ( ٦٨٩١ ) ] .

وخرَّج الطبراني (١) بهذا الإسناد مرفوعاً : « مَنْ لَمْ يُكْثِرُ ذِكْرَ الله فقد برئ من الإيمان » . ويشهد لهذا المعنى أنَّ الله تعالى وصف المنافقين بأنَّهم لا يذكرون الله إلَّا قليلاً ، فمن أكثر ذكرَ الله ، فقد بايَنَهُم في أوصافهم ، ولهذا ختمت سورة المنافقين بالأمر بذكر الله ، وأنْ لا يُلهي المؤمنَ عن ذلك مالٌ ولا ولدٌ ، وأنَّ من ألهاه ذلك عن ذكر الله ، فهو من الخاسرين .

قال الربيعُ بنُ أنس ، عن بعض أصحابه : علامةُ حبِّ الله كثرةُ ذكره ، فإنَّكُ لنْ تحبَّ شيئاً إلَّا أكثرت ذكره [ أخرجه : المروزي في « تعظيم قدر الصلاة » ( ٧٤٤ ) عن الربيع بن أنس عن بعض أصحابه موقوفاً . وأخرجه : ابن عدي في « الكامل » ١٢٨/٤ عن أنس . وأخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٤٠٩ ) عن أنس بن مالك معلقاً . وفي ( ٤١٩ ) عن أحمد بن أبي الحواري ، موقوفاً . ورواه أيضاً في ( ٥٠١ ) عن مالك بن دينار ، موقوفاً ] .

قال فتح الموصلي: المحبُّ لله لا يَغفُلُ عن ذكر الله طرفةَ عين ، قال ذو النون: من اشتغل قلبُه ولسانُه بالذِّكر ، قذف الله في قلبه نورَ الاشتياق إليه [ أخرجه: أبو نعيم في « حلبة الأولياء » ٣٧٨/٩ ـ ٣٧٩ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » ( ٨٨٥ ) ] .

قال إبراهيم بن الجنيد: كان يُقال: من علامة المحبِّ لله دوامُ الذكر بالقلب واللسان، وقلَّما وَلَعَ المرءُ بذكر الله عز وجل إلَّا أفاد منه حبَّ الله. وكان بعضُ السَّلف يقول في مناجاته: إذا سئم البطالون من بطالتهم، فلنْ يسأم محبوك من مناجاتك وذكرك.

قال أبو جعفر المحَوَّلي: وليُّ الله المحبُّ لله لا يخلو قلبُه من ذكر ربَّه، ولا يسأمُ من خدمته (۲). وقد ذكرنا قولَ عائشة: كان النَّبيُّ ﷺ يذكر الله على كلِّ أحيانه (۳)،

<sup>(</sup>١) انظر التعليق السابق ، وسلسلة الأحاديث الضعيفة ( ٨٩٠ ) .

 <sup>(</sup>۲) قال العارفون : ومن علامات صحة القلب أن لا يغتر عن ذكر ربه ولا يسأم من خدمته ولا يأنس
 بغيره . فيض القدير ١/٢\_٧ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه وهو عند أحمد ٦/ ٧٠ و ١٥٣ ، والترمذي (٣٣٨٤) .

والمعنى : في حال قيامه ومشيه وقعوده واضطجاعه ، وسواء كان على طهارةٍ أو على حدث .

وقال مِسعر : كانت دوابُّ البحر في البحر تَسكُنُ ، ويوسفُ عليه السلام في السجن لا يسكن عن ذكر الله عز وجل .

وكان لأبي هريرة خيطٌ فيه ألفا عُقدة ، فلا يُنام حتّى يُسبِّحَ به [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١/ ٣٨٣ ] .

وكان خالد بنُ معدان يُسبِّحُ كلَّ يوم أربعين ألف تسبيحة سوى ما يقرأ من القرآن ، فلما مات وضع على سريره ليغسل ، فجعل يُشير بأصبعه يُحركها بالتسبيح [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » (۲۱۰/ ] .

وقيل لعمير بن هانئ : ما نرى لسانك يَفتُرُ ، فكم تُسبِّحُ كلَّ يوم ؟ قال : مئة ألف تسبيحة ، إلَّا أَنْ تُخطئ الأصابع ، يعني أنَّه يَعُدُّ ذلك بأصابعه [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ١٥٧/٥ ، والبيهقي في « شعب الإيمان » (٧١٩ ) ] .

وقال عبد العزيز بنُ أبي روَّاد : كانت عندنا امرأةٌ بمكة تُسبح كلَّ يوم اثنتي عشرة ألف تسبيحة ، فماتت ، فلما بلغت القبر ، اختُلِست من بين أيدي الرجال [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » ( ٧٢٠ ) ] .

كان الحسن البصري كثيراً ما يقول إذا لم يُحدث ، ولم يكن له شغل : سبحان الله العظيم ، فذكر ذلك لبعض فقهاء مكة ، فقال : إنَّ صاحبكم لفقيه ، ما قالها أحدٌ سبعَ مرَّاتٍ إلَّا بُني له بيتٌ في الجنَّة .

وكان عامةُ كلام ابن سيرين : سبحان الله العظيم ، سبحان الله وبحمده .

وكان المغيرة بنُ حكيم الصنعاني إذا هدأت العيون ، نزل إلى البحر ، وقام في الماء يذكر الله مع دوابِّ البحر (١) .

<sup>(</sup>۱) لم أهتديه عن المغيرة بن حكيم ، ووجدته عن الحكم بن أبان . أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » 
1 / ١٤١ .
وذكره : ابن الجوزي في « صفة الصفوة » ٢/ ١٧٧ .

نام بعضُهم عند إبراهيم بن أدهم قال : فكنتُ كلَّما استيقظتُ من الليل ، وجدتُه يذكر الله ، فأغتم ، ثم أعزِّي نفسي بهذه الآية : ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآمُ ﴾ [المائدة : ٥٥] .

المحبُّ اسم محبوبه لا يغيبُ عن قلبه ، فلو كُلِّف أنْ ينسى تذكُّره لما قدر ، ولو كلف أنْ يكفّ عن ذكره بلسانه لما صبر .

كَيْفَ يَنسى المُحبُّ ذِكرَ حَبيبِ اسمُه في فُواده مَكتوبُ كَان بلالٌ كلَّما عذَّبه المشركون في الرمضاء على التوحيد يقول: أحدٌ أحدٌ ، فإذا قالوا له قل: اللات والعُزَّى ، قال: لا أحسنه [ أخرجه: ابن سعد في «الطبقات» ٣/ ١٧٥].

يُسراد مِسنَ القَلَسِ نِسِسانُكُسم وتَابَسَى الطَّباعُ على النَّاقِلِ
كلَّما قويت المعرفةُ ، صار الذكرُ يجري على لسان الذاكر من غير كُلفة ، حتى كان
بعضهم يجري على لسانه في منامه : الله الله ، ولهذا يُلهم أهلُ الجنة التَّسبيح ، كما
يُلهمون النفسَ ، وتصيرُ « لا إله إلَّا الله » لهم ، كالماء البارد لأهل الدنيا ، كان الثوري
ينشد :

لا لأنّي أنساك أكثر فركرا ك ولكنْ بذاك يَجري لِساني إذا سمِعَ المحبُّ ذكر اسم حبيبه من غيره زاد طربه ، وتضاعف قَلَقُه ، قال النّبيُ لابن مسعود : « اقرأ عليَّ القرآن » ، قال : أقرأ عليك وعَليك أنزل ؟! قال : « إنّي أحبُّ أنْ أسمعه من غيري » [ أخرجه : أحمد ٢/٤٧١ و٣٨٠ و٣٨٠ ، والبخاري ٢/٧٥ (٢٥٨١ ) ، ومسلم ٢/١٩٦ ( ٨٠٠٨ ) ( ٢٤٨ ) ، والترمذي ( ٣٠٢٥ ) وفي « الشمائل » ، له ( ٣٢٣ ) بتحقيقي ، والنسائي في « الكبري » ( ٥٠٧٨ ) و ( ٨٠٧٨ ) و ( ٨٠٧٨ ) و ( ٨٠٧٩ ) ، وفي « التفسير » ، له ( ١١٥٠ ) ] ، فقرأ عليه ، ففاضت عيناه .

سمع الشبلي قائلاً يقولُ: يا الله يا جَوادُ ، فاضطرب [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٣٧٣/١٠ بنحوه ] :

وداع دعا إذ نَحْنُ بالخَيفِ مِن منى فَهَيَّجَ أَشْجَانَ الْفُؤَادِ ومَا يَدري

دَعا باسم لَيلَى غَيرَها فكأنَّما أطارَ بليلى طائراً كان في صدري (١) النبض ينْزعج عند ذكر المحبوب:

إذا ذُكِرَ المحبوب عندَ حبيبه تَـرنَّـحَ نَشـوانٌ وحَـنَّ طـرُوبُ ذَكُر المحبوب عندَ حبيبه تَـرنَّـحَ نَشـوانٌ وحَـنَّ طـرُوبُ ذكر المحبين على خلاف ذكر (٢) الغافلين : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ [ الأنفال : ٢ ] .

وإنّي لَتَعْـرونـي لِـذكْـرَاكَ هِـزَّةٌ كَما انتفضَ العُصفورُ بَلَّلهُ القطْرُ أحد السبعة الذين يُظلهم الله في ظله يوم لا ظلَّ إلا ظله : « رجلٌ ذكرَ الله خالياً ، ففاضت عيناه » [ أخرجه : البخاري ١٦٨/١ (٦٦٠ ) ، ومسلم ٩٣/٣ (١٠٣١ ) (٩١ ) عن أبي هريرة ] .

قال أبو الجلد: أوحى الله عز وجل إلى موسى عليه السلام: إذا ذكرتني، فاذكرني، وأنت تنتفض أعضاؤك، وكُن عندَ ذكري خاشعاً مطمئناً، وإذا ذكرتني، فاجعل لِسانك من وراء قلبك [أخرجه: أحمد في «الزهد» (٣٤٨)، وابن أبي عاصم في «الزهد»: ٦٧ و٦٨ (طبعة دار الريان للتراث)].

وصف عليٌّ يوماً الصحابة ، فقال : كانوا إذا ذكروا الله مادُوا كما يميد الشجرُ في اليوم الشديد الريح ، وجرت دموعهم على ثيابهم (٣) .

<sup>(</sup>۱) الشعر لمجنون بن عامر . انظر : أخبار مكة للفاكهي ٢٧٢/٤ ، وتاريخ بغداد ٢١/ ٣٣٥ ، وسير أعلام النبلاء ٤/٧ .

<sup>(</sup>٢) سقطت من (ص) .

<sup>(</sup>٣) هذا باطل موضوع مكذوب على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وعلى الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ، والخبر فيه عدة علل وعلته الرئيسة عمرو بن شمر الجعفي الكوفي الشيعي قال عنه الجوزجاني : « زائغ كذاب » ، وقال ابن حبان : « رافضي يشتم الصحابة ويروي الموضوعات » ، وقال البخاري : « منكر الحديث » ، وقال النسائي والدارقطني وغيرهما : « متروك الحديث » ، وقال السليماني : « كان عمرو يضع على الروافض » .

أخرجه: ابن أبي الدنيا في « التهجد » (ق ١٧٠/أ) ، والدينوري في « المجالسة » (١٤٦٦) ، وابن عدي في « الكامل » ٤٤٧/١ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٧٦/١ ، والخطيب في « الموضح » ٢٣٠/٢ ، وابن عساكر في « تاريخ دمشق » ٤٩٢\_٤٩١/٤٢ ، وابن الجوزي في « التبصرة » ١/ ٥٠٠ ، ولم يصنع صواباً المصنف حينما ذكره .

قال زهير البابي : إنَّ لله عباداً ذكروه ، فخرجت نفوسُهم إعظاماً واشتياقاً ، وقوم ذكروه ، فوجِلَتْ قلوبهم فرقاً وهيبة ، فلو حُرِّقوا بالنَّار ، لم يجدوا مَسَّ النار ، وآخرون ذكروه في الشتاء وبرده ، فارفضوا عرقاً من خوفه ، وقومٌ ذكروه ، فحالت ألوانهم غبراً ، وقومٌ ذكروه ، فجَفَّتْ أعينُهم سهراً .

صلَّى أبو يزيد الظهر ، فلما أراد أنْ يُكبِّر ، لم يقدر إجلالًا لاسم الله ، وارتعدت فرائصه حتى سُمعت قعقعةُ عظامه (١) .

كان أبو حفص النَّيسابوري إذا ذكر الله تغيَّرت عليه حالُه حتى يرى ذلك جميع من عنده ، وكان يقولُ : ما أظن محقًا يذكر الله عن غير غفلة ، ثم يبقى حيّاً إلَّا الأنبياء ، فإنَّهم أيدوا بقوَّة النبوَّة وخواصِّ الأولياء بقوَّة ولايتهم (١٠٠٠) .

إذا سمعَتْ باسمِ الحَبيبِ تَقعقعت مَفاصِلُها مِنْ هَـولِ مَا تَتـذَكَّـرُ وقف أبو يزيد ليلةً إلى الصباحِ يجتهد أنْ يقول: لا إلـٰه إلَّا الله ، فما قدر إجلالًا وهيبةً ، فلما كان عند الصباح ، نزل ، فبال الدَّم (٣٠٠) .

وما ذكرتُكُمُ إلَّا نسيتُكُم نسيانَ إجلال لا نسيانَ إهمالِ إذا تَذكَّرتُ مَنْ أنتُم وكيف أنا أَجْلَلتُ مِثلَكُم يَخطُر على بالي

الذكر لذَّة قلوب العارفين . قال عز وجل : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ٱلْآ بِنِكِ مِ ٱللَّهِ تَطْمَئِنُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ [الرعد ١٢٠] . قال مالكُ بن دينار : ما تلذَّذ المتلذذون بمثل ذكر الله عز وجل [أخرجه : أبو نعيم في «حلية الأولياء» ٢٩٤/٢ ، والبيهقي في «شعب الإيمان » ٢٩٤/١ ] .

وفي بعض الكتب السالفة: يقول الله عز وجل: معشر الصدِّيقين بي فافرحوا، وبذكري فتنعَّموا [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢١٧/٨]. وفي أثرٍ آخر سَبَق ذكره: ويُنيبون إلى الذِّكر كما تُنيب النسورُ إلى وُكورها.

<sup>(</sup>١) انظر: صفة الصفوة لابن الجوزي ٤/٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: صفة الصفوة لابن الجوزي ٤/ ٨٠ ٨٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر : صفة الصفوة لابن الجوزي ٤/ ٧٥ .

وعن ابن عمر قال: أخبرني أهلُ الكتاب أنَّ هذه الأمة تُحبُّ الذِّكْرَ كما تُحبُّ الدِّكْرَ كما تُحبُّ الحمامةُ وكرَها، ولهُم أسرعُ إلى ذكر الله من الإبل إلى وردها يوم ظمئها(١).

قلوبُ المحبين لا تطمئنُ إلَّا بذكره ، وأرواحُ المشتاقين لا تسكُنُ إلَّا برؤيته ، قال ذو النون : ما طابتِ الدنيا إلَّا بذكره ، ولا طابت الآخرةُ إلَّا بعفوه ، ولا طابت الجنَّة إلَّا برؤيته [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٩/ ٣٧٢ . وانظر : صفة الصفوة ٤/ ٢٢٥ ] .

أبداً نُف وس الطَّالية بن إلى طُلولكم تَحِنُّ وكَذَا القُلُوبُ بِذكركُم بَعْدَ المَخافةِ تَطمئنُ عُ جُنَّاتُ بخُنَّاتُ بخُنِّكُم مُ ومَانُ يَهوى الحَبيبَ ولا يُجَانُ ؟ بحياتِكُم يا سادتي جُودُوا بِوصْلِكُم ومُنُّوا

قد سبق حديث : « اذكروا الله حتى يقولوا : مجنون » ولبعضهم :

لقد أكثرتُ من ذِكرا كَ حتَّى قِيلَ وَسُواسُ

كان أبو مسلم الخولاني كثيرَ الذِّكر ، فرآه بعضُ الناس ، فأنكر حالَه ، فقال الأصحابه : أمجنون صاحبُكم ؟ فسمعه أبو مسلم ، فقال : لا يا أخي ، ولكن هذا دواءُ الجنون [ أخرجه : البيهقي في « شعب الإيمان » (٦٩٦ ) ] .

وحُرِمَة الودِّ ما لي مِنكُم عِوَضُ ولَيسَ لي في سِواكُم سَادتي غَرَضُ وقَدْ شَرَطْتُ على قومٍ صَحِبتُهُم بأنَّ قلبي لَكُمْ من دُونِهم فرضُوا ومِنْ حديثي بكُم قالوا: به مَرَضٌ فقُلْتُ : لا زالَ عنِّي ذلك المَرضُ

المحبون يستوحشون من كلِّ شاغلٍ يَشغَلُ عن الذكر ، فلا شيء أحبُّ إليهم من الخلوة بحبيبهم .

قال عيسى عليه السلام: يا معشر الحواريين كلِّموا الله كثيراً ، وكلموا الناس قليلاً ، قالوا: كيف نكلِّم الله كثيراً ؟ قال: اخلوا بمناجاته ، اخلوا بدُعائه [ أخرجه: أبو نعيم في « الحلية » ٢/ ٩٤ و ١٩٥ ] .

<sup>(</sup>١) ذكره الحكيم الترمذي في « نوادر الأصول » ١/١٥٤ .

وكان بعضُ السَّلف يُصلِّي كلَّ يوم ألف ركعة حتى أُقعِدَ من رجليه ، فكان يُصلي جالساً ألف ركعة ، فإذا صلى العصر احتبى واستقبل القبلة ، ويقول : عجبتُ للخليقة كيف أنِسَتْ بسواك ، بل عَجِبْتُ للخليقة كيف استنارت قلوبُها بذكر سِواك ؟! [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٦/ ١٩٥ . وانظر : فيض القدير للمناوي ٣٢٥/٤ ] .

وكان بعضُهم يَصومُ الدَّهرَ ، فإذا كان وقتُ الفطور ، قال : أحسُّ نفسي تخرُج لاشتغالي عن الذكر بالأكل .

قيل لمحمد بن النضر: أما تستوحِشُ وحدَك ؟ قال: كيف أستوحشُ وهو يقول: أنا جليسُ من ذكرني (١).

كَتَمتُ اسم الحبيب من العبادِ ورَدَّدتُ الصَّبابةَ في فُـوادي فَـوَا شَـوقاً إلـى بَلَـدٍ خَلِيٍّ لعلِّي باسم منْ أهـوى أنـادي

فإذا قَوِيَ حالُ المحبِّ ومعرفته ، لم يشغَلْهُ عن الذكر بالقلب واللسان شاغل ، فهو بَينَ الخلق بجسمه ، وقلبه معلق بالمحلِّ الأعلى ، كما قال عليُّ رضي الله عنه في وصفهم : صَحِبوا الدُّنيا بأجسادٍ أرواحُها معلقة بالمحلِّ الأعلى (٢) ، وفي هذا المعنى قيل :

جِسمي معي غير أنَّ الروحَ عندكم فالجِسمُ في غُربةٍ والرُّوحُ في وطن وقال غيره:

ولقَد جعلتُكَ في الفُؤاد مُحدِّثي وأبحْتُ جِسمي من أراد جُلوسي فالجِسمُ منِّي للجَليس مُؤَانسٌ وحَبيبُ قلبي في الفؤاد أنيسي (٣)

وهذه كانت حالة الرسل والصدِّيقين ، قال تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثَنْبُتُواْ وَاذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا﴾ [ الأنفال : ٤٥ ] .

<sup>(</sup>۱) انظر : صفة الصفوة لابن الجوزي ٣/٧٩، وسير أعلام النبلاء ٨/١٧٥، والمقاصد الحسنة للسخاوي : ٩٦ .

<sup>(</sup>٢) انظر: تذكرة الحفاظ ١٢/١.

 <sup>(</sup>٣) نسبه ابن الجوزي لرابعة العدوية في « صفة الصفوة » ١/٤ .

وفي « الترمذي » (١٠) مرفوعاً : « يقول الله عز وجل : إنَّ عبدي كُلَّ عبدي الذي يذكرني وهو مُلاقٍ قِرنَهُ (٢) » .

وقال تعالى : ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَّكُرُواْ ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ ﴾ [النساء: ١٠٣] يعني : الصلاة في حال الخوف ، ولهذا قال : ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَّكُرُواْ ﴾ [النساء: ١٠٣] ، وقال تعالى في ذكر صلاة الجمعة : ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَذَّكُرُواْ إِللّهَ كَتِيرًا لَعَلَكُو نُفَلِحُونَ ﴾ [الجمعة : ١٠] ، فأنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْلَغُواْ مِن فَضَلِ ٱللّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللّهَ كَتِيرًا لَعَلَكُو نُفَلِحُونَ ﴾ [الجمعة : ١٠] ، فأمر بالجمع بين الابتغاء من فضله ، وكثرة ذكره .

ولهذا ورد فضلُ الذكر في الأسواق ومواطن الغفلة كما في « المسند » و «الترمذي» و « سنن ابن ماجه » عن عمرَ مرفوعاً (٢) : « مَنْ دخلَ سوقاً يُصاحُ فيه ويُباع ، فقال : لا إلله إلا الله وحده لا شريك له ، له المُلك وله الحمدُ يُحيي ويُميت وهو حيّ لا يموتُ بيده الخير وهُو على كلِّ شيءٍ قدير ، كتب الله له ألفَ ألفِ حسنة ، ومحا عنه ألفَ ألفِ سيئة ، ورفع له ألفَ ألفِ درجة » .

وفي حديث آخر : « ذاكرُ الله في الغافلين كمثلِ المقاتل عن الفارين ، وذاكرُ الله في الغافلين كمثلِ المقاتل عن الفارين ، وذاكرُ الله في الغافلين كمثل شجرة خضراء في وسط شجر يابس » [ أخرجه : ابن عدي في « الكامل » ٦/ ٦٧ ، وأبو نعيم في « الحلية » ٦/ ١٨١ ، وهو ضعيف جداً في سنده عمران القصير قال فيه البخاري : « منكر الحديث » ] .

قال أبو عبيدة بن عبد الله بن مسعود : ما دام قلبُ الرجل يذكر الله ، فهو في صلاة ، وإنْ كان في السوق وإن حرّك به شفتيه فهو أفضل [ أخرجه : أبو نعيم في « الحلية » ٢٠٤/٤ ] .

<sup>(</sup>١) في « الجامع الكبير » (٣٥٨٠) ، وإسناده ضعيف لضعف عفير بن معدان ، وقال الترمذي : « غريب لا نعرفه إلّا من هذا الوجه وليس إسناده بالقوي » .

<sup>(</sup>٢) بكسر القاف وسكون الراء عدوه القارن المكافئ له في الشجاعة والحرب فلا يغفل عن ربه حتى في حال معاينة الهلاك . انظر : تحفة الأحوذي ٢٠/١٠ .

<sup>(</sup>٣) أحمد ١/٧١ ، وابن ماجه (٢٢٣٥) ، والترمذي (٣٤٢٩) ، وهو حديث ضعيف جدّاً ضعفه الأئمة وفي إسناده عمرو بن دينار قهرمان آل الزبير منكر الحديث ، وانظر : علل الحديث لابن أبي حاتم (٢٠٠٦) و(٢٠٣٨) ، وعلل الدارقطني ٢/٨٤ .

وكان بعضُ السَّلف يقصدُ السُّوق ليذكر الله فيها بين أهل الغفلة ..

والتقى رجلان منهم في السوق ، فقال أحدهما لصاحبه : تعالَ حتّى نذكر الله في غفلة الناس ، فخلَوا في موضع ، فذكرا الله ، ثم تفرّقا ، ثم ماتَ أحدهما ، فلقيه الآخر في منامه ، فقال له : أشعرت أنَّ الله غفر لنا عشية التقينا في السُّوق ؟ [ أخرجه : ابن أبي شيبة (٣٥٦٩٢)] .

## فصل

## في وظائف الذكر الموظفة في اليوم والليلة

معلومٌ أنَّ الله عز وجل فرض على المسلمين أنْ يذكروهُ كلَّ يوم وليلة خمس مرَّات ، بإقامة الصلوات الخمس (١) في مواقيتها الموقتة ، وشَرَعَ لهم مع هذه الفرائض الخمس أنْ يذكروه ذكراً يكونُ لهم نافلةً ، والنافلةُ : الزِّيادة ، فيكونُ ذلك زيادةً على الصلوات الخمس ، وهو نوعان :

أحدهما: ما هو من جِنس الصلاة ، فشرع لهم أنْ يُصلُّوا مع الصَّلوات الخمس قبلها ، أو بعدها أو قبلها وبعدها سنناً ، فتكون زيادةً على الفريضة ، فإنْ كان في الفريضة نقص ، جَبَر نقصها بهذه النوافل ، وإلَّا كانت النَّوافلُ زيادةً على الفرائض .

وأطولُ ما يتخلل بين مواقيت الصلاة مما ليس فيه صلاة مفروضة ما بَينَ صلاة العشاء وصلاة الفجر ، وما بين صلاة الفجر وصلاة الظهر ، فشرع مع كلِّ واحدة من هاتين الصَّلاتين صلاة تكون نافلةً ؛ لئلا يطولَ وقتُ الغفلة عن الذِّكر ، فشرع ما بين صلاة الفجر ، وصلاة الفجر صلاة الوتر وقيامَ الليل ، وشرع ما بين صلاة الفجر ، وصلاة الضحى .

وبعضُ هذه الصلوات آكدُ من بعض ، فآكدُها الوتر ، ولذلك اختلف العلماءُ في وجوبه ، ثمَّ قيامُ الليل ، وكان النَّبيُّ ﷺ يُداومُ عليه حضراً وسفراً ، ثمّ صلاة الضحى ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من (ص).

وقد اختلف الناسُ فيها ، وفي استحباب المداومة عليها ، وفي الترغيب فيها أحاديث صحيحة (١) ، وورد التَّرغيبُ أيضاً في الصَّلاة عقيبَ زوالِ الشَّمس .

الثاني : وأما الذكرُ باللسان ، فمشروعٌ في جميع الأوقات ، ويتأكَّدُ في بعضها .

فممًّا يتأكَّد فيه الذكرُ عقيبَ الصَّلوات المفروضات ، وأنْ يُذكر الله عقيبَ كلِّ صلاة منها مئة مرة ما بين تسبيحِ وتحميدِ وتكبيرِ وتهليلِ .

ويُستحبُّ - أيضاً - الذِّكُو بعد الصّلاتين اللتين لا تَطوُّعَ بعدهما ، وهما : الفَجوُ والعصرُ ، فيُشرع الذكرُ بعد صلاة الفجر إلى أنْ تطلُع الشمس ، وبعدَ العصر حتى تغربَ الشمس ، وهذان الوقتان - أعني : وقت الفجر ووقت العصر - هما أفضلُ أوقات النَّهار للذِّكر ، ولهذا أمر الله تعالى بذكره فيهما في مواضع من القرآن كقوله : ﴿ وَسَيّحُوهُ بَكُونُ وَأَصِيلًا ﴾ [الإنسان : ٢٥] ، بكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴾ [الإنسان : ٢٥] ، وقوله : ﴿ وَالْمَكُنُ وَاصِيلًا ﴾ [الإنسان : ٢٥] ، وقوله : ﴿ وَاللهِ عَلَيْكَ بُكُرةً وَاصِيلًا ﴾ [الإنسان : ٢٥] ، وقوله : ﴿ وَاللهِ عَلَيْكَ بُكُرةً وَعَشِيلًا ﴾ [الروم : وقوله : ﴿ وَاللهِ عَلَيْكِ بُكُرةً وَعَشِيلًا ﴾ [الروم : ﴿ وَاللهُ عَلَيْكُ بَلُكُونُ وَاللهِ عَلَيْكُ وَاللهِ عَلَيْكُ وَاللهِ عَلَيْكُ وَاللهِ عَلَيْكُ وَاللهُ عَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ

وأفضل ما فعل في هذين الوقتين من الذكر : صلاةُ الفجر وصلاةُ العصر ، وهما أفضلُ الصلوات . وقد قيل في كلِّ منهما : إنَّها الصلاةُ الوسطى (٢) ، وهما البَردَان

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشة عند مسلم ۲/۱۰۷ (۷۱۹) (۷۸) و(۷۹) ، وحدیث أم هانئ عند البخاري ۲/۷۰ (۲۹۳) و۱۰۷) وعند (۱۱۰۳) و۱۱۰۳) و۱۸۹ (۲۲۹۲) ، وعند مسلم ۲/۱۵۷ (۳۳۳) (۸۰) و(۸۱) ، وعند الترمذي (٤٧٤) .

 <sup>(</sup>۲) من قال : إنها صلاة العصر ، دليله حديث علي بن أبي طالب عند مسلم ٢/ ١١١ (٦٢٧) (٢٠٢)\_
 (٢٠٥) .

وحديث عبد الله بن مسعود عنده أيضاً ٢/ ١١٢ (٦٢٨) (٢٠٦) .

اللذان من حَافَظَ عليهما ، دخلَ الجنة (١) ، ويليهما من أوقات الذكر : الليلُ . ولهذا يُذكر بعد ذكر هذين الوقتين في القرآن تسبيحُ اللَّيلِ وصلاته .

والذكرُ المطلقُ يدخل فيه الصَّلاةُ ، وتلاوة القرآن ، وتعلَّمه ، وتعليمُه ، والعلمُ النافع ، كما يدخلُ فيه التَّسبيحُ والتَّكبير والتَّهليل ، ومن أصحابنا من رجَّح التلاوة على التَّسبيح ونحوه بعد الفجر والعصر . وسُئلَ الأوزاعيُّ عن ذلك ، فقال : كان هديهُم ذكرَ الله ، فإنْ قرأ ، فحسن . وظاهر هذا أنَّ الذكر في هذا الوقت أفضلُ من التلاوة ، وكذا قال إسحاق في التَّسبيح عقيبَ المكتوبات مئة مرة : إنَّه أفضلُ من التلاوة حينئذٍ . والأذكارُ والأدعيةُ المأثورةُ عن النَّبيِّ عَيْنِ في الصَّباح والمساء كثيرة جداً .

ويستحبُّ أيضاً إحياءُ ما بين العشاءين بالصلاة والذِّكر ، وقد تقدَّم حديثُ أنس<sup>(۲)</sup> أنَّه نزل في ذلك قولُه تعالى : ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمِضَاجِعِ﴾ [السجدة : ١٦] .

ويستحبُّ تأخيرُ صلاة العشاء إلى ثُلث الليلِ ، كما دلَّت عليه الأحاديث الصحيحة (٢) \_ وهو مذهبُ الإمام أحمد وغيره \_ حتى يفعل هذه الصَّلاة في أفضل وقتها ، وهو آخرُه ، ويشتغل منتظرُ هذه الصلاة في الجماعة في هذا الثلث الأول مِنَ اللَّيل بالصَّلاة ، أو بالذِّكر وانتظار الصَّلاة في المسجد ، ثمَّ إذا صلَّى العشاءَ ، وصلَّى بعدَها ما يتبعُها من سننها الراتبة ، أو أوتَر بعدَ ذلك إنْ كان يُريد أنْ يُوتِرَ قبلَ النوم .

فإذا أوى إلى فراشه بعدَ ذلك للنوم ، فإنّه يُستحبُّ له أنْ لا ينامَ إلاَّ على طهارةٍ وذكرٍ ، فيُسبِّح ويحمد ويكبِّر تمام مئة ، كما علَّم النَّبيُّ ﷺ فاطمة وعليّاً أنْ يفعلاه عندَ منامهما [ أخرجه : البخاري ١٠٢/٤ (٣١١٣ ) ، ومسلم ٨/ ٨٤ ( ٢٧٢٧ ) ( ٨٠ ) عن علي ] ويأتي

عند مسلم ۲/ ۱۱۵ (۲۲۸) (۲۱۹) .

ومن قال: إنها صلاة الفجر ؛ دليله حديث ابن عباس الذي أخرجه الطبري في « تفسيره » (٤٢٦٤)
 و(٤٢٦٥) و(٤٢٦٨) . وأخرج أيضاً حديث جابر (٤٢٧٠) .

<sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ : « من صلى البردين دخل الجنة » .

أخرجه : البخاري ١/ ١٥٠ (٥٧٤) ، ومسلم ٢/ ١١٤ (٦٣٥) (٢١٥) ، عن أبي موسى الأشعري .

<sup>(</sup>٢) انظر : الحديث التاسع والعشرين وهو عند الطبري في « تفسيره » (٢١٥٠٥) .

 <sup>(</sup>۳) حدیث ابن عباس عند البخاري ۱/۱۱۹ (۵۷۱) ، ومسلم ۱۱۷/۲ (۲٤۲) (۲۲۰) .
 وحدیث ابن عمر عند البخاري ۱/۱٤۹ (۵۶۹) ، ومسلم ۱۱٦/۲ (۱۳۹) (۲۲۰) . وحدیث عائشة

بما قدر عليه من الأذكار الواردة عن النَّبيِّ ﷺ عندَ النوم ، وهي أنواع متعدِّدةٌ من تلاوة القرآن وذكر الله ، ثم ينام على ذلك .

فإذا استيقظ من الليل ، وتقلّب على فراشه ، فليذكر الله كلّما تقلّب ، وفي «صحيح البخاري »(۱) عن عُبادة ، عن النّبيّ على قال : « مَنْ تعارّ مِنَ الليلِ (۲) ، فقال : لا إلله إلاّ الله وحدَهُ لا شَريك له ، له الملكُ ولهُ الحمدُ وهو على كلّ شيء قديرٌ ، سبحانَ الله ، والحمدُ لله ، ولا إلله إلاّ الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، ثم قال : ربّ اغفر لي ـ أو قال : ثم دعا ـ استجيب له ، فإن عزم فتوضأ ثم صلى قُبِلت صلاته » .

وفي « الترمذي »<sup>(٣)</sup> عن أبي أمامة ، عن النَّبيِّ ﷺ ، قال : « من أوى إلى فراشه طاهراً يذكرُ الله حتى يُدرِكهُ النُّعاس ، لم يتقلَّب ساعةً من الليل يسألُ الله شيئاً من خيرِ الدُّنيا والآخرة ، إلَّا أعطاه إياه » .

وخرَّجه أبو داود (١٤) بمعناه من حديث معاذ ، وخرَّجه النَّسائي  $(^{\circ})$  من حديث عمرو بن عبسة .

وللإمام أحمد<sup>(٦)</sup> من حديث عمرو بن عبسة في هذا الحديث : «وكان أوَّل ما يقول إذا استيقظ : سبحانك لا إلله إلَّا أنت اغفر لي ، إلَّا انسلخَ من خطاياه كما تنسلخُ الحية من جلدها » .

وثبت أنَّه ﷺ كان إذا استيقظ من منامه يقول: « الحمد لله الذي أحياني بعدما أماتني وإليه النُّشور » [ أخرجه: البخاري ٨/ ٨٥ ( ٦٣١٢ ) و٨٨ ( ٦٣٢٤ ) عن حذيفة بن اليمان. وأخرجه: مسلم ٨/٧ ( ٢٧١١ ) ( ٥٩ ) عن البراء بن عازب ] .

<sup>(1) 7/1/7 (3011).</sup> 

<sup>(</sup>٢) تعارً من الليل: أي هبّ من نومه واستيقظ ، النهاية ١٩٠/١.

<sup>(</sup>٣) « الجامع الكبير » (٣٥٢٦) ، وقال : « حسن غريب » على أن في إسناده شهر بن حوشب ، وهو ضعيف عند التفرد ، وقد تفرد .

<sup>(</sup>٤) في « سننه » (٥٠٤٢) .

<sup>(</sup>٥) في « عمل اليوم والليلة » (٨٠٨) و(٨٠٨) و(٨٠٨) .

<sup>(</sup>٦) في « مسنده » ١١٣/٤ بدون هذه الزيادة .

ثم إذا قام إلى الوضوء والتهجد ، أتى بذلك كلّه على ما ورد عن النّبيّ على (') ، ويَختِمُ تهجُّده بالاستغفار في السحر ، كما مدح الله المستغفرين بالأسحار ، وإذا طلع الفجر ، صلّى ركعتي الفجر ، ثمّ صلّى الفجر ، ويشتغل بعد صلاة الفجر بالذّكر المأثور إلى أنْ تطلع الشّمسُ على ما تقدَّم ذكره ، فمن كان حالُه على ما ذكرنا ، لم يزل لسانُه رطباً بذكر الله ، فيستصحبُ الذكر في يقظته حتى ينامَ عليه ، ثم يبدأ به عند استيقاظه ، وذلك من دلائل صدق المحبة ، كما قال بعضهم :

وآخِرُ شيءِ أنت في كلِّ هجعةٍ وأوَّل شيءٍ أنتَ وقتَ هُبُوبي وذكرك في قلبي بنومِ ويقظةٍ تجافى من اللّين اللبيب جنوب(٢)

وأول ما يفعله الإنسان في آناء الليل والنهار من مصالح دينه ودنياه ، فعامَّةُ ذلك يشرع ذكرُ اسم الله عليه ، فيُشرَعُ له ذكرُ اسم الله (٣) وحمده على أكلِه وشُربه (٤) ولباسه وجماعه لأهله ودخوله منْزله ، وخروجه منه ، ودخوله الخلاء ، وخروجه منه ، وركوبه دابته ، ويُسمِّي على ما يذبحه من نُسكِ وغيره (٥) .

ويُشرع له حمدُ الله تعالى على عُطاسه (٢) ، وعند رؤية أهل البلاء في الدِّين أو الدُّنيا (٧) ، وعندَ التقاء الإخوان ، وسؤال بعضهم بعضاً عن حاله ، وعندَ تجدُّد ما يحبه الإنسانُ من النِّعَمِ ، واندفاع ما يكرهه من النِّقَمِ ، وأكملُ منْ ذلك أنْ يحمد الله على السَّراء والضَّرَّاء والسَدَّة والرَّخاء ، ويحمدُه على كلِّ حِال .

ويُشرع له دعاءُ الله تعالى عندَ دخولِ السوق، وعندَ سماعٍ أصواتِ الدِّيكةِ

<sup>(</sup>۱) من حديث ابن عباس عند البخاري ٢/ ٦٠ (١١٢٠) ، ومسلم ٢/ ١٨٤ (٢٦٩) (١٩٩) .

<sup>(</sup>٢) هذا البيت سقط من (ج) .

<sup>(</sup>٣) دليله حديث عمر بن أبي سلمة عند البخاري ٧/ ٨٨ (٥٣٧٦) ، ومسلم ٦/ ١٠٩ (٢٠٢٢) (١٠٨) . وحديث أنس الذي ذكره البخاري ٧/ ٨٨ عقيب (٥٣٧٦) معلقاً .

<sup>(</sup>٤) دليله حديث أنس عند مسلم ٨/ ٨٧ (٢٧٣٤) (٨٩).

<sup>(</sup>٥) دليله حديث ابن مسعود عند البخاري ٧/ ١١٨ (٩٩٩٥) .

<sup>(</sup>٦) دليله حديث أبي هريرة عند البخاري ٨/ ٦٦ (٦٢٢٤) ، وأبي داود (٥٠٣٣) . وجاء كذلك عن علي ، وابن مسعود ، وأبي أيوب الأنصاري .

<sup>(</sup>V) دلیله حدیث ابن عمر عند ابن ماجه (۳۸۹۲) .

باللَّيل (١) ، وعندَ سماعِ الرَّعد ، وعند نزولِ المطر (٢) ، وعند اشتداد هبوب الرياح (٣) ، وعند رؤية الأهلّة (٤) ، وعند رؤية باكورة الثِّمار (٥) .

ويشرع أيضاً ذكرُ الله ودعاؤه عند نزول الكَرْبِ $^{(7)}$  ، وحدوثِ المصائب الدنيوية ، وعندَ الخروج للسَّفر $^{(V)}$  ، وعند نزول المنازل في السفر $^{(A)}$  وعند الرجوع من السفر $^{(P)}$  .

ويُشرع التعوُّذ بالله عند الغضب ، وعند رؤية ما يكره في منامه ، وعند سماع أصواتِ الكلاب والحمير بالليل (١٠٠ .

وتُشرع استخارة الله عند العزم على ما لا يظهر الخيرة فيه (١١١).

وتجب التَّوبة إلى الله والاستغفارُ من الذنوب كلِّها صغيرها وكبيرها ، كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَا فَعَلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٥] ، فمن حافظ على ذلك ، لم يزل لسانه رطباً بذكر الله في كلِّ أحواله .

## فصــــل

قد ذكرنا في أوَّل الكتاب أنَّ النَّبيَّ عَلِيَّةٍ بُعِثَ بجوامع الكلم ، فكان عَلَيْ يُعجبُه جوامع

<sup>(</sup>١) دليله حديث أبي هريرة عند البخاري ٦/ ١٥٥ (٣٣٠٣) ، ومسلم ٨/ ٨٥ (٢٧٢٩) (٨٢) .

<sup>(</sup>٢) دليله حديث المطلب بن حنطب عند البيهقي ٣/ ٣٥٦ وفي « الدعوات الكبير » ، له (٤٨٣) .

<sup>(</sup>٣) دليله حديث عمر بن الخطاب في « الأدب المفرد » (٧٢٠) و (٩٠٦) ، و « سنن أبي داود » (٧٢٠) . (٥٠٩٧) .

<sup>(</sup>٤) دليله حديث قتادة عند أبي داود (٥٠٩٢) ، والبيهقي في « الدعوات الكبير » (٤٦٦) .

<sup>(</sup>٥) دليله حديث أبي هريرة عند البخاري في « الأدب المفرد » (٣٦٢) ، ومسلم ١١٦/٤ (١٣٧٣) (٥٧٤) و٤٧٤) و٤/١١ (٤٧٤) .

<sup>(</sup>٦) دليله حديث ابن عباس عند البخاري ٨/ ٩٣ (٩٣٤٥) و(٩٣٤٦) و٩/ ١٥٣) ومسلم ٨/ ٨٥ (٢٧٣٠) (٨٣)

<sup>(</sup>V) دلیله حدیث عبد الله بن سرجس عند مسلم ٤/ ١٠٤ (١٣٤٣) (٢٢٦) .

 <sup>(</sup>٨) دليله حديث خولة بنت حكيم عند مسلم ٨/ ٧٦ (٢٧٠٨) (٥٥) .

<sup>(</sup>٩) دليله حديث ابن عباس عند ابن حبان ( ٢٧١٦ ) ، والبيهقي في « الدعوات الكبير » ( ٤٢٨ ) .

<sup>(</sup>۱۰) دلیله حدیث جابر عند أبی داود (۵۱۰۳) .

<sup>(</sup>۱۱) دليله حديث جابر عند البخاري ٢/ ٧٠ (١١٦٢) و٨/ ١٠١ (٦٣٨٢) و٩/ ١٤٤ (٧٣٩٠) .

الذكر ، ويختاره على غيره من الذكر ، كما في « صحيح مسلم »(١) عن ابن عباس ، عن جُويرية بنت الحارث أنَّ النَّبِيَّ ﷺ خرج من عندها بُكرةً حين صلَّى الصبحَ وهي في مسجدها ، ثمَّ رجع بعد أنْ أضحى وهي جالسةٌ ، فقال : « ما زلتِ على الحال التي فارقتك عليها ؟ » قالت : نعم ، فقال النَّبِيُّ ﷺ : « لقد قلتُ بعدَك أربعَ كلماتٍ ثلاثَ مرات ، لو وُزِنَت بما قلتِ منذ اليوم لوَزنتهنَّ : سبحان الله وبحمده عدد خلقه ، ورضا نفسه ، وزِنة عرشه ، ومداد كلماته » .

وخرَّجه النَّسائي [ في «المجتبى» ٧٧/٣ وفي «الكبرى»، له ( ١٢٧٥) و ( ٩٩٩٣) و ( ٩٩٩٣) و و عمل اليوم والليلة»، له ( ١٦٤) و ( ١٦٥) ] من حديث سعد بن أبي وقّاص أنَّه دخل مع النَّبِيِّ على امرأةٍ وبَين يديها نوى ، أو قال : حَصى تسبِّح به ، فقال : « ألا أخبرُك بما هو أيسرُ من هذا وأفضل ؟ سبحانَ الله عددَ ما خلق في السماء ، وسبحانَ الله عدد ما بينَ ذلك ، وسبحانَ الله عدد ما بينَ ذلك ، وسبحانَ الله عدد ما هو خالق ، الله أكبر مثلُ ذلك ، والحمد لله مثلُ ذلك ، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله مثلُ ذلك » .

وخرَّج الترمذي [ في « جامعه » ( ٣٥٥٤) ، وهو ضعيف ، وقال الترمذي : « غريب لا نعرفه من حديث صفية إلَّا من هذا الوجه من حديث هاشم بن سعيد الكوفي ، وليس إسناده بمعروف » ] من حديث صفيَّة ، قالت : دخل عليَّ رسولُ الله ﷺ وَبينَ يدي أربعة آلاف نواة أسبح الله بها فقلتُ : لقد سبَّحت بهذه ، فقال : « ألا أعلمك بأكثر ممَّا سبَّحت به ؟ » فقلت : علمني ، فقال : « قولي : سبحان الله عدد خلقه » .

وخرَّج النسائي ، وابنُ حبان في «صحيحه» [النسائي في «عمل اليوم والليلة» (١٦٦)، وابن حبان (٨٣٠)، وفي إسناده يحيى بن أيوب الغافقي ضعيف] من حديث أبي أمامة : أنَّ النَّبيَ عَلَيُهُ مرَّ به وهو يحرِّك شفتيه ، فقال : «ماذا تقولُ يا أبا أمامة ؟ » قال : أذكر ربي ، قال : « ألا أخبرك بأكثرَ وأفضلَ من ذكرك اللَّيل مع النَّهار والنهار مع اللهل ؟ أنْ تقولَ : سبحان الله عدد ما خلق ، وسبحان الله ملء ما خلق ، وسبحان الله

 $<sup>(1) \</sup>quad \lambda/ \forall \lambda (\Gamma \Upsilon \Upsilon \Upsilon) (P \Upsilon).$ 

عددَ ما في الأرض والسَّماء ، وسُبحان الله ملء ما في الأرض والسماء ، وسبحان الله عدد كلَّ شيء ، عدد ما أحصى كتابه ، وسبحان الله عدد كلَّ شيء ، وسبحان الله ملء كلِّ شيء ، وتقول : الحمد لله مثل ذلك » .

وخرَّج البزار<sup>(١)</sup> نحوه من حديث أبي الدرداء .

وخرَّج ابن أبي الدنيا بإسناد له أنَّ النَّبيَّ عَلَى قال لمعاذ : « يا معاذ ، كم تذكرُ ربَّك كلَّ يوم ؟ تذكره كلَّ يوم عشرة آلاف مرة ؟ » قال : كلُّ ذلك أفعل ؟ قال : « أفلا أدلُّك على كلمات هُنَّ أهونُ عليك من عشرة آلاف وعشرة آلاف ؟! أن تقول : لا إله إلَّا الله عدد ما أحصاه ، لا إله إلَّا الله عدد كلماتِه ، لا إله إلَّا الله عدد خلقه ، لا إله إلَّا الله وإنه عرشه ، لا إله إلَّا الله مثل ذلك عرشه ، لا إله إلَّا الله مثل ذلك معه ، والحمد لله مثل ذلك معه » .

وبإسناده أنَّ ابن مسعود ذكر له امرأة تسبح بخيوط معقَّدة ، فقال : « ألا أدلَّك على ما هو خير لك منه ؟ سبحان الله ملء البرِّ والبحر ، سبحان الله ملء السموات والأرض ، سبحان الله عدد خلقه ، ورضا نفسه ، فإذا أنت قد ملأت البرّ والبحر والسماء والأرض » .

وبإسناده عن المعتمر بن سليمان التيمي قال : كان أبي يحدث خمسة أحاديث ثم يقول : أمهلوا ، سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله ، والله أكبر ، ولا حول ولا قوة إلا بالله عدد ما خلق وعدد ما هو خالق ، وزنة ما خلق وزنة ما هو خالق ، ومل ما خلق ، وملء ما هو خالق ، وملء ما خلق ، وملء أرضه ، ومثل ذلك وأضعاف ذلك ، وعدد خلقه ، وزنة عرشه ، ومنتهى رحمته ، ومداد كلماته ، ومبلغ رضاه وحتى يرضى وإذا رضي ، وعدد ما ذكره به خلقه في جميع ما مضى ، وعدد ما هم ذاكروه فيما بقي ، في كلِّ سنة وشهر وجمعة ويوم وليلة وساعة من الساعات ، وتنسم وتنفس من أبدٍ إلى الأبد أبد الدُّنيا والآخرة أمد من ذلك لا ينقطع أولاه ، ولا ينفد أخراه أخرجه : الخطيب في « الجامع لأخلاق الراوي » ( ١٠٠١ ) بسنده عن ابن أبي الدنيا ، به ] .

<sup>(</sup>١) كما في « كشف الأستار » (٣٠٨٠).

وبإسناده عن المعتمر بن سليمان قال: رأيت عبد الملك بن خالد بعد موته، فقلت: ما صنعت ؟ قال: يلتمس علم تسبيحات أبي المعتمر نعم الشيء .

قال ابن أبي الدنيا: وحدثني محمد بن الحسين ، حدثني بعض البصريين أنَّ يونسَ بن عبيد رأى رجلاً فيما يرى النَّائم كان قد أصيب ببلادِ الرُّوم ، فقال: ما أفضل ما رأيت ثمَّ من الأعمال ؟ قالَ: رأيتُ تسبيحات أبي المعتمر من الله بمكان [ أخرجه: الخطيب في « جامعه » ( ١٠٠٢ ) ] .

وكذلك كانَ النَّبِيُّ ﷺ يُعجبه من الدعاء جوامعه ، ففي « سنن أبي داود »(١) عن عائشة ، قالت : كان النَّبِيُّ ﷺ يُعجبه الجوامع من الدعاء ، ويدع ما بين ذلك .

وخرّج الفريابي وغيره من حديث عائشة أيضاً أنَّ النَّبيَّ عَلَىٰ قال لها: «يا عائشة ، عليك بجوامع الدُّعاء: اللهمَّ إنِّي أسألك من الخير كلِّه عاجلِه وآجله ، ما علمت منه وما لم أعلم . وأعوذُ بك من الشرِّ كلِّه عاجلِه وآجله ، ما علمت منه وما لم أعلم . اللهمَّ إنِّي أسألك مِنْ خير ما سألك منه محمد عبدك ونبيك ، وأعوذُ بك من شرِّ ما عاذ منه عبدك ونبيك ، اللهمَّ إني أسألك الجنَّة وما قرَّب إليها من قولٍ وعمل ، وأعوذ بك من النار ، وما قرَّب إليها من قول وعمل ، وأعوذ بك من النار ، وما قرَّب إليها من قول وعمل ، وأسألك ما قضيتَ لي من قضاء ، أنْ تجعل عاقبته رشداً » وخرَّجه الإمام أحمد (٢) ، وابنُ ماجه (٣) ، وابن حبان في «صحيحه »(٤) والحاكم (٥) ، وليس عندهم ذكر جوامع الدعاء ، وعند الحاكم «عليك بالكوامل » وذكره . وخرَّجه أبو بكر الأثرم ، وعنده أنَّ النَّبيَّ عَلَى قال لها : « ما منعك أنْ تأخذي بجوامع الكلم وفواتحه ؟ » وذكر هذا الدعاء .

<sup>(</sup>۱) رقم (۱٤٨٢) ، وهو صحيح .

<sup>(</sup>۲) في « مسنده » ٦/ ١٣٤ و ١٤٦ و ١٤٧ ، وهو صحيح .

<sup>(</sup>٣) في « سننه » (٣٨٤٦) .

<sup>. (</sup>A79) (E)

<sup>(</sup>٥) في « المستدرك » ١/ ٢١ م- ٢٢٥ .

وخرّج الترمذي (۱) من حديث أبي أمامة قال : دعا رسول الله على بدعاء كثير لم نحفظ منه شيئاً ، فقال : نحفظ منه شيئاً ، فقال : « ألا أدلُّكم على ما يجمعُ ذلك كلَّه ؟ تقولون : اللهمَّ إنّا نسألكَ من خير ما سألك منه نبيُّك محمد ، ونعوذُ بك من شرِّ ما استعاذ منه نبيُّك محمد ، وأنت المستعانُ ، وعليك البلاغ ، ولا حول ولا قوة إلا بالله » .

وخرَّجَهُ الطبراني [ في « الكبير » ٢٣ / ( ٧١٧ ) ، وفي إسناده عاصم بن أبي عبيد ذكره ابن حبان في « الثقات » ٥ / ٢٣٨ وكأنه مجهول ] وغيره [ أخرجه : الحاكم ١ / ٥٢٠ ] من حديث أم سلمة : أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كان يقول في دعاء له طويل : « اللهم إنِّي أسألك فواتحَ الخير ، وخواتِمه ، وجوامعَه ، وأوَّله وآخره ، وظاهره وباطنه » .

وفي « المسند » (٢) أنَّ سعد بن أبي وقاص سمع ابناً له يدعو ، ويقول : اللهمَّ إنِّي أَسألك الجنَّة ونعيمها وإستبرقها . . . ونحواً من هذا ، وأعوذ بك من النار وسلاسِلها وأغلالها ، فقال : لقد سألتَ الله خيراً كثيراً ، وتعوَّذت بالله من شرِّ كثير ، وإني سمعتُ رسول الله على يقول : « إنَّه سيكونُ قومٌ يعتدون في الدُّعاء ، وقرأ هذه الآية : ﴿ اَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُ ٱلمُعْتَدِينَ ﴾ [الأعراف : ٥٥] وإنَّ بحسبكَ أنْ تقول : اللهمَّ إنِّي أسألك الجنَّة وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ ، وأعوذُ بك من النَّار وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ ، وأعوذُ بك من النَّار وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ ، وأعوذُ بك من النَّار وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ ، وأعوذُ بك من النَّار وما قرَّب إليها من قولٍ وعملٍ ، وأعوذُ بك من النَّار وما قرَّب

وفي «الصحيحين» [صحيح البخاري ٢١١/١ ( ٨٣١) و ٢١٢ ( ٨٣٥) و ٨٣٨ - ٦٢ ( ٢٢٣٠) ، وصحيح مسلم ٢١٢ ( ٤٠٢) ( ٥٥) ] عن ابن مسعود ، قال : كنا نقول في الصّلاة خلف رسول الله ﷺ : السلام على الله ، السلام على جبريل وميكائيل ، السلام على فلان وفلان ، فقال لنا رسول الله ﷺ ذات يوم : « إنَّ الله هو السلام ، فإذا قعد أحدُكم في الصّلاة ، فليقل : التحيّات لله والصلوات والطيبات ، السلام عليك أيها النّبي ورحمة الله وبركاته ، السّلام علينا وعلى عباد الله الصّالحين ، فإذا قالها أصابت

في « جامعه » (۲۵۲۱) .

 <sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ١/ ١٧٢ ، وفي إسناده مقال لجهالة مولى سعد .

كلَّ عبد لله صالح في السماء والأرض ، أشهد أنْ لا إله إلَّا الله ، وأشهدُ أنَّ محمداً عبده ورسوله ، ثم يتخيَّرُ من المسألة ما شاء » .

وفي « المسند » [ مسند الإمام أحمد ٢٠٨/١ و٤٣٧ ، وهو حديث صحيح ] عن ابن مسعود قال : إنَّ رسول الله ﷺ عُلِّمَ فواتح الخير وجوامعه ، أو جوامعَ الخير وفواتحه وخواتمه ، وإنّا كنَّا لا ندري ما نقولُ في صلاتنا حتّى علَّمنا ، فقال : « قولوا : التحيات لله » فذكره إلى آخره ، والله أعلم .

آخر الكتاب والحمد لله وحده ، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم وحسبنا الله ونعم الوكيل

•••

## فهرس الموضوعات

| ٥   | مقدمة التحقيق                                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 74  | مقدمة الكتاب                                                                         |
|     | الحديث الأول:                                                                        |
|     | عن عمر رضي الله عنه ، قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إنما الأعمال                   |
| 4   | بالنيات ، وإنما لكل امرئٍ ما نوى »                                                   |
|     | الحديث الثاني                                                                        |
|     | عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قال : « بينما نحن جلوس عند رسول الله ﷺ               |
|     | ذات يوم ، إذْ طَلَعَ علينا رجل شديد بياض الثياب ، شديد سواد الشعر ، لا يُرى          |
| ٧٠  | عليه أثر السفر» » عليه أثر السفر»                                                    |
|     | الحديث الثالث:                                                                       |
|     | عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « بُني               |
|     | الإسلام على خمس : شهادة أنْ لا إله إلا الله ، وأن محمداً عبدهُ ورسولهُ ، وإقام       |
| ۱۲۱ | الصلاةِ ، وإيتاء الزكاةِ ، وحج البيت ، وصوم رمضانَ »                                 |
|     | الحديث الرابع:                                                                       |
|     | عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : حدثنا رسول الله ﷺ وهو الصادق                 |
| ۱۳۱ | المصدوق : « إنَّ أحدكم يُجْمَعُ خَلقُهُ في بَطنِ أمِّهِ أربعينَ يوماً نطفة »         |
|     | الحديث الخامس:                                                                       |
|     | عن عائشة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله ﷺ : « من أحدث في أمرنا هذا               |
| 100 | ما ليس مِنْهُ فهو ردٌّ »                                                             |
|     | الحديث السادس:                                                                       |
|     | عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال : سمعت رسول الله ﷺ ، يقول : « إن               |
| ۱۷۲ | الحلال بَيِّنٌ والحَرَام بَيِّنٌ وبينهما أمُورٌ مشتبهاتُ »                           |
|     | الحديث السابع:                                                                       |
|     | عن تميم الدَّاريّ رضي الله عنه أنَّ النبي ﷺ قال : « الدين النصيحة ثلاثاً » ، قُلنا : |

| 1.94  | لمن يا رسول الله ؟ قال : « لله ِولكتابِهِ ولرسولِه ولأئمةِ المسلمينَ وعامتهم »           |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الحديث الثامن:                                                                           |
|       | عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما أن رسول الله على قال: « أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلِ النَّاسَ |
| ۲.0   | حتى يشهدوا أن لا إلهَ إلا الله ، وأنَّ محمداً رسولُ اللهِ، ويُقيموا الصلاةَ » .          |
|       | الحديث التاسع :                                                                          |
|       | عن أبي هُرَيرةَ رضي الله عنه قال : سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول : « ما نهيتكم                 |
|       | عَنْهُ ، فاجتنبوهُ »                                                                     |
|       | الحديث العاشر:                                                                           |
| 749   | عن أبي هُرَيرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله طَيِّبٌ لايقبلُ إلا طيِّباً»  |
|       | الحديث الحادي عشر:                                                                       |
|       | عن الحسن بن علي سِبْطِ رسول الله ﷺ وريحانيّه رضي الله عنه قال : حَفظْتُ من               |
| ۲٦.   | رسول الله ﷺ : « دَعْ ما يريبكَ إلى ما لا يَريبُكَ ً»                                     |
|       | الحديث الثاني عشر:                                                                       |
|       | عن أبي هُريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : « مِنْ حُسْنِ إسلام المرءِ تركهُ             |
| ۸۶۲   | ما لا يَعْنيهِ »                                                                         |
|       | الحديث الثالث عشر:                                                                       |
|       | عن أنس بن مالكِ عن النبي عِنهِ : ﴿ لَا يُؤْمِنُ أَحدكم حتى يُحبُّ لأَخيهِ مَا يُحِبُّ    |
| 7.4.7 | لنفسه »                                                                                  |
|       | الحديث الرابع عشر:                                                                       |
|       | عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قالَ : قالَ رسول الله ﷺ : ﴿ لَا يَحِلُّ دَمُ امريٍّ    |
| 791   |                                                                                          |
|       | الحديثُ الخامس عشر:                                                                      |
|       | عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال : « من كان يُؤمنُ بالله ِ واليوم          |
| 317   | الآخِرِ، فَلْيَقُلْ خَيراً أَو لِيَصْمِتَ »                                              |
|       | الحديث السادس عشر:                                                                       |
|       | عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه أنَّ رجُلاً قال للنَّبيِّ ﷺ : أوصني ، قال :                  |
| ٣٤٣   | « لا تَغْضَبْ » فردد مِراراً قال : « لا تَغْضَبْ »                                       |

الحديث الرابع والعشرون:

|     | الحديث السابع عشر:                                                                                                                                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَّاد بن أُوسٍ عَنْ رسولِ الله ﷺ قال : ﴿ إِنَّ الله كَتَبَ الإحسانَ على كُلِّ شيءٍ ، فإذا قَتَلُتُم فَأَحسِنُوا القِتْلَة ، وإذا ذَبَحْتُم فَأَحْسِنُوا الذِّبِحَة ، وليُحِدَّ |
|     | كُلِّ شيءٍ ، فإذا قَتَلْتُم فَأَحسِنُوا القِتْلَة ، وإذا ذَبَحْتُم فأَحْسِنُوا الذِّبحَة ، وليُحِدَّ                                                                                                |
| ٣٦. | أَحدُكُمْ شَفْرَتَهُ ، ولْيُرِحْ ذَبيحَتَهُ »                                                                                                                                                       |
|     | الحديث الثامن عشر:                                                                                                                                                                                  |
|     | عَنْ أَبِي ذَرٍّ ومعاذ بن جَبَلٍ رَضِيَ الله عَنْهُما : أنَّ رَسُولَ الله ﷺ قالَ : « اتَّقِ الله                                                                                                    |
| ٣٧٥ | عَنْ أَبِي ذَرِّ ومعاذ بن جَبَلٍ رَضِيَ الله عَنْهُما : أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ : « اتَّقِ الله حَيثُما كُنْتَ وأَثْبِع السَّيِّئَةَ الحَسَنَة تَمحُها ، وخَالق النَّاسَ بِخُلُق حَسَن »         |
|     | الحديث التاسع عشر:                                                                                                                                                                                  |
|     | عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قالَ : كُنتُ خَلفَ النَّبيِّ عَلَيْ فقال : « يا غُلامُ                                                                                                           |
| ٤٣٢ |                                                                                                                                                                                                     |
|     | الحديث العشرون :                                                                                                                                                                                    |
|     | عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْبَدَرِيِّ رَضِي الله عنه ، قال رَسُولُ اللهِ ﷺ : ﴿ إِنَّ مِمَّا أَدْرَكُ النَّاسُ                                                                                           |
| १७१ | مِنْ كَلاَّمِ النُّبُوةِ الأولى : إذا لَّم تَستحي ، فاصْنَعْ ما شِئْتَ ﴾                                                                                                                            |
|     | الحديث الحادي والعشرون :                                                                                                                                                                            |
|     | عن سُفيانَ بن عبد الله رضي الله عنه ، قالَ : قُلت : يا رَسولَ الله ِ ، قُلْ لي في الإسلام قولًا لا أسألُ عنهُ أحداً غَيركَ ، قال : « قُلْ : آمَنْتُ بالله ِ ، ثمَّ استقِمْ » .                      |
| ٤٧١ | الإسلام قولًا لا أسألُ عنهُ أحداً غَيركَ ، قال : « قُلْ : آمَنْتُ باللهِ ، ثمَّ استقِمْ » .                                                                                                         |
|     | الحديث الثاني والعشرون :                                                                                                                                                                            |
|     | عَنْ جَابِر بنُّ عبد اللهِ رَضِيَ الله عَنْهُما أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ رَسُولَ الله ﷺ فَقَالَ : أَرَأَيتَ إِذَا                                                                                       |
|     | صَلَّيتُ المَكتوبَات، وصُمْتُ رَمَضِانَ ، وأَحْلَلْتُ الحَلالَ ، وحَرَّمْتُ الحَرَام ، ولم                                                                                                          |
| ٤٧٧ | أَزِدْ على ذلكَ شيئاً ، أأدخُلِ الجنَّة . قال : « نَعَمْ »                                                                                                                                          |
|     | الحديث الثالث والعشرون :                                                                                                                                                                            |
|     | َ عَنْ أَبِي مَالَكَ الْأَشْعَرِيّ رَضِي الله عنه قال : قال رَسُولَ الله ﷺ : « الطُّهُورُ شَطْرُ                                                                                                    |
| ٤٨٩ | الإيمان ، والحمد لله تملأ الميزان »                                                                                                                                                                 |

عن أبي ذرِّ رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ فيما يروي عن رَبِّه عزَّ وجل أنَّه قال : « يا عبادي إنِّي حرمت الظُلم على نفسي ، وجَعلتُهُ بَينكم محرماً فلا تظالموا » . . ١٠٠ الحديث الخامس والعشرون :

عن أبي ذرِّ رضي الله عنه أنَّ أناساً من أصحاب رسول الله على قالوا للنَّبيِّ على :

| يا رسول الله ذَهَبَ أهل الدثور بالأجور ، يصلونَ كما نصلي ويصومونَ كما                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نصوم ، ويتصدقون بفُضولِ أموالهم ، قال : « أو ليسَ قد جعل الله لكُمْ                                                                                                |
| ما تصدقون ؟ »                                                                                                                                                      |
| لحديث السادس والعشرون :                                                                                                                                            |
| عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : « كُلُّ سُلامَى منَ النَّاس                                                                                  |
| عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ كُلُّ سُلامَى منَ النَّاسِ عليه صَدقةٌ كل يومٍ تطْلعُ فيه الشمس ﴾                                          |
| لحديث السابع والعشرون :                                                                                                                                            |
| عَنِ النَّواسِ بن سمعانَ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، قال : « البرُّ حُسنُ الخُلق ، والإثمُ ما حَاكَ في نفسِكَ ، وكَرِهْتَ أَنْ يطَّلِعَ عليهِ النَّاسُ » |
| والإثمُ ما حَاكَ في نفسِكَ ، وكَرِهْتَ أَنْ يطَّلِعَ عَليهِ النَّاسُ » ٥٦٦                                                                                         |
| لحديث الثامن والعشرون :                                                                                                                                            |
| عن العرباض رضي الله عنه قال : وعظنا رسول الله ﷺ موعظةً ، وِجِلتْ منها                                                                                              |
| القلوب ، « أوصيكُم بتقوى الله ، والسمع والطَّاعة »                                                                                                                 |
| لحديث التاسع والعشرون :                                                                                                                                            |
| عن معاذ رضي الله عنه قال : قلتُ : يا رسول الله أخبرني بعملٍ يُدخلني الجنة ويباعدني                                                                                 |
| من النار ، قال : « لقد سألتَ عن عظيمٍ وإنَّهُ ليسيرٌ على من يسره الله عليه                                                                                         |
| لحديث الثلاثون :                                                                                                                                                   |
| عن ثعلبة الخشني رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ ﷺ قال : « إنَّ الله فرض فرائض فلا                                                                                      |
| تضيعوها ، وحد حدوداً فلا تعتدوها »                                                                                                                                 |
| لحديث الحادي والثلاثون :                                                                                                                                           |
| عن سهل بن سعد السَّاعدي قال : جاءَ رجلٌ إلى النَّبيِّ فقالَ : يا رسولَ الله دُلَّني                                                                                |
| على عَملٍ إذا عملتُهُ أحبَّني الله ، وأحبني النَّاس ، فقال : « ازهدْ في الدُّنيا يُحبَّكَ                                                                          |
| الله ، وازهدْ فيما في أيدي النَّاس يُحبكَ النَّاس » ٢٣٩                                                                                                            |
| لحديث الثاني والثلاثون :                                                                                                                                           |
| من أبي سعيد الخدريِّ رضي الله عنه : أنَّ النَّبيِّ ﷺ قال : ﴿ لَا ضَرَرَ وَلَا ضَرَار ﴾ ٢٦٧                                                                         |
| لحديث الثالث والثلاثون :                                                                                                                                           |
| عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما أنَّ رسولَ الله قالَ : « لو يُعطى النَّاسُ بدعواهُم ، لادَّعى                                                                         |
| رجالٌ أموالَ قومٍ ودِماءَهُم ولكن البيِّنة على المُدعي واليَمينُ على مَنْ أنْكر "                                                                                  |

|             | الحديث الرابع والثلاثون :                                                                                                                                     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | عن أبي سعد الخُدري قالَ : سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقولُ : « مَنْ رأى منكُم مُنكراً فليغيِّره بيدِهِ ، فإنْ لم يستطع فبلسانِهِ ، فإنْ لم يستطعْ فبقلبهِ ، وذلك أضعف |
|             | فليغيِّره بيدِهِ ، فإنْ لم يستطع فبلسانِهِ ، فإنْ لم يستطعْ فبقلبهِ ، وذلك أضعفُ                                                                              |
| ٦٩/         | الإيمانِ » الإيمانِ » الإيمانِ » الإيمانِ »                                                                                                                   |
|             | الحديث الخامس والثلاثون :                                                                                                                                     |
|             | عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ لَا تَحَاسَدُوا ، وَلَا                                                                                 |
| ۷۱۰         |                                                                                                                                                               |
|             | الحديث السادس والثلاثون :                                                                                                                                     |
|             | عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : « من نَفَّسَ عن مؤمن كُربةً من كُرب الدنيا ،                                                                                |
| ۷۳۱         | عن آبي هريره رضي آلله عنه ، فان . " من فلس عن موس تربه س ترب المعنية ،                                                                                        |
| * ! !       |                                                                                                                                                               |
|             | الحديث السابع والثلاثون :                                                                                                                                     |
|             | عن ابن عباس رضي الله عنهما عن رسول الله ﷺ فيما يروي عن ربه تباركَ وتعالى                                                                                      |
| ۷0 £        |                                                                                                                                                               |
|             | الحديث الثامن والثلاثون :                                                                                                                                     |
|             | عن أبي هُريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِنَّ الله تعالى قال : من                                                                                |
| ۷۷۰         | عادى لي وليّاً ، فقدْ آذنتُه بالحرب » الحديث                                                                                                                  |
|             | الحديث التاسع والثلاثون:                                                                                                                                      |
|             | عن ابن عبَّاس رضي الله عنهما : أنَّ رسول الله ﷺ قال : « إنَّ الله تجاوز لي عن                                                                                 |
| <b>/</b> 97 | أمتي الخطأ والنِّسيان ، ومااستكرِهُوا عليه »                                                                                                                  |
|             | الحديث الأربعون:                                                                                                                                              |
|             | عن ابن عمر رضي الله عنهما قال : أخذ رسول الله ﷺ بمنكبيَّ ، فقال : « كُنْ في                                                                                   |
| ۸۱۰         | الدنيا كأنَّك غريب ، أو عابر سبيل »                                                                                                                           |
|             | الحديث الحادي والأربعون :                                                                                                                                     |
|             | عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ :                                                                                           |
| ۸۲٤         |                                                                                                                                                               |
|             | الحديث الثاني والأربعون:                                                                                                                                      |

عن أنس بن مالكِ رضي الله عنه ، قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « قال الله تعالى : يا بن آدمَ ، إنك ما دَعوتني ورجوتَني غَفرتُ لك ما كان منك » . . . ٨٣٠

|       | الحديث الثالث والأربعون:                                                                                      |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : قال رسول الله ﷺ : « ألحقوا الفرائض                                         |
| ٨٤٦   | بأهلها ، فما أبقت الفرائض فلأوْلى رجُلِ ذكرٍ »                                                                |
|       | الحديث الرابع والأربعون :                                                                                     |
| 475   | عن عائشةَ رضي الله عنها عن النَّبيِّ عِلَيْ قال : « الرَّضاعةُ تُحرِّمُ ما تُحرِّمُ الولادةُ »                |
|       | الحديث الخامس والأربعون :                                                                                     |
|       | عن جابر بن عبد الله أنه سمع رسول الله ﷺ عام الفتح وهو بمكة يقول: ﴿ إِنَّ الله                                 |
| ۸۷۱   | ورسوله حَرَّم بيع الخمر والميتة والخنْزير »                                                                   |
|       | الحديث السادس والأربعون :                                                                                     |
|       | عن أبي بُردة ، عن أبيه أبي مُوسى الأشعريِّ أنَّ النَّبيَّ ﷺ بعثه إلى اليَمَن ، فسألَهُ                        |
|       | عن أُسْرِبَةٍ تُصنعُ بِها ، فقال : « وما هي ؟ » قَالَ : البتعُ والمِزْرُ ، فقيل                               |
|       | لأبي بُردةَ : وما البِتْعُ ؟ قالَ : نبيذُ العسلِ ، والمِزْرُ نبيذُ الشَّعير ، فقال : « كُلُّ                  |
| ۸۸۱   | مُسكرٍ حَوامٌ »مُسكرٍ حَوامٌ »                                                                                |
|       | الحديث السابع والأربعون:                                                                                      |
|       | عن المقدام بن مَعديكرب قال : سمعتُ رسول الله ﷺ : « ما ملأ آدميٌّ وعاءً شراً                                   |
| 191   | من بطنِ )                                                                                                     |
|       | الحديث الثامن والأربعون :                                                                                     |
|       | عن عبد الله بن عمرٍ و رضي الله عنهما عن النَّبيِّ عَلَيْ قال : « أربعٌ مَنْ كُنَّ فيه كان                     |
| 9 • 1 |                                                                                                               |
|       | الحديث التاسع والأربعون:                                                                                      |
|       | عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال : ﴿ لَو أَنَّكُم تُوكُّلُونَ عَلَى اللهِ عِنْ عَلَى اللهِ ا |
| 912   | حقَّ توكُّله لرزقكم كما يرزق الطَّير ، تغدو خماصاً ، وتروحُ بطاناً »                                          |
|       | الحديث الخمسون:                                                                                               |
|       | عن عبد الله بن بُسر قالَ : أَتَى النَّبِيَّ ﷺ رجلٌ ، فقالَ : يا رسولَ الله إنَّ شرائعَ                        |
| A U.  | الإسلام قد كَثُرَتْ علينا ، فبابٌ نتمسَّكُ به جامعٌ ؟ قال : « لا يزالُ لسانُكَ رطباً                          |
| 947   | 0.33                                                                                                          |
| 98.   | فصل في وظائف الذكر الموظفة في اليوم والليلة                                                                   |
|       |                                                                                                               |