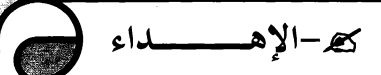
# جليا الثارثة الثنون في شرح الجولار الكثون

الجزء الثالث . علم البديع

# علالت نوريم

# جَديدَ الثّلاثَة الفنُون في شِرع الجَوْهرالمَكنِون

أنجُ زُوالثّالث عِلم البّريع



إلى الذي ربطني بربي

إلى الذي رسم لي طريق الإسلام بأبدع ريشة، وفي أجمل صورة.

إلى الذي فارقته منذ سنين طويلة ووالله ما غابت صورته عن مخيلتي. ·

إلى أستاذي العظيم

إلى شيخي الجليل

إلى العلامَّة سيدي عبد الله بن المدين أهدي هذا العمل المتواضع

#### مقدمة

وبعد،

حمداً لله الذي جعلني أطل على إخواني طلبة العلم الشريف من خلال كتابي هذا، لكن معذرة لإخواني إن هم وجدوا تناقضا في طريقة كتابة هذا الجزء، فهو قد كُتب في مناطق مختلفة ومتناقضة.

بدأت كتابي هذا في مدينة ابن جرير، مدينة الفقر والضياع!

ثم توقفت عن الكتابة لأسباب قاسية !

ثم تابعت الكتابة في منطقة السحر والجمال، إنها منطقة "أوريكا"

آویت إلى قریة تربض فوق ربوة كقط خائف مذعور یتربص بنفسه ریثما تذهب الكلاب لیقتات ما في المزابل!

في هذه القرية الرابضة فوق الربوة تابعت كتابتي، فكنت أختلس كتابة الأوراق حينما تنام القرية، وما هي إلا لحظة حتى أترك قلمي وأوراقي وأخرج من غرفتي. هل يعجبك نقيق الضفادع ؟ هل تعشق نباح الكلاب في غسق الليل ؟

هل تحب صِياح الديك؟ هل يَلَذَّ لك أن تسمع إلى خرير المياه وحفيف الأشجار؟

شهد الله أني ما خرجت لشيء من هذا وإنما كنت أخرج لأنظر إليها!

كم أنا سعيد وأنا أنظر إليها وأتأملها ولو من بعيد!

أتدري من هي ؟ إنها مراكش.. المدينة الجميلة.. المدينة الساحرة.. المدينة الحبيبة!

أحببتها وأنا طفل صغير، وأحببتها وأنا شاب، وأحبها وأنا شيخ كبير أخطو نحو القبر!

نعم! مازلت أحبها رغم أني أخاصمها! لكنَّ حالي معها كمن يتظاهر عخاصمة حبيبته وهو يُكِنُ لها أقدس الحب: يتأمل محاسنها، ويتلذذ عفاتنها على حين غفلة منها، فإذا حانت منها التفاتة أظهر الخصام الكاذب.

في تلك القرية الرابضة فوق الربوة تابعت كتابتي، وفي مدينة قلعة السراغنة: مدينة الأمل والتطلع ختمت أوراقي، وأغلب الظن أنك ستجد تناقضا في طريقة كتابتي!

ماذا تظن فيمن عاش بين فقر وضياع ... وسحر وجمال.. وأمل وتطلع ؟

فمعذرة إذاً.

مدينة قلعة السراغنة 2008/06/05

# بسو الله الرحمان الرحيو {علم البديم:}

هذا هو الفن الثالث من فنون البلاغة، وهو فن: علم البديع.

فما هو علم البديع ؟

هو : علْمٌ يُعرف به وُجوه تحسين الكلام بعد مراعاة :

مطابقة ألكلام لمقتضى الحال، ومراعاًة: وضوح الدلالة بـــخلوِّها

عن التعقيد المعنوي .

وفي هذا التعريف يقول الناظم رحمه الله :

عِلْمٌ به وجوه تحسين الكلام تعرف بعد رَعْي سابق المرام

يعني: فن البديع علم يعرف به وحوهُ تحسين الكلام، بعد مراعاة

مطابقة الكلام لمقتضى الحال، ووضوح الدلالة .

فحينما قال: بعد رعي سابق المرام .

كان يقصد: بعد مراعاة المطلوب السابق.

والمطلوب السابق هو:

مراعاة: مطابقة الكلام لمقتضى الحال.

ومراعاة: وضوح الدلالة بخلوِّها عن التعقيد المعنوي.

ثم إن هذا التحسين منه ما يتعلق باللفظ، ومنه ما يتعلق بالمعنى.

وعلى هذا نقول: وجوه تحسين الكلام على نوعين:

أ- نوع يتعلق بالمعني، ويقال فيه محسنات معنوية.

ب- نوع يتعلق باللفظ، ويقال فيه محسنات لفظية.

وفي هذين النوعين يقول الناظم رحمه الله :

ثُم وجوه حُسنه ضربان بحسب الألفاظ والمعاني

حــُمِعَ فِي هذا الكلام الكريم بين كلمتي : لا يعلمون ..يعلمون . وهو حَــَمْعُ بين الشيء وضدٌه، وهذه هي المطابقة. ومن أجل أن الضّدَّين اختلفا نفيا وإثباتا تُسَمَّى المطابقةُ:مطابقة سَلْبٍ.

### **١** تشابه الأطراف:

ومن المــحسِّنات البديعية المعنوية:تَشَابُهُ الأطراف، فما هو تشابه الأطراف؟ تشابُهُ الأطراف ِهو: أن يــُختَمَ الكلامُ بما يناسب أوَّله في المعنى.

ويـــمثُّلون له بُقوله تعالى من سورة الأنعام:

# (لَا تُخْرِكُهُ الْأَبْدَارُ وَهُوَ يُخْرِكُ الْأَبْدَارَ وَهُوَ النَّابِيهِ الْخِيدِرُ) 103.

خُتم هَذا الكلام الكريم بكلمتي اللطيف.. الخبير.

وهو يناسب أوَّله وهو:لا تدركه الأبصار..يدرك الأبصار.

فاللطيف يناسب: لا تدركه الأبصار.

والخبير يناسب: يدرك الأبصار.

### **١ الموافقـــة** :

ومن المسحسِّنات البديعية المعنوية:الموافقة، فما هي الموافقة؟

الموافقة هي الجمع بين الشيء، وما يوافقه .

ويـــَمُثْلُونَ لها بقوله تعالى من سورة البقرة:

(أُولَئِكَ الَّذِينَ اخْتَرَوُا الشَّلَالَةَ بِالسُّدَى فَمَا رَبِينَتُمْ تَيِجَارَتُهُمُ وَمَا كَانُوا مُمْتَدِينَ) 16.

حَــُمِعَ فِي هَذَا الكلام الكريم بين: الاشتراء، والربح.

وهو حــَمْعٌ بين الشيء وما يوافقه، وهذه هي الموافقة.

إذًا.. من المسحسنات البديعية المعنوية:

المطابقة، وهي الجمع بين الشيء وضدِّه.

تشابه الأطراف، وهو أن يـُختم الكلام بما يناسب أوَّلُه.

الموافقة،وهي الجمع بين الشيء وما يوافقه.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

وَعُدَّ مِنْ أَلْقَابِهِ السَّمُطَابَقَهُ تَشَابُهُ الأَطْرَافِ وَالسَّمُوافَقَهُ

يعني : عُد من أنواع المــحسِّن البديعي المعنوي:النوع المُسمَّى:

المطابقة. وتشابه الأطراف . والموافقة.

\*\*\*\*\*\*

ومن المـحسّنات: العكس. . التسهيم. . المشاكلة . . التزاوج . . الرجوع . . المقابلة .

### ده العكسس:

ومن أنواع المــحسنّنات البديعية المعنوية: العكس، فما هو العكس؟ العكس هو:أن يكون الأسلوب في الكلام على صفة من التقديم والتأخير ثم يُعكسَ، فيقَدَّمَ ما أُخِّر، ويؤخَّر ما قُدِّمَ.

ومثاله قوله تعالى من سورة البقرة:

(هُنَّ لِبَاسُ لَكُوْ وَأَنْتُهُ لِبَاسُ لَـهُنَّ) بعض آية 107.

فضمير الغائبات الذي قُدِّمَ في قوله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ)

عُكِسَ فَأُخِّرَ فِي قوله تعالى:﴿ وَأَنتُم لِبَاسُ لِسَهُنَّ}.

وضَمير المحاطبين الذكور الممؤخّر في قوله تعالى: (لَكُمْ)

عُكسَ فقُدُّمَ في قوله تعالى: (وأَنتُمْ).

ومَن أجل أن الذي قُدِّمَ في الكلام عُكِسَ فَأُخِّرَ فيه. وأن الذي أُخِّرَ عُكِسَ فَأُخِّرَ فيه، وأن الذي أُخِّرَ عُكِسَ فَقُدِّمَ فيه، يُسمَّى:العكس.

ومن أمثلة العكس قول الشاعر:

# إِذِا أمطرت منهم ومنك سحابة فِي الله علل وَطَلُّكَ وَالسِلِّ

قَدُّم الشاعر في الجملة الأولى: وَابلهم، وأخَّر: طُلِّ.

ثم عَكُسَ فِي الجملة الثانية فَقَدَّمَ:طَلَّكَ، وَأَخَّرَ:وابل.

ومن أجل أن الشاعر جاء بالكلام في الجملة الأولى على صورة

من التقديم والتأخير. ثم عَكُسَ في الجملة الثانية فَقَدَّمَ ما أُخَّرَ، وَأُخَّرَ ما قدَّمَ.

من أجل هذا يُسمَّى الكلام:العكس.

ومن أمثلة العكس قولهم: كَالاَمُ الْمُلُوك، مُلُوكُ الْكَالاَم.

فأنت تلاحظ ألهم قدَّموا في الجملة الأولى :كَلاَّمُ،وأُخَّروا:الملوك.

وفي الجملة الثانية عكسوا الأمر فقدَّموا: مُلُوكُ وَأُحَّرُوا :الكلام.

وهذا هو العكس.

ومن أمثلة العكس كذلك قولهم: عَادَاتُ السَّادَات، سَادَاتُ الْعَادَات.

لعلك لاحظت أنسهم قدَّموا في الجملة الأولى:عاداتَ، وأُخَّرُوا:السادات.

وفي الجملة الثانية عكسوا الأمر،فقدَّموا: سادات، وأخَّروا: العادات.

وهذا هو:العكس.

وإذًا..العكس هو:أن يكون الأسلوب في الكلام على صفة من التقديم والتأخير

مِعَ فِي هذا الكلام الكريم بين كلمتي : لا يعلمون ..يعلمون . حَــَمْعٌ بين الشيء وضدٌه، وهذه هي المطابقة. أجل أن الضّدَّين اختلفا نفيا وإثباتا تُسَمَّى المطابقةُ:مطابقة سَلْبٍ.

### تشابه الأطراف:

المــحسنّنات البديعية المعنوية:تَشَابُهُ الأطراف، فما هو تشابه الأطراف؟ الأطراف؟ الأطراف هو: أن يــُختَمَ الكلامُ بما يناسب أوَّله في المعنى.

مثِّلون له بُقوله تعالى من سورة الأنعام:

ارِكْهُ الْأَبْدَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْدَارَ وَهُوَ اللَّالِيهِ الْحَبِينُ 103.

هذا الكلام الكريم بكلمتي:اللطيف.. الخبير.

يناسب أوَّله وهو: لا تدركه الأبصار..يدرك الأبصار.

بف يناسب: لا تدركه الأبصار.

ر يناسب: يدرك الأبصار.

### الموافقــة:

لمسحسِّنات البديعية المعنوية:الموافقة، فما هي الموافقة؟

ة هي الجمع بين الشيء، وما يوافقه .

مُّلُونَ لِهَا بقوله تعالى من سورة البقرة:

مَ الَّذِينَ اخْتَرَوُا الشَّلَالَةَ وِالسَّمَى فَمَا رَبِّ عَبُّ بْسِبَارَتْ شُوْ وَمَا كَابُوا مُعْتَدِينَ) 16.

عَ فِي هذا الكلام الكريم بين: الاشتراء، والربح.

سَـُمْعٌ بين الشيء وما يوافقه، وهذه هي الموافقة.

ىن المسحسِّنات البديعية المعنوية:

ن، وهي الجمع بين الشيء وضدّه.

الأطراف، وهو أن يسُختم الكلام بما يناسب أوَّلُه.

، وهي الجمع بين الشيء وما يوافقه.

ا يقول الناظم رحمه الله:

مِنْ أَنْقَابِهِ السَّمُطَابَقَهُ تَشَابُهُ الأَطْرَاف وَالسَّمُوافَقَهُ

عُد من أنواً ع المــحسِّن البديعي المعنوي:النوع المُسمَّى:

.وتشابه الأطراف. .والموافقة.

ومن المــحسّنات:العكس..التسهيم.. المشاكلة..النزاوج..الرجوع..المقابلة.

### د العكسس:

ومن أنواع المــحسنّنات البديعية المعنوية: العكس، فما هو العكس؟ العكس هو:أن يكون الأسلوب في الكلام على صفة من التقديم والتأخير ثم يُعكسَ، فيقَدَّمَ ما أُخِّر، ويؤخَّرَ ما قُدِّمَ .

ومثاله قوله تعالى من سورة البقرة:

(هُنَّ لَهَاسُ لَكُوْ وَأَنْتُهُ لِهَاسُ لَـهُنَّ) بعض آية 107.

فضمير الغائبات الذي قُدِّمَ فِي قوله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ)

عُكسَ فَأُخِّرَ فِي قوله تعالى:( وأنتم لباس لــَهُنَّ).

وضَمير المحاطبين الذكور الـمُؤخّر في قوله تعالى: (لَكُمْ)

عُكسَ فقُدِّمَ في قوله تعالى: (وأَنْتُمْ).

ومَن أَجل أَن الذي قُدِّمَ فِي الكلام عُكِسَ فَأُخَّرَ فيه. وأن الذي أُخِّرَ عُكِسَ فَقُدِّمَ فيه، يُسمَّى:العكس.

ومن أمثلة العكس قول الشاعر:

# إِذَا أَمُطُرت منهم ومنك سحابة فِي اللهام طَلُّ وَطَلُّكَ وَالسِلِّ

قَدُّم الشاعر في الجملة الأولى: وَابلهم، َوأخَّر: طَلَّ.

ثْمُ عَكُسَ فِي الجملة الثانية فَقَدَّمَ:طُلُكَ، وَأُخَّرَ:وابل.

ومن أجل أن الشاعر جاء بالكلام في الجملة الأولى على صورة

من التقديم والتأخير. ثم عَكَسَ في الجملة الثانية فَقَدَّمَ ما أُخَّرَ، وَأُخَّرَ ما قَدَّمَ.

من أجل هذا يُسمَّى الكلام:العكس.

ومن أمثلة العكس قُولهم:كَلاَمُ الْمُلُوك، مُلُوكُ الْكَلاَم.

فأنت تلاحظ أنهم قدَّموا في الجملة الأولى :كَلاَمُ،وأُخَّروا:الملوك.

وفي الجملة الثانية عكسوا الأمر فقدَّموا: مُلُوكُ وأُخَّرُوا :الكلام.

وهذا هو العكس.

ومن أمثلة العكس كذلك قولهم: عَادَاتُ السَّادَات، سَادَاتُ الْعَادَات.

لعلك لاحظت أنسهم قدَّموا في الجملة الأولى:عادات،وأُخَّرُوا:السادات.

وفي الجملة الثانية عكسوا الأمر،فقدَّموا: سادات، وأُخَّروا: العادات.

وهذا هو:العكس.

وإذًا..العكس هو:أن يكون الأسلوب في الكلام على صفة من التقديم والتأخير

ثم يُعكسَ، فيقدَّمَ ما أُخِّر، ويؤخَّرَ ما قُدِّم.

### 3 التسهيم:

ومن أنواع المــحسنات البديعية المعنوية: التسهيم، فما هو التسهيم؟ التسهيم هو:أن يجعل قبل الفاصلة من الفقرة، أو القافية من البيت

ما يَدُلُ عليها إذا عُرفَ الرُّوي.

ومثاله قول الشاعر:

بِلاَ سَبَبِ عِنْدَ اللَّقَاءِ كَلاَمِسِي وَلَيْسَ الَّذِي حرَّمته بِمُحَرَّم أُحَلَّتُ ۚ دَمِي مِنْ غَيْرِ جُرْمٍ وَحَرَّمَتُ ۗ فَلَيْسَسِسِ الَّذِي حَلَّلتَهُ بِمُحَلَّلٍ

### **12** المشاكلية:

ومن أنواع المــحسِّنات البديعية المعنوية: المشاكلة، فماهي المشاكلة؟

المشاكلة هي: ذِكْرُ الشُّيْءِ لِلفظِ غيرِهِ لوقوعه في صحبته.

ويــُمُثُّلُون له بَقول الشاعر:

قالوا اقترح علينا شيئا نــُجِدْ لك طبخَهُ ِ قلت اطْبُخُوا لي جُبَّة وقميصا

قال:اطبُحوا،وهو يقصد:خيطوا.ومُعنى هذا:أنه ذكرَ

الخياطةَ بلفظ:الطبخ،أي:أنَّه ذَكَرَ الشيء بلفظ غيره،وهذه

هي المشاكلة.

إذًا ..المشاكلة هي:ذكر الشيء بلفظ غيره.

# التسزاوج:

ومن أنواع المسحسّنات البديعية المعنوية: التَّزاوج، فما هو التزاوج؟

التزاوج هو: هو أن يزاوج المتكلِّم بين معنيين في الشرط والجزاء.

بأن يُرتِّب على كل منهما معني رُتِّب على الآخر، كقول الشاعر:

إذا ما نهي الناهي فلَجَّ بي الهوى أصاخت إلى الواشي فلَجَّ بها الهجر

زاوج الشاعر، أي: قارن، بين نهي الناهي له، وإصاحتها للواشي.

ورتب على كل منهما لِـــجَاجُ شيء.

فبالنسبة له هو:إذا نهاه الناهي عن حبها: لــُجُّ به الهوى،أي: تمادَى به.

وبالنسبة لها هي:إذا نقل إليها الوشاة خبرا كاذبا: لُــَجُّ بما الهجر،أي تمادَى بما.

ومن هذا قول الشاعر:

إُذا احتربت يومًا ففاضت دماؤها تذكّرت القربي ففاضت دموعها

### **12** الرجـــوع

ومن المسحسنات البديعية المعنوية: الرجوع، فما هو الرجوع؟
الرجوع هو:أن يرجع المتكلم إلى كلامه السابق فيبطله لنكتة.
هذه النكتة قد تكون لإظهار التحيَّر كما في قول الشاعر:
قف بالديار التي لم يعقها القدَمُ بلى وغيَّرها الأرواح والديسم
قال الشاعر:إن هذه الديار لم يؤثر فيها طول الزمن، ولم يلحقها البلى.
ثم رجع إلى كلامه فأبطله، وقال: بلى،أي: أثَّر فيها طول الزمن.
وغيَّرت معالمها الأرواح والديّسمُ،أي: الريح والمطر.
والنكتة المبتغاة من وراء ذلك هي:إظهار التحيَّر.

### وه المقابلية:

ومن المسحسنات البديعية المعنوية: المقابلة، فما هي المقابلة؟ المقابلة هي: أن يُذْكَر في الكلام معنيان أو أكثر، ثم يُذْكَر ما يقابل ذلك على الترتيب. وهذه المقابلة أنواع، فمنها مقابلة اثنين باثنين، كما في قوله تعالى من سورة التوبة: (فَلْيَعْمَعُوا قَلِيلًا وَلَيَرْعُوا كَثِيرًا) 82. ذكر الله عز وجل معنيين اثنين، وهما: فليضحكوا قليلا. ثم ذكر ما يقابل ذلك على الترتيب فقال: وليبكوا كثيرا. ومنها مقابلة ثلاثة بثلاثة، كما في قوله تعالى من سورة الأعراف: ذكر الله عز وجل ثلاثة معان، وهي: ويُسحل لهم الطيبات. ذكر الله عز وحل ثلاثة معان، وهي: ويُسحل لهم الطيبات. ثم ذكر ما يقابل ذلك مرتبا فقال: ويُسحل لهم الطيبات. ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل: ومنها مقابلة أربعة بأربعة، كما في قوله تعالى من سورة الليل:

ومنها مقابلة خمسة بخمسة، كقول الشاعر:

كان الرضا بِدُنُوِّي مِن خواطرهم فصار سخطي لبعدي عن جوارهم فالمقابلة هكذا:

ومنها مقابلة ستة بستة كما في قول الشاعر:

على رأس عَبْد تاج عِزِّ يَزينه وفي رِجْلِ حُرِّ قَيْدُ ذُلُّ يَشْينـــه والمقابلة هكذا:

إذًا.. من المحسِّنات البديعية المعنوية:

العكس، وهو:أن يكون الأسلوب في الكلام على صفة من التقديم والتأخير، ثم يُعكس، فَيُقَدَّم ما أُخِّرَ، ويؤخَّر ما قُدِّم.

التسهيم، وهو: أن يجعل قبل الفاصلة من الفقرة، أو القافية من البيت،

ما يدل عليها إذا عرف الروي.

المشاكلة، وهي: ذكر الشيء بلفظ غيره.

التزاوج، وهو:أنَّ يزاوج المتكلم،أي يقارن، بين معنيين في الشرط والجزاء.

بأن يرتِّب على كل منهما معنى رتِّب على الآخر.

الرجوع، وهو:أن يرجع المتكلم إلى كلامه السابق فيبطله لنكتة.

المقابلة،وهي: أن يُذكر في الكلام معنيان فأكثر،ثم يُذْكرَ ما يقابل

ذلك على الترتيب.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

وَالْعَكْسُ وَالنَّسْهِيمُ وَالْمُشَاكَلَهُ تَ لَوْجٌ رُجُوعٌ أَوْ مُقَابِلَهُ

يعني : ومن أنواع ُ المسحسّنات المعنوية : العكس.. التسهيم. إلخ .

# 🗚 التَّوْريَّـــة:

ومن المــحسّنات البديعية المعنوية:التورية. فما هي التورية؟

التورية: لفظ له معنيان:

أ-معنى قريب غير مقصود.

ب-معني بعيد هو المقصود .

وإذا أطلق المتكلم هذا اللفظ فإنه يُورِّي بالمعنى القريب الغير

المقصود عن المعنى البعيد المقصود.

ومثال التورية من القرآن الكريم، قوله تعالى من سورة الأنعام: (وَمُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعَرَعُنُّهُ بِالنَّهَامِ) 60.

فلفظ(جرحتم)له معنيان:

أ-معنى قريب غير مقصود، وهو: شَقُّ السجلْد .

ب-معنى بعيد هو المقصود، وهو:اقْترَافُ الذُّنوَب.

ومن التورية كذلك قول إبراهيم عليه السلام لفرعون، وقد سأله عن زوجه سارة مَنْ هَذه ؟ فقال:هي أختى، فلفظ أختى له معنيان:

أ-معنى قريب غير مقصود، وهو:أخوَّة النسب.

ب-معنى بعيد هو المقصود، وهو: أخوَّة الدين.

وهكذا قول أبي بكر رضي الله عنه وقد سئل عن النبي صلى الله عليه وسلم، في رحلة الهجرة المباركة، مَنْ هذا ؟فقال هاد يهدين.

فلفظ هاد بهدین له معنیان:

أ-معنى قريب غير مقصود، وهو:الدليل الذي يهدي المسافر إلى الطريق.

ب-معنى بعيد هو المقصود، وهو:الهادي الذي يهدي إلى الإسلام.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

تَوْرِيَةٌ تُدْعَىٰ بِإِيهَامِ لِمَا أُرِيدَ مَعْنَاهُ الْبَعِيدُ مِنْهُمَا

يعني من المحسِّناتِ المعنويَّة:التَّوريَّة، وتُسمَّى : "بالإيهامُ" لأن المتكلم َ

إذا أطلق لفظ:التُّورية،فإنه

يُورِّي بالمعنى القريب عن المعنى البعيد، ومن هنا كان اللفظ يوهم خلاف المقصود. لهذا: تسمى التَّوْريَّة: إيهاما.

ثم إن التورية قسمان:

أ-مرشَّجة، وهي التي ذُكِرَ فيها ما يلائم المعنى القريب.

ب-مجردة، وهي التي لم يُذْكُر فيها ما يلائم المعنى القريب. فالتَّوْريَّة المرشحة مثل قول الشاعر:

أَيُّهَا الْمُعْرِضُ عنا حسبك الله تعال

فلفظ: "تعال "تَوْرِيَّة، لأنه لفظ له معنيان:

أحدهما قريب غَير مراد،وهو تنزيه الله عزَّ وجل،أي:أن "تعال" فعل ماض. ثانيهما بعيد هو المراد، وهو:طَلَبُ إقبالِ السَّمُعْرِض، أي أن: "تعال" فعل أمر. وقد ذُكرَ في هذه التَّوْريَّة ما يناسب المعنى القريب، وهو : ذكْرُ الجلالة. ومن أجَل أن التوريَّة ذُكرَ فيها ما يناسب المعنى القريب، تُسَمَّى" مرشحة. ومثال التَّوْريَّة المِحرَّدة قول القاضى عياض رحمه الله تعالى:

لشهر كانون أنواعا مِن الْـحَلْلِ فما تُفَرِّقُ بين الجدي والْـحَمَلِ

أو الغزالة من طول السمدَى خرفت فلفظ الغزالة، تورية، لأنه لفظ له معنيان:

أحدهما: قريب غير مقصود، وهو: الحيوان المعروف بحماله ورشاقته.

ثانيهما: بعيد هو المقصود، وهو: الشمس.

ولم يُذْكر في الكلام ما يناسب المعني القريب، ( والمعني القريب هو:الغزال).

والذي يناسبه هو:طول العنق،وسرعة الالتفات، وسواد العين، إلخ.

ومن أجل عدم ذكر ما يناسب المعنى القريب:تُسمَّى التورية:مجرَّدة .

إذًا .. تنقسم التُّوريَّة إلى قسمين:

1-مرشَّحة ،وهي التي ذُكرَ فيها ما يلائم المعني القريب.

2- محردة،وهي التي لم يذكر فيها ما يناسبه.

وفي تقسيم التورية يقول الناظم رحمه الله:

ورُشْجَت بما يلاسم القريب وجُرِّدَت بفقده فكن منيب

يعني: وسُمُسيتُ التَّوريَّة التي ذُكِرَ فيها ما يلائم المعنى القريب: مرشَّحة.

وسُسمَّيتُ التَّوْرِيَّةِ الَّتِي لَم يُذْكُر َ فِيها ما يلاثمه: بحرَّدة.

وقوله:فكن منيبَ،أي: فكن تائبا إلى الله عز وجل.

و(منيب)خبر:"فكن"ووقف عليه بالسكون على لغة ربيعة.

ومن الحسنّات: الجمع. . التفريق. . التقسيم. . الجمع مع التفريق. . الجمع مع التقسيم. . الجمع مع التفريق والتقسيم.

### وه الجمسع:

من المحسّنات البديعية المعنوية: الجمع، فما هو الجمع؟

الجمع هو:أن يُسجمع بين شيئين فأكثر في حكم واحد، كقوله تعالى من سورة الكهف: المائة والربية المائة ال

فقد جُــمِعَ المالُ والأُولاد في حكم واحد، وهو:ألهما زِينَةُ الْــحَيَاةِ الدُّنْيَا ومن هذا قول الشاعر:

إن الشباب والفراغ والجدّه مُفْسدة للمرع أي مَفْسدة من الشباب، والفراغ، والغنسى، في حكم واحد، وهو: أنما تفسد الإنسان.

### وه التف\_\_\_\_ريق:

ومن المحسَّنات البديعية المعنوية:التفريق، فما هو التفريق؟

التفريق هو:أن يفرِّق المتكلِّم بين شيئين من نوع واحد تفريقا يُفِيدُ الكلامَ زيادةً فيما كان المتكلِّم بصدده من مدح أو غيره.

ومن أمثلة التفريق قول الشاعر:

ما نوال الغمام وقت ربيع كنوال الأمير يوم سخاء فنوال الأمير بدرة عين ونوال الغمام قطرة ماء

يقول:ما عطاء السحاب في وقت الربيع، كعطاء الأمير في يوم سخائه.

ثم يقول:فعطاء الأمير كيسٌ ملؤه الدراهم، وعطاء السحاب قطرة ماء.

فرق الشاعر هنا بين عطاء السحاب، وعطاء الأمير،مع ألهما من نوع واحد، وهو:مطلق العطاء.

وهذا التفريق أفاد زيادة فيما كان الشاعر بصدده من مدح أميره.

### 20 التقسيم:

ومن المحسنّنات البديعية المعنوية:التقسيم، فماهو التقسيم؟ التقسيم هو:أن يُذكر مُتَعَدِّد ثم يضاف إلى كل واحد ما يليق به على وجه التعيين.

ويمثلون له بقول الشاعر:

إلا الأذلاَّن عَيْـرُ الـحَيِّ والوتدُ وذَا يُشْرَجُّ فلا يرثى لــــه أحد

ولا يقيم على ضيم يمسراد به هذا على الخسف مربوط برُمته

يقول:عَيْـــرُ الحِيِّ .

أي: حَمَارِ الحيِّ.

ويقول: مربوط برُمَّته.

أي: مربوط بــحَبُّله .

ويقول : يُشَجُّ .َ

أي: يُضْرَبُ

ذكر الشاعر هنا متعدِّدًا، وهو: عَيْــُر الـــحَيِّ .. والوَتدُ.

ثم أضاف إلى كل واحد ما يناسبه .

فأضاف إلى حمار الحي : الربط بالحبل .

وأضاف إلى الوتد : الضرب .

ومعلوم أن الحمار يناسبه: الربط .

ومعلوم أن الوتد يناسبه : الضرب .

### 🕰 الجمع مع التفريق:

ومن المحسِّنات البديعية المعنوية:الجمع مع التفريق.

فما هو الجمع مع التفريق؟هو:أن يجمع بين شيئين فأكثر في حكم واحد ثم يُفَرَّق بينهما في ذلك الحكم. ويمثّلون له بقول الشاعر:

## فوجهك كالنار في ضوئها وقلبي كالنار في حرها

جمع الشاعر بين شيئين في حكم واحد، ثم فَرَّق بينهما في ذلك الحكم.

ولتوضيح ذلك نقول:

جمع الشاعر بين شيئين، وهما وجه الحبيب .. وقلب الشاعر.

وقد جمع بينهما في حكم واحد. وهو: ألهما كالنار.

ثم فُرَّق بينهما في ذلك الحكم.

فجعل وجه الحبيب كالنار ولكن في ضوئها وإشراقها، ولمعالها.

وجعل قلبَه كالنار، ولكن في حرارتما، وإحراقها.

### (20 الجمع مع التقسيم:

ومن المحسِّنات البديعية المعنوية: الجمع مع التقسيم.

فما هو الجمع مع التقسيم؟ هو:أن يُسجَّمَعَ بين شيئين فأكثر في حكم واحد.

ثم تقسيم ذلك الحكم.

ويمثلون للجمع مع التقسيم بقول الشاعر:

حتى أقام على أرباض خَرْشَنَّة تشقى به الروم والصلبان والبيع للسبي ما نكحوا و القتل ما ولدوا والنار ما زرعوا

جمع الشاعر الروم – متمثّلين في نسائهم، وأولادهم، وأموالهم، وزروعهم ـــ جمعهم في حكم واحد،و هو: الشقاء

ثم قسم ذَلك الشقاء إلى:سَبْسِي ، وقَتْلِ، ونَسَهْبٍ، وإِحْرَاقِ.

## **120 التقسيم مع الجمع:**

من المحسّنات البديعية المعنوية:التقسيم مع الجمع.

فما هو التقسيم مع الجمع ؟ هو تقسيمُ شيء ثم حَــمْعُهُ .

ومثالُ التَّقسيم مع الجمع قول الشاعر:

أو حاولوا النفع في أشياعهم نفعوا إن الخلائق فاعله شرها البدع

قوم إذا حاربوا ضروا عدوهمو سجية تلك منهم غير محدثة

قُسَّمَ الشاعر صفة الذين مدحهم إلى قسمين:

أ - ضُرٌّ الأعداء.

ب \_ ونَفع الأقرباء

نُــُّم جمع ذَلك في البيت الثاني فقال: سَجيَّةٌ تلك.

# **١٤٠٠ مع** التفريق والتقسيم:

من المحسِّنات البديعية المعنوية: الجمع مع التفريق والتقسيم .

فما هو الجمع مع التفريق والتقسيم ؟ هو: أن يُسجمُع بين متعدد في حكم واحد .

ثم يِفرَّق بين ذلك المتعدِّد ، ثم يقسَّم ، بأن يضاف إلى كلِّ ما يناسبه.

ويمثِّلون له بقوله تعالى من سورة يونس عليه السلام:

( يَوْهَ يَاتِي لَا تَكُلَّهُ مَفِسٌ إِلَّا بِالْمِهِ فَمِنْمُوْ هَقِينٌ وَسَعِيدٌ 105 فَأَمَّا الَّذِينَ هَقُوا فَفِي النَّارِ لَـهُوْ فِيمَا زَفِيرٌ وَهَمِينٌ 106 كَالْحَيِنَ فِيمَا مَا حَامَتِمَ السَّمَوَاتِدُ وَالأَرْضُ إِلَّا مَا هَاءَ رَبُّكَ إِن رَبُّكَ فَعَالُ لَـمَا يُرِيدُ 107 وَأَمَّا الَّذِينَ سَعِدُوا فَفِي الْـجَبَّةِ خَالِدِينَ فِيمَا مَا حَامَتِهِ السَّمَوَاتِدُ وَالْأَرْسُ إِلَّا مَاهَاءَ رَبُّكَ نَطَاءً غَيْرَ مَـجُدُو لِـ108)

ففي هذا الكلام الكريم : جمع ، وتفريق ، وتقسيم .

أما الجمع فيمثِّله قوله تعالى: "لا تكلم نفس إلا بإذنه" لأن النكرة في سياق النفي تَعُمُّ.

وأما التفريق فيمثُّلِه قوله تعالى:﴿ فمنهم شقي وسعيدٍ﴾.

وأما التقسيم فيمثله: إضافة ما للأشقياء من عذاب النار، وإضافة ما للسعداء من نعيم الجنة.

إذا ..من المحسِّنات البديعية المعنوية:

الجمع،وهو:أن يُسجمع بين شيئين فأكثر في حكم واحد.

التفريق، وهو:أن يفرِّق المتكلِّم بين شيئين فأكثر من نوع واحد، تفريقا يفيد الكلام زيادة فيما كان المتكلم بصدده من مدح أو غيره.

التقسيم، وهو: أن يُذكر متعدِّد، ثم يُضاف إلى كلِّ واحد ما يليق به على وجه التعيين.

الجمع مع التفريق،وهو:أن يُسجمع بين شيئين فأكثر،في حكم واحد، ثم يفرَّق بينهما في ذلك الحكم.

الجمع مع التقسيم، وهو: أن يُسجمع بين شيئين فأكثر في حكم واحد، ثم يُقَسَّم ذلك الحكم بأن يضاف إلى كل واحد من المجموع ما يناسبه .

التقسيم مع الجمـــع ، وهو : تَقْسيم شيء ثم حَمْعُهُ .

الجمع مع التفريق والتقسيم ، وهو : أن يُجمع بين متعدِّد في حكم واحد ، ثم يُفرَّق بين ذلك المتعدِّد، ثم يقسَّم ، بأن يضاف إلى كُلِّ ما يناسبه .

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

جَمْعٌ وَتَقْرِيقٌ وَتَقْسِيمٌ وَمَعْ كَلَيْهِمَا أَوْ وَاحِدٍ جَمْعٌ يَقَعْ

يعيني : ومن المحسُّنات المعنوَّية : الجمع ، والتفريق والتقسيم ، إلخ .

ويقول : ومع كليهما أو واحد جمع يقع .

وهو يقصد : أن الجمع يكون مع التفريق والتقسيم كِلَيْهِمَا ، ويكون مع التفريق وحده . ويكون مع التقسيم وحده .

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### **120 ا**للَّفُّ والنشــــر:

ومن المحسِّنات البديعية المعنوية : اللف والنشر . فما هو اللف والنشر؟ اللَّف والنشر هو : أن يذكرَ متعدِّد. ثم يُذْكرَ ما يناسب كل واحد من المتعدِّد من غير تعيين. ويُمثِّلون له بقوله تعالى من سورة القصص:

﴿ وَمِنْ رَخْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّهٰلَ وَالنَّمَارَ لِتَسْكُونُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِنْ فَعْلِهِ ﴾

ذُكرَ المتعدِّدُ وَهُو : الليل ..والنهار. ثم ذُكرَ ما يناسب كُلُّ واحد منهما من غير تعيين .

فَ : ( لتسكونوا فيه ) يناسب الليل.

وَ : ( لتبتغوا من فضله ) يناسب النهار .

### والاستخدام:

ومن المحسّنات البديعية المعنوية : الاستخدام ، فما هو الاستخدام ؟

الاستحدام هو : أن يُطلق لفظ له معنيان :

يَدُلُّ عِلَى أحدهما اللفظُ المذكورُ.

ويَدُلُّ على الآخر الضمير العائد عليه .

ويُمثِّلون له بقول الشاعر :

# إذا نزل السماء بأرض قوم رعيناه وإن كانوا غضابا

فلفظ السماء له معنيان:

أحدهما : المطر ، ويَدُلُّ على هذا المعنى : لفظ السماء .

ثانيهما: النَّبات، ويَدُلُّ على هذا المعنى: الضمير في ( رعيناه ) العائد على السماء.

### التجريــــد:

ومن المحسنات البديعية المعنوية : التحريد ، فما هو التحريد ؟

التحريد هو : أن تجرُّد من نفسك شخصا آخر فتخاطبه . ويمثلون له بقول المتنبي :

لا خيل عندك تهديها و لا مال فليسعد النطق إن لم يسعد الحال حعل الشاعر من نفسه شخصا آخر فخاطبه: لا خيل عندك . الخ .

إذاً ..من المحسّنات المعنوية البديعية :

اللَّفُّ والنشر: و هو: أن يذكر متعدِّد، ثم يُذكرَ ما يناسب كل واحد من المتعدد من غير تعيين. الاستخصصاد اللفظ المذكور. الاستخصصاد اللفظ المذكور.

ويدل على الآخر : الضمير العائد عليه .

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

### واللف والنشر والاستخدام أيضا وتحريد له أقسام

يعني : من المـــحـــسِّنات المعنوية : اللف والنشر ، والاستخدام والتجريد .

ويقول وتجريد له أقسام ، و هو يعني أن التجريد ينقسم ثلاثة أقسام :

أ – تجريد يكون ب ( من ) التجريدية.

ب - تجريد يكون بالباء التجريدية .

ج ــ تجرید یکون بدون حرف .

مثال التجريد الذي يكون بحرف ( منْ ) أن تقول : لي من خالد صديق حميم .

فلم تقل: خالد صديقي الحميم.

وإنما قلت : لي من خالد صديق حميم .

ومعنى هذا أنك جرَّدت من خالد شخصا آخر، وجعلته مثل خالد في الصداقة .

أو نقول : بلغ خالد من الصداقة حدًّا صَحَّ معه أن تـــجرِّد منه صديقا آخر مثلُه في الصداقة.

مثال التحريد الذي يكون بحرف ( الباء ) أن تقول :

لئن سألت محمدًا لتسألنَّ به البحر .

ومعنى هذا : أنك جرَّدت من محمد شيئا بَالَغْتَ فيه حتى جعلت منه البحر في سعة علمه وكرمه .

ومثال التجريد الذي يكون بدون حرف قول الشاعر :

# تحوى الغنائم أو يسموت كريسم

فلئن بقيت لأرحلنَّ بغزوة

قال الشاعر في بداية البيت :

فلئن بقيتُ. وهو يقصد نفسُه.

وقال في آخر البيت : أو يــموتَ. وهو يقصد نفسه.

و لم يقل : أو أموتَ .

ومعنى هذا : أنه جرَّد من نفسه شخصا آخر كريما . مبالغة في وصف نفسه بالكرم.

### المبالغيية:

ومن المسحسّنات البديعية المعنوية : المبالغة . فما هي المبالغة ؟

المبالغة هي : أن يبالغ المتكلم في وصف من الأوصاف حتى يصل به إلى حد

مستبعد أو مستحيل . وهذه المبالغة ثلاثة أقسام :

- إما أن تكون ممكنة عقلا وعادة فتُسمَّى: تبليغــًا
- وإما أن تكون ممكنة عقلا لا عادة فتُسمَّى: إغراقــًا .
- وإما أن تكون غير ممكنة لا عقلا ولا عادة فتسمَّى: غُلُوًا

مثال المبالغة الممكنة عقلا وعادة قول الشاعر:

فَ عَادى عداء بين ثور ونعجة درَ اكا ولم ينضح بماء فَ يُغْمَلُ يَقُول : إن فرسه طاردَ ثورا ونعجةً من بقر الوحش فأدركهما في مسافة قصيرة و لم يَعْيَ، ولم يَعَرَقَ . ومعنى هذا أن فرس الشاعر صاده ما دون عناء و لا مشقة .

وهذا أمر ممكن عقلا وعادة . وهذه المبالغة المكنة عقلا وعادة تسمى : تبليغا .

ومثال المبالغة الممكنة عقلا لا عادة قول الشاعر:

ونكرم جارنا مسادام فينا الشاعر أنه نكرم جاره وهو بين ظَهر انهم ، فاذا رجل عنهم لم يقطع عنه اكرامه ، وانما نُتبعه الأكراء

يخبر الشاعر أنه يُكرم حاره وهو بين ظُهرانيهم ، فإذا رحل عنهم لم يقطع عنه إكرامه . وإنما يُتبعه الإكرامَ إلى أي جهة رحل إليها .

وهذا أمر ممكن عقلا لا عادة . وهذه المبالغة الممكنة عقلا لا عادة تُسمَّى : إغراقا .

ومثال المبالغة التي لا تــمكن لا عقلا ولا عادة قول الشاعر:

وَأَخَفْتَ أَهِلَ الشرك حتى إنه لتخافك النَّطف التي لم تـخلق

يدَّعي الشاعر أن ممدوحه أخاف أهل الشرك وأخاف حتى النطفَ التي لم تــخلق بَعْدُ! وهذا أمر غير ممكن لا عقلا ولا عادة ، وهذه المبالغة التي لا تمكن لا عقلا ولا عادة تسمَّى : غُلُوًّا . إذاً . المبالغة هي : أن يبالغ المتكلم في وصف من الأوصاف حتى يصل به إلى حد مستبعد أو مستحيل . وهذه المبالغة ثلاثة أقسام :

- مبالغة ممكنة عقلا و عادة وتُسمَّى: تبليغا .
- مبالغة ممكنة عقلا لا عادة وتُسمَّى: إغراقا
- مبالغة غير ممكنة لا عقلا ولا عادة وتُسمَّى: غلوًا .

و في المبالغة وأقسامها يقول الناظم رحمه الله :

ثُمُ المبالغة وصف يسددُّعُسى بلوغسه قدرا يُسرى مسمستنسعا

أو نــــائيا و هـــو على أنـــاء تبليـــغ إغـــراق غُلُو جـاء مقبـــولا أو مردودًا .....

يعني : من أنواع المحسنات المعنوية : المبالغة ، و هي أن يُدَّعى في الوصف

أنه بلغ حدًّا يرى معه ذلك الوصف المذكور مستحيلا أو مستبعدا .

ويقول : غلو حاء مقبولا ومردودا . يعني أن الغلوُّ على قسمين :

منه ما هو مقبول ، ومثاله قوله تعالى من سورة النور ( يكاد زيتها يضيء و لم تَـــمْسَسْه نار ) ومنه ما هو مردود ، ومثاله قول الشاعر :

ب غدا إن ذا من العجــــب

أسكُـرُ بالأمس إن عزمت على الشر

\*\*\*\*\*\*\*

ومن المسحسسّنات : التفريع ...حُسن التعليل

ومن الـــمحسّنات البديعية المعنوية: التفريع . فما هو التفريع ؟

التفريسع هو : إثباتُ حكم لمتعلِّقِ أمرٍ ، بعد إثباتِـــــه لمتعلِّقٍ له آخر .

و مثاله قول الشاعر :

مدح الشاعر أسياده بكون عقولهم تشفي من مرض الجهل. ثم فرع على هذا أن دماءهم تشفي من مرض (الكلب). ومرض الكلب يــحدث للإنسان إذا تعرض لعض الكلب العقور . وأنفع دواء لهذا المرض هو دماء الأشراف هكذا يزعمون .

والشعراء عندما يرون بريق الدرهم والدينار في يد أسيادهم ينسون قيمَهم ومُثْلَهم، و يسجعلون لأسيادهم من التقديس ما يندى له الجبين خجلا، إلا شاعرا كان القرآن الكريم دستوره، وقُليلٌ ما هُمْ .

### **12-سسن** التعليسل

ومن الـــمـــحسِّنات المعنوية : حُسْن التعليل . فما هو حُسْنُ التعليل ؟

حسن التعليل: أن يدَّعي المتكلم لشيء من الأشياء سببا أدبيا لطيفا غير السبب الحقيقي. ومثال هذا قول المع ي :

# وما كُــلفة البدر المنير قديمة ولكنها في وجهه أثـر اللطم

يدُّعــــي المعري أن ما يظهر على وجه البدر المنير لم ينشِّأ عن سبب طبيعي .

و إنما نشأ من أثر اللطم حزنا على فراق الممدوح.

يا سبحان الله ! حتى المعري الذي عاش حياة الضنك والزهد ، وعاش لِعِلْمِهِ وَطَلَبَتِه ، حتى المعري لم يسلم من هذا الهراء .

ومثل هذا قول الشاعر:

# أما ذكاء فلم تصفر ً إذ جنحت إلا نفرقة ذاك المنظر الحسن

يقول : أما ذكاء . أي : الشمس . فلم تصفر ساعة الغروب لسبب طبيعي ، و لكنها اصفرّت حزنا وأسفا على فراق وجه الممدوح . وهذه أكبر من أختها .

ويقول آخر :

وما قصر الغيث عن مصر وتربتها طبعا ولكن تعدّاكم من الخجل

يقول : إن المطر الذي لم يترل بمصر ليس له سبب طبيعي هوَ الذي منعه من الترول ، ولكنَّ السبب الذي منعه من الترول هو خجله من النـــزول بأرض فيها الممدوح يعطي ويجود ، و المطر لا يستطيع محاكاة الممدوح !!!

ر ِ هذه لعمر الله أدهى وأمر .

إذًا ..من الــمحسّنات المعنوية :

التَّــفريــع : و هو : إثبات حكم لـــمتعلَّق أمر ، بعد إثباته لـــمتعلَّق له آخر .

# .....والتَّفريـــع وحسن تعليـل لــه تنويــع

يعني : من أنواع الـــمحسِّنات المعنوية : التفريع، وحسن التعليل .

و يقول : وحسن تعليل له أنواع .

يعني : أن حسن التعليل أنواع .

وهذه الأنواع أربعة ، وهي :

أ - شيء ثابت ، له سبب عادة .

ب - شيء ثابث ليس له سبب عادة .

ج- شيء غير ثابت لكنه ممكن الثبوت .

د- شيء غير ثابت ولا يمكن ثبوتــــــه .

ولتفصيل هذا نأتي بأمثلة لكل نوع :

فمثال (شيء ثابت له سبب) قول الشاعر:

أتتني تؤنبًــنــي بالبكــــاء تقـــول وفي قولـها حشمــة فقلــت إذا استحسنـــت غيركم

فأهــــلا بها وبتـانيبها أتبكــي بعيـن تراني بها أمـرت الدمـوع بتأديبها

فَ : الدموع شيء ثابت وله سبب في العادة و هو : ﴿ فِي مثل هذا الموقف ﴾

إعراض الحبيب . لكنَّ الشاعر جعل له سببا آخر أدبِــيًّا لطيفا مناسبا

و هو : إرادة تأديب العين بالدموع لأنــها اسْتَحسَنت غير المحبوب .

ومثال شيء ثابت ليس له في العادة سبب قول الشاعر :

لم يحك نائلك السحاب و إنسا حمَّت به فصبيبها الرحضاء فَ : نزول المطر شيء ثابت لكن ليس له في العادة سبب. لكن الشاعر جعل له سببا أدبيا لطيفا و هو : أنَّ السُّحُب أصابتها الحمَّى من حسدها للممدوح فسالت عَرَقا .

ومثال شيء غير ثابت لكن ممكن الثبوت ، قول الشاعر :

# يا واشيا حَسنت فينا إساءته نحيى حذارك إنساني من الغيرق

ف : استحسان إساءة الواشى غير ثابت لكنه ممكن .

ومثال شيء غير ثابت و لا يمكن ثبوته قول الشاعر :

# لو لم تكن نِيِّهُ الجوزاء خدمتَ لما رأيت عليها عقد منتطق

فَ: نيةُ السجسوزاء حَدَمةُ الممدوح : شيء غير ممكن و لا يسمكن تُبسوته .

و المقصود من كل هذا أن حسن التعليل هو :

ر الله المستخلم لشيء من الأشياء سببًا أدبيا لطيفا مناسبًا غير السبب الحقيقي ، وحسن التعليل أربعة أنواع كما سبق ، و هي :

- شيء ثابت له سبب عادة .
- شيء ثابت ليس له في العادة سبب.
- شيء غير ثابت لكنه ممكن الثبوت.
  - شيء غير ثابت و لا يمكن ثبوته .

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### **120 الـمذهب الكلامـــي** :

من الـــمحسِّنات البديعية المعنوية : المذهب الكلامي، فما هو المذهب الكلامي ؟ المذهب الكلامي هو : أن يأتي المتكلِّم بحجة قاطعة ومقنعة على طريقة أهل الكلام . وذلك بأن تكون الحجــة (بعد تسليم المقدمات) مستلزمة للمطلوب .

و يمثلون لـــها بقوله تعالى من سورة الأنبياء :

( لَوْ كَانَ فِيهِمَا ٱلْهَهُ إِلَّا اللهُ لَفَصَحَبَّا)

و في هذا يقُولُ الناظُم رحمهُ الله :

وقد أتوا في المذهب الكلامي بحجة قاطعة ومقنعة على طريقة أهل الكلام .

#### \*\*\*\*\*\*

من الــمحسنّنات: تأكيد المدح بما يشبه الذم ... تأكيد الذم بما يشبه المدح ... الإدماج: من الــمحسنّنات المعنوية: تأكيد المدح بــما يُشبه الذمّ ، فما هو:

تقول مثلاً : محمد متفوِّق في دراسته الجامعية غير أنه يتابع حفظ القرآن الكريم .

مدحت مــحمدًا بتفوَّقه في دراسته الجامعية. وأردت أن تؤكّــد هذا المدح فحئت بشيء يشبه الذمَّ ، و هو (غير أنه) و حينئذ تطلَّــع ذهن السامع للذَّمِّ الذي سيسمعه منك تجاه مــحمد.

فقلت : يتابع حفظ القرآن الكريم، فتمكن هذا السخبر من نفس سامعك كلَّ تسمكُّن. و بسهذا الأسلوب أكَّدت مدحك بما يشبه الذَّمَّ .

و من هذا قول الشاعر:

و لا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فلول من قراع الكتائب وقول الشاعر:

و لا عيب فيكم غير أن ضيوفكم تُعاب بنسيان الأحبة والوطن ويقولون في تعريفه : هو أن يستثنى من صفة ذم منفية صفة مدح .

### ع تأكيد الـذم بما يشبه الـمدح:

ومن المحسنات البديعية المعنوية: تأكيد الذُّمِّ بما يشبه المدح، فما هو؟

هو : أن يؤكَّد الذُّمُّ بـــما يشبه المدح .

تقول مثلا : سعيد غبي إلا أنه يسيء إلىي شيوخه.

ذم مت سعيدا وأردت أن تؤكّد هذا الذّمُّ فحئت ب: ( إلا أنه )

و عند ذاك تطلّع ذهن السامع إلى ما سيُلقى بعد الاستثناء ظانا أنه مدح فقلت : يسيء إلى شيوخه ، فتم توكيد الذم بما يشبه المدح .

### الإدماج:

و من الـــمحسِّنات البديعية المعنوية : الإدماج ، فما هو الإدماج ؟ الإدماج هو : أن يدمجَ في كلام جيء به لمعنى ، معنى آخر لم يصرَّح به .

و مثال هذا قول الشاعر:

# أقلَّب فيه أجفاني كأني أعُد بسها على الدهر الذنوبسسا

جاء الشاعر هذا البيت ليصف به طول الليل فقال:

أُقلُّب فيه أحفاني ، أي : أُقلِّبُ عُـــــيوني في الليل لذهاب النوم عني .

وأَدْمَجَ فِي هذا البيت معنى لـم يُصَرِّح به وهو : الشكاية من الدهر.

إذًا ...من الــمحسّنات المعنوية:

تأكيك المدح بما يشبه الذَّمَّ ، و هو : أن يؤكُّد المدح بشيء يشبه الذُّمَّ .

تأكيد الذم بما يشبه المدح ، و هو : أن يؤكُّد الذم بشيء يشبه المدح .

الإدمــــــــاج ، و هو : أن يدمجَ في كلام حيء به لمعنى ، معنى آخر لم يصرَّح به .

و في هذا يقول الناظم رحمه الله :

# وأكَّدوا مدحـا بشبه الذَّمِّ كالعكس و الإدماج من ذا العلم

يعني: من المحسنات المعنوية: تأكيد المدح بما يشبه الذُّمَّ. تأكيد الذم بما يشبه الَّمدَ و الإدماج. يقول: كالعكس، و هو يقصد: عكس تأكيد المدح بما يشبه الذُّمَّ.

وعكسه هو: تأكيد الذم بــما يُشبه المدح.

و يقول : و الإدماج مِنْ ذا العلمِ ، و هو يقصد : أن الإدْماج من هذا الفنِّ .

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

من السمحسُّنات : الاستتبـــــاع ..التوجيــــه :

و من الـــمـــحسّنات البديعية المعنوية : الاستتباع . فما هو الاستتباع ؟

ومثاله قول الشاعر :

ألا أيُّها المال الذي قد أباده تَسلُّ فهذا فِعلُه بالكتائب

مدح الشاعر سيِّــده ، بالجود والكرم ، بطريقة استتبعت مدحَــــه بالشجاّعة .

### ( التوجيمية :

و من الــمحسّنات البديعية المعنوية : التوجيه ، فما هو التوجيه ؟

التوجيه هو : الكلام الذي يحتمل معنيين متضادين، كقول مَنْ قال لأعور : ليت عينيه سواء .

فهذا الكلام يحتمل أن قائله يتمنَّى صحـة العـين العوراء . فيكون دعاء له.

ويحتمل كذلك أن قائله يتمنى مرض العين الصحيحة، فيكون دعاء عليه.

إذاً ..من المحسِّنات المعنوية:

الاستتباع وهو: مدح الشيء بطريقة تستتبع مدحه بشيء آخر.

التوجيه وهو :الكلام الذي يحتمل معنيين متضادين .

وفي هذين النوعين يقول الناظم رحمه الله :

### وجاء الاستتباع والتوجيه ما يحتمل الوجهين عند العلما

يعني : وجاء الاستتباع والتوجيه محسوبين من الـــمـــحسُّنات المعنوية .

ويقول: والتوجيه ما يــحتمل الوجهيــــن عند العلماء .

يعني : أن التوجيه عند العلماء هو الكلام الذي يحتمل معنييــــن متضادين.

### و السهزل الذي يسسراد به السجد:

ومن الـــمــحسِّنات البديعية المعنوية : الهزل الذي يراد به الجد، فما هو ؟

هو: أن تأتي بكلام هزل تريد به الــجد.

ويُـــمَثُّلون له بقول الشاعر :

# إذا ما أتــاك تميمي مفاخـرا فقل عُدْ عن ذا كيف أَكْلُكَ للضَّبِّ

فإذا افتخر أحد يأكل الصَّبَّ، و قلت له : لا تفتخر ، و قل لي : كيف تأكل الضب ؟ فإن هذا هزل واضح، و لكنك تريد به الـــجِدَّ ، لأنك تريد أن تنسب إليه أكْلَ الضب، و هو أمر شائن .

إذًا ..من المحسّنات البديعية المعنوية:

السهـزل الذي يُـــراد به الــجِــدُّ. و هو : أن تأتــيَ بكلام هزل تريد به الــجِد . و في هذا يقول الناظم رحمه الله :

ومنسه قَصدُ السجدِ بالهزل كما يُثْنِي علَى الفخور ضدِ ما اعتما يعني: و من السمحسنات المعنوية : الهزل الذي يراد به السجد .

ويقول: كما يثني على الفخور ضد ما اعتما

يعني : كما يُرَدّ على المفتخر ضد ما اختاره .

\*\*\*\*\*\*\*

### عسراف : عبد العسارف :

ومن الــمحسِّنات البديعية المعنوية : تــجاهل العارف . فما هو تــجاهل العارف ؟

تـــجاهل العارف هو : أن يتجاهل العارف شيئا يعرفه ويسأل عنه لنكتة .

وهذه النكتة تتنوع إلى ثلاثة أنواع :

أ-تكون توبيخا .

ب-تكون ذُمَّـــا .

ج ـــ تكون تعبيرا عن التَّذلُّه في الـــحب .

مثال تجاهل العارف الذي يكونُ لنكتة : التوبيخ ، قول الخارجية :

### أيا شجر الخابور مالك مُـورقا كأنك لم تجزع على ابن طريف

فالشاعرة هنا تعرف السبب الذي جعل الشجر يورق،وتجاهلته، وسألت:مالك مورقاً؟ والسؤال هنا من أجل التوبيغ فهي توبِّــخ الشجر لأنه أورق.

وكان من حقه أن يترك أوراقه حزنا على الرجل الذي حزنت هي عليه.

ومثال تـــجاهل العارف الذي يكون لنكتة : الذَّمِّ . قول الشاعر :

### وما أدري وسوف إخال أدري أرجال آل حصن أم نساء

فالشاعر هنا يعرف أن آل حصن رجال. و يتجاهل هذا ، و يسأل :

أرجال آل حصن أم نساء ؟

والسؤال هنا من أجل: ذَمِّهمْ ، و تَعْــــيرهم .

و مثال تجاهل العارفُ الذي يكون تعبيرا عَن التَّذلُّه في الحب قول الشاعر :

### بالله يا ظبيات القاع قان لنا ليلاى منكن أم ليلى من البشر

فالشاعر هنا يعرف أن ليلاه من البشر، و ليست من قطيع الغزلان! و مع ذلك يتجاهل هذا ويسأل:

ليلاي منكن أم ليلى من البشر ؟ والسؤال هنا من أجل التعبير عن التَّذلُّه في الحب.

إِذًا ..من المسحسِّنات المعنوية : تجاهلَ العارف ، و هو : أن يتجاهل العارف شيئا يعرفه

و يسأل عنه لنكتة . وهذه النكتة ثلاثة أنواع :

- تكون توبيخا.
- تكون تعبيرا عن التَّذلُّه في الحب .

وفي تجاهل العارف يقول الناظم رحمه الله :

وسَوْقُ معلوم مساق ما جُهِلْ لنكتبة تجاهلٌ عنهم نُـقِلْ

يعيني : و من المحسِّناتُ المعنوية : سَوْقُ الْمعلوم مَساق السمجهُول ، وَ يُسَمَّى : تــجاهل العارف .

\*\*\*\*\*

### وهالقول بالموجب:

و من الـــمحسُّنات البديعية المعنوية : القول بالـــمُوجِبِ .

والقـــول بالموجب نوعـــان :

أ-أحدهـــما : أن تُثبتَ في كلامك صفةً لشيء ، و تُثبتَ لها حكما ، فينقل السامع تلك الصفة إلى شيء آخر ، و لا يتعرض لثبوت ذلك الحكم لتلك الصفة أو نفيه عنها .

ب-ثانيهما: أن تتكلم بكلام فيحمله السامع على خلاف ما أردت، بذكر متعلِّقه.

و يــمثُّلُون للنوع الأول بقوله تعالى من سوَّرة المنافقون :

(يَقُولُونَ لَكِنْ رَجَعْنَا إِلَى المَدِينَةِ لَهُدْرِجَنَّ الْأَعَرُّ مِنْمَا الْأَخَلُّ وَلَا العِزَّةُ وَالرَّمُولِهِ وَالمُومِنِينَ)

أُثْبَتَ الــمُنافق صفةً : ( العزة) لفريقه من المنافقين .

وأثبت لها حكما، وهو: إخراج الرسول صلى الله عليه وسلم والمؤمنين من المدينة.

فنقل القرآن الكريم صفةً : العزة لله ولرسوله وللمؤمنين .

ولم يتعرَّض القرآن الكريم لحكم الإخراج . فلم يُـــثبته لله ولرسوله وللمومنين و لم ينفه عنهم. و يـــمثلون للنوع الثاني بقول الشاعر :

### وقـــالوا قد صفت منا قلوب لقد صدقوا ولكن عن ودادي

قالوا: قد صفت قلوبنا، و هم يقصدون: أن قلوبهم صفت من كل عداوة، و حقد وضغينة. فحمل الشاعر كلامهم على غير ما أرادوا، وهو أن قلوهم خلت من حبه.

وَتُمَّ لَهُ هَذَا بِذَكْرِ مَتَعَلَّقُ غَيْرَ الذي أرادوا، و هو: ( عن ودادي)

فهم قالوا له : صَفت قلوبنا من عداوتك.

و هو قال لهم : خلت قلوبكم من حبسي.

فحمل كلامهم على غير ما أرادوا .

إذًا ..من الــمــحسِّنات المعنوية : القول بالموجب ، و هو نوعان :

- أحدهماً: أن تُثبَّت في كلامك صفة لشيء ، و تثبت لها حكما ، فينقل السامع تلك الصفة لشيء آخر و لا يتعرض لإثبات ذلك الحكم لتلك الصفة أو نفيه عنها.
  - ثانيهما : أن تتكلم بكلام فيحمله السامع على خلاف ما أردت ، بِذِكْرِ متعلّق غير ما أردت.
     وفي القول بالموجب ونوعيه يقول الناظم رحمه الله :

## والقول بالـموجب قل ضربان كلاهـما في الفن معلومان

يعني: و من الـــمحسِّنات المعَنوَية : القول بالمُوجب ، و هو على نوعين كما سبق.

\*\*\*\*\*\*\*

### الإطراد:

و من الــمحسَّنات المعنوية : الإطــــراد ، فما هو الإطراد ؟

الإطراد هو : ذكر نَسَب إنسان على الترتيب.

و يسمثُّلون له بَقول الرسُول صلى الله عليه وسلم :

الكريم، ابنُ الكريم ، ابن الكريم ، ابن الكريم.

يوسفُ ، بن يعقوب ، بنِ إسحاق، بنِ ابراهيم.

و في الإطـــــراد يقول الناظم رحمه الله :

### و الإطراد العطف بالآباء للشخص مطلقا على الولاء

يعني : و من المــحسَّنات المعنوية : الإطــــــراد ، و هو : العطف بالآباء .

و يقول على الولاء ، يعني : على التوالي من غير تكلف .

### الحسنسات اللفظيسة

هذا هو القسم الثاني من علم البديع وهو: المحسّنات اللفظية وهذه المحسّنات اللفظية أنواع، ومن بينها:

### 20 السجناس:

فما هو الــجناس؟

الجناس:هو:أن يتشابه اللفظان في النطق ويختلفا في المعنى.

تقول مثلا:

فَهِمْتُ الشعرَ.

فَهُمْتُ به.

فهنا لفظان متشابهان في النطق مختلفان في المعنى.

فَ: "فُهمْتُ الشعرِ"،معناه:عرفته.

و:"فَهمْتُ به" معناه:أحببته.

إذًا.. الجناس هو: أن يتشابه اللفظان في النطق ويختلفا في المعني.

### ■ أقسام الجناس:

ينقسم الجناس قسمين:

أ-جناس تام.

ب-جناس ناقص.

 أنواع الحروف. -أعداد الحروف. اخروف وسكناها. 🗗 - ترتيب الحروف. ومثاله: فَهَمْتُ الشعر فَهَمْتُ به. اتفق اللفظان هنا في الأربعة الأشياء المذكورة:أنواعها...أعدادها..حركاتها.. ترتيبها. اتفق اللفظان في أنواع الحروف، وهي: الفاء..والهاء..والميم..والتاء. واتفق اللفظان كذلك. في عدد الحروف، فكل لفظ اشتمل على أربعة حروف. واتفق اللفظان كذلك في الحركات، فالحركات التي في اللفظ الأول هي نفسها التي في اللفظ الثاني. واتفق اللفظان كذلك في ترتيب الحروف. ف: "فَهمْتُ "الأول بُدء بالفاء، ثم الهاء، ثم: الميم، ثم: التاء. و:"فَهمْتُ" الثاني كذَّلك تماما. إذًا. السجناس التام هو: الذي اتفق فيه اللفظان في أربعة أشياء: في أنواع الحروف، وعَدَدهَا، وضبطها،وترتيبها. وفي هذا يقول الناظم رحمه الله: منهُ الله الله الله الله الله يعنى: من المحسِّنات المعنوية اللفظية: السحناسُ. ثم قال رحمه الله: مع اتسحاد الحسرف والنطام .. وَهُوَ ذُو تُسمَسام يعنى:أن الـــجناسُ ينقسم إلى قسمين:جناس تام، وناقص،وسيذكر الناقص حينما يقول:وناقص مع احتلاف في العدد. والجناس التام هو الذي يتفق فيه اللفظان في أربعة أشياء، وهي التي أشار إليها بقوله:مع اتُّـــحاد الحرف والنظام. فحينما قال:مع اتحاد الحرف، كان يقصد:أن يتَّفق اللفظان في أنواع الحروف وأعدادها. وحينما قال:والنظام، كان يقصد:أن يتفق اللفظان في حركة الحروف وترتيبها.

فما هو الجناس التام؟

الـــجناس التامُّ هو الذي يتفق فيه اللفظان في أربعة أشياء،وهي:

### ■ أنواع الجناس التام:

يتنوع الجناس التام إلى ثلاثة أنواع، وهي:

أ–المتماثل.

ب-المستوفَـــى. . ــَّ

ج-المركب.

### - الجناس المتماثل:

فما هو الجناس المتماثل؟ الجناس المتماثل هو:أن يكون اللفظان

من نوع واحد، بمعنى:أن يكونا فعلين، أو اسمين، أو حرفين.

كما في قوله تعالى من سورة الروم:

# ﴿ وَيَوْءَ تَقُوهُ السَّاعَةُ يُجْسِهُ الْمُعِرِمُونَ مَا لَبِتُوا غَيْرَ سَاعَة ﴾.

ف:الساعة،المراد ها:يوم القيامة.

و(ساعة)المراد كها: لحظة من الزمن.

ومن أجل أن اللفظين كانا من نوع واحد،أي:أنهما اسمان: يُسمَّى

الجناس: الجناس المتماثل.

وكذلك قول الشاعر:

# عَبَّاسُ عَبَّاسٌ إذا احتدم الوغى والفضل فضل والربيع ربيع

ف(عَبَّاسُ) في أوَّل البيت: اسم رجل.

و:(عَبَّاسٌ) الثاني معناه:كثير العَبوس.

ومن أجل أنَّ اللفظين كان من نوع واحد يُسمَّى الجناسُ:الجناسَ المتماثل.

وكذلك قول الشاعر:

# أوأنسهم شعروا بالنقص ما شعروا

ف:شعروا الأولى معناها: أَحَسُّواْ.

و: (شعروا) الثانية معناها: نظموا الشعر.

ومن أجل أن اللفظين من نوع واحد، أي فعْلَيْن، يُسمَّى الجناسُ:الجناسَ المتماثل.

إذًا..الجناس المتماثلَ هو:أن يكون اللفظان من نوع واحد، وفي هذا يقول

الناظم رحمه الله:

# وَمُتَمَا شِهِ لِا دُعِي إِنِ النَّلَفُ فَي فَوْعًا .....

يعني:ويُسمُّى الجناسَ مُتمَاثَلا، إذا كان اللفظان من نوع واحد.

## - الجناس المستوفّى:

فما هو الجناس المستوف؟ الجناس المستوفى هو:أن يكون اللفظان

من نوعين مختلفين،كأن يكون أحدهما اسما والآخر فعلا،أو حرفا والآخر فعلا أو اسما.

ومن أمثلته قول الشاعر:

# وسميته يحيى ليحيا فلم يكن إلى ردّ أمر الله فيه سبيل

ف:(يَحْيَى)الأولى: اسم لابن الشاعر.

و:(يحيا)الثانية:فعل مضارع.

ومن أجل أن اللفظين مختلفين، بمعنى أن أحدهما اسم والآخر فعل، يُسمَّى الجناسُ:

الجناس المستوفى.

ومن هذا قول الشاعر:

## فدارهم ما دمت في دارهــــم وأرضهم ما دمت في أرضهم

ف: (دَارهم) الأولى: فعل أمر.

و: (دارهم) الثانية: اسم بمعنى: الدار.

ومن أجل أن اللفظين اختلفا في النوع، لأن أحدهما فعل والآخر اسم، يُسمَّى الجناس: الجناس المستوفي.

وهكذا قوله:وأرضهم ما دمت في أرضهم.

ف: (أرضهم) الأولى: فعل أمر.

و: (أرضهم) الثانية: اسم للأرض.

وهكذا قول المعرِّي:

# لو زارنا طيف ذات الخال أحيانا ونحن في حفر الأجداث أحيانا

ف:(أحيانا)الأولى:اسم بمعنى: مُن وقت لآخر.

و:(أحيانا)الثانية:فعل مضارع.

إذًا..الجناسُ المستوفى هو:أن يكون اللفظان من نوعين مختلفين.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

......ومستوفى إذا النوع اختلف

يعني:ويُسمَّى الجناسُ مستوفى إذا كان اللفظان من نوعين مختلفين.

#### 🗖 الجناس المركّب:

فما هو الجناس المركّب؟ الجناس المركب هو الذي يكون أحد لفظيه مركّبا والآخر مفردا، وهذا الجناس المركّب ينقسم- باعتبار اتصاله في الخط وانفصاله- إلى قسمين:

أ-المتشابه.

ب-المفروق.

فالجناس المتشابه هو الذي يكون متشابها في الخط، وذلك كقول الشاعر :

إذا هبة)الأولى:مفردة، بمعنى: زائلة. فدعية فدولته ذاهبه و: (ذا هبة)الثانية:مفردة، بمعنى:زائلة.

ويُسمَّى هذا النوع من الجناس: جناسا تاما مركّبا، متشابها.

يُسمَّى جناسا تامَّا:لأن لفظيه اتفقا في أنواع الحروف، وأعدادها، وترتيبها، وضبطها. ويُسمَّى جناسا مركَّبا:لأن الكلمة الأولى وهي:(ذا هبة) مركَّبة من كلمتين وهما:ذا،و (هبَة).

ويُسمَّى حناسا متشابها، لأن اللفظين تشابها في الخط، كما ترى داهمة

وهكذا قول الشاعر:

حار في سقمي من بُعْدهُمُو بعدهم لا طل وادي المنحني أو رَقَ المنحني أو رَقَ المناس هنا بين لفظتين وهما حمل المؤدّق

فالأولى مركّبة من كلمتين، وهما:(أوْ)العاطفة،و(رَقَا)التي هي فعل ماض. والثانية مفردة،فَ:أورقا هذه تعني:لا أخرَجَ شَجَرُ الْبَانِ وَرَقَه. وهذا الجناس يُسمَّى: جناسا : تامَّا. . هركّبا . . متشابسهًا . وهذا الجناس المفروق هو الذي يكون أحد لفظيه مفروقا في الخط،كما في قول الشاعر:

ما لم تكن بالغت في تهذيبها عدوه منك وساوسا تهذى بها

لا تعرضن على الرواة قصيدة وإذا عرضت الشعر غير مهذب

الجناس هنا بين لفظتين،وهما حلى تَهْذِي بِهَا

فالأولى:مفردة، جاءت من التهذيب،وهي:اسْمٌ.

والثانية:مركَّبة،مِنْ: تـــهذي، وهو:فعل مضارع، و(بِـــهَا) وهو:حارٌّ وبحرور.

وهذا الجناس يُسمَّى: حناسا تامًّا.. مركبًا.. مفروقًا.

سُمِّيَ جناسا تامًّا: لأن اللفظين اتفقا في أنواع الحروف، وأعدادها، وترتيبها، وضبطها. وسُمِّيً جناسا مركبًا: لأن أحد لفظيه مركبًا.

ومن هذا قول الشاعر:

ومن أجل أنَّ أحِدَ اللفظين مفروقٌ، يُسمَّى: حناسا مفروقا.

وفي الجناس المركّب وقسْمَيْه يقول الناظم رحمه الله: ﴿

ومنه ذو التركيب ذو تشابه خطف ومفروق بلا تشابه يعني: ومن الجناس التام: الجناس المركب، وهو على قسمين:

أ-المتشابه، وهو الذي يكـــون متشاها في الخــط، مثل: ذاهية

ب-المفروق، وهو الذي يكون أحد لفظيه مفروقا في الخط، مثل: - المفروق، وهو الذي يكون أحد لفظيه مفروقا في الخط، مثل:

#### - الجناس الناقص:

ما هو الجناس الناقص؟ الجناس الناقص هو:أن يختلف اللفظان في واحد من الأمور الأربعة السابقة وهي:أعداد الحروف، وأنواعها، وترتيبها، وهيئتها.

#### اختلاف اللفظين المتجانسين في عدد الحروف:

إذا اختلف اللفظان في عدد الحروف فإما أن يكون أحدهما ناقصا بحرف واحد، أو يكون ناقصا بحرفين، مثال الأول أن نقول:

الهوى، هو: الهوان.

فأنت تلاحظ أن كلمة: الهوى.

ينقصها حرف من كلمة: الهوان.

ويقول الشاعر:

..... كلاهما سـاه وساهر

وأنت تلاحظ أن كلمة: سَاه .

ينقصها حرف من كلمة: سأهر.

وهم يقولون إن هذا النقص يكون:

في أول الكلمة مثل قوله تعالى: (والتفّت الساق بالساق إلى ربك يومئذ المساق) وفي وسط الكلمة مثل: جَدّي جَهدي.

وفي آخر الكلمة مثل: يمدون من أيد عواص عواصم.

ويُسمَّى هذا مُطَرَّفًا، ويكون النقص بأكثر من حرف.

كأن نقول:

كم من علم دُفن بين الصفا والصفائح

فأنت تلاحظ أن كلمة: الصَّفا

تنقص بحرفين عن كلمة:الصفائح

وكما في قول الخنساء:

إن البك المسو الشفا عُ منَ الجوي بين الجواتح

وأنت تلاحظ أن كلمة: الجوى.

تنقص بحرفين عن كلمة: الجوانح.

الملاحظ هنا أن أحد اللفظين كان ناقصا عن الآخر بحرف أو حرفين

فقد قلنا:



إذًا..وجدنا هنا اختلافا بين اللفظين في العدد، فأحدهما ناقص بحرف أو حرفين وهذا يُسمَّى:بالجناس الناقص، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

## وناقص مع اختلاف في العدد

يعنى:ويُسمَّى الجناس جناسا ناقصا، إذا اختلف اللفظان في العدد.

#### اختلاف اللفظين المتجانسين في أنواع الحروف:

إذا اختلف- اللفظان في أنواع الحروف فيجب أن يكون هذا الاختلاف

بحرف واحد فقط، ثم إن هذا الجناس على نوعين:

أ-جناس مضارع.

ب-جناس لاحق.

## 

ما هو الجناس المضارع؟ هو الذي يكون فيه الحرفان المختلفان

متقاربين في المخرج، وذلك مثل قول الحريري:

بيني وبين كنِّسى: ليل دَامس، وطريق طامس

وقوله تعالى من سورة المائدة:

## (وَهُوْ يَنْهُونَ كَنْهُ وَيَنْتُونَ كَنْهُ).

وقول الرسول صلى الله عليه وسلم:

( الخيل معقود بنواصيها الخير إلى يوم القيامة).

الجناس بين طامس



والحرفان المختلفان في كل فقرة متقاربان في المخرج، ومن أجل هذا يُسمَّى الجناس الناقص: جناسا مضارعا.

#### 🗖 الجناس اللاحق:

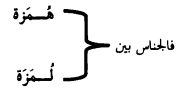
ما هو الجناس اللاحق؟ هو: الذي يكون فيه الحرفان المحتلفان

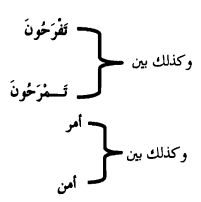
متباعدين في المخرج، وذلك مثل قوله تعالى من سورة الهمزة:

# (وَيْلُ لِكُلُّ هُمَرَةٍ لَـمَرَةٍ)

وقوله تعالى من سورة غافر: (كَالِكُمْ بِــمَا كُنْتُهُ تَغْرَمُونَ فِــهِ الــازْحِنِ بِغَيْرِ الــمَقُ وَبِــمَا كُنْتُهُ تَــفرَمُونَ)

وقوله تعالى من سورة النساء: (وَإِكَا جَاعَمُهُ أَهُوْ مِنَ اللَّهُنِ أَوِ السَّمَوْفِ أَكَامُوا مِهِ)





والحرفان المختلفان في كل فقرة متباعدان في المخرج، ومن أجل هذا يُسمَّى الجناس الناقص: جناسا لاحقا.

وفي الجناس الذي اختلف لفظاه في أنواع الحروف، يقول الناظم رحمه الله:

وشرط خلف النوع واحد فقد

يعني:إذا اختلف اللفظان المتجانسان في أنواع الحروف فيشترط أن يكون هذا الاختلاف بحرف واحد فقط.

ثم قال رحمه الله:

#### ومسع تقارب مضارعسا ألف

يعنى:إذا كان الحرفان المختلفان متقاربين في المخرج فإن

الجناس يُسمَّى: جناسا مضارعا.

ثم قال رحمه الله:

#### ومع تباعـــد بلاحق وصف

يعنى:إذا كان الحرفان المختلفان متباعدين في المخرج فإن الجناس يُسمَّى: جناسا لاحقا.

#### اختلاف اللفظين المتجانسين في ترتيب الحروف:

إذا اختلف اللفظان المتجانسان في ترتيب الحروف فإن الجناس يُسمَّى:

جناس القلب، ثم إن هذا الجناس ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أ-جناس قلب كُلّ.

ب-جناس قلب بعض.

# ج-جناس قلب مجنَّح. ● جناس قَلْب كُلِّ:

ما هو جناس قلب كُلِّ ؟هو إذا كان:أحدُ اللفظين عكسَ الآخر في ترتيب حروفه كلِّها، كما في قولهم: حسامه فتح لأوليائه حتف لأعدائه.

وقع الجناس هنا بين 🖊

فأنت تلاحظ أنَّ لفظة:(حتف)جاءت عكس لفظة:(فتح)في ترتيب

جميع الحروف، ومن أجل هذا يُسمَّى الــجناس الناقص: حناس قلبِ كُلَّ. ومن هذا قولهم: قلب بَسهرامَ ما رَهَبَ.



وقد جاءت لفظة:(ما رهب) عكسَ لفظة:(بَمرام)في ترتيب جميع الحروف، ومن أجل هذا يُسمَّى الجناس الناقص هنا:جناس قلبَ كُلُّ .

# • جناس قَلْبِ بعضٍ:

فما هو جناس قلب بعض؟

هو: إذا كان أحد اللفظين عكس الآخر في ترتيب بعض حروفه.

كما في قوله:أرحيقا سقيتني أم حريقا؟



وأنت تلاحظ أن اختلاف اللفظين في ترتيب الحروف كان في بعض الحروف فقط ، وهما الحرفان الأوَّلان . ومن أجل هذا يُسمَّى الجناسُ الناقص: جناسَ قلب بعض. ومنه قول الشاعر:

إليهم ولو كانت عليهم جوائحا

## وألفيتهم يستعرضكون حوائجا

وقع الجناس هنا بين عوائحا

والملاحظ أن اختلاف اللفظين في ترتيب الحروف كان في بعض الحروف فقط . ومن أجل هذا يُسمَّى الجناسُ الناقص:جناسَ قلب بعض.

# جناس القلب المجنّع: فما هو جناس القلب المجنّع?

هو الذي يكون فيه أحد اللفظين المقلوبين في أول البيت والثاني في آخره. ومثاله قول الشاعر:

سَاقٍ قَلبُه يريني قسوة وكل سياق قلبه قاس ففي أول البيت لفظة: سَاقٍ .

وفي آخره لفظة:قاس.

وأنت تلاحظٍ أنه وقّع قلب في حروف الثاني بالنسبة لحروف الأول.

ومن أجل أنَّ اللفظين اللذين وقع فيهما القلب كان أحدهما في أول

البيت وثانيهما في آخر البيت، من أجل هذا يُسمَّى الجناس الناقص: جناس قلب مجنح.

وفي اختلاف اللفظين المتحانسين في ترتيب الحروف يقول الناظم رحمه الله

# وهو جناس القلب حيث يختلف ترتيبها ......

يعني:إذا اختلف اللفظان المتجانسان في ترتيب الحروف فإن الجناس

يُسمَّى:جناس القلب.

ثم قال رحمه الله:

...... للكل والبعض أضف

يعني:أضف اختلافَ ترتيبِ الحروف للكل والبعض، وهو يريد:

أن حناس القلب يُسمَّى: حناس قلب كل،وحناس قلب بعض.

إذًا..هنا قسمان، وهما:

أ-جناس قلب كل.

ب-جناس قلب بعض.

وأشار إلى القسم الثالث من أقسام الجناس المقلوب بقوله:

مجنحا يدعى إذا تقاسما بيتا فكاتا فاتحا وخاتما

يعني:إذا وقع أحد اللفظين اللذين وقع فيهما القلب في أوَّل

البيت وثانيهما في آخره فإنه يُسمَّى: جناس قلب محتَّح.

اختلاف اللفظين المتجانسين في حركة الحروف:

إذا اختلف اللفظان المتجانسان في حركة الحروف فإن الجناس يُسمَّى:

حناسا محرَّفا، كما في قولهم: جُبَّةُ الْبُوْد جُنَّةُ الْبَوْد.

وقع الجناس بين وقع الجناس بين الْبَرْدِ

وقد اختلف اللفظان في شكل الحروف فقط، ومن أجل هذا يُسمَّى: الجناس جناسًا محرَّفا.

وفي القرآن الكريم نقرأ من سورة الصافات:

" وَلَقَدْ أَرْسَلْهَا فِيهِمْ مُنْكِرِينَ فَانْظُرْ كَيْفِهُ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْكَرِينَ"

وقع الجناس بين على المنادرين مُنْدَرين

وقد اختلف اللفظان في الشكل فقط. وهذا هو الجناس المحرَّف.

ومنه قول الرسول صلى الله عليه وسلم: اللهم كما حسَّنْت خَلقي فحسن خُلقي.

الجناس بين للخطقي تحلُقي

وهذا فيه اختلاف في الشُكل فقط. ومن أجل هذا يُسمَّى: جناسا محرَّفا.

وفيه يقول الناظم رحمه الله:

وإن بهيئة الحروف اختلفا فهو الذي يدعونه المحرقا يعني إذا اختلف اللفظان في هيئة الحروف فإن الجناس يُسمَّى:

جناسًا محرَّفا.

والمراد بميئة الحروف هو: شكل الحروف.

## 🗖 الجناس المزدوج:

ما هو الجناس المزدوج؟ الجناس المزدوج يطلق على اللفظين المتحانسين إذا تجاورا ، وذلك مثل قوله تعالى من سورة سبأ:

# ( وَجِنْتُكَ مِنْ مَنَا بِنَبَا يَقِينِ)

فقد تحاور اللفظان المتجانسان وهما: سَبَأ بنَبَأ.

وكذلك قولهم: مَنْ طلب وَجَدَّ وَجَدَ.

وكذلك قولهم: مَنْ قرعَ الباب وَلَسجٌ وَلَسجَ.

إذًا .الجناس المزدوج، هو الذي يتحاور فيه اللفظان المتحانسان.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

ومع توالي الطرفيسين عُرفيا مزدوجيا كل جنياس ألفيا

يعني: إذا تحاور اللفظان المتجانسان فإن الجناس يُسمَّى:

جناسا مزدوجا.

ويُلحق بالجناس شيئان:

أ-أن يجتمع اللفظان في الاشتقاق.

ب-أن يتشَّابه اللفظَّان في الحروف ويختلفا في المعنى.

فالأول مثل قوله تعالى من سورة الروم:

( فَأَوْهُ وَ بُعَكَ لِلدِّينِ الْقَيْمِ) 43.

ومثال الثاني قوله تعالى من سورة الشعراء:

(قَالَ إِنْسِي الْعَمَلِكُو مِنَ الْقَالِينَ) 168 .

ف:القّالين جمع:قال.

وهو يشبه في اللفظُّ:قال.

إِذًا..تشابه اللفظان في الحروف، واختلفا في المعنى، فمعنى قال هو:مبغض ومعنى قَالَ هو:تلفظ بشيء من الكلام.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

تناسب اللفظيـــن فـي اشتقاق وشبهــه فـذاك ذو التحاق

يقول:ذو التحاق،يعني:أنه يلحق بالجناس شيئان:

أن يجتمع اللفظان في الاشتقاق، وهو المراد بقوله: تناسب اللفظين في اشتقاق.

أن يتشابه اللفظان في الحروف ويختلفا في المعنى، وهو المراد بقوله:وشبهه.

## ■ أنواع من الجناس من حيثية أخرى غير ما ذكر:

من الجناس أنواع أحرى من حيثية أحرى، وهي حيثية: حذف

أحد اللفظين أو ذكر اللفظ مكررا، وعلى هذا نقول:

من أنواع الجناس:

أ-جناس الإشارة.

ب-جناس رد العجز على الصدر.

## 🖚 جناس الإشارة:

ما هو جناس الإشارة؟ جناس الإشارة هو:أن يحذف أحد اللفظين المتجانسين، كما تقول في رجل يلقّب بالحمار:

﴿ كُبِّ الحمارُ على اسمه، والأصل هو:

ركب الحمار على الحمار، ولكنك حذفت لفظة: الحمار، وأشرت الله بقولك: على اسمه، وهذا يُسمَّى: جناس الإشارة.

#### 🗖 جناس رد العجز على الصدر:

فما هو رد العجز على الصدر؟

له تعريفان:

ففي النثر نقول في تعريفه: هو:أن يجعل أحد اللفظين في أول الفقرة والآخر في آخرها.

وفي النظم نقول في تعريفه: هو:أن يكون أحد اللفظين في أول البيت، والآخر آخر البيت.

مثال الأول قوله تعالى من سورة الأحزاب:

( وَتَخْفَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَمَنُّ أَنْ تَخْفَاهُ) 37.

ومثال الثاني قول الشاعر:

سريع إلى ابن العم يلطم وجهه وليس إلى داعي الندى بسريع

وفي كُلُّ ما سبق يقول الناظم رحمه الله:

ويرد التجنيـــس بالإشارة من غير أن يذكر فـــي العباره ومنــه رد عجــز اللفظ على صــدر ..........

يعنى: ويجيء الجناس مُسَمَّى بالإشارة، أي: يسمى:

حناس الإشارة، وهو الذي لا يذكر في الكلام أحد لفظيه.

ومن الجناس اللفظي كذلك: جناس رد العجز علَى الصدر.

وهو يكون في النثر وفي النظم، وفي هذا يقول:

مكتنفا .....مكتنفا بفقرة جلا

يعنى: يكون حناس رد العجز على الصدر في النثر، ويكون مُــحيطا

بالفقرة بحيث يكون لفظ في أولها وآخر في آخرها، مثل:( وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه) ثم قال:

...... والنظم وهو أن يكون لفظ في أول البيت، ولفظ آخر في آخر البيت ثم إن حناس رد العجز ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أ-جناس يُسمّى:مكورا.

ب-جناس يُسمّى: مجانسا.

ج-جناس يُسمّى:ملحقا.

## - الجناس المكوّر:

ما هو المكرر؟ هو الذي يتفق فيه اللفظان نطقا ومعنى، ويكون أحدهما في أولِ البيت والثاني في آخر البيت،كما في قول الشاعر:

تُــمنَّتُ سليمي أن أموت صبابة وأهون شيء عندنا ما تــمنَّتُ

#### - الجناس المجانس:

وما هو الجانس؟ هو الذي يتشابه فيه اللفظان في النطق لا في المعنى.

وذلك كقول الشاعر:

دعاني من ملامكما سفاهـــا فداعـي الشوق قبلكما دعاني

ف:(دعاني)الأول معناه: اتركاني، فهو فعل أمر.

و:(دعاني)الثاني معناه:طَلَبَنِــي، فهو فعل ماض.

#### 💂 الجناس الملحق:

وما هو الملحق؟هو الذي يجمعهما شبه الاشتقاق،كما في قول الشاعر:

ولاَحَ يلحى على جري العنان إلى ملهسى فسحقا له من لاتح لاَحِ ف:(لاَحَ) الأول فعل ماض بمعنى:ظهر.

ت.(ردع) الثاني اسم فاعل بمعنى:مُبْعد. و:(لاَح) الثاني اسم فاعل بمعنى:مُبْعد.

فهذه الأقسام الثلاثة من جناس: رد العجز على الصدر، وفيها يقول الناظم:

مكرّرا مجانسا ومطالق التحق يأتي كتخشى الناس والله أحق

يعنى: أن جناس رد العجز على الصدر على ثلاثة أقسام: مكردا. مجانسا. ملحقا.

#### ■ تلخيص لما سبق في الجناس:

الجناس هو:أن يتشابه اللفظان في النطق ويختلفا في المعنى.

والجناس قسمان:

أ-جناس تام.

ب-جناس ناقص.

والجناس التام هو الذي يتفق فيه اللفظان في أربعة أشياء، وهي:

- أن يتفقا في أنواع الحروف.
- أن يتفقا في أعداد الحروف.
- أن يتفقا في حركة الحروف.

مثال المُّتَّفِّق في الأربعة المذكورة.

كأن يقال: دَارهم.

ما دمت في: دُارُهمْ.

أو يُقال:أرْضهمْ.

ما بَقيتَ في:أَرْضهمْ.

أو يَقال:حَيِّهِمْ. َ ما عشت في:حَيِّهِمْ.

والجناس التام يتنوع ثلاثة أنواع، وهي:

المتماثل، وهو:أن يكون اللفظان اسمين،أو فعلين، أو حرفين.

المستوفِّسي، وهو:أن يكون اللفظان مختلفين،في النوعية.

المركّب، وهو : قسمان: أن يكون أحد لفظيه مركبا، والآخر مفردا، وهو نوعان:

المتشابه،وهو الذي يكون متشابها في الخط،مثل المفروق،وهو الذي يكون أحد لفظيه مفروقا في الخط، مثل

#### الجناس الناقص:

الجناس الناقص هو: أن يختلف اللفظان في واحد من الأمور الأربعة

المذكورة السابقة، وهي:

- أن يختلفا في أعداد الحروف.
- أن يختلفا في حركة الحروف.
- أن يختلفا في أنواع الحروف.

وهو نوعان:

جناس مضارع، وهو الذي يكون فيه الحرفان المختلفان متقاربين في المخرج. جناس لاحق، وهو الذي يكون فيه الحرفان المختلفان متباعدين في المخرج.

• أن يختلفا في ترتيب الحروف، ويُسمَّى المختلف في ترتيب الحروف: القلبَ، وهو ثلاثة أنواع:

حتف جناس قلب كُلَّ، وهو:أن يختلف اللفظان في ترتيب الحروف كلها،مثل فتح وحيق وحيق وحيق المنطق وحيق وحيق وحيق وحيق وحيق وحيق وحيق وهو:أن يختلف اللفظان في ترتيب بعض الحروف،مثل حرية وحرية

جناس قلب مجنّع ، وهو:أن يكون أحد اللفظين المقلوبين في أول البيت والثاني في آخره،كما في قول الشاعر:

وكل سلق قلبه قاس

ساق قلب » يرين قسوة ويلحق بالجناس شيئان:

أن يجتمع اللفظان في الاشتقاق، مثل (فأقه وجمك للدين القيم).

أن يتشابه اللفظان في الحروف ويختلفا في المعنى، مثل (قال إني لعملكم من القالين)

ومن حيثية أخرى ينقسم الجناس إلى قسمين:

جناس الإشارة،وهو:أن يحذف أحد اللفظين المتجانسين.

جناس رد العجز على الصدر، وهو ثلاثة أقسام:

- جناس يُسمَّى: مكررًا.
- جناس يُسمَّى: مجانسا.
- جناس يُسمّى:ملحقا.

فالجناس المكرَّر هو الذي يتفق فيه اللفظان لفظا، ومعنى، و يكون

أحدهما في أول البيت وثانيهما في آخره، كقول الشاعر:

تَـمنَّتُ سليمي أن أموت صبابة وأهون شيء عندنا ما تـمنَّتُ

والجناس المحانس هو الذي يتشابه فيه اللفظان لفظا لا معنى، كقوله:

دعاني من ملامكما سفاها فداعي الشوق قبلكما دعاني

ف: (دعاني) الأول معناه: اتركاني، فهو فعل أمر.

و:(دعاني)الثاني معناه:طلبني، فهو فعل ماض.

والجناس الملحق هو الذي يجمع فيه اللفظين شبه الاشتقاق.

كما في قول الشاعر:

ولاَحَ يلحى على جــري العنان إلى ملهى فسحقا له من لاتح لاَح

فلاَحُ الأول فعل ماض بمعنى: ظهر.

ولاَحِ الثاني:اسم فاعل بمعنى: مُبْعِد

\*\*\*\*\*\*\*\*

### وهالسجيع:

ومن المحسِّنات البديعية اللفظية: السجع، فما هو السجع؟

السجع هو:اتفاق الفاصلتين في الحرف الأخير.

فالسجع في النثر كالقافية في الشعر، وفي هذا التعريف يقول الناظم رحمه الله: ـ

## والسجع في فواصل في النثر مشبهـــة قافية في الشعـــر

يعني:أن السَّجَعُ في النثر كالقافية في الشعر، فكما أن الشعر يتفق في الحرف الأخير من أبياته.كذلك السجع يتفق في الحرف الأخير من فواصله.

ثم إن هذا السجع ثلاثة أنواع،و لهذا قال:

#### ضروبه ثلاثــة فـــى الفنّ

يعني:أن السجع ثلاثة أنواع، وهي:

أ-مطرّف.

ب-مرصّع

ج–متواز

## السجع المطرّف:

من أنواع السجع نوع يُسمَّى: المطرُّف، فما هو السجع المطرُّف؟

السجع المطرُّف هو الذي تتفق فيه الفاصلتان في الحرف الأحير وتختلفان في الوزن.

كما في قوله تعالى من سورة نوح عليه السلام:

# ( مَا لَكُو لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَهَارًا ۖ وَهَدْ خَلَقِكُمْ أَكُوارًا)

فالفاصلة الأولى هي:وقارًا.

والفاصلة الثانية هي:أَطْوَارًا.

فالفاصلتان اتفقتا في الحرف الأخير،وهو:الراء.

واختلفتا في الوزن.

ف:( وقارًا)على وزن:فُعَالا.

و:( أَطْوَارًا)على وزن:أَفْعَالاً.

ومن هذا قوله تعالى من سورة النبأ:

( ألَّهُ مُسَعِّقُهُ الأَوْسَ مَمَاكًا)

( وَالْهِ بَالَ أُوْدًا كُا)

ومن أجلَ هذا يُسمَّى السجع هنا:بالسجع المطرُّف.

إذًا ..السجع المطرَّف هو الذي تختلف فيه الفاصلتان في الوزن. وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

#### ..... مطرف مع اختلاف الوزن

يعني:أن السجع المطرُّف هو الذي تختلف فيه الفاصلتان في الوزنُّ.

## 🗖 السجع المرصع:

ومن أنواع السجع نوع يُسمَّى:المرصَّع، فما هو السجع المرصَّع؟

هو الذي توافق فيه كلَّ الفاظ الفقرة الثانية ــ أو أكثرها ــ ألفاظ الفقرة الأولى وزنا وتقفية، كما في قول الحريري:

يطبع الأسجاع بجواهر لفظه ويقرع الأسماع بزواجر لفظه، فألفاظ الفقرة الثانية توافق ألفاظ الفقرة الأولى وزنا وتقفية.

فهو يقول في الأولى:يَطْبَعُ الأَسْحَاعَ بــِحَوَاهِرِ لَفُظِهِ.

ويقول في الثانية:يَقْرَعُ الأَسْمَاعَ بِزُوَاحِرٍ وَعُظِّهِ.

و بأقل تأمل تدرك أن كل ألفاظ الفقرة الثانية توافق ألفاظ الفقرة الأولى وزنًا وتقفية .و هذا هو:السجع المرصَّع.

إِذًا..السجع المرصَّع هو الذي توافق فيه كل ألفاظ الفقرة الثانية ـــ أو أكثرها ـــ ألفاظ الفقرة الأولى في الوزن والتقفية. و في هذا يقول الناظم رحمه الله:

# مرصَّع إن كان ما في الثانية أو جله على وفاق الماضيه

يعني:أن السجع المرصَّع هو الذيَّ توافق فيه كل ألفاظ الفقرة الثانية ـــ أو أكثرها ـــ ألفاظ الفقرة الأولى في الوزن والقافية.

## 🗖 السجع المتوازي:

ومن أنواع السجع نوع يُسمَّى:المتوازي، فما هو السجع المتوازي؟ السجع المتوازي هو الذي تتفق فيه الفاصلتان في الوزن والقافية.

كما في قوله تعالى من سورة الغاشية :

# ( فِيهَا مُرُرُ مَرْفُوعَةً وَالْحُوابِدُ مَوْمُوعَةً)

فَالْفَاصِلةِ الأولى هي:مَرْفُوعَهُ.

والفاصلة الثانية هي: مَوْضُوعَهْ.

و لقد تبيَّن لك أنَّ الفاصلتين اتفقتا وزنًا وتقفيةً.

فَ:مَرْفُوعَةً، وزنما:مَفْعُولَةً.

و:موضوعة، وزنها:مفعوله.

واتفقت الفاصلتان كذلك في التقفية، و هو الحرف الأخير، فالحرف الأخير في الفاصلتين هو:حرف العين. إذًا..السجع المتوازي هو الذي تتفق فيه الفاصلتان وزنا وتقفية وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

وما ســـواه المتوازي فادر كسرر مرفوعة في الذكر

يعني: و ما سوى ما ذُكِرَ من المطرُّف والمرصُّع، هو السجع المتوازي.

فالمطرُّف هو الذي احتلُّفت فيه الفاصلتان في الوزن

وَقَارُا مثل ح أَهْوَارُا

والمرصَّع هو الذي اتفقت فيه الفاصلتان في الوزن والتقفية، و اتفقت فيه كل ـــ أو أكثر ـــ ألفاظ الفقرتين وزنا وتقفية .

وما سوى هذا هو المتوازي، وهو الذي اتفقت فيه الفاصلتان وزنا وتقفية، و اختلفت ألفاظ فقرتيه وزنا وتقفية. ولكنَّ تعريفَ السجع المتوازي يتَّضِح أكثر بالمثال الذي جاء به المؤلف رحمه الله. و هو:سرر مرفوعة. فمن هذا المثال نعرف أن السجع المتوازي هو الذي تتفق الفاصلتان وزنا وتقفية.

ومن السجع المتوازي قوله تعالى من سورة الواقعة :

في مدر معمود.

وطلع عنصود.

وعل ممدود.

## ■ أبلغ السجع وأفضله:

و أبلغ السجع وأفضله هو ما كان عدد الكلمات مستويا في فقراته.

وذلك مثل قوله تعالى من سورة الواقعة :

في سدر مخضود.

وطلح منضود.

وظل ممدود .

فأنت تلاحظ أن عدد الكلمات في كل فقرة يتساوى مع الأخرى.

و في أفضل السجع يقول الناظم رحمه الله:

أبلغ ذاك مستو فم ا ترى أخرى القرينتين فيه أكثرا

يعني:أن أفضل السجع هو الذي لا ترى فيه إحدى الفقرتين أكثر من أختها.

ويليه في الأفضلية أن تكون الثانية أطول من الأول.

كما في قوله تعالى من سورة النحم:

وَالنَّهِ إِخَا مُوَى

عَا حَلُّ حَامِثُهُ وَ عَا تَعَوِي

و يلي هذا أنَّ تكون الثالثة أطول. و مثاله قوله تعالى من سورة البروج:

النار خاج الوقود

إِذْ مُوْ كَالُهُمَا فَعُودُ

وَهُوْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْـ هُومِنِينَ هُمُودُ.

و لا يحسن أن تكون الأولى أكثر من الثانية،و لهذا قال رحمه الله:

والعكس أن يكثر فليس يحسن

يعني:و لا يحسن العكس. بأن تكون الأولى أكثر من الثانية.

ثم إن الأسحاع مبنية على سكون أواخرهما. ولهذا قال رحمه الله:

...... ومطلقا أعجاز هــا تكـســن

يعني: أن أواخر الأسجاع تُسكّن مطلقا، سواء أكانت متفقة في الإعراب أولا. وذلك مثل قول الحريري:

ما أبعدَ ما فاتْ، و ما أقربَ ما هو آتْ.

ثم إن السجع قد يكون في الشعر كذلك. و إذا كانت كل سجعة مبنية على خلاف ما بُنيت عليه أختها فإن هذا يُسمَّى:التشطير، و لهذا قال:

وجعل سجع كل شطر غير ما في الآخر التشطير عند العلما

يعني:إذا كانت سجعة كل شطر من شطري البيت مخالفة للأخرى

فذاك يُسمَّى عند العلماء: التشطير.

وذلك كقول الشاعر:

تدبير معتصم بالله منتقهم لله مرتغب فهي الله مرتقب

ففي الشطر الأول بُنيت سجعته على الميم، وهي: منتقم.

وفي الشطر الثاني بُنيت سجعته على الباء، وهي: مرتقب.

#### ■ تلخيص لما سبق من السجع:

السجع هو:اتفاق الفاصلتين في الحرف الأخير.

ثم إن السجع ثلاثة أنواع:

ا-مطرّف

ب-مرصّع

ج–متواز

فالسجع المطرَّف هو الذي تتفق فيه الفاصلتان في الحرف الأخير.وتختلفان في الوزن، كما في قوله تعالى من سورة نوح عليه السلام:

#### عالكم لا ترجون لله وقارًا.

#### وقد خلفكم أطوارًا.

والسجع المرصَّع هو الذي توافق فيه كل ألفاظ الفقرة الثانية ــــ أو أكثرها ـــــ

ألفاظ الفقرة الأولى، وزنًا وتقفيةً، كما في قول الحريري:

يطبع الأسجاع بجواهر لفظه.

ويقرع الأسماع بزواجر وعظه.

والسجع المتوازي هو الذي تتفق فيه الفاصلتان في الوزن والقافية.

كما في قوله تعالى من سورة الغاشية:

فيما سُرُرُ مَرْفُومَهُ

وَأَكْوَابِدُ مَوْشُوعَهُ

وأجمل السجع وأفضله هو الذي يكون عدد الكلمات مستويا في فقراته.

كما في قوله تعالى من سورة الواقعة:

في محر معمود

وكلع مخمود

وعل ممدود.

فكل فقرة من هذه الفقرات من الذكر الحكيم. فيه كلمتان.

ويليه في الأفضليَّة: أن تكون الفقرة الثانية أطول من الأولى. كما في قوله تعالى من سورة النجم:

وَالنَّهُ إِلَّا مُوَى

مَا حَلَّ كَا عَبُكُوْ وَمَا غَوَى.

و يلي هذا في الأفضليَّة:أن تكون الفقرة الثالثة أطول، كما في قوله تعالى من سورة البروج:

النَّارِ طَاهِمِ الْوَهُودُ

# إِذْ هُمْ عَلَيْهَا فَعُودَ

# وَهُوْ عَلَى مَا يَفِعُلُونَ بِالْمُومِنِينَ خُمُودَ

هذا..و تسكُّن أواخر الأسجاع، سواء أكانت متفقة في الإعراب أو مختلفة.

ثم إن السجع قد يكون في الشعر، فإذا كانت كل سجعة مبنية على خلاف ما بُنيت عليه أختها. فإن هذا يُسمَّى:التشطير، ومثاله قول الشاعر:

تدبيــــر معتصم بالله منتقم لله مرتغب في الله مرتقب

\*\*\*\*\*\*

#### 20 الموازنسة

ومن المحسِّنات البديعية اللفظية:الموازنة، فما هي الموازنة؟

الموازنة هي:المساواة بين فاصلة وأخرى في الوزّن دون التقفية، وفي هذا التعريف يقول الناظم رحمه الله:

ثم الموازنة و هي التسوية لفاصل في الوزن لا في التقفيه

يعنى:أن الموازنة هي:المساواة بين فاصلة وأخرى في الوزن دون التقفية.

كما في قوله تعالى من سورة الغاشية:

وَلَــمَارِقُ مَسْفُوفَهُ وَرَرَابِي مَنْفُوفَهُ

ف:مصفوفة، على وزن: مفعوله.

و:مبثوثة: على وزن:مفعوله، كذلك.

وتَقَفية مصفوفة،هو:الفاء.

و تقفية مبثوثه، هو: الثاء، و المراد بالتقفية: الحرف الأحير من الكلمة.

ومعنى هذا:أن الفاصلتين تساوتا في الوزن دون التقفية. و هذه هي الموازنة.

و هذه الموازنة أنواع و هي:

- الماثلة.
- القلب.
- التشريع.
- لزوم ما لا يلزم.

#### ▲الماثلـــة:

من الموازنة:المماثلة. فما هي المماثلة؟

المائلة هي:أن تتفق ألفاظَ الفقرتين ــ أو أكثرها ــ في الوزن.

كما في قوله تعالى من سورة الصافات:

وَ اتَهْنَاهُمَا الْكُتَابِدَ الْـمُسْتَبِينُ وَمُحَيِّنًا مُعُمَّ الْحُرَاطُ الْـمُسْتَقِيهُ

فأنت تلاحظ:أن:الكتاب.

حاء على وزن:الصراط.

و كذلك لفظة: المستبين.

كانت على وزن:المستقيم.

إِذًا. اتفقت جُلُّ ألفاظ الفقرتين في الوزن،و هذه هي:المماثلة.

و أنت تتذكّر تعريف المماثلة السابق.و هو:أن تَتَّفق ألفاظ الفقرتين ـــ أو أكثرها ـــ في الوزن.

و في هذا التعريف يقول الناظم رحمه الله:

و هي المماثلة حيث يتفق في الوزن لفظ فقرتيها فاستفق

يعني:أن الموازنة تُسمَّى: المماثلة، حينما تتفق ألفاظ الفقرتين في الوزن.

#### القليب:

و من الموازنة: القلب فما هو القلب؟ القلب هو:أن يُقلب بعضُ الكلام، فيُقرأ من نمايته،كما يُقرأ من بدايته. و ذلك مثل:كن كما أمكنك.فهذا لو قلبْتَ الأمر و بدأت من نماية الكلام لصحَّ ذلك.

و كذلك قول أحدهم: مودَّته تدوم.

ويمثلون لهذا بالقرآن الكريم، و عندي أن هذا عبث يجب أن يصان عنه القرآن الكريم،

وَعندَّي أن هذا سُخف يَجْبُ أَن يُنـــُزَّه عنه كتاب ربَّنا.و عندي أن هذا بحُون يجبُّ أن يقدس عنه أقدس كتاب: وأخلده، و أبقاه ،و أدومه.

#### - التشريع:

ومن الموازنة كذلك:التشريع، فما هو التشريع؟

التشريع هو:أن يكون للبيت قافيتان يصح المعنى عند الوقوف على كل منهما،و يمثلون لهذا بقول الشاعر:

شرك الردى وقرارة الأكدار أبكت غدا تبالها من دار منه صدى لجهامه الغرار لا يفتدى بجلاسل الأخطار

يَّة إنها شرك السردى في يومه المن غدا لم ينتفسع منه صلى و أسيرى و أسيسرها لا يُفْتَدَى

ياخاطب الدنيا الدنيسة إنها دار متى ما أضحكت في يومها وإذا أظل سحابها لسم ينتفع غاراتها لا تنقضي وأسيرها ويصح أن تقف على قافية منه أحرى وهي: يا خساطب الدنسيا الدند دار متسى مسا أضحكت وإذا أظسل سحابها

#### - لزوم ما لا يلزم:

ومن الموازنة:لزوم ما لا يلزم، فما هو لزوم ما لا يلزم؟

لزوم ما لا يلزم هو:أن يلتزم الشاعر أو الناثر بشيء قبل حرف الرُّوي

\_ أو في معناه من الفاصلة \_ ليس بلازم لتحقيق القافية،أو السجع.

كما في قول الشاعر:

 يا محرقا بالنار وجسه محبه أحرق بها جسدي وكل جوارحي

انظر إلى البيت تجد قافيته هي:حرف الهاء.

ومع ذلك حينما جاء الشاعر بالبيت الثاني لم يكتف بحرف الهاء. وإنما التزم بحرفين

وهما: الفاء ـــ والياء. و هذا يكون قد ألزم نفسه ما لا يلزم.

وفي أنواع الموازنة يقول الناظم رحمه الله:

والقلب والتشريع والتزام ما قبل الرَّوي ذكره لن يلزما

يعني: و من الموازنة:القلب والتشريع، ولزوم ما لا يلزم.

#### ■ تلخيص لفصل الموازنة:

الموازنة هي:المساواة بين فاصلة وأخرى في الوزن دون التقفية.

وهذه الموازنة أنواع، وهي:

- الماثلة.
- القلب.
- التشريع.
- لزوم ما لا يلزم.

ما هي المماثلة؟هي:أن تتفق ألفاظ الفقرتين- أو أكثرها- في الوزن.

مثل قوله تعالى من سورة الصافات: ( وآتيناهما الكتاب العبين وهديناهما الحراط المستقيم). وما هوالقلب؟

هو:أن يقلب بعضُ الكلام فيقرأ من لهايته، كما يقرأ من بدايته.

وما هو التشريع؟هُو:أن يكون للبيت قافيتان يصح المعنى عند الوقوف على كل منهما.

وما هو لزوم ما لا يلزم؟ هو:أن يلتزم الشاعر أو النثر بشيء قبل حرف الرُّوي

أو ما في معناه من الفاصلة - ليس بلازم لتحقيق القافية،أو السجع.

\*\*\*\*\*\*

#### 🕿 السرقات:

السرقة كما تكون في الماديات تكون في المعنويات كذلك. لكن بالنسبة لنا نحن طلبة العلم الشريف لا يوجد عندنا ما يسرق! حلباب رث، وحذاء ممزق، هذا هو كل ما نملك الآن! ألا فلينم طلبة العلم ملء حفوهم فلا خوف على ممتلكاهم ولا حزن. إذًا..السرقات تكون في المعنويات أيضا، ومن هنا يسطو بعض الشعراء على كلام البعض الآخر فيسرقه وينسبه لنفسه، وعلى هذا نقول:السرقة هي:أن يأخذ الشاعر كلام شاعر آخر سبق به. وفي هذا التعريف يقول الناظم رحمه الله:

وأخذ شاعر كلاما سبقه هو الذي يدعونه بالسرقه

يعني:أن السرقة هي أن يأخذ الشاعر كلام شاعر سبقه به.

ثم إن هناك أشياء لا تعتبر سرقة، ومن بينها:

أَنْ يَتَنَاوِلَ الشَّاعُرُ مُوضُوعًا مُعَيَّنَا: كَالمَدَحُ بِالْعَفَّةِ،أُو الوصف بسعة العلم. ثم يأتي بعد ذلك شاعر آخر فيأخذ في الموضوع نفسه، فلا يعتبر سرقة، لأن هذا من المسائل التي تقرَّرت وترسَّخت في العقول، ثم هي أغراض عامة يشترك فيه جميع الناس، وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

وكل ما قُرِّرَ في الألباب أو عادة فليس من ذا الباب يعني:أن ما تقرَّر وترسَّخ في العقول،واتفقت عليه الفطر وأصبح عادة للناس فليس من هذا الباب، يعني:فليس من السرقة في شيء.

#### ■ أقسام السرقـــة:

والسرقة عند أهل الفن قسمان:

أ-سرقة خفية.

ب-سرقة ظاهرة.

#### ■السرقة الظاهرة وأنواعها:

ما هي السرقة الظاهرة؟هي: أن يأخذ الشاعر المعنى كله، بلفظه كله، أو بعضه، أو المعنى وحده. وهذه السرقة الظاهرة أنواع:

فإما أن يأخذ الشاعر كلام مَن سبقه بلفظه ومعناه، و يُسمَّى:انتحالاً. وهذا أقبح السرقة.

| ن المرادف.                              | وإما أن يستبدل بالالفاظ الفاظا مرادفة،ويسمي                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| إغارة.                                  | وإما أن يأخذ الألفاظ ويغيُّـــر النظم، ويُسمَّى:                                                                                                                                                                                |
|                                         | وإما أن يأخذ المعني وحده، ويُسمَّى: سلخا وإلما                                                                                                                                                                                  |
|                                         | وفي تقسيم السرقة يقول الناظم رحمه الله:                                                                                                                                                                                         |
| خَفْيّة جَلَيّة                         | والسرقات عندهم فسمان                                                                                                                                                                                                            |
|                                         | يعني: أن السرقة عند أهل الفن ــ فن البديع ــ                                                                                                                                                                                    |
|                                         | خفية، وظاهرة.                                                                                                                                                                                                                   |
|                                         | وفي تعريف السرقة الظاهرة يقول:                                                                                                                                                                                                  |
| فالثَّاني                               | •••••••                                                                                                                                                                                                                         |
| •                                       | تضمن المعنى جميعا مسجلا                                                                                                                                                                                                         |
| المعين كله، بلفظه كله،                  | يعنى:أن السرقة الظاهرة هي: أن يأحذ الشاعر ا                                                                                                                                                                                     |
|                                         | او بعضه،أو يأحذ المعنى وحده،و لهذا قال: مطا                                                                                                                                                                                     |
|                                         | رب.<br>وفي أنواع السرقة الظاهرة وأقبحه يقول:                                                                                                                                                                                    |
| أردؤه انتحسال ما قد نقلا                |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                         | بحاله                                                                                                                                                                                                                           |
| لام غمره بحاله، بعير:                   | <br>يعني:أن أقبح أنواع السرقة أن يأخذ الشاعر كا                                                                                                                                                                                 |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ي عير تغيير ولا تبديل،ويُسمَّى هذا النوع من                                                                                                                                                                                     |
| -                                       | ال المار المار و المار الم<br>المار المار ا |
| 4                                       | والحقوا المراد فا                                                                                                                                                                                                               |
| ن المادف: المحقدة                       | يعني:وألحقوا هذا النوع من السرقة و هو:المسمَّ                                                                                                                                                                                   |
|                                         | يعي.ر. عنو. عند العرج عن العنول و عو. المصد<br>بالسرقة المسمَّاة بالانتحال. يعني أنما مثلها في ا                                                                                                                                |
| • —                                     | بعشرت سنستان بار ساون يايي ان سنها ي.<br>ثم قال:                                                                                                                                                                                |
| ويدعي ما أتى مخالفا                     |                                                                                                                                                                                                                                 |
| وپ حق مد اعق مصلت                       | لنظمه إغارة                                                                                                                                                                                                                     |
| 5 141 ·                                 |                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                         | يعني:( إذا أحد الشاعر الألفاظ وغيَّـــر النظم،<br>ذاذا كان السعة أسد و الألفاظ وغيَّـــر النظم،                                                                                                                                 |
|                                         | فإذا كان المسروق أحود من الأول لتصرف ال<br>معتم التغير بذان هذا محمد ذي رمرا. حبر لذا قاا                                                                                                                                       |
|                                         | بعض التغیر،فإن هذا محمودٌ، وممدوحٌ،ولهذا قاا<br>                                                                                                                                                                                |
| حيث من السابق كان أجودا                 | وحمدا                                                                                                                                                                                                                           |

يعين:إذا كان المسروق أجود من الأول فإن هذا يُصحمد. ثم قال:

سلخا وإلما و تقسيما فعي وأخذه المعني مجسردا دعى

يعين:إذا أخذ الشاعر المعنى مجردا من اللفظ، فإن هذه السرقة

تُسمُّم،:سلخا،وإلما.

وقال: وتقسيما دعي.

يعنى:إما أن يكون الثانى:

أجود من الأول،

أو يكون مثله،

أو يكون أقل منه.

#### السرقة الخفية:

ما هي السرقة الخفية؟هي: أن يغيِّس الشاعر المعنى الذي أخذه بطريقة ذكية لا يتفطِّن لسرقته إلا بعد تأمل، وفي تعريف السرقة الخفية يقول الناظم رحمه الله:

وما سوى الظاهر أن يغيرا معنى بوجه ما ومحمودا يرى

يعنى: وما سوى السرقة الظاهرة:السرقة الخفية، وهي:

أن يغيُّــر السارق المعنى الذي سرقه بطريقة ذكية لا يُتَفَطَّن

لسرقتها إلا بعد تأمل.

والسرقة بهذه الطريقة محمودة، ولهذا قال:

و محمودًا يړي.

#### أنواع السرقة الخفية:

السرقة الخفية تتنوع إلى خمسة أنواع:

النقل، وهو:أن ينقل الشاعرُ المعنى من موصوف إلى آخر.

الخلط، وهو: أن يخلط الشاعرُ المعنى الذي أحذه بشيء من عنده يُسحمُّله. الشمول،وهو:أن يجعل الشاعر المعنى الذي أحذه أكثر شمولا من أصله.

القلب،وهو: أن يقلب الشاعر المعنى الذي أخذه إلى نقيضه.

التشابه،وهو:أن يتشابه المعنى الأول والثاني.

#### النقيل:

من السرقة الخفية: النقل، فما هو النقل؟ هو:أن ينقل الشاعر المعنى من موصوف إلى آخر.

انظر إلى قول البحتري:

سُلْبُوا وأشرقت الدماء عليهم مُسحمَّرة فكأنهم لم يُسلبوا يقولَ:جُرِّدَ المقتولون من ثياهم فظهرت عليهم الدماء الحمراء تكسو أحسادهم

فكألهم لم يُستجردوا من ثياهم لأن الدماء كانت ثيابا لهم.

وانظر بعد هذا إلى قول أبي الطيب الذي نقل هذا المعنى من القتلى إلى السيف فقال:

يَبِس النجيع عليه وهو مجرد من غمسده فكأنما هو مُغمد يقول: يَبس الدم على السيف وهو بحرد من غمده، فكان كأنه في غمده لأن الدم كان غمدا له.

ألا ترى أن المتنبي نقل المعنى الذي جاء به البحتري، نقله من القتلى إلى السيف؟ وهذا نوع من السرقة الخفية، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

يعني: أن من السرقة الخفية: النقل،وهو أن ينقل الشاعر المعنى من موصوف إلى آخر.

#### الخلط:

ومن السرقة الخفية:الخلط، فما هو الخلط؟ هو: أن يخلط الشاعر المعنى الذي يأخذه بشيء من عنده يجمُّله.

استمع إلى شاعر وهو يتغنُّسي بما تمليه عليه مشاعره:

وترى الطيب ورعلى آثارنا رأي عين ثقة أن ستُمار يقول: وترى الطيور (حقيقة) فوق أعلامنا، واثقة ألها ستُطعم

مِن لحوم الذين سيقتلهم. واستمع معى إلى شاعر آخر وهو يقول:

وقد ظُلُلْت عقبان أعلامه ضحى بعقبان طير في الدماء نواهل أقامت على الريات حتى كأتسها من الجيش إلا أنها لم تقاتل يقول:قد ظُلُلت أعلام الممدوح التي تشبه طيور العقبان في فخامتها ظُلُلت بطيور العقبان.

مما لا شك فيه أنك استمعت إلى هذا، وذاك وتبيّس لك أن المعنى الأول يقول: الطيور فوق أعلامنا وهي واثقة أنها ستُطعم من لحوم مَن سيقتلهم. ولاحظت أن الشاعر الثاني جاء بالمعنى نفسه، وأضاف إليه شيئا جعله جميلا، وهو: في الدماء نواهل، وأقامت على الريات، وكأنها من الجيش. وكأنها من الجيش. إذًا.. أضاف الشاعر إلى المعنى الذي أخذه شيئا جعله جميلا، وهذا هو: الخلط، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

الله خلط، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

الله خلط. وهو: أن يخلط الشاعر المعنى الذي أخذه بشيء من عنده يجمّله.

#### الشم\_\_\_\_ول:

من أنواع السرقة الخفية: الشمول، فما هو الشمول؟ هو:أن يجعل الشاعر المعنى الذي أخذه أكثر شمولا من الأول يقول جرير:

إذا غضبت عليك بنو تميم وجدت الناس كلهم غضابا ويقول أبو نواس:

أن يجمع العالم في واحد

ليس على الله بمستنكسسر فحرير يقول:وحدت الناس كلهم غضابا.

وأبو نواس يقول: أن يجمع العالم في واحد.

فالعالم:أشمل، لأنه يشمل الناس وغيرهم.

ومعنى هذا:أن أبا نواس جعل المعنى الذي أخذه من جرير أكثر شمولا من أصله.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

.....شمول الثاني

يعني:من السرَقة الخفية:نوع يُسمَّى:الشمول، وهو: أن يكون معنى الثاني أكثر شمولا من المعنى الأول.

#### القليب:

ومن السرقة الخفية: نوع يُسمَّى: القلب، فما هو القلب؟ هو: أن يقلب الشاعر المعنى الذي أخذه إلى نقيضه.

يقول أحد الشعراء:

أجد الملامة في هواك لذيذة حبا لذكرك فليلمني اللوم ويقول شاعر آخر:

ا أحبه وأحب فيه ملامــة إن الملامة فيه من أعدائه فالأول يقول:إن الملامة في حبه لذيذة.

والثاني يقول:إن الملامة فيه من أعدائه، وعدوُّ المحبوب يكون بغيضاً إلى الـــمُحبِّ، وهذا نقيض المعنى الأول.

وإذًا.. فالمعَنى الثاني جعله الشاعر نقيض الأول، وهذا هو:القلب، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

..... وقلب.....

يعني:ومن السرقة الخفية: القلب،وهو:أن يقلب الشاعر المعنى الذي أخذه إلى نقيضه.

#### التشـــابه:

ومن السرقة الخفية: التشابه، فما هو التشابه؟ هو:

أن يشبه المعنى الثاني المعنى الأول.

سبق جرير إلى المعنى الذي قال فيه:

لا يمنعك من أرب لحالهم سيواء ذو العمائم والخمار يقول: لا يمنعك من حاجة تريدها لحيتهم.

فرجالهم كنسائهم في الضعف.

أخذ هذا المعنى المتنبي فقال:

ومن في كفه منهم فناة كمن في كفه خصاب يقول عمن يذمهم:إن من يحمل سلاحا في يده منهم كمن يخضب يده بالحناء. وهو يقصد:أن رجالهم كنسائهم في الضعف.

ألا ترى معي أن المعنى الثاني يشبه المعنى الأول؟ وهذا هو: التشابه، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

### .....أو تشابه المعاتى

يعني: ومن السرقة الخفية: التشابه،وهو:أن يشبه

المعنى الثاني الأول.

#### تفاضل السرقات الخفية فيما بينها:

نعم! تتفاضل السرقات فيما بينها،وأكثرها حسنا وأبماها جمالا

هو السرقة التي تكون أشد خفاء، وفي هذا بقول الناظم رحمه الله: ـ

#### أحول له بحسب الخفاء تفاضلت في الحسن والثناء

يعني:أن أحوال المعنى المسروق تتفاضل فيما بينها في الحسن والثناء، فكلما

كانت أشد خفاء كانت أكثر حسنا وأحق ثناء.

#### تلخيص لما سبق من السرقات:

السرقة هي: أن يأخذ الشاعر كلام شاعر آخر سبقه به.

ثم إن السرقة عند أهل الفن قسمان:

أ-سرقة خفيــة.

ب-سرقة ظاهرة.

السرقة الظاهرة:

والسرقة الظاهرة هي:أن يأخذ الشاعر المعني كله، بلفظه كله.أو بعضه،أو المعني وحده.

#### ■أنواع السرقة الظاهرة:

وأنواع السرقة الظاهرة أربعة، وهي:

الانتحال، أو النسخ، وهي: أن يأخذ الشاعر كلام مَن سبقه بلفظه ومعناه.

وهذا أقبح أنواع السرقة.

المرادف، وهي: أن يستبدل الشاعر الألفاظ التي أخذها بألفاظ مرادفة لها.

وهذا من أقبح أنواع السرقة كذلك.

الإغارة، وهي:أن يأخذ الشاعر الألفاظ ويغيِّر النظم.

السلخ،أو الإلمام، وهي:أن يأخذ الشاعر المعني وحده.

#### السرقة الخفية:

والسرقة الخفية هي: أن يغير الشاعر المعنى الذي أخذه بطريقة ذكية لا يُتفطَّن لسرقته إلا بعد تأمل.

#### ■ أنواع السرقة الخفية:

والسرقة الخفية أنواع، وهذه الأنواع خمسة، وهي:

النقل، وهو:أن ينقل الشاعر المعنى الذي أخذه من موصوف إلى آخر.

الخلط، وهو: أن يخلط الشاعر المعنى الذي أخذه بشيء من عنده يُحمُّله.

الشمول،وهو: أن يجعل الشاعر المعنى الذي أخذه أكثر شمولا من أصله.

القلب، وهو: أن يقلب الشاعر المعنى الذي أحذه إلى نقيضه.

التشابه،وهو:أن يتشابه المعنى الأول والثاني.

\*\*\*\*\*\*

#### 20 الاقتباس:

و من المحسنات البديعية اللفظية: الاقتباس، فما هو الاقتباس؟

الاقتباس هو: أن يتضمَّن الكلام شيئا من القرآن الكريم، أو الحديث الشريف

بأسلوب لا يظهر فيه أنه من القرآن، أو من السحديث، يمعنى أن المقتبِس
لا يقول: قال الله عز وجل: أو يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. وإنسما يذكر
ما يريد ذكره من القرآن أو الحديث دون أن يقول: قال الله، أو قال رسول الله.

وفي هَذَا التعريف يقول الناظم رحمه الله:

الاقتباس أن يضمَّن الكلم فرآنا أو حديث سيد الأنام يعني: أن الاقتباس هو: أن يتضمَّن الكلام شيئا من القرآن، أو الحديث.

#### ■ أقسام الاقتباس:

والاقتباس ينقسم إلى قسمين:

أ-مــخُول .

**ــ\_ثابت** .

وفي هذا التقسيم يقول الناظم رحمه الله :

الاقتباس عندهم ضربان محوّل وثابت المعاني يعنى : أن الاقتباس قسمان : محوّل ، وثابت .

## ← الاقتباس المــحَوَّل:

ما هو الاقتباس المسحَوَّل ؟ هو : أن يُنقل السمُقتَبَسُ من معناه الأصلي إلى معنى آخر. كما في قول القائل :

لئن أخطأتُ في مدحك ما أخطأتَ في منعي، لقد أنزلتُ حاجاتي بواد غير ذي زرع . الــــمُقْتَبس هو، قوله تعالى من سورة إبراهيم

﴿ رَبُّنَا إِنِّي أَمْكُنْهُ مِنْ خُرَّيْتِي بِوَادٍ نَمْرٍ دِي زَرْعٍ ﴾ 37

فالمعنى الذي يريده إبراهيم عليه السلام هو: واد ليس فيه ماء ولا شجر .

والمعنى الذي يريده المُـــقْتَبِسُ هو: رجل ليس فيه نفع ولا خير.

إذًا..نقل القائل ما اقتبسه من معناه الأصلي إلى معني آخر.

#### الاقتباس الثابت:

ماهو الاقتباس الثابت؟

هو الذي لم ينقل من معناه الأصلي .

ومثاله قول الشاعر :

لكن إن كنت أزمعت على هجرنا من غير ما جرم فَصَبْرٌ جَـميلُ أُ وإن تبدلت بنـا غيرنـال فتسبنا الله ونعـم الوكيـل

المقتبس هو قوله تعالى من سورة يوسف عليه السلام: ﴿فَحَوْلُ هَـَهُولُ) والمقتبس هو قوله تعالى من سورة آل عمران : ﴿ هَمْهُذَا اللهُ وَفِعْهُ الْمُكِيلُ) فهذا النوع من الاقتباس يسمى: ثابت المعنى، لأنه لم ينقله القائل

من معناه إلى معنى آخر، وكذلك قول الآخر :

هذا ويجوز تغيير اللفظ الصُمُقُتَبَس لضرورة ....أو غيره، إذا كان التغيير قليلا .

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

وجائــــز لوزن أو سواه تغيير نزر اللفظ لا معناه يعني: يجوز تغيير اللفظ لضرورة الوزن أو غيره، ولا يـــجوز تغيير معنى اللفظ. كقول القاتل:

قد كان ما خفت أن يكونا فهنا غيَّر الشاعر المُقْتَبَسْ، وهو قوله تعالى من سورة البقرة: (إِذًا لله وَ إِذًا إِلَيْهِ وَالْمِعُونَ)

\*\*\*\*\*\*

#### ع التضمين :

ومن المحسنات البديعية اللفظية : التضمين، فما هو التضمين ؟

التضمين هو: أن يأخذ الشاعر شيئا من شعر الغير ويضمُّنه كلامه، لكن ينسبه إلى قائله .

إذا كان الشعر المأخوذ خفيا غير مشهور .

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

#### والأخذ من شعر بعزو ما خفى تضمينهم .....

يعني : أن التضمين هو : أن يأخذ الشاعر شيئا من شعر الغير ويضمّنه كلامه لكن ينسبه إلى قائله إذا كان الشعر المأخوذ خفيا غير مشهور.

كقول الحريري يحكى ما قاله مظلوم عُرض للبيع كأنه متاع:

على أني سأتشد يوم بيعي أضاعوا أحد المظلوم: أضاعون و أي فتى أضاعوا، أحده من قول الشاعر:

أضاعوني و أي فتى أضاعوا ليوم كريه وسداد ثغر إذًا..أخذ المظلوم الذي عُرِض للبيع شيئا من كلام غيره وضمَّنه كلامه، وهذا هو: التضمين. و أجمل التضمين هو: أن يزيد الثاني على الأول، و لهذا قال:

لنكتة أجمله ...... المناه الأصل يفي

يعني : وما زاد على الأصل ( من أجل نكتة ) هو أجمل التضمين. يقول شاعر :

تذكرت ما بين العذيب وبارق مهجر عوالينا ومهجرى السوابق

يقول : ما بين العذيب وبارق : و هما موضعان .

ويقول : مسجرً عوالينا ، أي : المكان الذي كنا نجر فيه رماحنا .

و يقول : وبحرى السوابق، أي: المكان الذي كنا نركب فيه على الخيل تجري بنا

مطاردين العدو.

أخذ هذا البيت شاعر آخر فزاد عليه حيث قال:

إذا الوهم أبدى لي لــماها وتُغرها ويذكرني من قدها ومدامعــــي

يقول : إذا الوهم أبدى لي لماها وتُغرها

يعني : إذا أظهر لي الخيال سمرة شفتيها وتُغرها .

تذكرت ما بين العُذيب وبالق محرر عوالينا ومجرى السوابق

ويقول: ما بين العُذَيْب وبارق.

يعنى : ما بين شفتي حبيبته ونُغْرها الذي يشبه البرق في لمعانه. وماذا بين شفتي حبيبته وتُغرها ؟ الجواب، هو: ريقها.

وفي هذا الكلام تورية.

لأن العُذيب له معنيان: أحدهما قريب وهو: مكان معيَّن، وثانيهما بعيد، وهو: شفة حبيبته. و : (بارق) له معنيان كذلك أحدهما قريب وهو: مكان معيَّن، وثانيها بعيد وهو: تُغرها. وما بينهما له معنيان: أحدهما قريب وهو: مابين المكانين، وثانيهما بعيد وهو ريق حبيبته. وفي هذا كله تورية، لأن التورية كما لا يخفى عليك لفظ له معنيان:

أحدهما قريب والآخر بعيد فيُورَى بالقريب عن البعيد.

ويقول في البيت الثاني:

ويذكر من قدها ومدامعي مــجر عوالينا ومجرى السوابق و أصل الكلام هكذا:

ويُذَكُرُني من قدها مــجرَّ عوالينا، وهو يقصد: المــكان الذي تجري فيه الخيل. وعلى هذا نقول:

شبُّه جسم حبيبته بتمايل الرماح.

وشبُّه جَرِّيَانُ دمعه بجريان الخيلُ وتسابقها .

وإذًا.. ففي هذا البيت تشبيه، ومن هنا نقول: إن الشاعر ضمَّن شعره شيئا من شعر غيره، وزاد على شعر غيره، وزاد على شعر غيره شيئا لنكتة. وهذه النكتة هي: التورية، والتشبيه،

ومن أجل هذا كان التضمين جميلا.

هذاً، ويغتَّفر التغيير القليل، ولهذا قال الناظم رحمه الله:

......واغتفرا يسير تغيير ......واغتفرا

يعني: ويُغتفر التغيير القليل في التضمين.

ثم إن هذا التضمين نوعان:

فإما أن يكون التضمين بيتا فأكثر: فهذا يُسَمَّى: استعانة.

و إما أن يكون التضمين مصراعا فأقل: فهذا يُسَمَّى: إيداعا.

و في هذا يقول الناظم رحمه الله:

.....وما منه يـرى

بيتا فأعلى باستعانة عرف وشطرا فأدنى بإيداع ألف

يعني: وما كان من التضمين بيتا، فأكثر فيسمى: استعانة، وما كان منه شطرا فأقل يسمى: إيداعا.

#### ع العقسد:

و من المحسنات البديعية اللفظية: العقد، فما هو العقد ؟ العقد هو: نظم النثر بأسلوب يخالف طريقة الاقتباس.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

و العقد نظم النثر لا بالاقتباس

يعنى : العقد هو: نظم النثر بأسلوب يخالف الاقتباس.

ذلك أن الاقتباس يكون حاصا بالقرآن والحديث. أما العقد فهو يكون في القرآن والحديث وغيرهما. لكن

إذا كان النثر قرآنا أو حديثا فيجب أن لأيغيَّر تغييرًا كثيرا. ويشار إلى أنه قرآن أو حديث، لكي يسمى: عقدا. وإن لم يكن هكذا.

فإنه يسمى اقتباسا، ومثال العقد قول الشاعر:

ما بال من أوله نطفة وجيفسية آخره يفخر

هذا كان نثرا فنظمه الشاعر: والنثر قول علي رضي الله عنه:

ما لابن آدم والفخر وإنما أوله نطفــــة وآخره جيفة.

#### : الحسل عام الحسل : المسل

ومن المحسنات البديعية اللفظية: الحل، فما هو الحل ؟

الحل هو: نثر النظم، بمعنى : أن يُسجعل من النظم نثرًا. وفي هذا يقول الناظم رحمه الله :

..... والحل نثر النظم فاعرف القياس

يعني: والحل هو: نثر النظم، يقول المتنبي:

إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدّق ما يعتاده من تو هُم

جاء بعضهم فجعل هذا النظم نثرا وقال:

لم يزل ســــوء الظنِّ يقتاده ويصدق توهمه الذي يعتاده .

ويقول: فاعرف القياس

يعنى: اعرف ( الحل) لتستطيع أن تقيس عليه.

ثم قال:

واشترطوا الشهرة في الكلام والمنع أصل مذهب الإمام يعني: اشترطوا في التضمين، والعقد والحل أن يكون مشهورا، والإمام مالك يمنع: التضمين والعقد والحل.

\*\*\*\*\*\*

#### (20 التلميسح:

و من المسحسّنات البديعية اللفظية: التلميح، فما هو التلميح؟

التلميح هو: أن يشير المتكلم في نثره أو شعره إلى قصة وقعت، أو شعر

معروف، أو مَثُلِ متداول، من غير ذكره.

و في هذا يقول ألناظم رحمه الله:

إشارة لقصة شعر مشـــل من غيــر ذكره فتلميــ كمل يعنى: التلميح هو: أن يشير المتكلم في نثره أو شعره إلى قصة، أو شعر أو مثلٍ من غير ذكره. يقول أحد الشعراء:

فوالله ما أدري أأحلام نائم ألسمت بنا أم كان في الركب يوشع في هذا الكلام إشارة إلى قصة يوشع النبي عليه السلام، وإيقافه للشمس.

وهذه الإشارة إلى القصة تسمى: التلميح ويقول شاعر :

لعمرو مع الرمضاء والنار تلتظي أرق وأحفى منك في ساعة الكرب في هذا الكلام إشارة إلى شِعْرِ ، وهو قول الشاعر:

المستجير بعمرو عند كربته كالمستجير من الرمضاء بالنار

وهذه الإشارة إلى هذا البيت من الشعر تسمى: التلميح.

و تقول: لَمنْ يَتَعَجَّل شيئا قبل أوانه: لاتعجل تندم

ففي هذا إشارة إلى مَثَل، وهو: مَنْ تَعَجُّل شيئا قبل أوانه عوقب بحرمانه.

وهذه الإشارة تسمى: التلميح،

إذًا ...التلميح هو : الإشارة إلى قصة، أو شعر، أو مَثَلِ.

### تذنيب في ألقاب الفن:

التذنيب هو: أن يكون الشيء ذنابة للشيء وتتميما له.

والألقاب جمع لقب، والمراد بما: الأسماء.

ومن هذه الألقاب التي ذكرها المؤلف رحمه الله:

التوشيع ..الترديد..الترتيب ..الاختراع ..التعديد .

وفي هذه الألقاب يقول الناظم رحمه الله :

من ذلك التوشيع والترديد ترتيب اختراع أو تعديد التوشيع هو: أن يذكر في الكلام مُثنَّى، مجملا ثم يُفَسَّرُ المُثنَّى المجمل بعاطف ومعطوف، ومثاله قوله صلى الله عليه وسلم:

"نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ"

والترديد هو: أن تتعلَّق الكلمة في الفقرة أو المصراع بمعنيين، وذلك مثل قوله تعالى من سورة الأنعام:

﴿ مَنَّى نُؤْمَى مِثْلَ مَا أُوتِينَ رُسُلُ اللَّهِ اللَّهُ أَعْلَمُ مَنِيثُ مَبْعَلُ رِسَالَاتِهِ ) 124

فلفظ الجلالة تعلُّقَ أوَّلا ب: (رُسُل) وتعلُّق ثانيا ب: (أَعْلُمُ).

والترتيب هو: أن يقدم في الذكر ما هو آخر في الواقع لنكتة، وذلك مثل

قوله تعالى من سورة الأحزاب:

﴿ وَإِذْ أَخَذَنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقِمُوْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ ﴾ 7

فقوله تعالى: (وَمِنْكَ ) المراد به هو: محمد صلى الله عليه وسلم، ومحمد هو آخِرُ الأنبياء عليهم السلام. ومع ذلك قُدِّمَ في الذكر، وهذا هو: الترتيب.

والنكتة المبتغاة من وِراء ذلك التقديـــم هي: الدلالة على أفضلية محمد صلى الله عليه وسلم.

والتعديد هو: أن تُذَكَّرَ كلمات كثيرة بدون عطف. كما في قوله تعالى من سورة التوبة:

(التَّانِبُونَ العَابِدُونَ الْعَامِدُونَ السَّانِعُونَ الرَّاكِعُونَ السَّامِدُونَ)

ئــم قال:

تطريز أو تذبيح استشهاد إيضاح اختلاف استطراد

التطريز هو: أن يكون في صدر الكلام حزءان: مُخْبَر عنه ومتعلِّقه.

وأن يكون في عجز الكلام: الخبر مُقَيَّدًا بِمِثْلِهِ.

ومثاله قولهم: التسبيح في الصلاة نور على نور.

ف: التسبيح في الصلاة: مُخْبَرٌ عنه ومتعلقه.

و: نُورٌ عَلَى نور، الخبر مُقَيَّداً بِمِثْله.

ومثل هذا أن تقول:

السرعة في الطريق خطر في خطر.

التهاون في الدين ضياع في ضياع.

التكاسل في الدراسة فشل في فشل.

فهذا هو: التطريز.

والتدبيج هو: أن يذكر في الكلام لونان فأكثر لنكتة، كما في قوله:

رَدَدَى ثياب الموت حمرا فما أتى لها الليل إلا وهي من سندس خضر

ذكر الشاعر هنا لونين وهما :

أ-الثياب الملطخة بالدماء .

ب-الثياب الخضراء من سندس، و هي ثياب الجنة.

والنكتة هي : قصد الكناية.

وقد كنَّى الشاعر ب : (الثياب الملطخة بالدم) عن القتل.

وكنَّى ب: (نياب من سندس خضر) عن دخول الجُنَّة.

والاستشهاد هو: أن يستشهد المتكلِّم في كلامه بشيء مُقْنِع يثبت به صحة ما أراده.

وذلك كقوله:

وقعت فيه الزلازل وكسسرات النوازل د علم وقع المعاول

كان بــــي ركن وثيق زعزعته نــوب الدهر ما بقاء الحجر الصلــ

قال: كان في بيت متين صحيح البنيان فوقعت الزلازل، وَحَرَّكته مصائب الدهر تحريكا شديدا، فَتَهَدَّم، وأراد أن يستشهد على أن البناء في مثل هذه الحال لابد وأن ينهار مهما كانت قوته. فقال: مابقاء الحجر الصلد على وقع المعاول.

يعني : لا تستطيع الأحجار الصلبة أن تصمد لضرب المعاول.

وفي هذا شُبُّه نفسه بالحجر الصلب، وَشُبُّه المصائب بالمعاول.

وجاء الشاعر بالبيت الثالث استشهادا .

والإيضاح هو : أن يكون في كلام خفاء، فَــيُجاء بكلام يُوَضِّحُه، وذلك كقول الشاعر :

يذكر فيك الخير والشر كليه وقيل الخنا والعلم والحلم والجهل فألقاك عن مذمومها مُتنزّها والقاك في محمودها ولك الفضل

يقول: إنه يُذكر في ممدوحه الخير والشر كله ، وَ يُذكر فيه الكلام القبيح، و يذكر فيه الكلام القبيح، و يذكر فيه العلم والجهل والحلم.

ففي هذا الكلام خفاء بالنسبة لمن سمعه، هل يَتَّصف الممدوح بالشر؟

هل يَتَّصف بالجهل فعلا؟ وهل يَتَّصف بما يقال فيه من قول قبيح حقا ؟

وحينما جَاء بالبيت الثاني وقال: فألقَاك عن مذمومها. الخ .

زال الخفاء ووضح الكلام.

إذًا ...الإيضاح هو: أن يكون في الكلام خفاء، فيجاء بكلام يُوَضِّحه.

والائتلاف هو الجمع بين متناسبين لفظا أو معنٌّ، نحو قوله تعالى من سورة الرحمان:

( القَّمْسُ والقِّمَرُ بَدُسْبَان) 5

والاستطراد هو : ذكر الشيء في غير محلَّه لمناسبة، كقوله تعالى من سورة يوسف عليه السلام:

رَبِّبُلْنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُدْمِينَ قَالَ لَا يَاتِيكُمَا كَتَاءُ تُرْزَقَبِيهِ إِلَّا نَبَّاتُكُمَا بِتَاوِيلِهِ قَبْلَ أَنْ يَاتِيكُمَا كَلِكُمَا مَـمَّا عَلَّمَنِينَ وَلَا يَاتِيكُمَا خَيْرُكُمْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُوْمِنُونَ) إلى قوله تعالى (يَاحَاجِبَي السَّبْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَفْرًا) الآية. غ قال:

إحالة تلويح أو تخييل وفرصة تسميط أو تعليل

الإحالة هي:أن يُـــحال تَبْيينُ معنى من المعاني على كلام سبق في الذكر.

كما في قوله تعالى من سورة النساء:

(وَقَدْ مُزَّلَ عَلَيْكُو فِيهِ الْكِتَابِمِ) 140

فيه إحالة على قوله تعالى من سورة الأنعام:

( وَإِخَا رَأَيْهُ الَّذِينَ يَكُوهُونَ فِيهِ آيَاتِنَا) 68

والتلُّويح هو:الكتابة البعيدة الكثيرة الوسائط بين اللازم والملزوم، كقولهم:

فلان كثير الرماد.

فهذا تلويح، لأنه كناية بعيدة بسبب كثرة الوسائط بين اللازم والملزوم، لأنك تقول:

كثرة الرماد تستلزم كثرة الإحراق، وكثرة الإحراق تستلزم كثرة الأكلين.

وكثرة الآكلين تستلزم كثرة الضيوف، وكثرة البضيوف تستلزم كثرة الجود.

والتخييل هو:تصوير شيء معنوي بأسلوب يُــــخَيَّلَ لمن سمعه أو قرأه

أنه استحال إلى صورة حقيقية.

مثال قوله تعالى من سورة البقرة:

(وَأَهْرِبُوا فِنِي قُلُوبِهُ الْعِبْلُ بِكَفْرِهِ فِي

فَمْضُمُونَ الْآيَةُ الكريمةُ يقول: إن اليهود تَعْلَلْ في قلوهم حبُّ العجل الذي عبدوه.

لكن الآية الكريمة صورت هذا المعنى في صورة بديعة فائقة الحسن حتى أصبح يُسخيَّل لمن يقرؤها أو بسمعها:اليهودُ وهم يتجرَّعون العجل الذي عبدوه.

والفرصة هي:أن تستغلُّ الفرصة في مخاطبك الذي يتنكُّر لشيء تريد

أن تحمله على الاعتراف به حتى توقعه في الاعتراف بمقصودك.

نَول مثلاً لشخص يُنْكرُ وجوب الإحسان إلى الوالدين:

ألم يأمر الله سبحانه وتعالى بالإحسان إلى الوالدين؟

فيقول لك: بلي!

نتقول له:الإحسان إلى الوالدين واجب.

والتسميط هو:أن تكون في البيت أربع سجعات، ثلاث على روي غير

روي البيت كما في قول بعضهم:

في رأسه غسق في وجهه فلق في ثغره نسق. تسميطُ دَارِهِمْ

ف: (في رأسه غسق) معناه: أنَّ شَعْرَ رأسه أسود كالليل.

و:(في وحهه فلق)معناه:أنَّ وحهَه أبيض مشرق كالصُّبح.

و:(في تُغره نسق)معناه: أنَّ أسنانه منتظمة وجميلة.

و:(تسميط دراهم) معناه: أنَّ محبوبته هي قلادةً منــزلــهم.

ف: (تسميط)معناه: قلادةً.

و من المعلوم أن القلاَدة تُزَيِّنُ الصدرَ.

إذًا. . القلادة تُزَيِّنُ الصدر .

ومحبوبته تُزَيِّنُ منـــزلهم.

هكذا يُسخَّيُّلُ لهذا المفتون!

والتعليل هو:أن يذكر المتكلم حُكْمًا مَّا بعد ذكر سبب وقوعه.

كما في قول القائل:

لهم أسام سوام غير خافية من أجلها صار يُدْعَى الاسم بالعلم فرأسام)، جمع: اسم.

و (سَوَامٍ)، جمع: سَامٍ، أي: عال.

فهو يريَّد أن يقولُّ:إن أسماءًهم مشهورة ومعروفة غير خافية على أحد.

ومن أجل هذا أصبح الاسم يقال له:الْعَلَّمُ.

فكل اسم يقال له:(الْعَلَمُ) والسبب هو أنَّ أسماءَ أهل محبوبته

مشهورة كأنما: الجبل،أي: الْعَلَمُ، فلذلك أصبح يقالَ للاسم:العلم.

وهذا،من هذيان أهل الهوى.

والمقصود أن الشاعر ذكر حِكما، وهو:من أجلها صار يدعى الاسم بالْعَلَم.

لكن بعد أن ذكر سببَ وعِلَّةَ وقوعِه، وهو: لهم أسامٍ سوامٍ غير خافية.

وهذا هو:التعليل.

ثم قال رحمه الله:

تحلية ونقل أو تختم تجريد استقلل أو تهكم والتحلية هي: نظم القرآن الكريم أو الحديث الشريف

بزيادة شيء على لفظهما، كما في قوله:

الحمد لله مناً باعث الرسل أهدى بأحمد منا أخمد السبل

فقوله:أهدى بأحمد منَّا أَحْمَدَ السبل.

نظم لقوله تعالى: (لَقَدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْسَمُومِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ). والنقل هو: نظم القرآن الكريم أو الحديث الشريف بلفظ

مرادف لهما.

والتَّحَتُّم هو: نظم القرآن الكريم أو الحديث الشريف بشيء مِن لفظهما كما في قوله:

ويدت لنا البغضاء من أفواههم وصدورهم فيها أذى وحقود ف:وبدت لنا البغضاء من أفواههم.

نظم لقوله تعالى من سورة آل عمران: ( قَمْ بَحَبِي الْبَعْمَاءُ مِنْ أَفْوَا مِمِهُ) و: وصدورهم فيها أذى وحقود.

نظم لتتمَّة الآية السابقة، وهو: (وما تُسخفي حُدُورُهُو أَكْبَوُر) 118 والتحريد هو: أن يكون في الكلام نفي للملزوم بسبب انتفاء اللازم، كما في قوله تعالى من سورة البقرة:

(لا يَسْلُونَ النَّاسَ إلْعَاقًا) أي: إلحاحا في الطلب.

ف: (سؤال الناس، لازم.

و:(الإلحاح عليهم في الطلب):ملزوم.

فقد نُفي الملزوم، وهو: الإلحاح على الناس في الطلب.

بسبب انتفاء اللازم، وهو: عدم سؤال الناس.

وهذا هو:التجريد.

والاستقلال هو:كناية عن جملة في معناها جمل،كقوله:

وصالكم صد وحبكم قلّى ونصحكم غش وصلحكم حرب والتهكم هو: أن يُتهكم بالمحاطب ويُستهزأ به، فيوصف بضد ما يُراد

استهزاءً وسخريةً،كقوله تعالى من سورة الدخان:

(حُقْ إِنَّكَ أَنْهِمَ الْعَزِيرُ الْكَرِيسُ)49.

والمراد: ذق إنك أنت الذليل المهان.

ثم قال:

تعريض أو إلغاز ارتقاء تنزيل أو تأنيس أو إيماء والتعريض هو: ذكر المقصود بطريقة يُفهم منها المقصود، ولا يفهم من اللفظ. كأن يقول فقير ذو مُرُوءة وحياء: إن محتاج.

وكأن تقول أمام من يؤذي المسلمين:المسلم من سُلمَ الناس من لسانه ويده.

وكأن تقول أمام من يأمر الناس بالخير وهو لا يتعاطاه: أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم) والألغاز هي:أن يكون في الكلام تغطية وتَعْميّة للمقصود منه.

والارتقاء هوِ:أن ترتقيَ في كلامك من الأدن َ إلى الأعلى في المراد الذي تريده.

كأن تقول:أَكْرمْ خادمَ المدرسة، وتلامذتَــها، وشيخَها.

والتنــزيل هو: أن تنــزل في كلامك من الأعلى إلى الأدبي في المراد الذي تريده.

كأن تقول لمن كان فظا غليظ القلب مع أبناء أمَّته:

أَلنَّ حانبك للشيوخ والشباب، والأطفال من أبناء أمَّتك.

وَالتَأْنِيسِ هُو:أَن يُقَدُّم فِي الكلام ما يؤنس المخاطب عَند إخباره بمكروه،أو عتابه

كأن تقول لمن تريد أن اخبره بفشله في الامتحان:

الحياة نجاح وفشل، ومَنْ فَشِلَ في هذه السنة فسينجح في السُّنّةِ القادمة

إن شاء الله، وأنت لم تُوفِّق في هذه السنة.

وكأن تقول لمن تريد معاتبته:غفر الله لك لِــــمَ ترافق أهل السوء؟

ومن هذا قوله تعالى من سورة براءة:

# (عَفَا اللهُ عَنْكَ لِـمَ أَخِنْتُ لَـمُوْ حَقَّـى يَتَبَيَّنَ لَكَ الَّحِينَ حَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْحَاجِبِينَ).

والإيماء هو:الكنَّاية القليلَّة الوسائط مع ظهور الملزوم، كقولهم:

فلان طويل النِّجَاد، ومعناه: طويل حمالة السيف.

فإذا كان الإنسانُ طويلَ حمالة السيف، فهذا يستلزم كونه طويل القامة،وإذا كان

طويل القامة فهذا يستلزم كونه شحاعًا.

فهذه الكناية قليلة الوسائط، ظاهرة الملزوم، وهذه هي الإيماء. ثم قال:

# حسن البيان رصف أو مراجعه حسن تخلُّص بـــلا منازعه

حسن البيان هو:أن يكون المعنى واضحا، وأن يُفهم بسهولة ويسر.

والرصف هو: أن تكون الكلمة في موضع يناسبها: لفظا ومعنى،ووجها.

ولا يكون هذا إلا في كلام الله عز وجل أو كلام رسوله صلى الله عليه وسلم والمراجعة هي: حكاية المحاورة، كأن تحكى محاورة بين تلميذ وأستاذ فتقول:

قال التلميذ: ما فائدة النحو؟

قال الأستاذ: يحفظ لسانك ويُزيِّن كلامك.

قال التلميذ:كثير من الناس لا يعرفون هذا النحو، وهم خطباء كبار،وتستفتيهم كل الأقطار.

قال الأستاذ: هم وصمة عار، في جبين أمَّة الأخيار.

ومن هذا قوله تعالى من سورة الشعراء:

(قَالَ فِرْعُونُ، وَما رَبِدُ الْعَالَ مِينَ؟).

(قَالَ وَمَدُّ السَّمَوَاتِدَ وَالْأَرْدِي وَمَا مَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُهُ مُوتِدِينَ) إلى قوله تعالى:(إِنْ كُنْبَدَ مِنَ السَّاحِقِينَ). وحسن التخلُّص هو:أن يتخلَّص المتكلِّم من الفن الذي بدأ به كلامه وينتقل

إلى فنِّ آخر دون أن يَشعر السامع بانتقاله هذا.

كقول الشاعر:

وإذا جلست إلى السمدام وشربها فاجعل حديثك كله في الكاس وإذا نزعت عَن الغواية فليكن لله ذاك النوع لا للنساس وإذا أردت مديح قوم لم تلم في مدحهم فامدح بني العباس

فهذا هو: حسن التخلُّص، ويُسمَّى براعة التخلص.

فصل:فيما لا يعد كذبا:

هناك أشياء لا تُعَدُّ كذبا، ولا تعتبر من الكذب في شيء وهي:

الإيهام.. التهكُّم.. التَّغالي.. أي المبالغة، بشرط ألاَّ تكون بشيء محرَّم.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

ولا التَّغالي بسوى المحرَّم

وليس في الإيهام والتهكم

م**ن تب** ف:(ليس)من أخوات كان.

و: (في الإيهام) خبر ليس مُقدَّم.

وَ:(مِنْ كَذِبٍ)من زائدة، وكذب اسم ليس مؤخَّر.

وتقدير البيت هو:ليس في الإيهام إلخ كذب.

وهو يقصد:أن هذه الأشياء التي ذكرها لا تعتبر كذبا.

ثم قال:

..... وفي المزاح قد لزب بحيث لا مندوحة عن الكذب

يعني: قد لزم مَنْ أراد المزاح أن يستعمل التَّورية في كلامه.

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يمازح ولا يقول إلا حقا.

كما قال صلى الله عليه وسلم للعجوز التي طلبت منه الدعاء لها بدخول الجنة:

"العجائز لا يدخلن الجنة".

وكقوله صلى الله عليه وسلم: "سأحملك على ولد الناقة".

## خ\_\_اتم\_\_ة

يقول رحمه:

## وينبغي لصاحب الكلم تأنسق فسي البدء والختام

يعني:ينبغي للمتكلم أن يتأنَّق في بداية كلامه وآحره، لكن

كيف يَتمُّ للمتكلِّم التَّأنُّقُ في بداية كلامه؟

يتمُّ له هذا بثلاثة أشياء:

أُوَّلُهَا:حسن الابتداء،وهو: أن يكون أولُ الكلام سهلا، واضح المعنى، مستأثرا بالنفوس. ثانيها:حسن القول، وهو: أن تكون الألفاظ بعيدة كل البعد عن الثقل والتنافر.

ثالثها:السبك،وهو:أن تكون الألفاظ خالية من التعقيد والتقديم والتأخير.

هَذه الثلاثة يحصل التأنُّق في بداية الكلام، وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

### بمطلع حسن وحسن القال وسبك.....

يعني:أن التأثُّق في بداية الكلام يحصل بثلاثة أشياء، وهي:

حسن الابتداء ..حسن القول.. والسبك.

وحسن الابتداء، يُسمَّى: براعة المطلع كذلك، وأحسنه وأجمله هو: براعة الاستهلال. وهو أن يكون في بداية كلام الشاعر أو المتكلِّم ما يشعر بمقصوده تلميحا لا تصريحا. كما في قول الشاعر:

## وفي النفس حاجات وفيك فطانة سكوتي بيان عندها وخطاب

يقول:وفي النفس حاجات، وفي هذا التعبير إشارة وتلميح إلى مّا يقصده الشاعر من ممدوخه. وهذا هو ما يُسمَّى ب:براعة الاستهلال، وفيه يقول الناظم رحمه الله:

...... أو براعة استهلال

يعني:أن براعة الاستهلال من حُسْنِ الابتداء، وهي أحسنه وأجمله.

ومن براعة الاستهلال قوله تعالى من سورة يونس عليه السلام:

## ( وَنَاحَى نُوعٌ رَبُّهُ فَقَالَ رَبُّهُ إِنَّ ابْدِي مِنْ أَعْلِيهِ)

ففيه إشارة إلى طلب النجاة لابنه، ولم يُصرِّح كَمذا.

وهناك ثلاثة أشياء تعتبر من حسن الابتداء، وهي:

أ- حسن التخلُّص.

ب- الاقتضاب.

ج- فصل الخطاب.

وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

والحسن في تخلص أو اقتضاب وفي الذي يدعونه فصل الخطاب

ومما ينبغي للمتكلم أن يتأتَّق في حتام كلامه، ومنَّ علامات التأنُّق في حتام الكلام، ومن علامات حسن حتام الكلام، أن يكون الكلام مُشْعرًا بختامه وإتمامه، وفي هذا يقول الناظم رحمه الله:

ومن سمات الحسن في الختام إردافه بمشعر التمام

ومثاله قول الشاعر:

لا أن تزيد معاليه فقد كملت ما اسأل الله إلا أن يسدوم لنا وأسأل الله بأسمائه الحسني وصفاته العلا أن يختم لنا بالخاتمة الحسني إنه ولـــيُّ ذلك والقادر عليه، وصل وسلم اللهم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. هذا وقد قال المصنف رحمه الله خاتما كتابه:

> هذا تمام الجملة المقصـــودة ثم صــــلاة الله طول الأمـد وآله وصحبه الأخيسار وخُرَّ ساجدا إلى الأذقان تَم بشهر الحجّة الميمون

من صنعة البلاغة المحمودة على النبي المصطفى محمد ما غرّد المشتاق بالأسحار يبغى وسيلة إلى الرحمان متم نصف عاشر القرون

### الفهـــرست

| 4                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5                                      | مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7                                      | علم البديع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8                                      | المحسنات البديعية المعنوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8                                      | المحسنات البديعية المعنوية<br>المطابقة ـ انواع المطابقة مطابقة الإيجاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| g.                                     | مطابقة الساب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ر.<br>10                               | مطابقة السلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        | لقدب- الرطرات-المواقع-<br>العكس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | التسهيم-التزاوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | الرجوع-المقابلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        | القورية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 19                                     | الجمع-التفريق-التفسيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 18                                     | الجمع مع التفريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 19                                     | الجمع مع التقسيم-التقسيم مع الجمع-الجمع مع التغريق والتقسيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 2                                      | اللَّفُ وَالنَّشْرِ -الأَسْتَخدام-التَّجريدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        | المبالغة أربي المبالغة المبالغ |
|                                        | التفريع حسن التعليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                        | المذهب الكلامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 20                                     | المدهب المحكمي.<br>تأكيد المدح بما يشبه الذم-الإدماج.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 30                                     | التوجيه - الاستتباع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                        | الهزَّل الذي يراد بَّه الجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 32                                     | تجاهل العارف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 33                                     | القول بالموجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 34                                     | الأطراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 34                                     | المحسّنات اللفظية-الجناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                        | الجناس التام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>3</b> 0                             | أنواع الجناس التام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4L                                     | الجنآس الناقص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                        | تلخيص الجناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                        | اسجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 53                                     | السجع المطرف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 54                                     | السجع المرصع-السجع المتوازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 57                                     | تلخيص السجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 59                                     | الموازنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                        | الممآثلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 59                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 59.<br>50                              | القلب –التشريع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 50<br>51                               | القلب ــالتشريع<br>لزوم ما يلزم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 50<br>51<br>51                         | القلب ــالتشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 60<br>61<br>61<br>52                   | القلب التشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة.<br>السر قات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 50<br>51<br>52<br>52                   | القلب ــالتشريع<br>لا وم ما يلزم<br>تلخيص المو از نة<br>السر قات<br>أقسام السر قات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 50<br>51<br>52<br>52                   | القلب ــالتشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص السرقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70       | القلب ــالتشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص السرقات<br>الاقتباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70       | القلب التشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص السرقات<br>الاقتباس<br>الاقتباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70<br>72 | القلب ــالتشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص السرقات<br>الاقتباس<br>الاقتباس<br>التضمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70<br>72 | القلب التشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص السرقات<br>الاقتباس<br>الاقتباس<br>العقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70<br>72 | القلب التشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>الخيص السرقات<br>الاقتباس<br>التضمين<br>العقد<br>العقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70<br>72 | القلب التشريع لزوم ما يلزم تلخيص الموازنة السرقات السرقات الخيص المرقات الاقتباس الاقتباس التقد العقد العلم الطلب التلميح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 50<br>51<br>52<br>52<br>58<br>70<br>72 | القلب التشريع<br>لزوم ما يلزم<br>تلخيص الموازنة<br>السرقات<br>أقسام السرقات<br>تلخيص المرقات<br>الاقتباس<br>الاقتباس<br>التضمين<br>العقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |



الإيداع القانوني رقم : 2008/1540



علال نوريم

#### صدر للمؤلف

- القول الجديد في شرح الزواوي المفيد
  - فتح أقفال لامية الأفعال
  - تقريب المبتدي من نظم المجرادي
  - الأقوال الجلية في شرح الأجرومية
- جديد الثلاثة الفنون في شرح الجوهر الكنون :
  - □ الجزء الأول: علم المعاني
  - الجزء الثاني : علم البيان

\*\*\*

وسيصدر له قريبا إن شاء الله : سيرته الذاتية تحت عنوان الزمن الماضي

> توزيع دار الكتاب العربي

زنقة أثينا رقم : 2، حي : 2 مارس الدارالبيضاء 🏗 022.82.21.07