

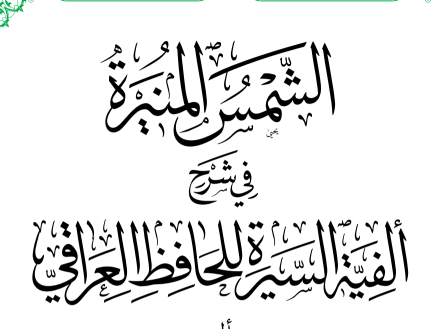


| الشمس المنيرة في شرح ألفية السيرة للحافظ<br>العراقي | اسم الكتاب               |
|-----------------------------------------------------|--------------------------|
| وليد بن إدريس المنيسي                               | اسم المؤلف               |
| العربية                                             | اللغة                    |
| ISBN: 9798-4906-86248                               | رقم إذن الطباعة والتداول |

Islamic University Of Minnesota 8201 Park Ave . South Bloomington , MN 55420

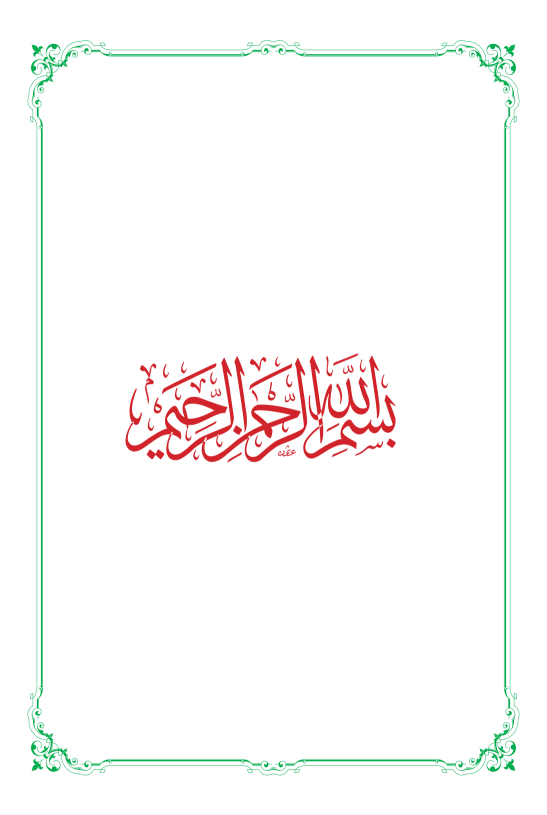


الجامعة الإسلامية بمنيسوتا كلية (لرراسات (الإسلامية بلومنتون - منيسوتا



تأليف (بْرُرُولِيْنَانِ مِنْ يَنْ مِنْ يَكِيْنِ مِنْ الْعِنْ فِي الْعِنْ فِي الْعِنْ فِي الْعِنْ فِي الْعِنْ فِي الْعَ

دَارُالَجَامِعَةِ الإِسْلَامِيَةِ بِمِنِيْسُوتَالِلنَّشَر





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد:

أما بعد فإن علم السيرة النبوية من أجل العلوم فهو العلم الذي يزداد به المسلم محبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيما له وشوقًا إليه ومعرفة بأحواله وما كان عليه المصطفى في من مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال، فلذلك كتب فيه أهل العلم كتبا عظيمة جليلة القدر نثرا ونظما، وكان على رأس المنظومات في سيرة النبي في ألفية الإمام الحافظ أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي رحمه الله ورضي عنه، حيث تميزت منظومته باشتمالها على جميع أبواب السيرة وما يتبعها من الخصائص والشمائل، كما تميزت بعذوبة الألفاظ وجمالها وبهائها فاجتمع فيها جمال المبنى وجمال المعنى، ولذلك فقد اعتنى بها أهل العلم ووضعوا عليها عددا من الشروح، إلا أي رأيت قصور همم كثير من الطلاب في عصرنا عن مطالعة الشروح السابقة وغموض عبارة بعض تلك الشروح وإيجازها، فوضعت هذا الشرح بلغة عصرية سهلة ليسهل على طلاب العلم المبتدئين من أمثالنا مطالعته وفهم مراد الناظم رحمه الله بيسر وسهولة، وسميته ( الشمس المنيرة في شرح ألفية السيرة ) سائلا الله تعالى أن ينفع به ويكتب له القبول، والحمد لله رب العالمين.

## الإسناد إلى الناظم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد،

قال وليد بن إدريس المنيسي: أروي ألفية السيرة للحافظ العراقي عن الشيخين محمد بن عبد الرزاق الخطيب الدمشقي وعبد الرحمن بن شيخ الحبشي اليمني كلاهما، عن أبي النصر محمد بن عبد القادر الخطيب، عن الوجيه الكزبري، عن مرتضى الزبيدي، عن أحمد بن شعبان الزعبلي، عن شمس الدين محمد بن العلاء البابلي، عن الشمس محمد بن أحمد الرملي، عن شيخ الإسلام زكريا الأنصاري، عن الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، عن المؤلف الحافظ العراقي رحمهم الله أجمعين وألحقنا بهم في الصالحين.



## نبذة عن الناظم الله

هو الحافظ، أبو الفضل، عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن العراقي.

وهو كردي الأصل، ووُلِد ه بالقاهرة، سنة خمس وعشرين وسبعمئة للهجرة النبوية ٧٢٥هـ. حيث قَدِم أبوه ه من مدينة إربل، إلى القاهرة، وتوفي بها ه سنة ست وثمانمئة ٨٠٦ للهجرة النبوية.

شيوخه: تتلمذ على عدد من الشيوخ، منهم: الإسنوي هي وهو من الفقهاء الكبار، وتقى الدين الأخنائي، والعلاء التركماني، وابن جماعة، وغيرهم من العلماء.

وبدأ طلب العلم في صِغره، وكانت له رحلات في طلب العلم، رحل من القاهرة إلى الإسكندرية، وإلى بيت المقدس، وإلى الشام، وإلى الحجاز: إلى مكة والمدينة، وتتلمذ على علماء هذه البلاد.

تلاميذه: تتلمذ عليه كثير ممَّنْ صاروا بعد ذلك من كبار العلماء، وأبرز تلاميذه:

١ – الحافظ ابن حجر العسقلاني ﷺ وهو من الأئمة الكبار، وكان قاضي قضاة مصر في زمانه، وذُكِر أنه لازم الحافظ العراقي نحو عشر سنين ملازمة تامة، كان يتعلم فيها من الحافظ العراقي، وكان ابن حجر لا ينادي الحافظ العراقي إلا بـ (يا سيدي)، إجلاله له.

٢- الحافظ نور الدين الهيثمي: من كبار حُفّاظ الحديث وأئمة السُّنة.

٣-ابنه: أبو زرعة، ولي الدين العراقي، وهو مؤلف كتاب «طرْح التثريب» في عدة مجلدات في شروح الحديث النبوي الشريف.

[1] للاستزادة ينظر "إنباء الغمر" جـ ٢، صـ ٧٥، "الضوء اللامع" للسخاوي، جـ ٤، صـ ١٧١.

#### مؤلفاته: له مؤلفات كثيرة: منها:

- ۱ «شرح على سنن الترمذي».
- Y-وفي الفقه: «تتمات المهمات في الفقه وأصوله».
- ٣-وله منظومة في غريب القرآن الكريم- معاني الكلمات الغريبة في القرآن الكريم-.
- ٤ وله كتاب «المغني عن حمْل الأسفار في الأسفار» وموضوعه تخريج أحاديث
   كتاب «إحياء علوم الدين» للإمام أبي حامد الغزالي ...
- - وله ألفية في الحديث النبوي غير ألفية السيرة التي معنا في علوم الحديث النبوي الشريف اسمها: «ألفية الحديث».

مناصبه وأعماله: تولى القضاء في المدينة النبوية، وتولى الخطابة في المسجد النبوي الشريف، وإمامة المسجد الشريف نحو ثلاث سنين وخمسة أشهر، وذلك عندما رحل إلى المدينة ...

وتولى التدريس في دار الحديث الكاملية، والظاهرية، وجامع ابن طولون، والمدرسة الفاضلية، وكانت هذه المدارس العلمية بمنزلة الجامعات الكبيرة في زماننا هذا، وكانت يُرحَل إليها لطلب العلم.

وكان ه كثير الحياء، مجتهدًا في العبادة، يقول الحافظ ابن حجر: لازمته مدة فلم أره ترك قيام الليل، وكان يصوم ثلاثة أيام من كل شهر ه.

وعُرِف بصلاحه واستجابة دعائه؛ كان الناس في القاهرة إذا أصابهم قحط في زمانه، وتوقف نهر النيل بسبب الجدب وقلة المطر؛ صلى بهم الحافظ العراقي مصلاة الاستسقاء، وخطب خطبة بليغة، ودعا الناس إلى التوبة والاستغفار، فانهمر المطر، وجاء النيل عاليًا.

## موضوع الكتاب

موضوعه في علم السيرة النبوية.

أولًا: ما المقصود بالسيرة النبوية؟

السيرة في اللغة معناها: طريقة السير، وتأتي أيضًا بمعنى مسير الأيام والليالي، يقال: سيرة فلان: أي كيف سارت أيامه ولياليه؟

وبمعنى الحالة التي يكون عليها الشيء، ومن هذا الباب قول الله ، ﴿ سَنُعِيدُ هَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ [طه: ٢١] أي: سنعيد العصا إلى حالتها الأولى.

أما في الاصطلاح: فعلم السيرة النبوية عُرِّف بتعريفات منها:

١ - ما كان عليه النبي ، من مولده إلى وفاته.

٢ - وقيل: العلم الذي تُدرَس فيه أنباء النبي هي من مولده ونشأته، وبعثته، وهديه في الدعوة إلى الله ومغازيه

موضوع علم السيرة النبوية هو: شخص رسول الله هو وما يتعلق بذاته الشريفة، وأخباره، وأحواله ه.

ثمرة دراسة السيرة النبوية: دراسة السيرة النبوية لها فوائد وثمرات عديدة، منها:

اخما تعين على فهم كتاب الله ﴿ وذلك أن حياة النبي ﴿ هي التطبيق العملي لما في القرآن الكريم من التكاليف الشرعية، فكان النبي ﴿ هو المثال العملي والتطبيق العملي للقرآن.

٢- أنها توصل المسلم إلى الإيمان برسول الله في فمن خلال دراسة سيرته يعلم أن هذا النبي له لم يكن مجرد إنسان عادي له ذكاء أو فهم، فتميز به عن الآخرين، وإنما كان رسولًا مؤيدًا من عند الله في بالمعجزات وبخوارق العادات، وأن مَنْ اتصف بهذه الصفات لا يمكن إلا أن يكون رسولًا من عند الله في.

٣- أنها تدعو المسلم إلى الاقتداء برسول الله ﴿ واتخاذه أسوة حسنة ﴿ امتثالًا لأمر الله ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمُ ٱلْأَخِرَ ﴾
 [الأحزاب: ٢١].

٤ - الاقتداء بهدي النبي الله في التربية، وفي التعليم، وفي العبادة، وفي كل باب من أبواب الدين.

٥- أنها السيرة الوحيدة الباقية لنبي من الأنبياء الله فلا يوجد نبي من الأنبياء الله نُقِلت إلينا تفاصيل أحواله من يوم مولده إلى يوم وفاته، وجميع أعماله خلال اليوم والليلة، والحضر والسفر، وأحواله في بيته، وأحواله مع الناس، وأحوال في كل جانب من جوانب الحياة، وهذا الأمر مما تميز به رسولنا الله ولا يُعرف لغيره، فمَنْ أراد أن يقتدي بالأنبياء بصفة عامة فلن يجد أمامه سيرة كاملة لنبي منهم سوى سيرة نبينا الله.

#### علاقة السيرة النبوية بغيرها من العلوم الإسلامية:

أولاً: علاقة السيرة النبوية بعلم التاريخ: هي قسم من التاريخ، ولكنها قسم عظيم، ولا بد من معرفته، وله أثره فيما بعده.

فعلاقة السيرة بالتاريخ علاقة الجزء بالكل؛ لأنها قسم من التاريخ، لكنه أُفْرِد لأهميته وللعناية به، وأثره في سلوك المسلم، فمعظم أحداث التاريخ لا ينبني عليها عمل، وإنما تُذْكَر للاعتبار، ومعرفة الحوادث، وربما للتسلية والتفكه، وغير ذلك، لكن سيرة النبي ١

=[11]

إنما تراد للتعلم وللتأسي، والاقتداء به الله وللتعرف عليه وزيادة الإيمان به الله فلذلك أُفردَت عن عموم التاريخ

ثانيًا: علاقة السيرة بالسُّنة النبوية: السيرة لها علاقة بالسُّنة النبوية، فبينهما ما يُسمى بعموم وخصوص من وجه؛ فكل منهما أعم من الآخر من جهة، وأخص من جهة أخرى، فهناك جزء مشترك بين السيرة والسُّنة، فالسُّنة: هي ما أُضيف إلى النبي من قول أو فِعْل أو تقرير. وما أُضيف إلى النبي في: منه ما يتعلق بغزوات رسول الله في، ومنه ما يتعلق بهديه في الدعوة في ومراحل دعوته إلى غير ذلك.

فهناك قسم مما أُضيف إلى النبي شهم مشترك بين السُّنة والسيرة، لكن نجد جزءًا من أحداث السيرة ينطبق عليه أنه سيرة، ولا ينطبق عليه أنه سُنة، مثل: ما يتعلق بقصص الصحابة أثناء مواقفهم مع النبي شهما ليس فيه رواية عن النبي ش.

وهناك قسم من السيرة يتعلق بما قبل بعثة النبي الله مما رُوي عن غير رسول الله الله من الأخبار والروايات التي تُروى في حال الناس قبل بعثته الله فهذا مما لا يدخل في السيرة ولا في السُّنة.

وهناك قسم في السُّنة ليس داخلًا في السيرة، مثل: أحاديث النبي المتعلقة بأحكام الطهارة والصلاة، وأحكام البيوع...، فهي من سُنة النبي الكنها ليس لها تعلُّق بالسيرة.

كذلك هناك أيضًا ما يتعلق بِسِير الصحابة ، فجزء منه له علاقة بسيرة النبي ، وهو ما يتعلق بقصصهم وأخبارهم أثناء مرافقتهم رسول الله ، في حوادث السيرة المختلفة، وهناك أجزاء أخرى من سِير الصحابة تتعلق بأحوالهم قبل لقاء رسول الله ، وأحوالهم بعد وفاة رسول الله ، فهذه متعلقة بسير الصحابة وتراجمهم.

وعلم السيرة النبوية تفرّعت منه علوم إسلامية، وصارت لها مؤلفات مستقلة، فمن ذلك: علم المغازى والملاحم.

المغازي: هي غزوات النبي ، أي: المعارك الحربية التي شهدها الرسول .

أما الملاحم: فهي المعارك الحربية بصفة عامة بين المسلمين وغيرهم من الأمم الأخرى، فأي معركة بين المسلمين وأُمة أخرى تُسمى ملحمة، وعندما يقال: الفتن والملاحم، يُقصَد بالفتن: المعارك التي وقعت بين المسلمين، والملاحم: المعارك التي وقعت بين المسلمين.

فتجد كتبًا في الملاحم تتكلم عن المعارك الحربية بصفة عامة، من ضمنها المغازي، وهناك كتب أُفرِدَت للمغازي تتكلم عن غزوات النبي ، وغزوات النبي و و تفاصيل أحداثها هي جزء من سيرة النبي .

وهناك أيضًا كتب الشمائل النبوية، وهي: الكتب التي تتكلم عن الصفات الخِلقية والخُلقية لرسول الله هو وما يتعلق بعادات النبي في في الأمور الجِبِلية مثل: عادات النبي في في الأكل والشرب والمشي والجلوس، كل هذا يُسمى الشمائل النبوية، فهو جزء من السيرة، لكنه أُفرِد بعلم مستقل وصارت هناك كتب مخصصة للشمائل النبوية.

وهناك علم الخصائص النبوية: وهي الأمور التي اختص الله ﴿ بها الرسول ﴿ وميّزه بها عن غيره من الأنبياء، ويدخل فيها ما ميّز الله أُمته به عن غيرها من الأمم، مثل قول النبي ﴿ : ﴿ أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِي الأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاَةُ فَلْيُصَلِّ، وَأُحِلِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إلى وَأُحِلِيتُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إلى



قَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ إلى النَّاسِ عَامَّةً »[١]. وهناك عدة مؤلفات أُفرِدَت في الخصائص النبوية.

وهناك علم دلائل النبوة، والمقصود به: تبشير الأنبياء السابقين بنبينا وتبشير الكتب السابقة على القرآن برسول الله ، ومما يُذكر فيها أيضًا: بعض الحكايات التي تُحكّى عن الكُهَّان والمنجمين، فبعضهم أخبروا عن بعثة النبي ، وهذه الأشياء لا يُعتمد عليها ، لكن يذكرونها على أنها مما يُروَى من الأشياء التي حصلت قبل بعثة النبي ودفعت بعض الناس إلى السؤال عن النبي ، وهناك كتبٌ في دلائل النبوة، مثل: دلائل النبوة للحافظ أبي نعيم، ودلائل النبوة للبيهقي، وغيرهما من الأئمة ألّفوا كتبًا خاصةً في موضوع دلائل النبوة.

وهناك المعجزات النبوية أيضًا، وهي علم من العلوم المنبثقة عن السيرة، والمعجزات جزء من دلائل النبوة، مما يُستدَل به على نبوة النبي ، والمعجزات: هي خوارق العادات التي أجراها الله على يد النبي فأفرد بعض العلماء كُتبًا للكلام عن معجزات الرسول .

ومعجزات النبي الله قالوا: أكثر من مائة نوع، كل نوع تحته وقائع متعددة، مثل: تسبيح الحصى بين يدي النبي ، وتسليم الشجر والحجر عليه، ونبْع الماء من بين أصابعه الشريفة في عدة وقائع كان يعطش الصحابة ولا يجدون ماءً فينفجر الماء من بين أصابع النبي حتى يشرب الجيش كله، عدة آلاف يشربون من هذا الماء، ويملؤون أوعيتهم، وبركة الطعام، أي: تكثير الطعام ببركة وضْع النبي ي يده فيه، في أكثر من واقعة يضع النبي ي يده في الطعام، ويدعو فيُبارَك في هذا الطعام القليل، حتى

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري ٣٣٥ وصحيح مسلم ٥٢١.

يأكل منه مئات من الناس، ويبقى الطعام بعد الأكل أكثر منه مما كان عليه قبل أن يؤكل، ومعجزة انشقاق القمر للنبي ... وسيأتينا كثير من هذه المعجزات إن شاء الله لاحقا.

وهناك علم حقوق النبي هو وهو من العلوم التي انبثقت عن السيرة النبوية: وحقوق النبي همثل: حق طاعته، واتباعه، وتصديق خبره، والصلاة والسلام عليه كلما ذُكِر ومحبته هم، وتقديم محبته على محبة الوالد، والولد، والناس أجمعين، وغير ذلك من حقوق النبي على أمته.

وفي العصر الحاضر، ظهر نوع جديد من الكتابة في السيرة النبوية تُفرَد لتناول جوانب معينة من حياة النبي همثل: دراسة حياة النبي هو باعتباره قائدًا عسكريًا، كما فعل اللواء محمود شيت خطاب من علماء العراق، في كتابه «الرسول القائد» والمؤلف كان لواءً في الجيش، واستغل مهارته العسكرية في الكتابة في هذا الموضوع، وله عدة مؤلفات متخصصة في مهارة النبي هو كقائد عسكري حربي، وكيفية تخطيط وإدارة النبي هو للمعارك.

وهناك ما يتعلق بالنواحي الإدارية في حياة رسول الله باعتباره قائدًا إداريًا ضرب الله المثل الأعظم في حُسْن الإدارة ، وكذلك هديه في مجال التربية والتعليم، واستعمال النبي الله للوسائل التربوية التي يزعمون أنها وسائل حديثة، وكلها قد استعملها النبي على أكمل وجه في طُرق تربيته وتعليمه ...

كذلك: الجوانب الأُسرية في حياة النبي ﴿ باعتباره زوجًا، وباعتباره أبًا ﴿ وتناوُل هذه الجوانب ودراستها في حياة رسول الله ﴿ فالآن توسعت الدراسات في جوانب من سيرة المصطفى ﴾.

فكل هذه العلوم متفرعة عن علم السيرة النبوية.



#### ترتيب كتب السيرة:

موضوعات السيرة النبوية مرتبة تاريخيًا حسب تسلسل الأحداث التاريخية من مولده الله إلى يوم وفاته والمراحل التي مرّبها، بخلاف كتب السنة، والكتب التي لها علاقة بالسيرة، فهذه تكون مُرتبة ترتيبا موضوعيًا حسب الموضوعات.

### من فضائل علم السيرة النبوية:

١ - أنه داخل في فضل العلم الشرعى بصفة عامة؛ فهو علم من العلوم الإسلامية.

٢-أنه يدخل في تدبير القرآن الكريم، وقدقال الله ﷺ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [محمد: ٢٤]، وتدبير القرآن الكريم يتضمن تدبير آيات الغزوات، وآيات أحداث السيرة، فسورة آل عمران بها نحو أكثر من ثمانين آية تتعلق بغزوة أحد، والدروس والعبر المستفادة من الغزوة، وسورة الأنفال معظمها يتعلق بأحداث غزوة بدر، وما يستفاد من أحداث الغزوة، وسورة التوبة تتعلق بغزوة تبوك، وما صاحبها من مواقف المنافقين في هذه الغزوة، وتخلفهم وقعودهم، وكيدهم لرسول الله ﴿ وغزوة الأحزاب - وهي غزوة الخندق - تناولتها سورة الأحزاب، وغير ذلك من مغازي رسول الله ﴿ المراد منها. السيرة النبوية تدبير لكتاب الله ﴿ ومرور على هذه الآيات الكريمة وفهم المراد منها.

٣-أنها تدخل في فهم سُنة النبي ﴿ وتبليغها؛ لأن هناك قسمًا مشتركًا بين السُّنة والسيرة، فدراسة السيرة تُعتبَر دراسة لقسم من سُنة رسول الله ﴿ وقد قال ﴿ نَضَّرَ اللهُ اللهِ مَنْ مُو اَفْقَهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَانَّهُ رُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ لَيْسَ بِفَقِيهٍ، وَرُبَّ المُرَأً سَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا، فَحَفِظَهُ حَتَّى يُبَلِّغَهُ غَيْرَهُ، فَانَّهُ رُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ لَيْسَ بِفَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ إلى مَنْ هُو أَفْقَهُ مِنْهُ (١١)

<sup>[</sup>١] رواه أحمد في مسنده ٢١٥٩٠ وأبو داود ٣٦٦٠ والترمذي ٢٦٥٦ وابن ماجه ٢٣٠.

## 

يذكر العلماء أن أوّل ما من كتب في سيرة النبي ﴿ هو الصحابي الجليل سهل بن أبي حثمة الأنصاري ﴿ ، فقد كتب جزءًا من سيرة رسول الله ﴾ ، رواه عنه حفيده، وتلميذ حفيده هو الواقدي، وهو واحد من كبار علماء السيرة.

وكذلك سعيد بن عبادة الخزرجي، وسعيد بن المسيب، والشعبي، وعُروة بن الزبير، وأبان بن عثمان بن عفان، ومحمد بن شهاب الزهري، كل هؤلاء من علماء التابعين كتبوا في سيرة النبي ، لكن كانت كتاباتهم غير كاملة؛ لأنها لم تكن مشتملة على سيرة النبي ، من بدايتها إلى نهايتها، وإنما كانت أجزاءً متفرقة.

ثم بعد ذلك: الكتب الكاملة، ومن أوائلها كتاب المغازي للواقدي، وسيرة محمد بن إسحاق وكان من علماء المدينة النبوية، وهو من أتباع التابعين، من معاصري الإمام مالك رحمه الله، و كل مَنْ كتب في السيرة بعده فهُم عيالٌ عليه، أي: عالة على كتب محمد بن إسحاق من فكتابه في السيرة أكبر كتب السيرة، وكل مَنْ كتب في السيرة بعده كان تلخيصًا لكتابه.

وهناك الطبقات لابن سعد وتاريخ الطبري، وغيرها، فهذه بدايات كتب السيرة، لكن أجمعها وأشملها هو كتاب ابن إسحاق، وبعد ذلك تتابعت كتب السيرة، وأكثرها إما تلخيص لكتاب محمد بن إسحاق أو تلخيص لكتاب من التي اعتمدت عليه.

#### اسم هذا العلم:

علم السيرة النبوية، ويقال له أيضا: المغازي، فبعض العلماء يكتب في السيرة تحت اسم المغازي، مثل: كتاب «المغازي» للواقدي، ، وهذا من باب تسمية الكل بالجزء؛ لأن المغازي النبوية هي القسم الأعظم في سيرة النبي ، فلذلك يُطلَق على السيرة



كلها (علم المغازي)، وبعضهم يجمع الأمرين، فيقول: السِّير والمغازي، وبعضها يسمى السيرة النبوية، وبعضها تسمى المغازي فقط.

### استمداد هذا العلم:

مستمد من كتاب الله في فأحداث السيرة كثير منها ذُكِر في القرآن الكريم، و من سُنة النبي في، ومن مرويات السلف وعلماء السِّير.

## حُكم الشارع في تعلُّم السيرة النبوية:

فرض كفاية، أي: يجب على المسلمين أن يكون فيهم طائفة يعلمون سيرة نبيهم ها، ولو خلا المسلمون ممَّنْ يعلم سيرة النبي الله الثموا جميعًا بهذا، فهو من فروض الكفايات التي لا بد أن تقوم بها طائفة، إذا قامت بها طائفة سقط الإثم عن الباقين.

#### مسائل هذا العلم:

بعض العلماء يُقسِّم مسائل السيرة إلى ثلاثة أقسام رئيسة: المبتدأ، والمبعث، والمغازى.

- ١ المبتدأ: هو ما قبل بعثة النبي ، مما يشمل الحديث عن نشأة العالم، وحاله من أيام آدم ، والأنبياء السابقين، ثم حالة العالم قبل بعثة النبي .
- ٢-المبعث: هو ما يتعلق بنشأة النبي ١٠ وبعثته، وما يتبع ذلك من المرحلة المكية+.

#### مقدمة المؤلف

# ١- يَقُولُ رَاجِي مَـنْ الَيْهِ الْمَهْرَبُ ١- يَقُولُ رَاجِي مَـنْ الَيْهِ الْمَهْرَبُ

(«عَبْدُ الرَّحِيْمِ بْنُ الْحُسَيْنِ» الْمُذْنِب) هذا من تواضعه وانكساره بين يدي الله تعالى؛ يصف نفسه بأنه مُذنب خطّاء يرجو رحمة الله تعالى.

٢- أَحْمَدُ رَبِّي بِأَتَمِ الْحُمْدِ
 ولِلصَّلاَةِ وَالسَّلاَمِ أُهْدِيْ:
 إلى نَبِيِّهِ، وَأَرْجُو الله فِي نُجْعِ مَا سُئِلْتُهُ شِفَاهَا
 إلى نَبِيِّهِ، وَأَرْجُو الله فَيْ الله في الله

(أُهْدِيْ إلى نَبِيِّهِ) أي: يُهدي الصلاة والسلام إلى النبي ، وإنه يرجو الله ، (في نُجْحِ) أي: أن ينجح الأمر الذي (سُئِلْتُهُ)، فالمؤلف سُئل (شِفَاهَا) أي مشافهة، بعض الناس طلبوا منه مشافهة (نَظْمِ سِيْرَةِ النَّبِيِّ الأَمْجَدِ) والنظم هو: الشِّعر، فالكلام: منظومٌ،

[١] هو جزء من حديث البراء بن عازب الذي رواه البخاري٢٤٧ ومسلم٠٢٧١

= ( ) 9

ومنثور، فالمنظوم هو الشعر، والمنثور: ما سواه، والمؤلف سئل أن ينظم سيرة النبي هي شعرًا؛ لأن الشعر حفظه أسهل من النثر؛ لذلك سلك العلماء هذا المسلك في ضبط العلم، وتسهيله للمبتدئين، فعملوا المنظومات العلمية في كثير من العلوم؛ لأنها تضبط العلم، وتكون أسهل في الحفظ والاستحضار.

(أَلْفِيَّةً): أي منظومة من ألف بيت، (حَاوِيَةً لِلْمَقْصَدِ) شاملة لمقاصد السيرة النبوية، وغاياتها، وأهم أحداثها.

# ٥- وَلْيَعْلَمِ الطَّالِبُ أَنَّ السِّيرَا: تَجْمَعُ مَا صَحَّ، وَمَا قَدْ أُنْكِرَا

هنا يُنبه المؤلف على أن كتب السيرة النبوية تجمع ما صح على قوانين علماء الحديث وضوابطهم في تصحيح الأحاديث وقبولها، فمنها ما صح، وما قد أُنكِر، أي ليست له أسانيد تصح، وربما تُروَى الحادثة الواحدة أحيانًا بعدة روايات بينها تعارض، بحيث لا يمكن قبول هذه الروايات جميعًا في آنٍ واحد، فالحادثة وقعت مرة واحدة، فإما أن تكون وقعت هكذا، أو هكذا، وأحيانًا يتعذر الجمع والتوفيق بحيث يُعلَم أن إحدى هذه الروايات فيها خطأ أو فيها خلل.

بِهِ، وَانْ اسْنَادُهُ لَـمْ يُعْتَـبَرْ ذَكَرْتُ مَا قَدْ صَحَّ مِنْهُ وَاسْتُطِرْ

- وَالْقَصْدُ: ذِكْرُ مَا أَتَى أَهْلُ السِّيرْ
 - وَالْقَصْدُ: ذِكْرُ مَا أَتَى أَهْلُ السِّيرْ
 - فَانْ يَكُنْ قَدْ صَحَّ غَيْرُ مَا ذُكِرْ:

قصد في هذه الألفية أن يأتي بما ذكره أهل السِّير، حتى لو كان إسناده ليس بالإسناد القوي، لكنه يُنبه إذا كان (صَحَّ غَيْرُ مَا ذُكِرْ) أي إذا كان الموضوع الواحد قد وردت فيه عدة روايات، بعضها صحيح، وبعضها ضعيف، (ذَكَرْتُ مَا قَدْ صَحَّ مِنْهُ وَاسْتُطِرْ) فإنه يُنبّه على الصحيح منها.

وهنا ننبّه على أن علماء الإسلام منذ القرون الأولى نبّهوا على أن السيرة النبوية لا يُشترَط لها ما يُشترَط للأحاديث المتعلقة بالعقائد والأحكام من الشروط، أي: يُتساهَل في روايات السيرة النبوية ما لا يُتساهَل في أحاديث العقائد والأحكام، من جهة قبول الروايات التي فيها انقطاع في الإسناد، فأحيانًا يكون الإسناد غير متصل، لكن الخبر شاع وانتشر، والناس يروونه، فعلماء السيرة الأوائل الذين جمعوا الأخبار كانوا يجمعونها مما شاع واشتهر بين الناس، وإن لم يكن له إسناد متصل.

مثلًا: أحداث الغزوات وتفاصيل ما وقع فيها، هي أخبار مما يرويه الناس، وأصبح مشهورًا بينهم، فكان علماء السيرة الأوائل يكتفون بهذا.

والإمام أحمد كان يقول: (ثلاثة علوم ليس لها إسناد: التفسير، والملاحم، والمغازي). والمقصود بقوله: (ليس لها إسناد) أي: الغالب على رواياتها أنها تكون موقوفة على الصحابة، وليس لها إسناد متصل إلى النبي ، ثم ما كان متصلاً منها إلى النبي قد لا يوجد له إسناد صحيح على شروط الْمُحدِّثين، ولذا قال الإمام الزركشي معلقًا على قول الإمام أحمد ؛ «قال المحققون من أصحابه: ومراده: أن الغالب أنها ليس لها أسانيد صحاح متصلة، وإلا فقد صح من ذلك كثير»[1].

و بالرغم من هذا فإنهم كانوا يقبلون هذه المرويات- في نطاق السيرة النبوية-، لكن

<sup>[</sup>١] البرهان في علوم القرآن ٢٥٦/٢.



إذا جاؤوا إلى مجال الاعتقاد، والحلال والحرام، تكون هناك درجة أعلى من التدقيق، لكن مجرد أحداث السيرة، وأن فلانًا من الصحابة قد شهد هذه الغزوة أو لم يشهد هذه الغزوة، أو أن الذي قتل فلانًا من الزعماء الكافرين هو فلان، أو مثل هذه الأمور، فما كانوا يدققون فيها؛ لأنها روايات لا يترتب عليها تحليل وتحريم، ولم يترتب عليها مسألة من مسائل الاعتقاد، فجرى العمل في السيرة بتخفيف شروط قبول الخبر.

ولذا فمن الخطأ أن نحاول إخضاع علم السيرة لقواعد المحدثين؛ لأن هذا خلاف صنيع العلماء المتقدمين، ولأننا إذا فعلنا هذا سوف نطرح أكثر روايات السيرة النبوية، وسوف يحدث فجوة في أحداث هذا العلم، ويقطع تسلسلها، وقد حاول بعض المعاصرين أن يدققوا في مرويات السيرة النبوية، ويطبقوا قواعد علم الحديث على السيرة النبوية، فألفوا كتبًا، تحمل عنوان «صحيح السيرة النبوية»، واستبعدوا كل ما خالف قواعد الْمُحدِّثين، فأدى هذا إلى استبعاد قسم كبير من مرويات السيرة، مما جعل أحداث السيرة غير متسلسلة، وأصبحت السيرة النبوية كأنها عبارة عن مواقف متفرقة لا رابط لها ولا تسلسل، وربما كان بين الموقف والموقف سنوات أو شهور، مما يعيق فهمها ويؤدي إلى تمزقها وضياع الفائدة منها، وهذا منهج غير المنهج الصحيح الذي كان عليه علماء السلف، فقد كانوا يروون سيرة النبي همقتصرين على هذه الأخبار كان عليه علماء السلف، فقد كانوا يروون سيرة النبي مقتصرين على هذه الأخبار طالما أن المسألة لم يترتب تحليل وتحريم ومسألة من مسائل الاعتقاد.

ومعظم علماء السيرة كانوا يأخذون عن أولاد الصحابة، فالواقدي ومحمد بن إسحاق كانوا معاصرين لأولاد الصحابة هذا فكانوا يسمعون من أولاد الصحابة ما يحكون عن آبائهم، لكن لا يعتنون بكون الإسناد متصلًا ومدى ثقة الرواة، اعتمادًا على الشهرة وانتشار الخرر.



## أسماؤه الشريفة 🏨

هذا الباب ذكر فيه أسماء رسول الله وكان من عادة العرب أنهم إذا فخّموا شيئًا واعتنوا به، وأهمهم أمره كثّروا أسماءه، أي: جعلوا له أسماء كثيرة تدل على عنايتهم به، واهتمامهم بأمره، وكل اسم منها يدل على صفة من صفات المسمى، والنبي الله أسماء كثيرة، سيأتي بيانها في النظم.

# ١- مُحَمَّدُ مَعَ الْمُقَفِّي أَحْمَدا الْخَاشِرُ الْعَاقِبُ وَالْمَاحِي الرَّدَى

قال ﷺ: « لِي خَمْسَةُ أَسْمَاءٍ: أَنَا مُحَمَّدٌ وَأَحْمَدُ، وَأَنَا المَاحِي الَّذِي يَمْحُو اللهُ بِي الكُفْرَ، وَأَنَا العَاقِبُ»[11]. الكُفْرَ، وَأَنَا العَاقِبُ»[11].

وقول النبي هذ: « لي خمسة أسماء» لا يفيد الحصر؛ لورود غيرها في أحاديث أخرى، ولكن إما أنها خمسة أسماء وردت في الكتب السابقة، أو خمسة أسماء لم يتسمَّ بها أحدٌ قبله.

<sup>[1]</sup> متفق عليه: البخاري ٣٥٣٢ ومسلم ٢٣٥٤.

<sup>[</sup>٢] متفق عليه: البخاري٢٧٣٦ ومسلم٧٦٦٧.



أول اسم من أسمائه هو (مُحَمَّدُ) هن، وهذا الاسم جاء في كتاب الله قال الله تعالى: ﴿ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدِ وَهُوَ المُخَمَّدِ وَهُوَ المُخَمَّدِ وَهُوَ المُخَمَّدِ وَهُوَ المُخَمَّدِ وَهُوَ المُخَمَّدِ وَهُوَ المُخَمِّدِ وَهُوَ المُخَمِّدِ وَهُوَ المُخَمِّدِ وَهُوَ المُخَمِّدِ وَهُوَ المُخَمِّدِ وَهُوَ اللهِ فَي اللهُ فَي اللهِ فَي اللهُ اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهُ اللهِ فَي اللهُ اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهِ فَي اللهُ اللهُواللَّا اللهُ اللهُ

(مُحَمَّدُ) أي: الذي يُحمَد لكثرة خصاله الحميدة ، فالله و ملائكته حمدوه، والحمد بمعنى الثناء والذِّكْر الحسن، فالله على حمد رسوله ، أي: مدحه وذكره ذِكْرًا حسنًا، وأثنى عليه رب العالمين، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ فَقَالَ: أَتَانِي جِبْرِيلُ ، فَقَالَ: إِنَّ رَبِّي وَرَبَّكَ يَقُولُ لَكَ: كَيْفَ رَفَعْتُ ذِكْرَكَ؟ قَالَ: اللهُ أَعْلَمُ ، قَالَ: إِذَا ذُكِرْتُ ذُكِرْتُ مَعِي [1].

قال القاضي عياض: حمى الله كل من تسمى به أن يدعي النبوة أو يدعيها أحد له أو يظهر عليه سبب يشكك أحدا في أمره[٢].

فلم يتسمَّ به أحد قبل رسول الله ﴿ إِلا قُرب ميلاد النبي ﴿ لَما أَخبر الأحبار والكهَّان أَن نبيًّا يُبعَث اسمه محمد، فتسمى به بعض العرب.

قال القاضي عياض عن اسم محمد: لم يسم به أحد من العرب ولا غيرهم إلى أن شاع قبيل وجوده وميلاده، أن نبيا يبعث اسمه محمد، فسمى قوم قليل من العرب أبناءهم بذلك، رجاء أن يكون أحدهم هو، والله أعلم حيث يجعل رسالته، وهم محمد بن

<sup>[</sup>۱] أخرجه ابن حبان في صحيحه (۸ / ۱۷۵) برقم: (۳۳۸۲) وأبو يعلى في مسنده (۲ / ۵۲۲) برقم: (۱۳۸۰).

<sup>[</sup>٢] الشفا بتعريف حقوق المصطفى ، ١ / ٢٣١.

أحيحة بن الجلاح الأوسي ومحمد بن مسلمة الأنصاري ومحمد بن براء البكري ومحمد ابن سفيان بن مجاشع ومحمد بن حمران الجعفي ومحمد بن خزاعي السلمي، لا سابع لهم[١].

وخُصَّ الله بسورة الحمد، وهي سورة الفاتحة.

<sup>[</sup>١] السابق.

<sup>[</sup>٢] هو جزء من حديث الشفاعة الطويل، وهو متفق عليه: البخاري ٧٤١٠ ومسلم١٩٣.



واختصه الله في بلواء الحمد، وهو لواء يحمله النبي في ينضوي تحته كل النبيين. واختصه الله في بالمقام المحمود وهو الشفاعة العظمى، يشفع في فصل القضاء، يطلب من الله في أن يقضي بين عباده، وسُميت أُمته بالحمّادين.

قال القاضي: سماه الله تعالى في كتابه محمدا وأحمد، فمن خصائصه تعالى له أن ضمن أسماءه ثناءه، فطوى أثناء ذكره عظيم شكره... ثم في هذين الاسمين من عجائب خصائصه وبدائع آياته فن آخر هو إن الله جل اسمه حمى أن يمسى بهما أحد قبل زمانه أما أحمد الذي أتى في الكتب وبشرت به الأنبياء فمنع الله تعالى بحكمته أن يسمى به أحد غيره ولا يدعى به مدعو قبله حتى لا يدخل لبس على ضعيف القلب أو شك[1].

ومن أسمائه الله المُقَفِّي) أي تابع الأنبياء وخاتمهم، وقافية كل شيء آخره، فهو المقفي للأنبياء أي الخاتم لهم، وهو السائر أيضًا على طريقتهم ونهجهم.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ قَفَيَّنَا عَلَىٰٓ ءَاثَـرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيَّنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ﴾[الحديد: ٢٧] فالنبي الذي يُقفِّي أي يأتي مُتبعًا وسائرًا على نهْج نبيّ قبله، والله ﴿ قفّى على آثار كل نبي بنبي، حتى كان نبينا ﴿ هو المقفي لجميع الأنبياء الخاتم لهم، والسائر على طريقتهم ونهجهم ﴾.

ومن أسمائه ﷺ: (الْحَاشِرُ) قال: «وأنا الحاشر: الذي يُحشَر الناس على قدمي» أي: على إثري، أي: يأتي الحشر في زمن نبوته ورسالته، فليس بينه وبين الحشر نبي.

والتفسير الثاني للحاشر: أنه أوّل مَنْ تنشق عنه الأرض يوم القيامة ، ثم يُخرَج الناس من القبور، ويُحشرون ليوم القيامة؛ لأنه قال الله - وهذه من خصائصه-: لا تُخَيِّرُوا بَيْنَ الْأَنْبِيَاءِ، فَإِنَّ النَّاسَ يَصْعَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ تَنْشَقُّ عَنْهُ الْأَرْضُ،

<sup>[1]</sup> الشفا بتعريف حقوق المصطفى ، ١ / ٢٣١.

البَّهِي مِنْ اللَّهِ الْمُؤْلِقِينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

فَإِذَا أَنَا بِمُوسَى آخِذٌ بِقَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ، فَلَا أَدْرِي أَكَانَ فِيمَنْ صَعِقَ، أَمْ حُوسِبَ بَصَعْقَةِ الْأُولَى [1].

ومن أسمائه ﴿ : (العاقب)، وفسّر ﴿ العاقب في الحديث نفسه فقال: «وأنا العاقب: الذي ليس بعدي نبي».

و من معاني العاقب أيضًا: الذي خلف مَنْ قبله في الخير، يقال: فلان عاقِب أي: قد خلف مَنْ قبله في الخير، فهو ، عاقب لِمَنْ سبقه من الأنبياء.

ومن أسمائه ﴿ : (الماحي) وفسر ﴿ الماحي في الحديث نفسه فقال: «وأنا الماحي الله على الله عنه الكفر هنا.

فالمقصود أن الكفر سيُمحى ببعثته أولًا فأول إلى أن يضمحل بعد نزول -عيسى المقصود أن الكفر وهذا محمول على الأغلب، وليس المقصود أن الكفر ينمحي من جميع البلاد، فلا يوجد كفر ولا يوجد كافر، ولكن المقصود: أن النبي عام المعمود الكفر، ويضمحل بدعوة النبي وبدينه وبشريعته أي شيئًا فشيئًا.

وبعض السلف فسر الماحي، فقال: يمحو الله ﴿ به سيئات مَنْ تبعه، وهذا التفسير رُوي مرفوعًا إلى النبي ﴿ ، ولكن الحافظ ابن حجر يقول: الأشبه أنه من قول أحد الرواة، لكن التفسير الثابت عن النبي ﴿ أنه قال: «يمحو الله بي الكفر».

ومسألة ظهور الإسلام على الكفر قالوا: أحيانًا يكون بالسيف والسنان، وأحيانًا بالحُجة والبيان، فالظهور بالحجة والبيان هذا دائم في كل وقت، محا الله الكفر أي:

<sup>[</sup>۱] أخرجه البخاري (۳/ ۱۲۱) برقم: (۲٤۱۲) ومسلم (۷/ ۱۰۲) برقم: (۲۳۷۳)



بالحجة والبيان، فحُجة الإسلام تمحو حجة الكفر، وتدحضها ، أما انتصار الإسلام على الكفر بالقوة، والسلاح، والسلطان، فهذا ليس في كل وقت وفي كل زمن، فقد قال الله تعالى: ﴿وَتِلُكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾[آل عمران: ١٤٠]، وسُنة الله في في الرسل وأتباع الرسل مع أعدائهم أن الحرب بينهم سجال، يُدالُون مرة، ويُدَال عليهم أخرى، لكن دائمًا الإسلام يدحض الكفر ويمحه بالحجة والبيان، والبرهان.

## رَهُ وَالْمُسَمَّى: بِنَبِيِّ الرَّحْمَةِ وَهُ وَ الْمُسَمَّى: بِنَبِيِّ الرَّحْمَةِ

الاسم السابع: (نبي الرحمة) عَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ فِي سِكَّةٍ مِنْ سِكَكِ الْمَدِينَةِ: أَنَا مُحَمَّدٌ، وَأَنَا أَحْمَدُ، وَالْحَاشِرُ، وَالْمُقَفِّي، وَنَبِيُّ اللَّحْمَةِ [1]. الرَّحْمَةِ [1].

وكان ﴿ رحيمًا بأُمته، كما وصفه ربه: ﴿ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨] وبعثه الله رحمةً للعالمين، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَكِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] يرجو لهم الهداية، ولما جاءه ملك الجبال يُخيّره أن يُطبِق عليهم الأخشبين فقال: ﴿ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْعًا ﴾ [٢]، فكان من رحمته ﴿ أنه يريد لهم الهداية ويسعى في هدايتهم، وادخر دعوته شفاعة لأمته ﴾ يوم القيامة.

وشريعته ﷺ كلها رحمة، رحمة بالأطفال والمساكين، والضعفاء والأرامل،

<sup>[</sup>۱] أخرجه ابن حبان في الصحيحه (۱۶ / ۲۲۱) برقم: (۱۹ م ۲۳۱) وأحمد في المسنده (۱۰ / ۷۷۲) برقم: (۱۳ م ۲۳۹۰) برقم: (۳۲۷) ، (۱ / ۲۳۹۲) برقم: (۳۲۷) ، (۱ / ۲۰۳) برقم: (۳۲۷) ، (۱ / ۲۰۳) برقم: (۳۲۸).

<sup>[</sup>۲] أخرجه البخاري في اصحيحه (٤ / ١١٥) برقم: (٣٢٣١) ، (٩ / ١١٨) برقم: (٧٣٨٩) ومسلم في اصحيحه (٥ / ١٨١) برقم: (١٧٩٥).

والأيتام، وحتى بالحيوان، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ ، ارْحَمُوا مَنْ فِي الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ»[1].

وكان الله كثير التوبة، على الرغم أن الله غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فكان الله يقول: « إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي، وَإِنِّي لَأَسْتَغْفِرُ اللهَ فِي الْيَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ »[٣].

وعن ابْن عُمَرَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبُوا إِلَى اللهِ فَإِنِّي أَتُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مِائَةَ مَرَّةٍ [1] .

وعَنْ زَاذَانَ قَالَ: حَدَّثَنِي رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ فِي دُبُرِ الصَّلَاةِ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَتُبْ عَلَيَّ، إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الْغَفُورُ»، حَتَّى بَلَغَ مِائَةَ مَرَّةٍ [1].

<sup>[</sup>١] أخرجه الترمذي (١٩٢٤).

<sup>[</sup>۲] أخرجه مسلم (٥/ ٩٢) برقم: (١٦٦٠).

<sup>[</sup>٣] أخرجه مسلم (٨/ ٧٢) برقم: (٢٧٠٢).

<sup>[</sup>٤] أخرجه مسلم (٨/ ٧٢) برقم: (٢٧٠٢).

<sup>[</sup>٥] أخرجه النسائي في االكبرى (٩/ ٤٥) برقم: (٩٨٥١)، وأحمد في المسنده (١٠/ ٩٤٩٣) برقم: (٢٢٠)



# ٣- وَفِيْهِ أَيْضًا: بِنَهِيِّ الْمَلْحَمَةُ وَفِي رِوَايَةٍ: نَهِيُّ الْمَرْحَمَةُ

الاسم التاسع: (نبي الملحمة) والملحمة: الحرب، سميت بذلك؛ لاشتباك الناس فيها كاشتباك السدى باللُّحمة، (سَدى الثوب: بفتح السين، جمع أسدية وأسداء: وهي الخيوط الممتدة طولًا، وهي التي ينسج منها الثوب، واللُّحمة: الخيوط الممتدة عرضًا) فالناس في الحرب يشتبك بعضهم ببعض، فسُميت الحرب أو المعركة ملحمة.

وسُمي ﴿ نبي الملحمة؛ لأنه ﴿ كان مجاهدًا غازيا في سبيل الله، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «بُعِثْتُ بِالسَّيْفِ حَتَّى يُعْبَدَ اللهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَجُعِلَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «بُعِثْتُ بِالسَّيْفِ حَتَّى يُعْبَدَ اللهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَجُعِلَ رَزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُمْحِي »[1] أي: كان مصدر رزقه ﴿ مما يغنمه في الغزوات، فقد جعل الله ﴿ له نصيبًا من المغانم، وبعض الأنبياء السابقين كانوا غير مأمورين بقتال أعدائهم كعيسى ﴿ ولكن نبينا ﴾ شريعته كشريعة موسى ﴿ كان موسى مأمورًا بقتال أعدائه.

الاسم العاشر: (نَبِيُّ الْمَرْحَمَةُ) والمرحمة هي: الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّهْرِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّهْرِ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّهْرِ الله: ١٧-١٨].

فأصحاب الميمنة: هم الذين يوصي بعضهم بعضًا بالصبر، ويوصي بعضهم بعضًا بالمرحمة، ومرّ بنا أن النبي هو نبي الرحمة، ونبي المرحمة، والمرحمة هي الرحمة.

<sup>[</sup>۱] أخرجه البخاري معلقا عن ابن عمر (٤/ ٤٠)

# ٤- طَهَ وَيَاسِيْنُ مَعَ الرَّسُولِ كَذَاكَ عَبْدُ اللهِ فِي التَّنْزِيْلِ

ومثل: ﴿ الْمَصَ اللهِ كَنَابُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ مِّنَهُ ﴾ [الأعراف: ١-٢] فهنا الخطاب أيضًا لرسول الله ، لكن هذا لا يعني أن ﴿ الْمَصَ ﴾ من أسمائه.

ففي القرآن كثير من الحروف المقطعة الأخرى غير طه وياسين، وورد بعدها خطاب لرسول الله هي أن هذه الحروف المقطعة من أسمائه هي، لكن المؤلف تبع مَنْ قال من المفسرين: إنها من أسماء رسول الله هي.

لكن (ياسين) بالذات قالوا: ورد اسمًا لنبي الله إلياس هذ في بعض القراءات القرآنية

كقراءة نافع ومَنْ وافقه: ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٠] أي: آل نبي الله ياسين ١٠٠٠] فيمكن التسمى بـ (ياسين) على أنه من أسماء نبي الله إلياس ١٠٠٠.

**— \*** 1 **—** 

وأما التسمي بـ (طه، وياسين) فالأصل في الأسماء الإباحة ما لم يرد دليل ينهى عن التسمي بها، فمسألة أنها من أسماء رسول الله الله الله الله عن أسمائه، فهذه مسألة لا علاقة لها بمسألة جواز التسمى بها.

الاسم الثالث عشر: (الرَّسُوْلِ) وهذا الاسم ورد كثيرًا في كتاب الله، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ ﴾ [المائدة: ٢٧] (الرسول) أي الْمُرسَل، ومعناه: الذي أرسله ربه ﴿ فبلغ رسالة الله ﴿ وبلّغ دينه وشرعه.

الاسم الرابع عشر: (عَبْدُ اللهِ) وهذا اسم وارد في (التَّنْزِيْلِ) أي في القرآن.

وبعض هذه الأسماء التي ذكر أنها من أسماء النبي القد تأتي على أنها صفات للرسول الله، وبعضهم يقول: إنها من أسمائه، فمن أسمائه في القرآن: عبد الله، وذلك في قوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ, لَمَّا قَامَ عَبُدُ ٱللَّهِ يَدَّعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًّا ﴾ [الجن: ١٩] أي: لما قام النبي يعول الله تعالى ﴿كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ لبدًا: أي مزد حمين عليه، مجتمعين عليه، فقالوا: إما أن يكون المقصود: ازد حام الجن على النبي الله تعالى. المقصود ازد حام المشركين عليه يصدونه عن الدعوة إلى الله تعالى.

ووصْف الله تعالى بالعبودية في أشرف المقامات: في مقام الدعوة إلى الله، وفي مقام الإسراء، وفي مقام الإسراء، وفي مقام التحدي بالقرآن، ففي الإسراء قال تعالى: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى ٓ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ عَلَيْكُ ﴾ [الإسراء: ١]، وفي مقام التحدي بالقرآن الكريم: ﴿ وَإِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ عَلَى البقرة: ٢٣].

# ٥- وَالْمُتَوَكِّلُ النَّبِيُّ الأُمِّيْ وَالسَّرَوُفُ الرَّحِيْمُ أَيُّ رُحْمِ

الاسم الخامس عشر: (الْمُتَوَكِّلُ) عن عبد الله بن عمرو قال عن النبي: «أَجَلْ، وَاللهِ انَّهُ لَمَوْصُوفٌ فِي التَّوْرَاةِ بِبَعْضِ صِفَتِهِ فِي القُرْآنِ: ﴿ يَا أَيُّ اَلنَّبِيُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا ﴿ فَي التَّوْرَاةِ بِبَعْضِ صِفَتِهِ فِي القُرْآنِ: ﴿ يَا يَا النَّيِّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا ﴿ فَي اللَّمْ اللهِ اللهُ عَلِيظٍ، وَلا سَخَّابٍ فِي الأَسْوَاقِ، وَلا يَدْفَعُ بِالسَّيِّةِ السَّيِّنَةَ، وَلَكِنْ المَتَوكِّلُ لَيْسَ بِفَظُ وَلاَ عَلِيظٍ، وَلا سَخَّابٍ فِي الأَسْوَاقِ، وَلا يَدْفَعُ بِالسَّيِّةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّقَةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّئَةِ السَّيِّ اللهُ وَلَكُنْ عَفُولُوا: لا اللهُ اللهُ اللهُ وَيَفْتُحُ بِهِ الْمِلَّةُ العَوْجَاءَ، بِأَنْ يَقُولُوا: لا اللهُ اللهُ اللهُ وَيَفْتُحُ بِهَا أَعْيُنًا عُمْيًا، وَإِذَانًا صُمَّا، وَقُلُوبًا غُلُفًا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

فسماه الله ﷺ المتوكل، وهو الذي يعتمد على الله ﷺ ويلتجئ إليه، ويفوّض الأمور إليه ﷺ.

الاسم السادس عشر: (النَّبِيُّ الأُمِّيْ)، وهذا الاسم ورد في كتاب الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الأُمِّيْ)، وهذا الاسم ورد في كتاب الله تعالى: ﴿ اللَّبِعِيلِ يَبْعُونَ الرَّسُولَ النِّبِيّ الْمُرَافِ وَالْإِنْجِيلِ يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنْهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ ﴾[الأعراف: ١٥٧].

و (النّبِيُّ الأُمَّيْ) أي: الذي لا يكتب، وبعضهم يقول: لا يكتب ولا يقرأ، لكن الصواب أن يقال: لا يكتب ولا يقرأ من كتاب، لكن هو يقرأ ﴿ أَفْرَأُ وَرَبُّكُ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ الصواب أن يقال: لا يكتب ولا يقرأ من كتاب، فالقراءة قد تكون من كتاب، وقد تكون من العلق: ٣] فهو يقرأ إلى لكن من غير كتاب، فالقراءة قد تكون من كتاب، وقد تكون من الحفظ، فالذي يقرأ من حفظه يقال: إنه يقرأ، فهو الا يكتب ولا يقرأ الكتاب، كما قال ﴿ يَعْمِينِكَ إِذَا لَا رُبّا المُبْطِلُونِ ﴾ قال ﴿ يَعْمِينِكَ إِذَا لَا رُبّا المُبْطِلُونِ ﴾ [العنكبوت: ٤٨].

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري ٢١٢٥.

**— \*\*** 

وعدم الكتابة كمال في حقه ، ونقْص في حق غير النبي ه من البشر؛ لأن الله ه أراد من أميّته أن تكون دليلًا على صدْق نبوته كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ عِن كِنكِ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيمِينِكَ إِذًا لاَرْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨] فلو كان النبي ه قبل القرآن - يقرأ الكتب لقال المبطلون: إنه قرأ من الكتب السابقة، وهذا القرآن اقتبسه من كتب سابقة عليه، فأراد الله في أن يكون أُميًّا، ما سبق له أن قرأ كتابًا قبل القرآن الكريم، حتى إذا نزل عليه الوحي لا يدّعي مُبطِل أنه نسخ من كتب سابقة أو أخذ عنها، فقطع الله في شُبهة الكافرين، وجعل أميّته دليلًا من دلائل صدْق نبوته .

ووصْف الأمي وَرَد في صفة النبي ﴿ ، و في صفة أُمته ، فعن ابْنَ عُمَرَ ﴿ ، عَنِ النَّبِيّ ﴿ وَالْعَرِبِ يَقَالُ لَهُم: الأَمْيُونَ ، وَالْعَرِبُ يَقَالُ لَهُم اللَّهُ اللَّهُمِينَ اللَّهُمِينَ اللَّهُمِينَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّا اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُم

ووصْف الأُمية في أُمة النبي ، بمعنى أن مصدر علوم أُمة الإسلام هو الحفظ والتلقي بالمشافهة، فالقرآن الكريم هو مصدر علوم الأمة الإسلامية، والأصل فيه أنه يُتلقّى مشافهة وأنه محفوظ في الصدور، والعرب الذين بُعِث فيهم النبي كانت علومهم معتمدة على الحفظ أكثر من اعتمادها على القراءة في الكتب السابقة.

وكذلك أيضًا في أسرى بدر جعل النبي في فداءهم أن يُعلّم كل واحد منهم عشرة من أولاد المسلمين الكتابة يُطلَق سراحه،

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري١٩١٣ ومسلم ١٠٨٠.

فانتشرت الكتابة في المسلمين، وكثُر تعلُّمها، فكان النبي ﷺ حريصًا على تعلُّم المسلمين الكتابة، وهي من وسائل حِفْظ العلم.

الاسم السابع والثامن عشر: (الرَّؤُفُ الرَّحِيْمُ)، (أَيُّ رُحْمِ) أي: رحمة تلك التي اتصف بها الله تفخيمًا وتعظيمًا لرحمته الله والرأفة: هي رقة القلب ولينه، وهي شدة الرحمة.

وهنا في البيت قال: (الرَّوُفُ) وهو لغة في الرؤوف، وقراءة متواترة أيضًا للاسم (رؤُف رحيم)، وجاء هذا في قوله (رؤف، ورؤوف، رحيم)، وجاء هذا في قوله تعالى: ﴿ لَقَدَّ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِّ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ الله عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ الله عَلَيْهِ مَا عَنِينَ عَلَيْ اللهَا مُؤْمِنِينِ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَ عَلَيْهِ مَا عَنِينَ عَلَيْهِ مَا عَنِينَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ ع

﴿ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ قالوا: إما الخطاب للبشر بصفة عامة أنه رسول منكم، أي بشر من الإنس ليس من الجن ولا من الملائكة.

أو منكم أيها العرب.

وفي بعض القراءات غير المتواترة: (من أنْفَسِكُم) من النفاسة، يعني: من أشرفكم وأعلاكم.

﴿ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾ أي: يشق عليه أن يصيبكم عنت أو حرج، فأي شيء يشق عليكم فهو يشق عليه.

﴿حَرِيشٌ عَلَيْكُم ﴾ يريد لكم الخير.

﴿ يِاللَّهُ وَمِن الرَّافَّةِ، وشديد الرَّافة، وشديد الرَّفة بالمؤمنين ١٠٠٠

## ٦- وَشَاهِدًا مُبَشِّرًا نَذِيْرًا كَنْ اسْرَاجًا، صِلْ بِهِ مُنِيْرًا

الاسم التاسع عشر: (الشاهد)؛ فهو يشهد للأنبياء على أُممهم أنهم بلغوا أُممهم، ويكون شهيدًا على أُمته في أنه بلغهم رسالة ربه، والله في يقبل شهادته، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، أن النبي في قال: « يَجِيءُ نُوحٌ وَأُمَّتُهُ، فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى، هَلْ بَلَّغْتَ؟ فَيَقُولُ نَعَمْ أَيْ رَبِّ، فَيَقُولُ لِأُمّتِهِ: هَلْ بَلَّغُتُ؟ فَيَقُولُ لِنُوحٍ: مَنْ يَشْهَدُ لَكَ؟ فَيَقُولُ لِأُمّتِهِ: هَلْ بَلَّغُكُمْ؟ فَيَقُولُونَ لاَ، مَا جَاءَنَا مِنْ نَبِيٍّ، فَيَقُولُ لِنُوحٍ: مَنْ يَشْهَدُ لَكَ؟ فَيَقُولُ لِأُمّتِهِ: هَلْ بَلَّغُكُمْ؟ فَنَشْهَدُ أَنَّهُ قَدْ بَلَغ، وَهُو قَوْلُهُ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَكُمُ فَيَقُولُ لِنَكَ مِنْ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ وَهُو قَوْلُهُ جَلَّ ذِكْرُهُ: ﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَكُمُ اللهَ اللهُ اللهُ

وقال تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَنْؤُلَآءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: 13].

الاسم العشرون: (الْمُبَشِّر): أي: يُبشِّر المؤمنين بالرضوان والجنة.

الاسم الحادي والعشرون: (النذير) الذي ينذر مَنْ عصى الله ، أي: يُخوّفهم من عقاب الله ، فهو بشير ونذير .

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ وَدَاعِيَّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ وَ وَدَاعِيَّا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذْ نِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴿ وَ الْاحزاب: ٤٥-٤٦].

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري ٣٣٣٩.

قال: (كَذَا سِرَاجًا، صِلْ بِهِ مُنِيْرًا) أي صِلْ بكلمة سراج كلمة منير؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢٤]، فسماه الله ﴿ سراجًا ووصف هذا السراج قال: ﴿ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢٤]، فهذا الاسم عُدَّ اسمًا، وعُدَّ اسمين، فمن أسمائه (السراج) ﴿ ومن أسمائه (المنير) لقوله تعالى: ﴿ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢٤].

والسراج هو: المصباح، والمنير: أي: العظيم الإضاءة.

لأن المصباح قد يكون منيرًا، وقد يكون المصباح منطفئًا، أو ضعيف النور، لكنه هي سراج منير الله أي: مصباح عظيم الإضاءة.

والسراج: يأتي بمعنى المصباح، ويأتي بما هو أعظم من المصباح؛ لأن الله الله والسماع الشمس بأنها سراج فقال: ﴿ نَبَارَكَ اللَّهِ عَمَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَحَمَلَ فِيهَا سِرَجًا وَحَمَلَ فِيهَا سِرَجًا وَحَمَلُ فِيهَا سِرَجًا وَحَمَلُ فِيهَا سِرَجًا

وهو ينير قلوب المؤمنين كما أن المصباح ينير البصر، فعين الإنسان المبصرة تحتاج إلى نور لتبصر، وبدون النور لا ترى شيئًا؛ لأن الإنسان إذا كان في الظلام لا يستفيد ببصره شيئًا، إلا عن طريق النور، فكذلك القلب أيضًا، وهذا النور هو في الأصل مستمد من الله في فهو الذي ألقى هذا النور في قلب العبد، وجعل الرسول في وسيلة وسببًا لهذا النور الذي يبصر به المؤمن طريقه.

### ٧- كَذَا بِهِ الْمُزَّمِّلَ الْمُدَّتِّرِ وَدَاعِيًا لِلَّهِ وَالْمُذَكِّرَ

الاسم الرابع والعشرون والخامس والعشرون: (الْمُزَّمِّلَ، الْمُدَّثِّرَ)

(الْمُزَّمِّلَ الْمُدَّثِّرَ) أي المتغطي بثوب، أو ما يُزَمَّل به الإنسان أو يدثّر به بمعنى يلبسه فوق في ثيابه، أو يتغطى به فوق ثيابه، ويلتحف به، فالتزميل والتدثير هو ما يُلبَس فوق الثياب.

وهو ﴿ تزمّل وتدَثّر عندما نزل عليه الوحي أوَّل ما نزل، فذهب إلى خديجة ﴿ يرجف فؤاده فقال: ﴿ زملوني زملوني، دثروني دثروني ﴾ فزمّلُوه: أي أعطوه ثوبًا الْتَحَف به، أو وضعه عليه فوق ثيابه ﴿ فأنزل الله تعالى عليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمُزّرَانَ فُرَفَانَذِرُنَ ﴾ [المدشر: ١-٢]، وأنزل الله عليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمُزّمِلُ اللهُ عَليه اللهُ عليه عليه عليه عليه عليه المربل الله عليه المربل الله عليه عنك رداء الراحة وقم لله ﴿ وبَلّغ رسالة ربك، فصار من أسمائه ﴿ المزمل والمدثر.

مع أنه وصْف عارض لرسول الله ، لكن لما ناداه الله ، به اكتسب هذا الاسم تشريفًا؛ لكون رب العالمين ، ناداه به.

الاسم السادس والعشرون: (الداعي إلى الله) وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى الله وَلَكُ فِي قوله تعالى: ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى الله وَ الله و الدعوة إلى الله في هي الله و الدعوة إلى الله في هي أحسن القول، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى الله في إلى الله و النصلت: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ أَدُعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ [النحل: ١٢٥] فأمره الله في بالدعوة، أي يرشد الناس ويُبيّن لهم، ويدلهم على طريق النجاة.

### ٨- وَرَحْمَـةً وَنِعْمَـةً وَهَـادِيْ وَغَيْرُهَـا تَجِـلُ عَـنْ تَعْـدَادِ

الاسم الثامن والعشرون: (رحمة)، وذلك في قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنَّ ﴾ [التوبة: ٢٦] الأذن: بمعنى يصدق ما يقال له، فقال الله تعالى: ﴿ قُلُ أَذُنُ حَيْرٍ لَّكُمُ مِنْ بِأَللّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِللّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُونَ فَاللّهِ تعالى: ﴿ قُلُ أَذُنُ حَيْرٍ لَكَ مُؤْمِنُ بِأَللّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِللّذِينَ آمنوا، فهو ﴿ يرحم المؤمنين، والتوبة: ٢١]؛ فهو ﴿ أَذن خير، وهو ﴿ رحمة للذين آمنوا، فهو ﴿ يرحم المؤمنين، وورجم الله به البشرية حين أرسله إليهم ﴿ وَمَا أَرْسَلُنكُ إِلّارَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، ومن مظاهر هذه الرحمة أن الله لم يعذبهم وهو فيهم ﴿ الله علم السابقة أهلكهم الله ﴿ لما خالفوا أنبياءهم، فمنهم مَنْ أرسل الله عليه حاصبًا، ومَنْ خسف به الأرض، لكن أُمة محمد ﴿ رغم أنهم كذبوه إلا أن وجوده بينهم كان رحمةً، فقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لَيْعَذِبُهُمُ وَأَنتَ فِيهِمُ ﴾ [الأنفال: ٣٣] فلم يأخذهم بعذاب عاجل.

 ولكن كيف نوفق بين الآيات التي وصفه الله فيها بأنه هادٍ والآيات التي نفى عنه الهداية، أنه يهدي، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِهَدِ ٱلْعُمْيِ عَن ضَلَالَئِهِمْ ﴾[النمل: ١٨]، وكذلك: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءَ أُ ﴾[القصص: ٥٦]؟

الجواب: أن الهداية نوعان: هداية التبيين والإرشاد، وهداية التوفيق والإسعاد.

هداية التبيين والإرشاد: أنه بيّن للناس طريق الحق من طريق الباطل؛ فهذه الهداية أعطاها الله تعالى لنبيّه هؤ فهو يهدي بمعنى يُبيّن للناس، يقول لهم: هذا طريق الحق، وهذا طريق الضلال، يُعلِّم الناس ويرشدهم.

أماهداية، فهذه لا يملكها إلا الله ها، النبي هذه الهداية، فهذه لا يملكها إلا الله ها، النبي ها لا يهدي مَنْ أحب، لا يستطيع أن يجعل قلب المدعو يستجيب لدعوته ها، ويُوفَق للعمل بمقتضى هداية الإرشاد.

فهو ﴿ يهدي هداية الإرشاد، أي: يُعلِّم ويُرشد ويبين للناس، ويقول لهم: هذا طريق الحق، وهذا طريق الضلال، لكن هو ليس عليهم بمصيطر ﴿ لَسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ [الغاشية: ٢٧]، وما في معناها من الآيات الكريمة مثل: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ [الرعد: ٤٠]، فهو ﴿ عليه البلاغ وعليه الهداية أي: هداية التبيين والإرشاد، يُبلِّغ ولكن كون الناس تستجيب أو لا تستجيب، هذا بأمر الله ﴿ ومما لا يملكه النبي ...

فهذه ثلاثون اسمًا ذكرها المؤلف.

قال: (وَغَيْرُهَا تَجِلُّ عَنْ تَعْدَادِ) غير هذه الأسماء أسماء أخرى (تَجِلُّ عَنْ تَعْدَادِ) ذكروا منها: المختار، والمصطفى، والشفيع، والمشفع، والصادق، الأمين، المصدوق، وغير ذلك من أسمائه ، فهو لم يقصد حصر الأسماء في هذه الأسماء الثلاثين.

٩- وَقَدْ وَعَى (ابْنُ الْعَرَبِيِّ) سَبْعَة مِنْ بَعْدِ سِـ تِّيْنَ، وَقِيْلَ: «تِسْعَة مِنْ بَعْدِ سِـ تِّيْنَ، وَقِيْلَ: «تِسْعِيْنَ»، .....
 ١٠- مِــنْ بَعْـدِ تِسْعِيْنَ»، .....

يشير إلى أن القاضي أبي بكر بن العربي، القاضي المالكي، له كتاب اسمه «عارضة الأحوذي في شرح سنن الترمذي» فالإمام أبو بكر بن العربي ذكر سبعة وستين اسمًا للنبي .

(وَقِيْلَ: «تِسْعَةٌ مِنْ بَعْدِ تِسْعِیْنَ») وهذا القول حكاه ابن العربي بعد أن عدَّ سبعة وستين اسمًا من أسماء رسول الله عن بعض العلماء، أو زادها بعض العلماء حتى أوصلها إلى تسعة وتسعين اسمًا لرسول الله .

### ٠٠- ...... وَلا بْنِ دِحْيَةِ: «الْفَحْصُ يُوَفِيْهَا ثَلاَثَمِئَةِ»

#### 

في عارضة الأحوذي لابن العربي ذكر أن بعض الصوفية أوصلوا أسماء رسول الله في عارضة الأحوذي لابن العربي ذكر أن بعض الصوفية أوصلوا أسماء رسول به المقصود. ويحصل به المقصود: أن هذه الأسماء الكريمة مشتملة على صفات كريمة اتصف بها رسول الله في، ومما يتعرف به المسلم على رسول الله في ويكمل به إيمانه برسول الله في



أن يتعرف على صفاته، وهذه الأسماء سواء كانت أسماء أو صفات هي مشتملة على صفات رسول الله التي وصفه الله بها في القرآن الكريم، أو وُصِف بها في السُّنة الشريفة.

#### باب ذِكْر نسبه الزكي الطيب الطاهر

هذا الباب في نسب النبي هو وهذا مما يحتاج المسلم إلى معرفته، فالنبي هو بُعِث في العرب، وهؤلاء العرب الذين بُعث فيهم الرسول في كان من عادتهم الفخر بالأنساب، لا يستجيبون لِمَنْ لا يعرفون نسبه، ولا يعرفون آباءه وأجداده، فمما أيّد الله في به نبيّه في أنه بعثه من قبيلة هي أشرف قبائل العرب، واختاره الله في من نسب معروف فيهم من جهة الآباء والأجداد، كلهم ذوو ذِكْر عند العرب ومعروفون بمكارم الأخلاق والصفات الحميدة.

والمقصود بالزكي الطيب الطاهر، أنه في نشأ من نكاح صحيح من جهة الآباء والأجداد، فآباؤه وأجداده معروفون في وكذلك من جهة الأمهات لم يُذكرن بسفاح، فصانه الله في وهذا جعله سببًا من الأسباب التي تقطع الحجة على الكافرين حتى لا يسيئوا إلى النبي في أو يجعلوا هذا عذرًا له في عدم اتباعه.

### ١- وَهُوَابْنُ عَبْدِ اللهِ، عَبْدُ الْمُطّلِبْ أَبُوهُ، وَهُوَ شَيْبَةَ الْحَمْدِ نُسِبْ

(وَهُوَ ابْنُ عَبْدِ اللهِ) هو محمد بن عبد الله ، (عَبْدُ الْمُطَّلِبُ أَبُوهُ) أي: عبد المطلب هو أبو عبد الله.

(وَهُوَ شَيْبَةَ الْحَمْدِ نُسِبٌ) يعني عبد المطلب سُمي شيبة الحمد؛ لأنه وُلد، وفي رأسه شيبة أي شعرة بيضاء، فلُقِّب بشيبة الحمد.

## ٢- أَبُوهُ عَمْرُو هَاشِمُ، وَالْجَدُّ عَبْدُ مَنَافِ بْنُ قُصَيِّ زَيْدُ

(أَبُوهُ عَمْرُو هَاشِمٌ) أي: أبو عبد المطلب: اسمه عمرو، ولقبه: هاشم، ولُقِّب بهاشم؛ لأنه أوّل مَنْ هشم الثريد لقومه، وهو الخبز الذي يؤكل مع اللحم، يضعون اللحم مع المرق ويثردون معه الخبز، فكان أوّل مَنْ هشم الثريد، يأتي بالخبز اليابس، فيهشمه أي يُكسّره ويُفته ويضعه مع المرق واللحم ويُطعِم قومه.

(وَالْجَدُّ عَبْدُ مَنَافِ) وهو والدهاشم، قالوا: سُمي به؛ لطوله، كان طويلًا من النيف وهو الزيادة فلُقِّب بـ (عبد مناف).

(ابْنُ قُصَيِّ زَيْدُ) والدعبد مناف اسمه: زيد، ولقبه: قُصَيّ.

# ٣- ابْنُ كِلاَبٍ أَيْ حَكِيْمٍ يَا أُخَيْ وَهُوَ ابْنُ مُرَّةَ بْنِ كَعْبِ بْنِ لُؤَيْ

- هو ابن كلاب.

(ابْنُ كِلاَبٍ أَيْ حَكِيْمٍ) والدقُصي، واسمه: حكيم، ولقبه: كلاب.

ولُقِّب بـ (كلاب)؛ قيل: لأنه كان يكالب الأعداء في الحرب، أي كثير المقاومة للأعداء في الحرب، وقيل: لأنه كان يحب الصيد بالكلاب، وهذا المشهور.

(وَهُوَ ابْنُ مُرَّةَ بْنِ كَعْبِ بْنِ لُؤَي) فكلاب ابن مُرة، ومُرة ابن كعب، وكعب ابن لؤي.

٤- وَهُوَ ابْنُ غَالِبٍ أَي ابْنِ فِهْرِ وَهُوَ ابْنُ مَالِكٍ أَي ابْنِ النَّضْرِ النَّضْرِ النَّضْرِ النَّفر. لؤي ابن غالب بن فهر بن مالك بن النضر.

والفِهْر معناه: الحجر الطويل، و فِهْر هذا لُقِّب به (قريش) وإليه نُسبت قريش، فكل مَنْ تفرّع من فِهْر فهو قرشي، وهذا الكلام رجّحه البيهقي وغيره: أن قريشًا هو فِهْر: (فمَنْ لم يلده فِهر بن مالك فليس بقرشي).

وذهب الرافعي والنووي إلى أن قريشًا هم أو لاد النضر بن كنانة، فكل أو لاد النضر بن كنانة فهم قريش، فإذا ليسوا فقط أو لاد فِهْر.

### ٥- وَأَبُهُ كِنَانَةٌ مَا أَبْرَكَهُ وَالِدُهُ خُزَيْمَةُ بُنُ مُدْركَةُ

(وَأَبُهُ) أي: وأبوه، وهذه على لغة النقص في الأسماء الخمسة، بعض العرب يحذفون حروف العلة من الأسماء الخمسة، ويعربونها بالحركات يقول: جاء أبه، ورأيت أبه، ومررت بأبه، ومنه قول رؤبة بن العجاج:

بأبه اقتدى عدي في الكرم ومَنْ يشابه أبه فما ظلم

يقول: (وَأَبُهُ كِنَانَةٌ مَا أَبْرَكَهُ) أي: تعجب من كثرة بركته، والبركة: هي الخير الكثير، أي: تفرّع منه خير كثير؛ لأن من ذريته رسول الله ، والمهاجرون من قريش، وكثير من المؤمنين يتفرع من ذرية هذا الرجل.

وَالِدُهُ خُزَيْمَةُ بْنُ مُدْرِكَةٌ: أي أن كنانة هو ابن خزيمة بن مُدركة.

آي ابْنِ مُضَرَا ابْنِ مُضَرَا ابْنِ مُضَرَا ابْنِ نِــزَارِ بْــنِ مَعَــدِّ لاَ مِــرَا النسب.
 لاَ مِرَا): أي لا شك في هذا النسب.



### ٧- وَهُوَابْنُ عَدْنَانَ. وَأَهْلُ (النَّسَبِ) قَدْ أَجْمَعُوْا إلى هُنَا فِي الْكُتُبِ

أهل النسب أجمعوا إلى هنا أي: إلى عدنان؛ لأن النبي ﴿ كان إذا انتسب لا يجاوز عدنان، ويقول: كذب النسابون ثلاثًا، فكان ﴿ ينتسب إلى عدنان.

وبعض أجداد النبي هو لاء كانوا في فترة التوحيد، قبل حصول الشرك في جزيرة العرب، فيذكرون أن معدًا وعدنان ومَنْ بعدهم من أجداد النبي كانوا من الموحدين على ملة إسماعيل؛ لأن أوّل مَنْ سيّب السوائب وبحر البحيرة في جزيرة العرب هو: عمرو بن لُحي.

بعض المؤرخين يقولون: إن معد وعدنان كانا في زمن موسى هؤ أو في الفترة التي بين موسى وعيسى -عليهما السلام- وهما من ذرية إسماعيل في وكانا هما وآباؤهما على ملة إسماعيل في يوحدون الله في ولا يشركون به، لكن بعد ذلك حصل الشرك، في قسم من أجداد النبي .

# ٨- وَبَعْدَهُ خُلْفٌ كَثِيْرٌ جَمُّ أَصَحُّهُ حَوَاهُ هَذَا النَّظْمُ

بعد ذلك بقى النسب من عدنان إلى آدم هذه الأراء المروية هو ما (حَوْاهُ هَذَا النَّظْمُ). وهي آراء يتناقلها النسابون، وأصح هذه الآراء المروية هو ما (حَوَاهُ هَذَا النَّظْمُ).

ثم ذكر المؤلف النسب إلى آدم شافقال:

٩-عَدْنَانُ فِي الْقَوْلِ الْأَصَحِّ: ابْنُ أُدَدْ وَبَعْضُهُ مْ يَزِيْدُ أُدًّا فِي الْعَدَدْ:

عدنان ابن أدد، وبعضهم يقول: عدنان بن أدّ بن أدد.

٠٠- بَيْنَهُمَا، وَأُدَدُ وَالِدُهُ مُقَوَّمٌ، نَاحُورُ بَعْدُ جَدُّهُ عدنان بن أدد بن مقوم بن ناحور.

١١- وَهُوَ ابْنُ تَيْرَجٍ أَي ابْنِ يَعْرُبَا وَأَنَّ يَعْرُبًا هُــوَ ابْــنُ يَشْـجُبَا ناحور ابن تيرح بن يعرب بن يشجب.

١٥- وَهُوَ ابْنُ نَابِتٍ، وَإِسْمَاعِيْلُ أَبُ لَهُ، وَجَـدُهُ الْخَلِيْلُ
 ١٣- إبْرَاهِمُ بْنُ تَـارَحٍ أَي آزَرُ

يعرب بن يشجب بن نابت بن إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليهما السلام.

(بْنُ تَارَحٍ أَي آزَرُ) يقول: آزر لقب لـ (تارح).

-۱۳ <u>وَهُوَ ابْنُ نَاحُوْرٍ، وَهَــذَا آخَرُ</u> آزر بن ناحور، وناحور هذا غير ناحور السابق الذي هو ابن تيرح.

# ١٤- وَهُوَابْنُ شَارُوْحَ بْنِ أَرْغُو، فَالَخْ أَبُ لَهُ، ابْنُ عَيْبَرَ بْنِ شَالَخْ

ناحور بن شاروح بن أرغو بن فالخ. ويقال: ساروح، ويقال: ساروغ، ضبطه النووي ساروغ بالغين المعجمة، وضبطه المناوي ساروح بمهملات، والحافظ ابن حجر ضبطه شاروح بالشين، المعجمة.

أَبُوهُ نُوحٌ صَائِمٌ قَوَّامُ

١٥- وَهُوَ ابْنُ أَرْفَخْشَذْ، أَبُوهُ سَامُ

شالخ بن أرفخشذ بن سام بن نوح ١٠٠٠.

قال: (صَائِمٌ قَوَّامُ) وهو نوح ه.

١٦ - وَهُوَ ابْنُ لاَمِكَ بْنِ مَتُّوْشَلَخَا ابْنِ خَنُوخَ، وَهُــوَ فِيْمَــا وُرِّخَا
 ١٧ - إِدْرِيْسُ فِيْمَــا زَعَمُوْا ........

١٧ - ...... يَــرْدُ أَبُــهْ وَهُوَ ابْنُ مَهْلِيْــلَ بْنِ قَيْنَنْ يَعْقُبُهْ
 ١٨ - يَانَشُ شِــيْثُ أَبُــهُ ابْنُ آدَمَا صَـــلَّى عَلَيْــهِ رَبُّنَــا وَسَــلَّمَا

إدريس الله ابن يرد، بْنُ مَهْلِيْلَ، بْنِ قَيْنَنْ بن يانش، بن شيث، بن آدم.

وشيث هذا نبي، وردت نبوته في السُّنة في حديث أبي ذر الله أنه سأل النبي الله على الله عنه عنه النبي الله عنه الله عنه عنه الله عنه

19- أَمَّا (قُرَيْشُ) فَالأَصَحُّ: فِهْرُ جِمَاعُهَا، وَالأَكْتَرُوْنَ النَّضْرُ هذا الخلاف ذكرناه آنفا في البيت الرابع من هذا الفصل.

<sup>[</sup>۱] أخرجه ابن حبان في اصحيحه (۲/ ۷۲) برقم: (۳۲۱).

رَأُمُّهُ آمِنَةٌ، وَالِدُهَا وَهْبٌ، يَلِي عَبْدُ مَنَافٍ جَدُّهَا وَهْبٌ، يَلِي عَبْدُ مَنَافٍ جَدُّهَا
 رَامُ وَهُ وَابْنُ زُهْ رَةٍ، يَلِي كِلاَبُ وَفِيْهِ مَعْ أَبِيْهِ الانْتِسَابُ

ذكر نسب أم النبي ، فيقول: أمه هي آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب، فتلتقي مع النبي ، في الجد الذي لُقِّب بكلاب، واسمه حكيم، ولُقِّب بـ (كلاب) لأنه كان كثير الصيد بالكلاب.



### ذكر مولده وإرضاعه ﷺ

أَي فِي رَبِيْعِ الأَوَّلِ الْفَضِيْلِ لِلَيْلَتَيْنِ مِنْ رَبِيْعٍ خَلَتَا لِلَيْلَتَيْنِ مِنْ رَبِيْعٍ خَلَتَا وَقِيْلِ ذَا بِفَتْرَةٌ وَقِيْلِ ذَا بِفَتْرَةٌ وَرُدَّ ذَا الْخُلْفُ، وَبَعْضُ وَهَّنَهُ

رَوُلِدَ النَّبِيُّ عَامَ الْفِيْلِ
 لِيَوْمِ الاثْنَيْنِ، مُبَارِكًا أَتَى
 وَقِيْلَ: «بَلْ ذَاكَ لِثِنْتَيْ عَشْرَةْ»
 بأَرْبَعِيْنَ أَوْ ثَلاَثِيْنَ سَنَةْ»

يشير في هذه الأبيات إلى أن النبي ، وُلِد بمكة عام الفيل، فمكان و لادته ، مكة المكرمة، وزمان و لادته ، عام الفيل، في شهر ربيع الأول .

ولم يكن عند العرب تقويم يرتبون فيه الأعوام، ويسلسلونها بالعدد، فكانوا يُؤرِّخون بالحوادث المشهورة، فإذا حدثت حادثة مشهورة يقولون: وُلِد فلان في العام الذي حصل فيه كذا، كوفاة ملك من الملوك، أو وقوع حرب من الحروب، أو حادثة مشهورة، فيؤرخون بهذا العام، ويقولون: وُلِد فلان في عام كذا، أو قبله بكذا سنة، أو بعده بكذا سنة، ثم إذا حدثت حادثة مشهورة بعدها بدؤوا يؤرخون بها وتركوا التاريخ الأول.

فالعام الذي وُلِد فيه النبي ﴿ وقعت فيه حادثة شهيرة جاء ذِكْرها في كتاب الله ﴿ وهي: حادثة الفيل، وذلك أن أبرهة وكان ملكًا حبشيًّا يحكم اليمن في ذلك الوقت، وكان قد بنى بناءً كبيرًا في اليمن - في صنعاء - وكان يريد من الناس أن يحجوا إليه، ويتركوا الحج إلى بيت الله الحرام، فلم تطاوعه العرب على ذلك، بل على العكس:

فإن قريشًا أرسلوا بعض شبابهم فخربوا في هذا البناء الذي بناه أبرهة، وأحرقوا بعضًا منه، فاستشاط غيظًا، وأرسل جيشًا كبيرًا، ومعه فيل يقال له: محمود، وبعض الروايات ذكرت أنه عدة أفيال، وكان محمود هذا قائد هذه الأفيال.

فلمّا وصل جيش أبرهة، وكان جيشًا ضخمًا فيه عشرات الآلاف، ومعهم الأفيال والأسلحة الكبيرة الكثيرة، منع الله الفيل من التحرك في اتجاه الكعبة، فبرك الفيل، وكلما أرادوا أن يوجهوه في اتجاه الكعبة أبى عليهم، مهما أزعجوه ليتحرك يأبى أن يتحرك، فإذا حرّكوه إلى أي اتجاه آخر يتوجه، فإذا وجّهوه جهة الكعبة ثبت في مكانه وامتنع من الحركة، ثم إن الله الم أرسل طيرًا أبابيل، أي جماعات كثيرة من الطيور، كل طير منها في منقاره حجر، وفي مخلبيه حجران، فجعلت الطيور ترمي هذا الجيش بهذه الأحجار، فلا يصيب أحدَهم حجر من هذه الأحجار إلا أصابه مرض شديد حتى تتمزق أعضاؤه، وتتساقط أعضاؤه شيئًا فشيئًا، تتساقط أصابعهم ثم أيديهم وأرجلهم، وأهلكهم الله الله كان ذلك آية عظيمة.

فالنبي الله و لله عام الفيل، وحسب التقويم الهجري، فالنبي الله مكث في مكة ثلاثًا وخمسين سنة، بُعث وله أربعون سنة، ومكث ثلاث عشرة سنة قبل الهجرة، فإذا عام الفيل هو العام الذي يكون قبل الهجرة بثلاث وخمسين سنةً.

= [ o \ ]=

لِلَيْلَتَيْنِ مِنْ رَبِيْعٍ خَلَتَ الْفِيْلِ ذَا بِفَتْرَةْ وَقِيْلِ ذَا بِفَتْرَةْ وَرُدَّ ذَا الْخُلْفُ، وَبَعْضُ وَهَّنَهُ

اليَوْمِ الاثْنَايْنِ، مُبَارِكًا أَتَى
 وقِيْلَ: «بَلْ ذَاكَ لِقِنْتَيْ عَشْرَةْ»
 بأَرْبَعِيْنَ أَوْ ثَلاَثِيْنَ سَنَةْ»

وُلِد يوم الاثنين في شهر ربيع الأول، ويوم الاثنين يوم مبارك؛ فتُرفَع فيه أعمال العباد إلى الله -تعالى - وكان النبي الله يحب صيام يوم الاثنين.

(لِلَيْلَتَيْنِ مِنْ رَبِيْعٍ خَلْتًا) تعددت الآراء، بعضهم يقول: وُلِد النبي في في اليوم الثاني من ربيع الأول، وقيل: الثامن، وقيل: من ربيع الأول، وقيل: الثامن، وقيل: العاشر، وقيل: السابع عشر، وقيل غير ذلك.

وهذا الاختلاف في تحديد يوم ميلاد النبي ﴿ - وإن عُلِم الشهر- أكبر دليل على أن النبي ﴿ لم يعتنِ بِذْكر هذا اليوم، وأن الصحابة ﴿ لم يحتفلوا بيوم مولده ﴾ وإلا لذُكر هذا اليوم وحُفِظ، فلذلك تعددت الآراء لعدم اعتنائهم بحِفظ ذلك اليوم؛ لكونه لا يترتب عليه عمل، ولا كان النبي ﴿ ولا صحابته يحتفلون بِذِكْر المولد، فلذلك تعددت الآراء في تحديد اليوم.

ويقولون: اليوم الذي اشتهر عند المتأخرين أنه يوم المولد وهو الثاني عشر من ربيع الأول، هذا اليوم حسب الحسابات الفلكية يستحيل أن يوافق يوم اثنين، فهذا يؤكد أن هذا اليوم لا يمكن أن يكون هو ميلاد النبي .

(وَقِيْلَ: «بَعْدَ الْفِيْلِ ذَا بِفَتْرَةْ بِأَرْبَعِيْنَ أَوْ ثَلاَثِيْنَ سَنَةٌ») بعض الناس رووا أن النبي هؤ وُلِد بعد عام الفيل بثلاثين سنة أو أربعين سنة.

(وَرُدَّ ذَا الْخُلْفُ، وَبَعْضٌ وَهَّنَهُ) هذا الخلاف خلاف مردود وبعض العلماء حكى

ثم يذكر بعض العجائب التي حصلت يوم ميلاد رسول الله ، قال:

٥- وَقَدْ رَأَتْ إِذْ وَضَعَتْ هُ نُوْرَا خَرَجَ مِنْهَا رَأَتِ الْقُصُورَا وَقَدْ رَأَتْ الْقُصُورَا وَقَى نسخة: (فأضا القصورا) أي: فأضاء القصور.

٦-قُصُوْرَ بُصْرَى قَدْأَضَاءَتْ، وَوُضِعْ بَصَرُهُ إلى السَّمَاءِ مُرْتَفِعْ

إن النبي هي حين وضعته أمه آمنة بنت وهب خرج منها نور أضاء وانتشر حتى رأت آمنة قصور بصرى - مدينة بالشام-، أو حتى أضاء هذا النور قصور بصرى.

ووَرَدَ أَن النبي ﷺ لما نزل من بطن أمه ﷺ كان رافعًا بصره إلى السماء (وَوُضِعْ بَصَرُهُ إلى السَّمَاءِ مُرْتَفِعْ) ﷺ.

فكان النبي هي حين وُضِع رافعًا بصره إلى السماء، ووردت عجائب أخرى، منها: أنه في الليلة التي وُلِد فيها النبي هي انكسر إيوان كِسرى -أي قصر مُلكه، وكسرى ملك الفرس- وسقطت منه أربع عشرة شرفة، وخمدت نار الفرس، ولم تخمد قبل ذلك بألف سنة، فكانوا يذكرون أنها من ألف سنة موقدة وكان كُهّان المجوس يتعاهدون هذه النار العظيمة التي كانوا يعبدونها بحيث تكون موقدة لا تنطفئ أبدًا، ويوم ولادة النبي هي انطفأت هذه النيران.

٧- مَاتَ أَبُوهُ وَلَهُ عَامَانِ وَثُلُثُ، وَقِيْلَ بِالنُّقْصَانِ:
 ٨- عَنْ قَدْرِ ذَا، بَلْ صَحَّ كَانَ حَمْلاً

مات والد النبي ، وكان عمره ، عامين وثلثًا، (وَقِيْلَ بِالنُّقْصَانِ: عَنْ قَدْرِ ذَا) وقيل: كان عمر النبي ، وكان عمره ، عامين وثلث العام، فقيل: كان ابن سبعة أشهر، وقيل: إنه كان حملًا ، عندما مات أبوه، والحافظ العراقي يصحح هذه الرواية فيقول: (بَلْ صَحَّ كَانَ حَمْلاً) فأصح ما قيل في عُمر النبي ، يوم وفاة والده أنه كان حملًا ، وعلى كل حال: فالنبي ، نشأ يتيمًا كما قال ، وأَلَمْ يَعِدُكَ يَتِيمًا فَكَاوَىٰ الضحى: ٢]

وَ(أَرْضَعَتْهُ) حِيْنَ كَانَ طِفْلاً وَمَعْ أَبِي سَلَمَةَ الْمَخْرُومِيْ أَعْتَقَهَا، وَإِنَّهُ حِيْنَ انْقَلَبْ: لَكِنْ سُقِي بِعِتْقِهِ ثُويْبَةْ

٩- مَعْ عَمِّهِ حَمْزَةَ لَيْتِ الْقَوْمِ
 ١٠- «ثُويْبَةٌ» وَهْيَ إلى أَبِي لَهَبْ
 ١١- هُلْكًا، رُئِي نَوْمًا بِشَرِّ حِيْبَةْ

وَ (أَرْضَعَتْهُ) ثويبة جارية لأبي لهب (حِيْنَ كَانَ طِفْلا) ، مع عمه حمزة ومع أبي سلمة المخزومة، فهذان أخوا رسول الله هم من الرضاعة: حمزة بن عبد المطلب (لَيْثِ الْقَوْم) أي أسد القوم الذي كان مضرب المثل في الشجاعة والإقدام ...

وأبو سلمة المخزومي واسمه: عبد الله بن عبد الأسد ، وهو من السابقين الأولين إلى الإسلام، وهو زوج أم سلمة السابق قبل زواجها برسول الله ، وكان من المهاجرين إلى الحبشة ، وسيأتي ذِكْره في السابقين إلى الإسلام.

( "ثُوَيْبَةٌ " وَهْيَ إلى أَبِي لَهَبْ ) أي: وهي مملوكة لأبي لهب.

وفي النسخة الأخرى: (وهي التي أبو لهب أعتقها) فالمقصود أنها المملوكة لأبي لهب، أو أنها التي أعتقها أبو لهب، وكلا المعنيين صحيح، فهي كانت مملوكة لأبي

لهب، وأعتقها أبو لهب لما جاءت تُبشِّره بولادة الرسول ١٠٠٠.

(وَإِنَّهُ حِيْنَ انْقَلَبْ: هُلْكًا) لما هلك أبو لهب- أخزاه الله- (رُئِي نَوْمًا بِشَرِّ حِيْبَةُ) أي بِشَرِّ حالة، وورد هذا في حديث أن العباس هو وقيل: غيره، رأى رؤيا في المنام أن أبا لهب شُقي قطرات من الماء قدر ما بين السبابة والإبهام، وقيل له: هذه بعتقك ثويبة، أي: كوفئ بعتق ثويبة بأن سُقي قطرات من الماء مكافئة لعتقه ثويبة.

لكن على كل حال، هناك كلام في اتصال إسناد هذه الرواية، ثم إنها رؤيا منامية، والله الكن على كل حال، هناك كلام في اتصال إسناد هذه الرواية، ثم إنها رؤيا منامية، والله أعلم بحقيقة الأمر؛ لأن الذين يحتفلون بالمولد يتعلقون بهذه القصة ويبنون عليها أنها علامة أن يوم المولد يوم شريف.

١٢ وَبَعْدَهَا «حَلِيْمَةُ السَّعْدِيَّةْ» فَظَفِرَتْ بِالدُّرَّةِ السَّنِيَّةْ
 ١٢ وَبَعْدَهَا «حَلِيْمَةُ السَّعْدِيَّةْ» فَظَفِرتْ بِالدُّرَّةِ السَّنِيَّةِ
 ١٣ مَنْ سَعَةٍ وَرَغَدٍ وَمَيْرِ

يتكلم عن المرضعة الثانية لرسول الله ، بعد ثويبة، وهي حليمة السعدية.

واسمها: حليمة بنت أبي ذؤيب السعدية نسبةً إلى بني سعد بن بكر قبيلة من قبائل العرب، التي كانت في البادية.

وكان من عادة قريش أن يرسلوا أطفالهم في فترة الرضاع والطفولة إلى البادية؛ ليرضعوا في البادية، ويجلسوا عند أهل البادية؛ ليتعلموا من أهل البادية الشهامة



والشجاعة، ويتعلموا منهم فصاحة اللغة، والاحتمال والصبر، وما في البادية من أخلاق حميدة، فكانت هذه من عادات العرب.

فلما وُلِد النبي ، بعد أن أرضعته ثويبة فترة، بحثوا له عن مرضعة من أهل البادية وأرسلوه إلى حليمة السعدية في بادية بني سعد.

ففازت حليمة السعدية (بِالدُّرَةِ السَّنِيَةُ) الدرة: هي الجوهرة أو اللؤلؤة، السنية: أي المضيئة، فهنا يُشبه النبي بالدرة السنية، ففازت بكنز عظيم وبفضل كبير؛ حيث اختارها الله بالإرضاع رسول الله به ف (نَالَتْ بِهِ خَيْرًا وَأَيَّ خَيْرٍ) وحصلت لها سعة في رزقها، ورغَد في عيشها، وذلك أنها لما ذهبت لرسول الله بدر اللبن في ثديها وكثُر، وكان عندها ناقة هزيلة فإذا بالناقة تسمن ويكثُر فيها اللبن، وأتانُها كانت بطيئة المشي فإذا بها تسبق غيرها، وكثُر الدَّر في شياهها، فحصل لها رزق وافر، وهو من البركة التي جعلها الله في رسوله ...

# ١٤- أَقَامَ فِي سَعْدِ بْنِ بَكْرِ: عِنْدَهَا أَرْبَعَةَ الأَعْوَامِ تَجْنِي سَعْدَهَا

أقام النبي ، في البادية عند بني سعد بن بكر أربعة أعوام (تَجْنِي سَعْدَهَا) أي تجني العِزّة والشرف والخير الكثير الذي جعله الله ، عندها.

| خَافَتْ عَلَيْهِ حَدَثًا يَـؤُوْلُ | ١- وَحِيْنَ شَــقَّ صَــدْرَهُ جِبْرِيْلُ                 |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
|                                    | <ul> <li>١- رَدَّتْـهُ سَالِمًا إلى «آمِنَـةِ»</li> </ul> |

لما شق جبريل صدر النبي ﴿ (خَافَتْ عَلَيْهِ حَدَثًا يَؤُولُ) خشيت أن يحصل له حادث، فيموت عندها ﴿ فسعت - رغم فرحها بالنبي ﴿ وسرورها ببقائه عندها لكن خافت عليه أن يحدث له ضُرّ وهو في حوزتها فردته إلى أُمّه آمنة.

وهنا الإشارة إلى حادثة شق رسول الله ﴿ ، فعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﴿ أَتَاهُ جِبْرِيلُ ﴿ وَهُوَ يَلْعَبُ مَعَ الْغِلْمَانِ ، فَأَخَذَهُ فَصَرَعَهُ ، فَشَقَّ عَنْ قَلْبِهِ ، فَاسْتَخْرَجَ الْقَلْبَ ، فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ عَلَقَةً ، فَقَالَ : هَذَا حَظُّ الشَّيْطَانِ مِنْكَ ، ثُمَّ غَسَلَهُ فِي طَسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ بِمَاءِ فَاسْتَخْرَجَ مِنْهُ عَلَقَةً ، فَقَالَ : هَذَا حَظُّ الشَّيْطَانِ مِنْكَ ، ثُمَّ غَسَلَهُ فِي طَسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ بِمَاءِ زَمْزَمَ ، ثُمَّ لَأَمَهُ ، ثُمَّ أَعَادَهُ فِي مَكَانِهِ ، وَجَاءَ الْغِلْمَانُ يَسْعَوْنَ إلى أُمِّهِ - يَعْنِي ظِئْرَهُ - فَقَالُوا : إنَّ مُحَمَّدًا قَدْ قُتِلَ ، فَاسْتَقْبَلُوهُ وَهُو مُنْتَقِعُ اللَّوْنِ ، قَالَ أَنسُ : «وَقَدْ كُنْتُ أَرَى أَثَرَ ذَلِكَ الْمِخْيَطِ فِي صَدْرِهِ » [1] وهذه المرة الأولى التي شُقَ فيها صدر النبي ﴿ وهو في بادية الْمِخْيَطِ فِي صَدْرِهِ » [1] وهذه المرة الأولى التي شُقَ فيها صدر النبي ﴿ وهو في بادية بني سعد، وكان عمره ﴿ أَربعة أعوام، كما مرّ بنا في هذه الرواية .

فالنبي الخبر أن الصدر شُق من غير ألم ولا دم، فالنبي الرأى الملكين وعليهما ثياب بيض، وأجلساه، وشقًا صدره فانفتح صدره من غير أن يحس بألم ولا أن يرى دمًا، وأخرجا قلبه فرأى قلبه أُخِذ وشقًا القلب، وأخرجا منه علقة سوداء، أي: قطعة من الدم المتجلط الأسود، فأخذا علقة سوداء فطرحاها، ثم قالا: هذا حظ الشيطان منك، فألقياها بعيدًا، ثم وضعا فيه قطعة بحجمها لونها مثل لون الفضة، وقالا له: هذه الرأفة والرحمة، ثم أعادا قلبه إلى مكانه، وضمًا صدره.

فلمّا علمت حليمة بهذه الواقعة خشيت على النبي ، وهي لا تعلم ما حصل، أنه أُخِذ بعيدًا وأتاه رجلان وأضجعاه، فخشيت أن أحدًا يريد به سوءًا أو يريد أن يقتله، فأعادته إلى أمه آمنة.

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم١٦٢.

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڵڛؙڗۣڿڮڶۻڵٳڿٳڎؽ ٵڵڣؾڹڵڛڽڗڿٵڣڟڵۼؖٳڰؾ

وَخَرَجَتْ بِهِ إِلَى الْمَدِيْنَةِ رَاجِعَةً وَقُبِضَتْ، فَدُفِنَتْ: رَاجِعَةً وَقُبِضَتْ، فَدُفِنَتْ: سِيْنَ، مَعَ شَيْءٍ يَقْدُرُهْ وَقِيْلَ: «بَلْ أَرْبَعَةُ أَعْوَامَا» وَقِيْلَ: «بَلْ أَرْبَعَةُ أَعْوَامَا» لِجَدّه بِمَكَّة الْمُبَارَكَةُ وَمَانِيًا، ثُمَ مَضَى لِقَبْرِهِ ثَمَانِيًا، ثُمَ مَضَى لِقَبْرِهِ

يُخبر أنه لما أعادته حليمة السعدية إلى أُمه آمنة بقي سالمًا عند أمه آمنة حتى أكمل ست سنين، عند ذلك خرجت به أُمه آمنة، ومعها جاريتها بركة الحبشية التي تُكنَى بأم أيمن الله وأرضاها، وذهبت إلى المدينة تزور أخواله من بني النجار، في المدينة النبوية.

فأقامت به عندهم شهرًا، ثم رجعت، وهي راجعة من المدينة إلى مكة مرضت، فماتت في منطقة يقال لها: الأبواء، بين مكة والمدينة، وهي إلى المدينة أقرب، أي في وسط الطريق بين مكة والمدينة، لكن أقرب إلى المدينة، وكان عمر النبي في ذلك الوقت ست سنين ومائة يوم.

وَقِيْلَ: «بَلْ أَرْبَعَةٌ أَعْوَامَا» قيل: إن عمر النبي كان أربعة أعوام عندما ماتت أمه، لكن الأول أصح أن عمره كان ست سنين ومائة يوم ، فرجعت به أم أيمن الحبشية ، وذهبت به إلى جدّه عبد المطلب، فدفعته إليه.

فكفله جده عبد المطلب حتى صار عمر النبي الله ثماني سنين، ثم توفي عبد المطلب. وقبل وفاته أوصى ابنه أبا طالب أن يكفل محمدًا الله وأن يعتنى به وبتربيته الله.

### باب ذِكر كفالة أبي طالب له

إِلَى أَبِي طَالِبٍ الْحَامِي الْحَدِبُ طَاهِرَةً مَأْمُونَةً غَائِلَتُهُ

١- أَوْضَى بِهِ جَــدُّهُ عَبْدُ الْمُطَّلِبُ
 ٢- يَحْفُلُهُ بَعْدُ، فَكَانَتْ نَشْـاتُهُ

الحدب: أي العطوف.

نشأ الله نشأة آمنة من المكر والخديعة؛ حيث كان الذين يكفلون النبي من العطوفين عليه، الراغبين له في الخير، الحريصين عليه الله الله المكروبية المكرو

مَعْ عَمِّهِ لِلشَّامِ، حَتَّى إِذْ وَصَلْ: مَا دَلَّ أَنَّهُ النَّبِيُّ الْعَاقِبُ فَصَرْدَّهُ تَخَوُّفًا مِنْ ثَمَّةُ وَعُمْرُهُ إِذْ ذَاكَ: ثِنْتَا عَشْرَةُ وَعُمْرُهُ إِذْ ذَاكَ: ثِنْتَا عَشْرَةُ

٣- فَكَانَ يُدْعَى بِ «الأَمِيْنِ» وَرَحَلْ
 ١- بُصْرَى رَأَى مِنْهُ «جَعِيْرًا» الرَّاهِبُ:
 ٥- مُحَمَّدُ نَبِيُّ هَذِي الأُمَّةُ
 ٥- مِنْ أَنْ يَرَى بَعْضُ الْيَهُودِ أَمْرَهُ

انتقل النبي ه بعد ذلك إلى كفالة عمه أبي طالب، وكان أبو طالب عطوفًا عليه، مشفقًا عليه، حتى إنه كان لشدة حبه للنبي ف يُؤخّر عشاء أو لاده حتى يحضر محمد ف فألقى الله ف في قلب أبي طالب محبة طبيعية للنبي ف، وعطفًا عليه؛ ليتولى نصره والدفاع عنه .

وكان أبو طالب فقيرًا؛ فكثُر ماله لما آوى النبي ، إليه، فكانت بركة النبي ، الله ملازمةً لكل مَنْ كفَله .



(فَكَانَ يُدْعَى بـ «الأَمِيْنِ») ، فكان قومه يلقبونه بالأمين، وكانوا يلقبونه بـ (الصادق) أيضًا الله لما رأوا من أمانته وصدْقه.

ولما بلغ اثنتي عشرة سنة، رحل مع عمّه أبي طالب إلى الشام، للتجارة حتى إذا وصلا إلى بُصرى - وهي مدينة بالشام غير البصرة التي بالعراق-.

فلما وصلا إلى بُصرى، مرا براهب يقال له: بَحيرا، بفتح الباء، بَحيرا الراهب، وكلمة الراهب: من الرهب الذي هو الخوف، فهو راهب؛ لأنه يرهب الله في أي يخاف الله في الراهب كلمة تُطلَق على عُبّاد النصارى الذين كانوا يخلون بأنفسهم ويهجرون الناس، ويعتكفون في الأديرة والكنائس.

فمرَّ ببَحيرا الراهب، فرأى بَحيرا ما دلّه على أن النبي هو (نَبِيُّ هَذِي الأُمَّةُ) وكان النبي هو له ذِكْر في كتب أهل الكتاب، وكان أهل الكتاب ينتظرون مبعث النبي ها كما جاء في قصة سلمان الفارسي لما مر سلمان على عدد من رهبان أهل الكتاب، وكل واحد منهم يحيله إلى آخر، حتى ذهب إلى آخرهم، فقال: لا أعلم أحدًا بقي على ظهر الأرض على مثل ما كنّا عليه، ولكن هذا زمان مبعث النبي الخاتم، مُهاجره يثرب، فاذهب إليها فانتظره هناك.

فكانوا يعلمون أن النبي ﷺ قد اقترب موعد بعثته، وكانوا يتسمعون الأخبار وينتظرون سماع الخبر ببعثة النبي ﷺ.

فلما جاء النبي ﴿ وهو طفل مع عمّه أبي طالب، ورآه بحيرا الراهب فرأى علامات عرف منها أنه هو النبي الخاتم ﴿ فقالوا: إنه رأى غمامة تظله من بين القوم وهو راكب.

ولما نزل النبي ﷺ تحت شجرة، انحنت أغصان الشجرة حتى أظلّت النبي ﴿

فصنع بَحيرا الراهب طعامًا، وأضاف القوم الذين فيهم النبي ، وقال لعمه أبي طالب: ارجع بابن أخيك واحذر عليه اليهود، أن يروا بعض صفاته فيعرفوا أنه النبي المبعوث من العرب فربما تحيلوا على اغتياله، فإنه كائن له شأن عظيم.

فِي مَتْجَرٍ، وَالْمَالُ مِنْ خَدِيْةِ بُصْرَى، فَبَاعَ وَتَقَاضَى مَا بَغَى مِنْهُ، وَمَا خُصَّ بِهِ مَوَاهِبَا خُصَّ بِهِ مَوَاهِبَا خَدِيْجَةَ الْكُبْرَى، فَأَحْصَتْ قِيْلَهُ فَيَا لَهَا مِنْ خِطْبَةٍ مَا أَسْعَدَا مِنْ بَعْدِ عِشْرِيْنَ بِعَيْرِ لَبْسِ

٧- ثُمَّ مَضَى (لِلشَّامِ) مَعْ مَيْسَرَةِ
 ٨- مِنْ قَبْلِ تَزْوِيْجٍ بِهَا، فَبَلَغَا
 ٩- وَقَدْ رَأَى مَيْسَرَةُ الْعَجَائِبَا
 ١٠- وَحَدَّثَ السَّيِّدَةَ الْجَلِيْلَةُ
 ١٠- وَرَغِبَتْ فَخَطَبَتْ مُحَمَّدَا
 ١٠- وَرَغِبَتْ فَخَطَبَتْ مُحَمَّدَا
 ١٠- وَرَغِبَتْ فَخَطَبَتْ مُحَمَّدَا
 ١٠- وَرَغِبَتْ فَخَطَبَتْ مُحَمَّدَا

بعد ذلك رجع النبي هم مرة أخرى إلى الشام في التجارة لما بلغ خمسًا وعشرين سنة هم، وهناك رواية ضعيفة، لا تصح أن هناك مرّة بينهما، ذهب فيها النبي هم بلال إلى الشام، وأن أبا بكر بعث بلالاً مع النبي هو إلى الشام، وهذه الرواية غير صحيحة؛ لأنه حسب هذه الرواية كان عمر النبي ها اثنتي عشرة سنة، وكان أبو بكر عمره عشر سنوات، ولم يكن بلال مملوكًا لأبي بكر في هذا الوقت، وأبو بكر كان عمره عشر سنوات، ولا يمكن أن يكون بعث بلالاً مع النبي ها إلى الشام بعد أن رجع مع عشر سنوات، ولا يمكن أن يكون بعث بلالاً مع النبي ها إلى الشام بعد أن رجع مع أبي طالب.

فذهب إلى الشام مع ميسرة غلام خديجة، وكان الله يرعى الغنم قبل أن يخرج في التجارة مع خديجة الله عمه أبو طالب: إن خديجة ترسل مَنْ يتجر لها فيصيبون



منافع، فلو جئتها لأسرعت إليك، فبلغ الخبر خديجة فأرسلت إلى النبي ، وقالت: أُعطيك ضعف ما أعطى غيرك؛ لأمانتك، وكان يُلقَّب بالأمين .

فأجاب النبي ﴿ وخرج مع غلامها ميسرة، وذلك قبل أن يتزوج خديجة ﴿ وَأَرضَاها.

(فَبَلَغَا بُصْرَى) وصل النبي ﴿ أيضًا إلى مدينة بصرى في الشام، وهذه ثالث مرة يأتي ذِكْر هذه المدينة، (فَبَاعَ وَتَقَاضَى مَا بَغَى) أي باع البضائع التي حملها معه من مكة، واشترى بضائع من الشام؛ ليجلبها إلى مكة ليبيعها فيها ﴿ ، وورد أنه في هذه الرحلة أن النبي ﴾ مرّ براهب يقال له: نسطورا الراهب، راهب آخر أيضًا من رهبان النصارى في الشام، لمح على النبي ﴾ أمارات وعلامات تدل على نبوته.

فسأل ميسرة: مَنْ هذا؟ قال: رجل من قريش، فقال لميسرة -و كان النبي ، جلس تحت شجرة بجوار الدير الذي فيه نسطورا هذا - فقال له: ما نزل تحت هذه الشجرة إلا نبي، فكانت هذه من ضمن الأمور العجيبة التي رآها ميسرة في هذه الرحلة.

ورأى ميسرة أمورًا أخرى عجيبة حدَّث بها خديجة الله النبي الله وقال له: أتحلف باللات اختلف مع رجل في بيع سلعة، فاستحلف الرجل النبي الله وقال له: أتحلف باللات والعزى أنك اشتريتها بكذا؟ فقال النبي الله: ما حلفت بهما قط ولا أفعل، فصدقه الرجل، وقال: أنت صادق فيما تقول.

وربح النبي ، في هذه التجارة ضعف ما كان يربح غيره من التجار، فرأت خديجة بركة في اتجار النبي ، لها.

فلما حدَّثها ميسرة بما رأى من العجائب، والأمانة، والصدق، وأشياء في رحلته مع الرسول ﴿ (فَأَحْصَتْ قِيْلَهُ) أي حفظت ما قاله ميسرة، ووعت ما قاله (فَخَطَبَتْ

مُحَمَّدًا) ، أي أرسلت خديجة امرأة إلى النبي ، تعرض عليه الزواج بخديجة ، وقالت للنبي ، أرأيت لو أن خديجة رغبت بالزواج بك، أتتزوجها ؟ فسُرّ النبي ، وكان بذلك، لما عُرفت به خديجة ، أيضًا من السيرة الحسنة، فتزوجها النبي ، وكان عمر النبي ، وكان عمر النبي ، وكان عمر خديجة ، وكانت قد تزوجت قبل النبي ، وكان لها ابنان من زوجيها السابقين، أحد زوجيها السابقين هو أبو هالة، وابنه اسمه هند بن أبي هالة، وهند هنا اسم لرجل، وهو ربيب النبي ، وهو الذي سيأتينا وصْفه لرسول الله .



#### قصة بناء الكعبة

### ١- وَاذْ بَنَتْ قُرَيْشُ الْبَيْتَ: اخْتَلَفْ مُلاَؤُهُمْ تَنَازُعًا، حَتَّى وَقَفْ

مُلاؤهم أو مِلاؤهم: أي: ملؤهم، كبراؤهم وأشرافهم.

تنازعًا: يعني حصل بينهم تنازع بين ملئهم أي: بين كبرائهم، وأشرافهم وهم يبنون البيت.

وذلك أن الكعبة المشرفة أصابها سيْل قبل بعثة النبي ها، فاجتمعت قريش لبناء الكعبة، وكما ذكرنا، كان عندهم بقايا من شريعة إبراهيم ها فكان مما قالوا: لا يدخل في بناء البيت - الكعبة - مال حرام، فقالوا: نجمع من أموالنا من المال الحلال، لا يدخل فيها درهم ربًا، ولا مهر بغي، ولا حلوان كاهن. يعني أي مال اكتُسب من الربا، أو حُلوان كاهن (شخص تكهن وأخذ أجرة على الكهانة)، ومهر البغي (يعني امرأة زنت وأخذت أُجرة) هذه الأموال لا توضع في بناء الكعبة، وأخذوا يجمعون من المال الحلال، فكانوا يعرفون أن هذه الأموال محرمة.

فقصرت بهم النفقة، يعني لم تكن عندهم نفقة كافية لبنائها على نفس الطريقة التي كانت عليها قبل الانهدام؛ فلهذا قصّروا.. أي: ما استطاعوا إدخال الحجر في بناء الكعبة وقللوا من ارتفاعها، ولم يُدخلوا فيها الحِجْر: الجزء المقوس هذا لم يستطيعوا إدخاله فاكتفوا بتحديده، مع أن الحِجْر هذا كان داخلًا في بناء الكعبة الذي بناه إبراهيم وكان ارتفاعها أكثر مما كانت عليه فالمهم أنهم جمعوا أموالًا وبدؤوا يبنون الكعبة، فلما انتهوا من البناء ووصلوا إلى موضع وضْع الحجر الأسود، اختلفوا فيمن يضع الحجر الأسود، فكل قبيلة قالت: نحن الأحق بوضْع الحجر الأسود في مكانه، وكادوا يقتتلون فيما بينهم، بسبب تنازعهم على وضْع الحجر الأسود في مكانه.

البَّهِيْ الْمِائِدِيْ فَيْ البَّهِيْ الْمِائِدِيْ فَيْ

# ٢- أَمْرُهُمُ فِيْمَنْ يَكُونُ يَضَعُ الْحَجَرَ الأَسْوَدَ حَيْثُ يُوْضَعُ؟

فاتفقوا فيما بينهم على أن يُحكّموا أول داخل إلى البيت، قالوا: أول داخل يدخل إلى البيت نُحكّمه في أمرنا، فكان أول مَنْ دخل عليهم البيت نبينا محمد .

## ٣- إذ جَاءَ قَالُوْا كُلُّهُمْ: «رَضِيْنَا لِوَضْعِهِ مُحَمَّدَ الأَمِيْنَا»

فلما دخل محمد ﴿ فكلهم استبشروا بهذا؛ لعِلمهم بأمانته ، وأنه يحكم بالعدل، كلهم استبشروا، وقالوا: رضينا بمحمد الأمين ﴿ يحكم في المسألة، ولو أراد أن يضعه هو وضعه.

# ٣- فَحُـطَّ فِي ثَوْبٍ وَقَالَ: «يَرْفَعُ كُلُّ قَبِيْلٍ طَرَفًا»، فَرَفَعُوا

(فَحُطَّ فِي تَوْبٍ) فأشار عليهم النبي ﴿ أَن يضعوا الحجر الأسود في ثوب، أي: يأتون بثوب ويُمسِك كل رئيس قبيلة بطرف من أطراف الثوب، ووضع النبي ﴿ الحجر في الثوب فاشتركوا كلهم في حمْله حتى قرّبوه من موضعه ووضعه النبي ﴿ بيده الشريفة في مكانه.

(كُلُّ قَبِيْلٍ) يعني كل قبيلة ترفع طرفًا.

٥- ثُمَّتَ أَوْدَعَ الأَمِيْنُ الْحَجَرَا مَكَانَهُ، وَقَدْ رَضُوْا بِمَا جَرَى (ثُمَّتَ) يعني ثم.



وقالوا: كانت هذه الحادثة لما بلغ عمر النبي ﷺ خمسة وثلاثين سنةً.

والكعبة المشرفة بُنيت وانهدمت وتكرر هذا مرات في التاريخ:

فأول بناء للكعبة: قيل بَنَّته الملائكة لآدم هـ.

وبعد ذلك بناها إبراهيم هن وإبراهيم هو وجد قواعد البيت، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِعُمُ ٱلْقَوَاعِدَمِنَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [البقرة: ١٢٧] فوجد قواعد البيت موجودة، وأكمل البناء ورفعه.

ثم انهدم بالسيل في هذه المرة التي بَنته فيها قريش، فلما بَنت قريش الكعبة - هذه المرة التي شارك فيها النبي و وضع الحجر أخرجوا منها الحِجْر وقصّروا من ارتفاعها، ورفعوا بابها، فالكعبة كان لها بابان (باب يدخل منه الناس، وباب يخرجون)، فأغلقوا أحد البابين، وجعلوا لها بابًا واحدًا، ورفعوه حتى لا يُصعَد إليه إلا بدرج أو سلم؛ لتكون حكرًا على كبرائهم. فبنوها بهذه الطريقة.

النبي الله قال: «يَا عَائِشَةُ، لَوْ لا أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُو عَهْدٍ بِشِرْكٍ، لَهَدَمْتُ الْكَعْبَةَ، فَأَلْزَقْتُهَا بِاللَّرْضِ، وَجَعَلْتُ لَهَا بَابَيْنِ: بَابًا شَرْقِيًّا، وَبَابًا غَرْبِيًّا، وَزِدْتُ فِيهَا سِتَّةَ أَذْرُع مِنَ الْحِجْرِ، بِالْأَرْضِ، وَجَعَلْتُ لَهَا بَابَيْنِ: بَابًا شَرْقِيًّا، وَبَابًا غَرْبِيًّا، وَزِدْتُ فِيهَا سِتَّةَ أَذْرُع مِنَ الْحِجْرِ، فَإِنَّ قُرَيْشًا اقْتَصَرَتْهَا حَيْثُ بَنَتِ الْكَعْبَةَ» [1] فالنبي كان يريد أن يعيد بناء الكعبة كما كانت على عهد إبراهيم ها قال: ولكن قومك قصرت بهم النفقة فما بنوها كما كانت على عهد إبراهيم.

<sup>[</sup>۱] صحيح مسلم ١٣٣٣.

لكن النبي الله ترك إعادة بناء الكعبة على وضْعها الصحيح منْعًا للفتنة، وهذا الحديث فيه مراعاة المصالح، والمفاسد، والموازنة بينها، وأن الإنسان قد يترك شيئًا من الخير إذا كان يترتب عليه مفسدة أكبر، فإعادة بناء الكعبة على البناء الصحيح هذه مصلحة ولكن فيها مفسدة وهي التي بينها والله قال: «لولا أن قومك حديث عهد بجاهلية» فلو هدم النبي الكعبة لقالوا: هدم الكعبة، وهم يُعظمونها، وربما حصلت فتنة بين الناس، فتركها النبي على حالها.

ولما وقعت المعركة بين عبد الله بن الزبير الله وبني أُمية، كان الحجاج بن يوسف الثقفي قائد الجيش من قِبَل بني أُمية، ونصب المنجنيق على جبل أبي قُبيس الجبل المشرف على الكعبة وهدم الكعبة، وكان ابن الزبير قد هدمها قبل ذلك، وأعاد بناءها على بناء إبراهيم واستدل بالحديث النبوي، وأن النبي كان راغبًا في ذلك.

فلما حصلت الحرب هدمها الحجاج بن يوسف وأعاد بناءها كما كانت في عهد النبي .

فاستمرت كذلك في عهد بني أمية، فلما جاء العباسيون، وتولى هارون الرشيد استشار الإمام مالكًا هي في أن يهدم الكعبة، ويعيدها على بناء ابن الزبير، فقال الإمام مالك هي: ناشدتك الله يا أمير المؤمنين، أن لا تجعل هذا البيت لعبة للملوك، لا يشاء أحد إلا نقضه وبناه، فتذهب هيبته من صدور الناس.

فتُركت على هذا الوضع إلى وقتنا هذا.

طبعًا حصلت سيول، فانهدمت منها أشياء وتجدد بناؤها، لكن ظلت على البناء الذي كانت عليه في زمن النبي .

#### باب كيف كان بدء الوحي؟

الأَرْبَعِيْن: جَاءَهُ جِبْرِيْلُ فَجَاءَهُ بِالْوَحْيِ مِنْ عِنْدِ الْعَلِي مِنْ شَهْرِ مَوْلِدٍ ثَمَانٍ إِنْ ثَبَتْ وَقِيْلَ: «بَلْ فِي رَمَضَانَ الطَّيِّبِ» يُحِيْبُ نُطْقًا: «مَا أَنَا بِقَارِيْ» الْجَهْد، فَاشْتَدَّ لِذَاكَ وَانْصَبَعْ قَرَأَهُ كَمَا لَهُ بِهِ نَطْقْ

١- حَــقَى إِذَا مَــا بَلَــغ الرَّسُـولُ
 ٥- وَهُــوَ بِغَــارٍ بِحِــرَاءٍ مُخْتَــيِ
 ٣- فِي يَوْمِ الاثْنَيْنِ، وَكَانَ قَدْ خَلَتْ
 ٤- وَقِيْلَ: (فِي سَابِعِ عِشْرِيْ رَجَبِ)
 ٥- قَالَ لَهُ: (اقْــرَأُ)، وَهُوَ فِي الْمِرَارِ
 ٢- فَغَطّــهُ ثَلاَثَــةً حَــقَى بَلَــغْ
 ٧- أَقْــرَأُهُ جِبْرِيْــلُ أَوَّلَ ((الْعَلَقُ))

هنا يتكلم عن بدء الوحي إلى رسول الله ﴿ وكان أول ما بُدئ به النبي ﴿ من الوحي: الرؤيا الصالحة، كما في الصحيحين من حديث عَائِشَة أُمِّ المُؤْمِنِينَ أَنَّهَا قَالَتْ: «أَوَّلُ مَا بُدِئ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﴿ مِنَ الوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لا يَرَى رُؤْيَا إلَّا جَاءَتْ مِثْلَ فَلَقِ الصَّبْحِ، ثُمَّ حُبِّبَ إليه الخَلاَءُ، وكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ فَيَتَحَنَّثُ فِيهِ - وَهُو التَّعَبُّدُ - اللَّيَالِي ذَوَاتِ العَددِ قَبْلَ أَنْ يَنْزِعَ إلى أَهْلِهِ، وَيَتَزَوَّدُ لِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إلى خَدِيجَة فَيَتَزَوَّدُ لِذَلِكَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إلى خَدِيجَة فَيَتَزَوَّدُ لِمِثْلِهَا، حَتَّى جَاءَهُ الحَقُّ وَهُو فِي غَارِ حِرَاءٍ، فَجَاءَهُ المَلَكُ فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: «مَا أَنَا بِقَارِئٍ»، قَالَ: «فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِيَة حُتَّى بَلَغَ مِنِي الجَهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: اقْرَأْ، فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِثَة ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: الْقَرَأْ، فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِثَة ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: [قَوَأُ، فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِثَة ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: [قَورُأَ، فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئٍ، فَأَخَذَنِي فَعَطَّنِي الثَّالِثَة ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: [قَورُأُ، فَقُلْتُ: عَلَى النَّالِثَة ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فَقَالَ: [قَورُأُ، فَقُلْتُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى المَعْلَى اللهُ اللهُ هُ اللهُ عَلَى المُعَلِي النَّالِثَة وَمُ الْعَلَى الْنَالِثَة عُلْكَ الْمُلْكُ مِيْ الْمَعْلِي النَّالِيَة عُمْ وَلُولُ اللهِ عَلَى الْمَالِي اللْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فَدَخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ بِنْتِ خُويْلِدٍ - ﴿ فَقَالَ: ﴿ زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي ﴾ فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ ، فَقَالَ لِحَدِيجَة وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ: ﴿ لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي ﴾ فَقَالَتْ خَدِيجَة ؛ كَلَّا وَاللهِ مَا يُخْزِيكَ اللهُ أَبَدًا ، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِم ، وَتَحْمِلُ الكَلَّ ، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ ، كَلَّا وَاللهِ مَا يُخْزِيكَ اللهُ أَبَدًا ، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِم ، وَتَحْمِلُ الكَلَّ ، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ ، وَتَعْمِلُ اللهُ مَنْ مَتَى اللهِ وَرَقَة بْنَ وَالْفِ اللهِ وَرَقَة بْنَ وَلَا بُنِ عَمِّ خَدِيجَة وَكَانَ الْمُوا تَنْصَرَ فِي الجَاهِلِيَّةِ ، وَكَانَ يَكْتُبُ نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ العُزَّى ابْنَ عَمِّ خَدِيجَة وَكَانَ الْمُوا أَنْ يَكْتُبُ ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا الكِتَابَ العِبْرَانِيَّةِ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكْتُبَ ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا الكِتَابَ العِبْرَانِيَّة مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكْتُبَ ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا الكِثَابَ العِبْرَانِيَّة مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكْتُبَ ، وَكَانَ شَيْخًا كَبِيرًا قَدْ عَمِي ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ ، السَمَعْ مِنَ ابْنِ أَخِيكَ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَخِي مَنَ الْنِ أَخِيكَ ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ عَمِّ ، اللهِ عَبْرَ اللهِ عَلَى مُوسَى ، يَا لَيْتَنِي فِيهَا جَذَعًا ، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إذ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَدْرَا اللهُ عَلَى مُوسَى ، يَا لَيْتَنِي فِيهَا جَذَعًا ، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إذ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَدْرَا لَوْمُ مُنَ اللهُ مُنْ اللهُ عُرْمُكَ أَنْصُرُ حَيَّ هُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَرْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، قالوا: هذه الفترة كانت ستة أشهر قبل مجيء الوحي إليه .

وقبل فترة الرؤيا الصالحة كانت فترة يسمع فيها تسليم الحجر والشجر، يمر في الطريق في فيسمع صوتًا يُسلِّم عليه، ولا يرى أحدًا، وهو تسليم الشجر والحجر على النبي في، وهو مار في الطريق فيسمع الشجر والحجر يُسلِّم عليه-

بعد ذلك جاءت فترة الرؤيا الصالحة، فتتتابع عليه الرؤى ﷺ فلا يرى رؤية إلا جاءت مثل فلق الصبح، يعني تتحقق تمامًا مثلما رآها ﷺ.

ثم بعد ذلك جاءه الوحي، وكان قد حُبِّب إليه الخلاء ﷺ ، حُبِّب إليه أن يختلي

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري٣ ومسلم١٦٠.

ڣۣڠ ٲڣؾؖڹٲڵڛ۠ڗڮٳڵڬٳڵۻٳڵڂۣٳ**ڎ**ؽ ٵڣؾڹٲڛڽڿۼؖڣڟۣۼٟڰؿ

بنفسه في غار حراء، في مكان ينأى فيه النبي ﴿ بنفسه، فكانت أم المؤمنين خديجة ﴿ تزوده بالطعام والشراب، فيعتكف في الغار الليالي ذوات العدد، يتعبّد لله ﴿ كان يعبد الله على ملة إبراهيم ﴿ فكان يعبد الله ﴾ ويخلو بنفسه في غار حراء الليالي ذوات العدد حتى ينفد ما معه من الزاد فيرجع إلى خديجة فتزوده لمثلها فيذهب إلى الغار

وعندما بلغ الرسول ﴿ الأربعين سنةً (جَاءَهُ جِبْرِيْلُ) ﴿ (وَهُوَ بِغَارٍ بِحِرَاءٍ مُخْتَلِي) في غار في جبل حراء.

(فَجَاءَهُ بِالْوَحْيِ مِنْ عِنْدِ الْعَلِي) من عند الله ١٠٠٠.

(فِي يَوْمِ الاثْنَيْنِ) كان الوحي إلى النبي ﴿ فِي يوم الاثنين، النبي ﴿ وُلِد يوم الاثنين، وأُوحي إليه يوم الاثنين، وهاجر يوم الاثنين، وتُوفي يوم الاثنين .

(وَكَانَ قَدْ خَلَتْ) يعني: يقول إن مجيء الوحي إلى النبي كان في اليوم الثامن من شهر ربيع الأول.

(وَقِيْلَ: «فِي سَابِع عِشْرِيْ رَجَبِ») وقيل في السابع والعشرين من رجب.

(وَقِيْلَ: «بَلْ فِي رَمَضَانَ الطَّيِّبِ») وقيل: بل أوّل ما جاءه الوحي في رمضان الطيب.

وأصح هذه الأقوال أنه في شهر رمضان، وذلك لقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ اللَّهُ وَلَيْكَ اللَّهُ الْقَدْرِ اللَّهُ الْقَدْرِ اللَّهِ اللَّذِرِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْقَدْرِ اللَّهِ اللَّذِرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ا

وقال تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾[البقرة: ١٨٥]، فالقرآن أُنزِل في ليلة القدر، وليلة القدر في رمضان.

لكن الفريق الذي يقول: إن الوحى كان في شهر ربيع أو شهر رجب، يقولون:

المقصود بنزول القرآن في رمضان: نزول القرآن جملةً؛ لأن القرآن أُنزل تنزيلين:

التنزيل الأول: هو تنزيل القرآن جملةً مكتوبًا من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا.

والتنزيل الثاني: هو نزوله مُفَرَّقًا على النبي ﷺ في ثلاث وعشرين سنة.

والصواب: أن نزول القرآن جملةً إلى السماء الدنيا، هذا كان في ليلة القدر من رمضان، ونزوله مُفرَّقًا على النبي الله كانت بدايته أيضًا في رمضان.

الذين قالوا: إن القرآن نزل في ربيع الأول، قالوا: يمكن التوفيق؛ لأن الرؤيا الصالحة التي كانت مبدأ الوحي استمرت ستة أشهر، وشهر رمضان هو الشهر التاسع في السنة الهجرية، وربيع الأول هو الشهر الثالث في السنة الهجرية، فقالوا: لعل الأحاديث التي فيها أن بدء الوحي كان في ربيع الأول، يقصد بالوحي فيها: البدء بالرؤيا الصالحة، أي: أن الرؤيا استمرت ستة أشهر، ثم نزول سورة ﴿ اَقُرا كَان في رمضان، يعني بعد ستة أشهر من الرؤيا، فإذا ضُمّت إلى مدة الوحي فسيظهر لنا أن بداية الوحي في ربيع، لكن بداية نزول سورة «اقرأ» الصواب: أنها كانت في شهر رمضان.

قال: فجاءه الوحي، والمقصود هنا: مجيء جبريل ١١ إلى النبي ١٠٠٠

(قَالَ لَهُ: «اقْرَأْ») وتكرر هذا ثلاث مرار.

(وَهُوَ فِي الْمِرَارِ) يعني وهو في المرات الثلاث.

(يُجِيْبُ نُطْقًا: «مَا أَنَا بِقَارِيْ») يعني جاء جبريل إلى النبي ، وغطّه: يعني ضمّه إليه.

= [ v v ]

# ٦- فَغَطَّهُ ثَلاَثَةً حَتَّى بَلَغْ الْجَهْدَ، فَاشْتَدَّ لِذَاكَ وَانْصَبَغْ

(فَاشْتَدَّ): يعني قوي وصلب جسمه.

(وَانْصَبَغْ): يعني اكتسب جلدًا وقوة كلما ضمّه الملك إليه، فالملك ضمّ النبي كل حتى بلغ منه الجهد ثم أرسله (قَالَ لَهُ: «اقْرَأْ») قال: («مَا أَنَا بِقَارِيْ»)، فضمّه المرة الثانية وأرسله، وقال له: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، ثلاث مرات، كل مرة النبي كل يقول: ما أنا بقارئ، فيضمه الملك إليه ثم يرسله، ويقول له: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، فقال له: اقرأ. بعد المرة الثالثة قال له: ﴿ أَفْرَأُ بِأَسْمِ رَبِكَ الّذِي خَلَقَ اللهِ نَسْنَ مِنْ عَلَقٍ اللهِ الْمَرَة الثالثة قال له: ﴿ أَفْرَأُ بِأَسْمِ رَبِكَ اللّذِي خَلَقَ اللهِ العلق: ١-٥].

# ٧- أَقْـرَأَهُ جِبْرِيْـلُ أَوَّلَ «الْعَلَقْ» قَـرَأَهُ كَمَا لَهُ بِـهِ نَطَـقْ

أي: فقرأه النبي ﷺ كما سمعه من جبريل ﷺ وجبريل ﷺ سمعه من رب العالمين ﴾.

٨- وَكَوْنُ ذَا الأَوَّلَ فَهْوَ الأَشْهَرُ وَقِيْلَ: «بَلْ يَا أَيُّهَا الْمُدَّرِّرُ»
 ٩- وَقِيْلَ: «بَلْ فَا تِحَـهُ الْكِتَابِ» وَالأَوَّلُ: الأَقْرَبُ لِلصَّوَابِ

يعني كون أول ما أُنزِل من القرآن هو سورة العلق، أو أوائل سورة العلق، فهذا هو القول الأشهر الصحيح.

ثم يشير المؤلف إلى الآراء الأخرى، فطريقته أنه يذكر القول الصحيح، ويشير إلى

الأقوال الأخرى، فقال: هناك أقوال أخرى منها: أن أول ما أُنزل على النبي ﴿ (يَا أَيُّهَا الْمُدَّقِّرُ) وهذا قول جابر بن عبد الله الصحابي ﴿ وجماعة من العلماء، قالوا: أول سورة أُنزلت على النبي ﴾: (يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ).

ولعلهم يقصدون بذلك أول ما أُنزل بعد فترة الوحي، فقد انقطع الوحي فترة بين العلق والمدثر. أو أنه أوّل ما أُرسل به، قالوا: نُبِّع بالعلق وأُرسِل بالمدثر، فلعلهم يقصدون أول ما أُنزِل، يعني أولية مُقيَّدة، إما أولية بعد الفترة أو أولية الرسالة، فأول ما أُنزل يأمره بالتبليغ هي سورة المدثر؛ لأن سورة العلق ليس فيها أمر بالتبليغ، فهذا على القول بأن النبي هو مَنْ أُوحي إليه بوحي ولم يُؤمَر بالبلاغ، فقالوا: النبي في نُبِع بسورة العلق، يعني أُوحي إليه لكن لم يؤمَر بالبلاغ.

ثم بالمدثر: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ اللَّهِ فَرُفَأَنذِرُ اللَّهِ ﴿ المدثر: ١-٢].

هنا أُمِر بالتبليغ فيكون أوّل ما أُنزل فيه أمر بالتبليغ.

(وَقِيْلَ: «بَلْ فَاتِحَةُ الْكِتَابِ») قيل: إن أول ما أُنزِل على النبي ﷺ فاتحة الكتاب، وهذا رأي آخر، ولكنه لا يصح.

(وَكُوْنُ ذَا الأُوَّلَ فَهُوَ الأَشْهَرُ) هذا القول الأشهر والأصح، والذي عليه أكثر العلماء.

قال: (وَالأَوَّلُ: الأَقْرَبُ لِلصَّوَابِ) كما نبّه المؤلف، القول الأول: أن أول ما أُنزل من القرآن هو العلق، هذا هو الأقرب للصواب.

١٠- جَاءَ إلى (خَدِيْجَةَ) الأَمِيْنَةُ يَشْكُو لَهَا: مَا قَدْ رَآهُ حِيْنَهُ
 ١١- فَتَبَّتَتْهُ؛ إِنَّهَا مُوَقَّقَةُ أُوَّلُ مَا قَدْ آمَنَتْ مُصَدِّقَةُ

يقول: إن النبي ، جاء إلى خديجة أم المؤمنين ، وكانت صاحبة سره، يأتمنها ، ويشكو إليها ما يجد .

فجاء إليها النبي ﴿ فشكا إليها ما رأى من نزول الملك عليه، وأن الملك غطّه غطًا شديدًا، وجاء النبي ﴾ يرجف فؤاده ﴾ فقد أصابه فزع الله من هول ما رأى.

فجاء إلى خديجة (يَشْكُو لَهَا: مَا قَدْ رَآهُ حِيْنَهُ) يعني فور نزول الوحي عليه ذهب مسرعًا إلى خديجة ...

(فَثَبَّتَتُهُ؛ إِنَّهَا مُوَفَّقَةٌ) فكانت موفقة ﴿ فثبتت النبي ﴿ والله لا يخزيك الله أبدًا؛ إنك لتصل الرحم، وتحمل الكلّ وتكسب المعدوم، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحق، وتصدق الحديث وتؤدي الأمانة.

المعدوم: الذي ليس له مصدر للرزق، كان النبي ١١ يكسبه يعني يعطيه.

ويحمل الكَلِّ: الكَلِّ أي العاجز، يحمله النبي ١٠٠٠.

قالوا: هذا يشمل الحمل الحسي بمعنى العاجز عن ركوب الدابة مثلًا يحمله فيُركبه عليها، أو الحمل المعنوي بمعنى يتحمل النبي ، ما على العاجز من الأعباء فيساعده فيها.

وتحمل الكلّ، وتكسب المعدوم، وتعين على نوائب الحق؛ يعني إذا رأى إنسانًا مبتلًى، أو نزلت به ضائقة في دنياه أعانه وتصدق الحديث، وتؤدي الأمانة... فهذه صفات النبي .

فثبتت النبي ﷺ، قالت: مَنْ كان على مثل صفاتك لا يمكن أن يخزيه الله ﷺ أبدًا.

(أَوَّلُ مَا قَدْ آمَنَتْ مُصَدِّقَةْ) فكانت أم المؤمنين خديجة ، أوّل مَنْ صدّق النبي ، وأوّل مَنْ أمن به على الإطلاق.

البَّهِيْ الْمِائِدِيْ فَيْ البَّهِيْ الْمِائِدِيْ فَيْ

قَصَّ عَلَيْهِ مَا رَأَى، فَصَدَّقَهُ وَكَانَ بَرًّا صَادِقًا مُوَاتِيَا رَأَى لَهُ تَخَضْخُضًا فِي الْجُنَّـةُ»

١٢- ثُـمَّ أَتَتْ بِـهِ تَـوُمُّ (وَرَقَةُ)
 ١٣- فَهْـوَ الَّذِي آمَنَ بَعْـدُ ثَانِيَا
 ١٤- وَالصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ قَالَ: (إنَّهُ موانقًا: يعنى موافقًا.

(تَخَضْخُضًا) يعني حركةً، يعني رآه النبي ، يتحرك في الجنة.

وورقة بن نوفل هو ابن عم خديجة هو وأرضاها، وكان امراً قد تنصّر، وكان يكتب الكتاب العبراني كما في صحيح البخاري، وفي الرواية الأخرى: كان يكتب الكتاب العربي، فكان يكتب بالعربية والعبرانية في نفس الوقت، يُحسِن اللغتين وينقل الإنجيل من العبرانية إلى العبرية.

وكان ورقة بن نوفل هو واحدًا من الحنفاء الذين كانوا يعبدون الله وحده في مكة على ملة إبراهيم هو وزيد بن عمرو بن نفيل وآخرون، فقد رحل هو وزيد إلى الشام للبحث عن الدين الحق، -والشام كان فيها كبار علماء النصارى- فذهبوا إلى الشام يستمعون إلى علماء النصارى، وإلى ما عندهم من الكتب.

فأما زيد بن عمرو فبقي على ملة إبراهيم - الله ورقة بن نوفل فتنصّر، كان على شريعة إبراهيم الله فانتقل إلى شريعة عيسى الله.

وقال العلماء: إنه قبل بعثة محمد ﴿ كَانْ كُلْ مَنْ وحّد الله ﴿ ويتعبد لله ﴿ على شريعة أي نبي من الأنبياء السابقين بحسب ما بلغه فهو ناج، لذلك فمثل زيد بن عمرو بن نوفيل قد أخبر النبي ﴿ أنه من أهل الجنة، وهو قد مات قبل بعثة النبي ﴿ لكنه كان موحدًا، وقال النبي ﴿ وَإِنَّ اللهَ نَظَرَ إلى أَهْلِ الْأَرْضِ، فَمَقَتَهُمْ عَرَبَهُمْ وَعَجَمَهُمْ، إلّا



وهذا قبل بعثة النبي ، أما بعد بعثته فلا يقبل الله ، من أحد دينًا غير دين الإسلام، ولا شريعة غير شريعة محمد .

المهم أن ورقة تنصّر، وتعلّم الإنجيل في الشام، وكان يكتب الكتاب العبراني، وينقله إلى العربية.

فذهبت خديجة بالنبي ﴿ إلى ابن عمّها ورقة وقالت: يا ابن عمي، اسمع من ابن أخيك، فقص عليه ما رآه، فصدقه ورقة بن نوفل، وقال: هذا الناموس الذي أنزل الله على موسى، وهذه القصة في الصحيحين كما مر.

قال ورقة: هذا الناموس الذي أنزل الله على موسى. قال الحافظ في الفتح: «وَالنَّامُوسُ: صَاحِبُ السِّرِّ كَمَا جَزَمَ بِهِ الْمُؤَلِّفُ فِي أَحَادِيث الْأَنْبِيَاء. وَزعم ابن ظَفَرٍ: أَنَّ النَّامُوسَ: صَاحِبُ سِرِّ الشَّرِّ. وَالْأَوَّلُ الصَّحِيحُ، أَنَّ النَّامُوسَ: صَاحِبُ سِرِّ الشَّرِّ. وَالْأَوَّلُ الصَّحِيحُ، النَّامُوسَ: عَلَيْهِ الْجُمْهُورُ. وَقَدْ سَوَّى بَيْنَهُمَا رُؤْبَةُ بْنُ الْعَجَّاجِ أَحَدُ فُصَحَاءِ الْعَرَبِ. وَالْمُرَادُ اللهِ على موسى، يا بِالنَّامُوسِ هُنَا: جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ »[1] فقال: إنه الناموس الذي أنزل الله على موسى، يا ليتني فيها جذعًا، يعني ليتني كنت شابًا قويًّا؛ لأن ورقة كان شيخًا قد هرِم، فقال: ليتني كنت فيها جذعًا.

<sup>[</sup>١] جزء من حديث رواه مسلم في صحيحه ٢٨٦٥.

<sup>[</sup>۲] فتح الباري۲٦/ ١.

قال ورقة للنبي هي: ليتني أكون حيًّا إذ يخرجني قومك. قال: أومخرجي هم؟! قال: نعم، لم يأتِ رجل بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك، أنصرك نصرًا مؤزرًا.

أي: لو جاء اليوم الذي يعاديك فيه قومك، وأنا على قيد الحياة سأنصرك نصرًا مؤزرًا-.

فكان هذا خبر ورقة، وتقول أم المؤمنين عائشة هـ: ثم لم يلبث ورقة أن توفي، هـ. قال: (فَهْوَ الَّذِي آمَنَ بَعْدُ ثَانِيًا) يقول: ثاني مَنْ أسلم بعد خديجة هو ورقة بن نوفل هـ.

ولذلك فإن القول الصحيح، الصواب الذي عليه أكثر علماء أهل السُّنة: عد ورقة هذها: هن الصحابة، والترضي عنه هن وأنه آمن لورود أحاديث تدل على ذلك، فمنها: أن النبي هن: (رَأَى لَهُ تَخَضْخُضًا فِي الْجَنَّهُ) أو رآه يتخضخض في الجنة يعني يتحرك فيها هن.

وأخبر النبي ﷺ أنه رأى لورقة في الجنة درجتين، ورآه ﷺ وعليه لباس أخضر.

فرؤيته يتحرك في الجنة قيل: هذا كان يوم الإسراء، والرؤى التي بعد ذلك رؤى منامية، رآها النبي الله ورؤى الأنبياء حق، فرأى لورقة درجتين في الجنة، ورآه في الجنة وعليه لباس أخضر، واللباس الأخضر: لباس أهل الجنة.

فهذه كلها علامات على أنه من أهل الجنة، وآمن بالنبي الله قال: ليتني كنت جذعًا حين يُخرجك قومك فأنصرك نصرًا مؤزرًا، وهذا إيمان به الله.

فلذلك نرى الحافظ العراقي هنا يعدّه ثاني مَنْ أسلم من الصحابة بعد خديجة .



#### باب ذِكْر قدر إقامته 🕮 بمكة بعد البعثة

١- أَقَامَ فِي مَكَّةَ بَعْدَ الْبِعْثَةِ: ثَلاَثَ عَشْرَةَ بِغَيْرِ مِرْيَةِ
 ٢- وَقِيْلَ: (عَشْرًا) أَوْف) خَمْسَ عَشْرَةْ) قَوْلاَنِ وَهَّنُوْهُمَا بِمَرَّةْ

يقول: إن النبي ه أقام بعد البعثة في مكة ثلاث عشرة سنة.

(بِغَيْرِ مِرْيَةِ) يعني بغير شك.

فهذا هو القول الصحيح، ودائمًا يذكر القول الراجح ويشير إلى الأقوال الأخرى المرجوحة.

قال: (وَقِيْلَ: «عَشْرًا») يعني في رأي مرجوح أنه أقام في مكة عشر سنين بعد البعثة. وقيل: («خَمْسَ عَشْرَةُ»)..

والأقوال في المدة التي أقامها ﴿ بمكة بعد البعثة - أجابوا عن سبب الاختلاف فيها فقالوا: إما أنه على سبيل التقريب؛ لأن ثلاث عشرة يمكن أن تُقرَّب إلى عشر أو تُقرَّب إلى خمس عشرة، يعني الذين قالوا: أقام بمكة عشرًا يقصدون على سبيل التقريب، أو خمس عشرة سنة يعني على سبيل التقريب، وليس على سبيل التحديد، لكن الذين ذكروا ثلاث عشرة سنة فهؤلاء يقصدونها تحديدًا.

وهناك رأي آخر، يقول: إنه يُحتمَل أن الذين قالوا: إنه الله أقام خمس عشرة سنة حسبوا معها الفترة التي كان يسمع فيها تسليم الحجر والشجر، ويسمع الصوت، وفترة الرؤية الصالحة، فحسبوا هذه من ضمن مدة الوحي فجعلوها خمس عشرة سنة.

والذين قالوا: عشر سنين، قالوا: يُحتمَل أيضًا أنهم قصدوا المدة التي كان النبي على

يجهر فيها بالدعوة، ولم يحسبوا مدة الإسرار بالدعوة؛ لأنه كان يدعو سرَّا ثلاث سنوات. فإما أن هذا هو القصد، أو القصد: التقريب.

لكن الصواب: أنه مكث في مكة ثلاث عشرة سنة بعد البعثة على الكن

٣- فَكَانَ فِي صَلاَتِهِ يَسْتَقْبِلُ بِمَكَّةَ: الْقُدْسَ، وَلَكِنْ يَجْعَلُ:
 ١ الْبَيْتَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ أَيْضًا فِيْمَا أَتَى تَطَوُّعًا أَوْ فَرضًا

إن النبي ﴿ وهو في مكة كان يستقبل بيت المقدس- وهي قبلة الأنبياء السابقين السابقين الله وسلامه عليهم- وهي قبلة المسلمين الأولى؛ فقد كانت قبلة الأنبياء السابقين، وكانت قبلة النبي- نبينا محمد ﴿ قبل أن تُحوَّل القبلة إلى الكعبة.

فقيل: فترة بقائه في مكة ﴿ ثلاث عشرة سنة كان يصلي مُستقبلًا صخرة بيت المقدس، لكنه ﴿ كان يجعل الكعبة بينه وبين بيت المقدس، يعني: القدس شمال مكة فكان النبي ﴿ يقف في الجهة الجنوبية من الكعبة، ويجعل وجهه في اتجاه الشمال، بحيث تصبح الكعبة أمامه ووجهه في اتجاه الشمال، فيكون في نفس الوقت مُتوجِّهًا إلى القدس، ومتوجهًا إلى الكعبة. قال: (فِيْمَا أَتَى تَطَوُّعًا أَوْ فَرْضًا)

فكان يقف خلف الكعبة بحيث يصلي فتكون الكعبة بينه وبين بيت المقدس، في جميع صلواته نفلًا و فرضًا.

٥- وَبَعْدَ هِجْرَةٍ: كَدَا لِلْقُدْسِ عَامًا وَثُلْثًا، أَوْ وَنِصْفَ سُدْسِ اللهِ عَامًا وَثُلْثًا، أَوْ وَنِصْفَ سُدْسِ اللهِ اللهِ عَدْ ذَاكَ الْقِبْلَةُ: لِكَعْبَةِ اللهِ، وَنِعْمَ الْجِهَةُ

يقول: كذلك بعد أن هاجر النبي الله إلى المدينة ظل يستقبل بيت المقدس (عَامًا وَثُلْثًا) يعني سنة وأربعة أشهر.

قال: (أَوْ وَنِصْفَ سُدْسِ) يعني ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا؛ لأنه في صحيح البخاري أن النبي الله بعد أن هاجر إلى المدينة صلى إلى بيت المقدس ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا.

فعنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ، أَنَّ النَّبِيَ ﴿ كَانَ أَوَّلَ مَا قَدِمَ المَدِينَةَ نَزَلَ عَلَى أَجْدَادِهِ، أَوْ سَبْعَةَ عَشَرَ قَالَ أَخُوالِهِ مِنَ الأَنْصَارِ، وَأَنَّهُ «صَلَّى قِبَلَ بَيْتِ المَقْدِسِ سِتَّةَ عَشَرَ شَهْرًا، أَوْ سَبْعَةَ عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُعْجِبُهُ أَنْ تَكُونَ قِبْلَتُهُ قِبَلَ البَيْتِ، وَأَنَّهُ صَلَّى أَوَّلَ صَلاَةٍ صَلَّاهَا صَلاَةَ العَصْرِ، وَطَلَّى مَعَهُ قَوْمٌ » فَخَرَجَ رَجُلٌ مِمَّنْ صَلَّى مَعَهُ، فَمَرَّ عَلَى أَهْلِ مَسْجِدٍ وَهُمْ رَاكِعُونَ، وَصَلَّى مَعَهُ قَوْمٌ » فَخَرَجَ رَجُلٌ مِمَّنْ صَلَّى مَعَهُ، فَمَرَّ عَلَى أَهْلِ مَسْجِدٍ وَهُمْ رَاكِعُونَ، فَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللهِ لَقَدْ صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ قِبَلَ مَكَّةَ، فَدَارُوا كَمَا هُمْ قِبَلَ البَيْتِ، فَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللهِ لَقَدْ صَلَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ قَبَلَ مَكَّةَ، فَدَارُوا كَمَا هُمْ قَبَلَ البَيْتِ، فَقَالَ: أَشْهَدُ بِاللهِ لَقَدْ صَلَّيْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ قَبَلَ مَيْتِ المَقْدِسِ، وَأَهْلِ الكِتَابِ، فَلَمَّا وَلَى وَكَانَتِ اليَهُودُ قَدْ أَعْجَبَهُمْ ؛ إذ كَانَ يُصَلِّى قِبَلَ بَيْتِ المَقْدِسِ، وَأَهْلِ الكِتَابِ، فَلَمَّا وَلَى وَكَانَتِ اليَهُودُ قَدْ أَعْجَبَهُمْ ؛ إذ كَانَ يُصَلِّى قِبَلَ بَيْتِ المَقْدِسِ، وَأَهْلِ الكِتَابِ، فَلَمَّا وَلَى وَجُهَهُ قِبَلَ البَيْتِ، أَنْكُرُوا ذَلِكَ. قَالَ زُهَيْرٌ: حَدَّثَنَا أَبُو إسْحَاقَ، عَنِ البَرَاءِ فِي حَدِيثِهِ هَذَا: وَجُهَهُ قِبَلَ البَيْتِ، أَنْكُرُوا ذَلِكَ. قَالَ زُهَيْرٌ: حَدَّثَنَا أَبُو إسْحَاقَ، عَنِ البَرَاءِ فِي حَدِيثِهِ هَذَا: وَعُمَا كَانَ اللّهُ لِيُعْمِعُ إِيمَنَكُمُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ لَيْعُولُ فِيهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى:

فلو قلنا: ستة عشر شهرًا كما قال: (عَامًا وَثُلثًا) لأن العام اثنا عشر شهرًا، والثلث أربعة، فيكون المجموع ستة عشر شهرًا، لو زدت عليها نصف سدس سنة، يعني شهرًا وزيادة؛ لأن السنة اثنا عشر شهرًا، نصف السدس يعني ١ على ١٢، يعني زيدَ عليها شهرًا أيضًا فتصبح سبعة عشر شهرًا.

فالخلاصة: أن الحديث في البخاري أن النبي الله الما هاجر إلى المدينة استقبل بيت

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٠٤.

المقدس ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا، ثم نُسِخت القبلة إلى الكعبة.

وعندما كان النبي بالمدينة كان لا يستطيع استقبال الكعبة وبيت المقدس في نفس الوقت كما كان يفعل في المدينة. لماذا؟ لأن المدينة في المنتصف بين مكة وبيت المقدس، وبيت المقدس في اتجاه الشمال، ومكة في اتجاه الجنوب، فإذا استقبل بيت المقدس صار مستدبرًا الكعبة، فلا يمكن أن يستقبلهما معًا.

فكان كما قال الله ﴿ قَدْ زَىٰ تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴿ البقرة: ١٤٤] فكان النبي يعضرع إلى الله -تعالى - ويريد تحويل القبلة إلى الكعبة المشرفة، فقال له ربه ﴿ فَلَنُولِيَ نَكُ وَبَلَةً تَرْضَلُها فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴿ وَالبقرة: ١٤٤].

٦- وَحُوِّلَتْ مِنْ بَعْدِ ذَاكَ الْقِبْلَةُ: لِكَعْبَةِ اللهِ، وَنِعْمَ الْجِهَةُ
 (نِعْمَ الْجِهَةُ) هي الكعبة؛ لأنها جهة شريفة مُكرّمة.

### باب ذِكْر السابقين إلى الإسلام

قَالَ بِهِ حَسَّانُ فِي الْقَصِيْدَةِ وَقَابِعُوْهُمُ مِمَّنْ تَلَى وَقَابِعُوْهُمُ مِمَّنْ تَلَى عَلِيًّا: اعْدُدْ أَوَّلَ الصِّبْيَانِ عَلِيًّا: اعْدُدْ أَوَّلَ الصِّبْيَانِ أَوْ سِتُّ أَوْ خَمْش، وَقِيْلَ: «أَكْبَرُ» كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَادِثَهُ كَالِسًا لَهُ مُحَادِثَهُ كَادِثَهُ

١- مِنَ الرِّجَالِ: ابْنُ أَبِي قُحَافَةِ
 ٢- وَعِدَّةً مِنَ الصَّحَابَةِ الأُلَى
 ٣- خَدِيْجَةً: اذْكُرْ أُوَّلَ النِّسْوَانِ
 ١- وَعُمْرُهُ ثَمَانٍ أَوْ مُعَشَّرُ
 ٥- مِنَ الْمَوَالِي: زَيْدُ بْنُ حَارِثَةُ

أول مَنْ أسلم من الرجال هو ابن أبي قحافة وهو أبو بكر الصديق ، اسمه: عبدالله بن أبي قحافة، وكنيته: أبو بكر، فهذا أوّل مَنْ أسلم من الرجال. طبعًا هذا إذا لم نعد ورقة من الصحابة.

فهناك رأي يقول: إن ورقة كان من المؤمنين الصالحين، وإنه رُؤي في الجنة على أساس أنه لم يُدرِك بعثة النبي في العقيقة النبي في العقيقة هذا كلام مرجوح، والصواب: عَد ورقة من الصحابة.

لكن هنا يقول: إن أول مَنْ أسلم من الرجال هو أبو بكر الصديق ه.

(قَالَ بِهِ حَسَّانُ فِي الْقَصِيْدَةِ) يقول: حسان بن ثابت هو الذي قال هذا: إن أول مَنْ أسلم هو أبو بكر، قاله حسان في قصيدته، التي يقول فيها:

فاذكر أخاك أبا بكر بما فعلا بعد النبي وأوفاها بما حملا وأول الناس منهم صدَّق الرسلا

إذا تذكرت شجوًا من أخي ثقة خير البرية أتقاها وأعدَلَها والتالي الثاني المحمودُ مشهده

فهنا أبيات حسّان، الشاهد منها: أن حسان بن ثابت يمدح أبا بكر الصديق ، بأنه أوّل الناس صدّق الرسل، فهنا يقول: إن أوّل مَنْ أسلم هو أبو بكر ، من الرجال.

وليس هناك تعارض بين قولنا: أول مَنْ أسلم أبو بكر، وأوّل مَنْ أسلم ورقة، فالأولية يمكن أن تكون مُقيّدة، فأبو بكر هو أوّل مَنْ أسلم ممّنْ بقي من الصحابة، وممّنْ دعاه النبي الله إلى الإسلام. وأما ورقة: فهو أوّل مَنْ أسلم لمجرد سماع خبر بعثة النبي الكن لم يُعمّر وتُوفي.

قال: (وَعِدَّةٌ مِنَ الصَّحَابَةِ الأُلَى) يعني كذلك عدد من الصحابة والتابعين نصّوا على أن أوّل مَنْ أسلم هو أبو بكر هم، ثم إنه تبع أبا بكر في إسلامه عدد من الصحابة سيأتي ذِكْرهم.

فيمكن أن يكون المعنى هنا أيضًا أنه تبع أبا بكر من الصحابة عدد ممّنْ تبع أبا بكر فأسلم على إثْر أبي بكر ، سيأتي ذِكْرهم.

(خَدِيْجَةَ: اذكُرْ أَوَّلَ النِّسْوَانِ) أوّل مَنْ أسلم من النساء خديجة ، وأرضاها.

(عَلِيًّا: اعْدُدْ أَوَّلَ الصِّبْيَانِ) أوّل مَنْ أسلم من الصبيان علي بن أبي طالب .

ثم ذكر الخلاف في عمر على ١ عندما أسلم:

فقيل: إن عليًّا عندما أسلم و (عُمْرُهُ ثَمَان) سنين.

(أَوْ مُعَشَّرُ) يعني: أو كان عمره عشر سنين.

(أَوْ سِتّ) سنين.

(أَوْ خَمْس) سنين.



(وَقِيْلَ: «أَكْبَرُ») من هذا. فقيل: اثنتا عشرة سنة، وقيل: خمس عشرة سنة، وهذا أكبر ما ذُكِر في عُمر علي عندما أسلم، فالآراء تتراوح ما بين خمس سنين إلى خمس عشرة سنة.

فالله الله العلم، فالأشهر أنه ثمان سنين، فكان أوّل مَنْ أسلم من الصبيان: على الله الله الله على الله

وقال الحافظ ابن عبد البر: كان علي أوّل مَنْ أسلم مُطلقًا، قيل: إن عليًّا كان أوّل مَنْ أسلم أسلم يعني قبل خديجة هي أوّل مَنْ أسلم مُطلقًا.

وقالوا: إن عليًّا وخديجة وأبا بكر، وزيد بن حارثة ، كلهم أسلموا في يوم واحد، فالخلاف يسير في كون أيهم سبق الآخر.

فكل هذه الأحداث كانت في أول يوم من بعثة النبي ١٠ إسلام هؤلاء جميعًا.

حتى إن بعض العلماء لا يجزم بمسألة الأولية المطلقة فيقول: نقول: هؤلاء جميعًا أسلموا في يوم واحد، وهم: خديجة، وورقة، وأبو بكر، وعلي، وزيد، فكلهم أسلموا في يوم واحد، فلا يُدرَى أيهم سبق، نقول: كلهم أوّل مَنْ أسلم .

أوّل مَنْ أسلم من الموالي هو زيد بن حارثة ، وكان قد سُبي في الجاهلية، فاشتراه حكيم بن حزام، ووهبه لعمته خديجة، ووهبته خديجة لرسول الله .

وكان أبوه وعمّه يبحثان عنه، فلما شبّ زيد سمع به أبوه وعمّه، فأتيا إلى مكة، فأتيا النبي هو وقالا: يا سيد قومه، يابن عبد المطلب، جئناك في ولدنا فامنن علينا؛ فإننا ندفع لك الفداء.

فقال لهم النبي ١٠٤ أُوَغير ذلك؟ قالوا: وما هو؟ قال: نُخيّره، إما أن يرجع إليكم

وإما أن يبقى معي، إن اختاركم فخذوه من غير فداء، وإن اختارني تركتموه يبقى معي، فقالا له: أنصفت، أو زِدتنا على النَّصَف، يعنى هذه زيادة على العدل والإنصاف.

فدعوا زيدًا وخيره النبي هؤفال زيد للنبي هؤ: ما أختار عليك أحدًا، أنت مني مكان الأب والعم.

فقالا له: أتختار العبودية على الحرية؟! فحينئذٍ أعتقه النبي ﴿ وتبنّاه قبل تحريم التبني، وخرج النبي ﴿ إلى الكعبة وقال: اشهدوا أن زيدًا ابني أرثه ويرثني، فصار يُدعَى زيد بن محمد حتى حرّم الله ﴿ التبني بعد ذلك، فقال ﴿ اَدْعُوهُمْ لِأَبَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ ﴾ [الأحزاب: ٥] فصار يُدعَى زيد بن حارثة، يُنسَب لأبيه.

لكن كان النبي هي يحبه، وكان يقال له: حِبّ رسول الله، وابنه أسامة بن زيد كان يقال له: حِب رسول الله ابن حِب رسول الله.

(كَانَ مُجَالِسًا لَهُ مُحَادِثَهُ) وكان زيد مُجالِسًا للنبي ، محادثًا له.

٦- عُثْمَانُ وَالزُّبَيْرُ وَابْنُ عَوْفِ طَلْحَةُ سَعْدُ: أَمِنُوْا مِنْ خَوْفِ
 ٧- إذ آمَنُوْ بِدَعْوَ الصِّدِّيْقِ

في هذا البيت يقول: عثمان بن عفان، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة بن عبيد الله، وسعد بن أبي وقاص؛ هؤلاء ﴿ (آمَنُوْ الْمِدَوْقِ الصِّدِّيْقِ).

هؤلاء كانوا تجارًا مثل أبي بكر الصديق ، فقد كان تاجرًا، وكان هؤلاء أصدقاءه



فبمجرد إسلام أبي بكر دعا أصدقاءه هؤلاء إلى الإسلام فأسلموا على يديه، وجاء بهم في اليوم الثاني مباشرة من بعثة النبي ، مسلمين.

فهؤلاء -وهم من العشرة المبشرين بالجنة-: عثمان بن عفان، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وطلحة بن عبيد الله، وسعد بن أبي وقاص. هؤلاء الخمسة السلموا على يد أبي بكر الصديق في اليوم الثاني من بعثة النبي .

ثم (ابْنُ مَظْعُوْنِ) يقصد به عثمان بن مظعون ، قالوا كان ترتيبه في الإسلام الرابع عشر، أسلم بعد ثلاثة عشر شخصًا أسلموا قبله.

وقَبَّله النبي ﴿ بعد موته، وأثنى عليه النبي ﴿ ثناءً عظيمًا، وكان من السابقين الأولين كما ذكرنا ﴾.

قوله: (بِذَا الطَّرِيْقِ) يعني أسلم أيضًا بدعوة أبي بكر الصديق، قال: (كَذَا ابْنُ مَظْعُوْنِ بِذَا الطَّرِيْقِ) يعني طريقة إسلام بن مظعون الجمحمي الله نفس طريقة إسلام السابقين، يعني على يد أبي بكر الصديق .

## ٨- ثُـم أَبُـو عُبَيْـدَةٍ وَالأَرْقَـم كَـذَا أَبُـو سَـلَمَة الْمُكَـرَّمُ

أيضًا من السابقين الأولين: أبو عبيدة بن الجراح ، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة ، وكذلك الأرقم بن أبي الأرقم المخزومي . وقيل في ترتيب إسلامه: كان سابع مَنْ أسلم، وقيل: كان الحادي عشر في ترتيب مَنْ أسلم.

(كَذَا أَبُو سَلَمَةً) وهو عبد الله بن عبد الأسد المخزومي الذي مر بنا أنه كان أخًا للنبي همن الرضاعة.

#### ٩- وَابْنُ سَعِيْدٍ خَالِدٌ قَدْ أَسْلَمَا وقِیْلَ: «بَلْ قَبْلَهُمُ تَقَدَّمَا»

من السابقين الأولين إلى الإسلام خالد بن سعيد بن العاص الأموي ١٠٠٠.

أسلم بعد هؤلاء وقيل: بل تقدم قبلهم، ففي الروايات التي وردت في إسلام خالد بن سعيد الله قيل: كان ثالث مَنْ أسلم، وقيل: كان رابع مَنْ أسلم، وقيل: أسلم بعد أبي عبيدة والأرقم، وأبي سلمة وهؤلاء .

فهذا خالد بن سعيد بن العاص ١٤٤، وكان من المهاجرين إلى الحبشة ١٤٠٠.

### ١٠- كَذَا ابْنُ زَيْدٍ أَي سَعِيْدُ لاَ مِرَا وَزَوْجُهُ فَاطِمَةُ اخْتُ عُمَرَا

كذلك من السابقين إلى الإسلام: سعيد (ابْنُ زَيْدٍ) وهو من العشرة المبشرين بالجنة. هم وهو ابن عم عمر بن الخطاب، وزوجته فاطمة بنت الخطاب هي أخت عمر، وكان متزوجًا بأخته.

فسعيد بن زيد ، أسلم قبل عمر، وكان من العشرة المبشرين بالجنة ، وكان مستجاب الدعوة ،



## ١١- كَـذَاكَ عَبْدُ اللهِ مَـعْ قُدَامَةْ هُمَـا لِمَظْعُـونِ سَعِيْدَا الْهَامَةْ

هنا يشير إلى عبد الله بن مظعون وقدامة بن مظعون، أَخوَيْ عثمان بن مظعون، فهذه أسرة مباركة، كانوا من السابقين الأولين.

(سَعِيْدَا الْهَامَةُ) الهامة: الرأس، وسعيد الهامة: أحيانًا يُكنَى بها عن الشجاع، كانا من الشجعان الأبطال ،

### ١٢- وَحَاطِبٌ حَطَّابٌ ابْنَا الْحَارِثِ أَسْمَاءُ عَائِشْ وَهْيَ غَيْرُ طَامِثِ

أيضًا من السابقين الأولين الله الحبشة. وحطّاب ابنا الحارث الجمحي، الله وكانا أخوين، وكانا من المهاجرين إلى الحبشة.

(أَسْمَاءُ عَائِشْ) أسماء وعائشة ابنتا الصديق، أسماء يقصد: أسماء بنت أبي بكر الصديق، وعائش يقصد: عائشة بنت أبي بكر الصديق هي، أيضًا كانتا من السابقين الأولين إلى الإسلام.

بعض العلماء اعترض على عدّ عائشة ، من السابقين الأولين إلى الإسلام قالوا: الأنها وُلدت بعد البعثة بخمسة أعوام، فلم تُدرك زمن السابقين الأولين الذين أسلموا

في الأيام الأولى لدعوته ها، لكن الناظم عدّ أسماء، فعدّ معها عائشة ها، ثم ضعّف هذا القول، فقال:

#### ١٣- كَذَا ابْنُ إِسْحَاقَ بِذَاكَ انْفَرَدَا وَلَـمْ تَكُنْ عَائِـشُ مِمَّـنْ وُلِدَا

الناظم على طريقته يشير إلى القول، ولو كان مرجوحًا، ويبين ضعفه إذا كان ضعيفًا فيقول: ابن إسحاق ذكر السابقين الأولين إلى الإسلام فعد منهم عائشة ، فقال الناظم هنا: إنه انفرد بهذا القول، ولم يوافقه العلماء على هذا، قالوا: لأن عائشة لم تكن ممَّنْ وُلِد في وقت إسلام السابقين الأولين، لكن أسماء كان ممَّنْ حضر بدايات البعثة، وعُدَّت مع السابقين، .

### ١٤- فَاطِمَةٌ فُكَيْهَةُ الزَّوْجَانِ تِلْكَ لِذَاكَ هَذِهِ لِلثَّانِيْ

من السابقين الأولين إلى الإسلام: فاطمة وفكيهة ، وهما زوجتا حاطب وحطّاب ابني الحارث الجمحي.

فاطمة اسمها: فاطمة بنت المُجلل القرشية هذه زوجة حاطب بن الحارث الجمحي. كانت هي وزوجها من السابقين الأولين إلى الإسلام، ومن المهاجرين إلى الحشة.

و فكيهة اسمها: فكيهة بنت يسار ، وهي زوجة حاطب بن الحارث بن الجمحي، وهي وزوجها من المهاجرين إلى الحبشة .

قال: (تِلْكَ لِذَاكَ هَذِهِ لِلثَّانِيْ) يعني فاطمة زوجة حاطب، وفكيهة زوجة حطاب.

## ١٥- عُبَيْدَةُ بْنُ حَارِثٍ، خَبَّابُ ابْدُنُ الْأَرَتِّ كُلُّهُمْ أَجَابُوْا

الحادي والعشرون في ترتيب السابقين الأولين إلى الإسلام: عبيدة بن الحارث بن

عبد المطلب المنظلب المؤرّق الله وكان قد سُبي في الجاهلية فاشترته امرأة من خزاعة فاعتقته، وكان من السابقين الأولين إلى الإسلام ، وممّنْ عُذّب في سبيل الله، كما فأعتقته، وكان من السابقين الأولين إلى الإسلام ، وممّنْ عُذّب في سبيل الله، كما جاء في صحيح البخاري من حديث خَبّابِ بْنِ الأَرتِّ، قَالَ: شَكُوْنَا إلى رَسُولِ اللهِ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الكَعْبَةِ، قُلْنَا لَهُ: أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟ أَلاَ تَدْعُو اللهَ لَنَا؟ قَالَ: (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيْشَقُّ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَلِيُومَنَّ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ عَظْم أَوْ عَصَبِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ عَظْم أَوْ عَصَبِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ

فكان من السابقين الأولين وتعرض لأذى شديد، وتعذيب شديد في سبيل الله تعالى.

صَنْعًاءَ إلى حَضْرَمَوْتَ، لا يَخَافُ إلَّا اللهَ، أَوِ الذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ «[1]

وورد أيضًا أن خباب بن الأرت كان ممَّنْ أسلم على يد أبي بكر الصديق ، وكثير من هؤلاء الذين سبق ذِكْرهم من السابقين الأولين، كان إسلامهم على يد الصديق ، فكان الصحابة في الدعوة إلى الله في والدعوة إلى الإسلام، فأسلم على يديه عدد كبير .

(كُلُّهُمْ أَجَابُوْا) يعني كلهم أجابوا دعوة الإسلام، وقيل: كلهم أجابوا دعوة الصديق أبي بكر الصديق هذا بي بكر الصديق هذا الله على يد أبي بكر الصديق الله الله على يد أبي بكر الله على يد أبي بكر الصديق الله على يد أبي بكر الصديق الله على يد أبي بكر الله على يد أبي بكر الصديق الله على يد أبي بكر الصديق الله على يد أبي بكر الصديق الله على يد أبي بكر الله على بكر الله

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري ٣٦١٢.

### ١٦ كَذَا سَلِيْطٌ وَهُوَ ابْنُ عَمْرِو وَابْتُ خُذَافَةٍ خُنَيْسٌ بَدْرِيْ

من السابقين إلى الإسلام سليط بن عمرو العامري القرشي ، هاجر إلى الحبشة، وهاجر إلى الحبشة، وهاجر إلى المدينة، وشهد جميع غزوات النبي .

والذي بعده وهو رقم أربعة وعشرين: خنيس بن حذافة السهمي ، وهو بدري، ممّن شهد غزوة بدر ، وهو زوج حفصة بنت عمر قبل المصطفى ، كان زوجًا لحفصة بنت عمر، ثم استُشهد ، فتزوجها النبي ، بعده.

فخنيس بن حذافة السهمي الله كان من السابقين إلى الإسلام.

#### ١٧- وَابْنُ رَبِيْعَةَ اسْمُهُ مَسْعُوْدُ وَمَعْمَـرُ بْنُ حَارِثٍ مَعْـدُوْدُ

الخامس والعشرون من السابقين إلى الإسلام: مسعود بن ربيعة ، وهو من بني عبد العزى من قريش، وأسلم قبل دخول دار الأرقم بن أبي الأرقم وشهد بدرًا، والصحابي إذا عُد في مناقبه أنه شهد بدرًا فهذه منقبة عظيمة؛ لأن النبي قال: «إن الله الطلع إلى أهل بدر فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم» فكون الصحابي من البدريين فهذا من مناقبه.

وقال جبريل للنبي ﴿: «ما تعدّون أهل بدر فيكم؟ قال: خيرنا، قال: كذلك الملائكة تعدّ مَنْ شهد بدرًا فيهم خير الملائكة»؛ الملائكة الذين شهدوا بدرًا كانوا أيضًا خير الملائكة، والصحابة الذين شهدوا بدرًا هم خيار الصحابة ﴿...

السادس والعشرون: معمر بن الحارث الجمحي، أخو حاطب وحطاب الجمحيين، هذه أسرة أخرى كريمة من أُسَر السابقين الأولين، فقد مرت بنا أسرة آل مظعون كان



منهم ثلاثة من السابقين الأولين: عثمان، وعبد الله، وقدامه أبناء مظعون، هنا أسرة حاطب وحطاب ومعمر أبناء الحارث الجمحي، فهؤلاء كلهم من السابقين، وهو بدري أيضًا هذه بدرًا وكان من السابقين الأولين إلى الإسلام.

### ١٨- وَوَلَدَا جَحْشٍ هُمَا عَبْدُ اللَّهُ ۚ كَـٰذَا أَبُـو أَحْمَـدَ عَبْـدُ أَوَّاهُ

فيشير هنا إلى عبد الله بن جحش وأبي أحمد بن جحش بن رباب، وأبو أحمد اسمه: عبد، فهناك: عبد بن جحش، وعبد الله بن جحش، كلاهما كانا من السابقين الأولين إلى الإسلام، وكلاهما ممَّنْ هاجر الهجرتين إلى الحبشة الهجرة الأولى والهجرة الثانية.

أَسْمَاءُ زَوْجُهُ، الْحَلِيْفُ عَامِرُ وَرُوْجُهُ أَسْمَا إلى سَلاَمَةِ

١٩ - كَذَا شَبِيْهُ الْمُصْطَفَى أَي جَعْفَرُ
 ١٩ - عَيَّاشٌ أَعْنِي ابْنَ أَبِي رَبِيْعَةِ

هنا يشير أيضًا إلى عدد من السابقين الأولين هي.

رقم تسعة وعشرين من السابقين الأولين: جعفر بن أبي طالب، وقال: (شَبِيْهُ الْمُصْطَفَى) لأن النبي في قال لجعفر بن أبي طالب: «أشبهت خلْقي وخُلُقي»[1] وهو ابن عم رسول الله في، و أخو علي بن أبي طالب، وأشبه خَلْق النبي في وأشبه خُلق النبي في وأشبه خُلق النبي في وقد أسلم وهاجر إلى الحبشة، وظل فيها إلى العام السابع من الهجرة، فقدم في عام خيبر على النبي في، فاعتنقه النبي في وقبّل ما بين عينيه، وقال: «ما أدري بأيهما

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٢٦٩٩.

أُسَرّ بفتح خيبر، أم بقدوم جعفر؟»

(أَسْمَاءُ زَوْجُهُ) هذه رقم ثلاثين من السابقين الأولين إلى الإسلام: أسماء بنت عميس الخثعمية هو وأرضاها زوجة جعفر بن أبي طالب، أسلمت وهاجرت معه إلى الحبشة، وولدت له أو لادًا، منهم: محمد بن جعفر وآخرون.

وبعد استشهاد جعفر الله تزوجها أبو بكر الصديق ، وظلت مع أبي بكر الصديق إلى وفاته ، وهي التي غسّلت أبا بكر الصديق بوصية منه، ثم تزوجت بعده علي بن أبي طالب ، فكانت زوجة لجعفر، ثم لأبي بكر، ثم لعلي .

فأسماء بنت عميس الخثعمية ، كانت من السابقات الأوليات إلى الإسلام.

قال: (الْحَلِيْفُ عَامِرُ) يشير هنا إلى عامر بن ربيعة حليف آل الخطاب ، كان من السابقين الأولين إلى الإسلام، وشهد غزوة بدر، وهو من البدريين .

قال: (عَيَّاشٌ نَعْنِي ابْنَ أَبِي رَبِيْعَةِ) عياش بن أبي ربيعة المخزومي.

وزوجته أسماء بنت سلامة، قال: (وَرَوْجُهُ أَسْمَا إلى سَلاَمَةِ) يعني أسماء المنتسبة إلى سلامة، اسمها أسماء بنت سلامة الدارمية التميمية هو وأرضاها، هذه رقم ثلاثة وثلاثين من السابقين الأولين إلى الإسلام، كانت من المهاجرين إلى الحبشة مع زوجها عياش .

وَهُوَ ابْنُ عَمْرُو، وَكَذَاكَ السَّائِبُ أَبُوهُ، مَعْ مُطَّلِبِ ابْنِ أَزْهَرْ بِنْتُ خَلَفْ لِخَالِدٍ قَرِيْنَةُ:

٢١- نُعَيْمُ النَّحَامُ، أَيْضًا حَاطِبُ
 ٢١-أي ابْنُ عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُوْنٍ، ذُكِرْ
 ٢٢- وَزَوْجُهُ مَلْقُهُ، مَعْ أُمَيْنَةٌ



الرابع والثلاثون هو: نعيم بن عبد الله العدوي ، العدوي: نِسبة إلى بني عدي، قوم عمر بن الخطاب .

لُقِّب بالنحام، والنحام هو: الذي يسعل ويتنحنح، يقال: تنحّم: بمعنى: تنَخّم أو سعل أو تنحنح، فلُقِّب بـ (نعيم النحام) هو قالوا: لحديث رُوي عن النبي ه أنه قال: «دخلت الجنة فسمعتُ نحمة نُعيم فيها» يعني سمعتُ سعلته، فلُقِّب بالنحام ه، وهو نعيم بن عبد الله العدوي من بني عدي، أسلم قبل عمر ه، وكان قومه يحمونه ه لأنه كان يمون أرامل بني عدي وأيتامهم، فقالوا له: أقِم على أي دين شئت، يعني رغم أنهم في تلك الفترة كانوا يعادون مَنْ أسلم ويضطهدونه ويؤذونه، لكنَّ نعيمًا ها لكونه ذا فضل على قومه قال له بنو عدي: أقِم على أي دين شئت ونحن نحميك، وندفع عنك، ومنعوه من الهجرة إلى الحبشة في الوقت الذي كان الصحابة يُضطّرون إلى الهجرة إلى الحبشة بسبب إيذاء قومهم لهم.

قال: (أَيْضًا حَاطِبُ وَهُوَ ابْنُ عَمْرِو) هذا رقم خمسة وثلاثين: حاطب بن عمرو بن عبد شمس العامري هذه وهو ممَّنْ هاجر الهجرتين إلى الحبشة، الهجرة الأولى والثانية، وشهد بدرًا وكان من السابقين إلى الإسلام.

وهو أخو سليط بن عمرو بن عبد شمس العامري، الذي مرَّ ذِكْره ، قبل قليل في قول الناظم: (كَذَا سَلِيْطٌ وَهُوَ ابْنُ عَمْرِو) فهذا أخوه، وقد كانا من السابقين الأولين إلى الإسلام.

السادس والثلاثون: هو السائب بن عثمان بن مظعون عنه وعن أبيه، وهو من السابقين الأولين، وشهد غزوة بدر مع النبي ، هو من البدريين. وأبوه عثمان بن مظعون .

السابع والثلاثون: المطلب بن أزهر الزهري ، كان من السابقين الأولين إلى الإسلام، وهاجر إلى الحبشة، وتُوفي بها .

# ٢٣- وَزَوْجُهُ رَمْلَةُ، مَعْ أُمَيْنَةُ بِنْتُ خَلَفْ لِخَالِدٍ قَرِيْنَةُ:

زوجة المطلب بن أزهر اسمها: رملة بنت أبي عوف ، وهي رقم ثمانية وثلاثين من السابقين الأولين، أسلمت وهاجرت مع زوجها إلى الحبشة، وهي معدودة في السابقين الأولين.

رقم تسعة وثلاثين: أُمينة بضم الهمزة بنت خلف بن أسعد الخزاعية ، وأرضاها، أسمها أُمينة بنت خلف، وبعض الروايات فيها تسميتها أُمينة بنت خلف، وبعض الروايات فيها تسميتها أُميمة، بالميم.

فأُمينة أو أُميمة بنت خلف بن أسعد الخزاعية كانت من السابقين إلى الإسلام، وهي زوجة خالد بن سعيد بن العاص، قال: (بِنْتُ خَلَفْ لِخَالِدٍ قَرِيْنَةُ) يعني هي زوجة لخالد، وخالد بن سعيد بن العاص مرّ ذِكْره، كان أيضًا من السابقين الأولين ومن المهاجرين إلى الحبشة، وهذه زوجته أُمينة .

### ٢٤- مَضَى اسْمُهُ، عَمَّارٌ بْنُ يَاسِرِ وَابْنَ فُهَايْرَةَ اسْمِهِ بِعَامِرِ

قال: (مَضَى اسْمُهُ) خالد بن سعيد، (مَضَى اسْمُهُ) يعني مرّ ذِكْره في السابقين.

فهنا يعد من السابقين أيضًا عمار بن ياسر وهو وأبوه وأمه من السابقين إلى الإسلام هذه وأمه سمية بنت خياط كانت أول مَنْ استُشهد في الإسلام، قتلها أبو جهل، طعنها بحربة فقتلها، وعمار بن ياسر وأبوه وأمّه - كانوا من السابقين،



وكانوا يُعذَّبون عذابًا شديدًا في مكة، وكان النبي ، يمر جهم ويقول: «صبرًا آل ياسر، فإن موعدكم الجنة»، وقُتل أبوه وأمه في التعذيب .

وأُكرِه عمار على أن يقول كلمة الكفر حتى يُخلّوا سبيله، ويتوقفوا عن تعذيبه، فقالها مُكرهًا وجاء إلى النبي على حزينًا أنه أُكرِه بالتعذيب أن يتكلم بكلمة كُفْر، فأنزل الله على فيه قوله على: ﴿إِلَّا مَنْ أُكِرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بُالْإِيمَانِ الله على النبي الله على النبي على القدوا بهدي وشهد الله على له أن قلبه مطمئن بالإيمان عنه وقال فيه النبي على: «اقتدوا بهدي عمّار» هذه.

الحادي والأربعون، عامر بن فُهيرة ، عامر بن فهيرة كان عبدًا مملوكًا للطفيل بن عمرو، فاشتراه أبو بكر الصديق فأعتقه، وقد كان رفيق النبي و أبي بكر الصديق في رحلة الهجرة، لم يكن معهما في الغار وقت وجودهما في الغار فَأَنِي اللهُ وَأَنْ اللهُ وَمَا فِي الغار رافقهما في رحلة الهجرة هُمَا فِي الغار رافقهما في رحلة الهجرة إلى المدينة.

وهو من البدريين ، ومن القُراء الذين قُتلوا في سرية بئر معونة، ويقال لها: سرية القراء.

وَهُو أَبُو ذَرِّ صَدُوْقٌ طَيِّبُ مِنْ تَابِعِي النَّبِيِّ أَسْلَمُوْا مَعَهُ» ثُمَّتَ بَعْدُ أَسْلَمَتْ أُمُّهُمَا

٥٥- أَبُو حُذَيْفَةٍ صُهَيْبٌ جُنْدَبُ ٢٦- وَقَالَ: «إِنِّي رَابِعُ لأَرْبَعَةْ ٢٧- كَذَا أُنَيْشُ أَخُهُ قَدْ أَسْلَمَا

هنا يقول: من السابقين الأولين هذ: أبو حذيفة بن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس

القرشي ، كان من فضلاء الصحابة، وأبوه عتبة بن ربيعة كان من أئمة الكفر الذين آذوا المسلمين إيذاءً عظيمًا، وشاء الله أن يكون ابنه أبو حذيفة من فضلاء المؤمنين، ومن السابقين الأولين.

(صُهَيْبٌ): وهو صيب بن سنان الكعبي الذي يُلقَّب بصهيب الرومي ، وهو أصلًا كعبي من بني كعب، وهم قوم من العرب، سباه الروم وهو طفل صغير، ونقلوه إلى بلاد الروم، فنشأ في بلاد الروم فكان في لسانه لكنة، يعني أخذ من لغة الروم، أسلم وكان من السابقين الأولين إلى الإسلام .

يقول: (جُنْدَبُ وَهُوَ أَبُو ذَرِّ) أبو ذر اسمه جُندب الغفاري ، أبو ذر جندب بن جنادة الغفاري .

قال: (صَدُوْقٌ طَيِّبُ) لأن النبي ﴿ قال: «ما أَظلَّت السماء، ولا أَقلَّت الغبراء أصدق لهجةً من أبي ذر»؛ فمدحه النبي ﴿ بالصدق، والصدق يشمل: صِدْق الحديث، وصِدْق الإيمان يعنى صِدْق القلب والعمل ﴿ ...

فأبو ذر الله واسمه جندب قال:

# ٢٦- وَقَالَ: «إِنِّي رَابِعُ لأَرْبَعَةُ مِنْ تَابِعِي النَّبِيِّ أَسْلَمُوْا مَعَهُ»

أبو ذر ها كان يقول: أنا رابع مَنْ أسلم، كان يقول أبو ذر ها: إنه رابع مَنْ أسلم ها، وذلك أنه لمّا أنه سمع بالنبي وقدِم من قبيلته غفار إلى مكة المكرمة وسأل عن النبي ها، وظل شهرًا بمكة، والمشركون لم يخبروه عن مكان النبي ها حتى استدل عليه، ولما سأل عن النبي ها قال: مَنْ آمن به؟ قالوا: حر وعبد، ففهم من هذا أن الحر هو أبو بكر، والعبد هو زيد بن حارثة ها، وخديجة زوجة النبي ها، فظن أنه رابع مَنْ أسلم.



لكن قالوا في هذا: إن النبي في ذلك الوقت كان يُسِرُّ بإسلامه في ومَنْ آمن كانوا يكتمون إيمانهم ويُخفون إيمانهم، فعندما أسلم أبو ذر في كان هناك عدد ممَّنْ أسلم ممَّنْ يكتمون إسلامهم ولا يُعرَفون، فهُو في كان من السابقين الأولين إلى الإسلام، لكن الصواب: أنه ليس الرابع على أساس أنه أسلم قبله عدد من الصحابة، ولكن كانوا يكتمون إيمانهم ولا يُظهرونه حيث كانوا يجتمعون مع النبي في دار الأرقم سرَّا كما سيأتي إن شاء الله.

قال: (كَذَا أُنَيْسٌ أَخُهُ قَدْ أَسْلَمَا) أُنيس بن جنادة الغفاري أخو أبي ذر قد أسلم أيضًا هيه، وهو أيضًا معدود من السابقين الأولين.

وأمهما رملة بنت الوقيعة الغفارية 🧠 وأرضاها.

فأبو ذر، وأُنيس، وأخوه، وأمهما رملة كانوا من السابقين الأولين إلى الإسلام ١٠٠٠.

٢٨- كَـذَا ابْنُ عَبْدِاللهِ وَهُوَ وَاقِدُ
 ٢٨- كَـذَا ابْنُ عَبْدِاللهِ وَهُوَ وَاقِدُ
 ٢٩- وَعَامِـرُ أَرْبَعَةُ بَنُـو الْبُكَيْرِ
 وَعَامِـرُ أَرْبَعَةُ بَنُـو الْبُكَيْرِ
 وَابْـنُ أَبِي وَقَـاصٍ اسْـمُهُ عُمَيْرِ

هنا يقول: من السابقين الأولين ﴿ واقد بن عبد الله ﴿ وفي بعض الروايات سُمي وافدًا، قيل: وافد بن عبد الله (بالفاء)، لكن الرواية المشهورة أنه واقد (بالقاف) ابن عبد الله بن عبد مناف، كان من السابقين الأولين إلى الإسلام ﴿ ...

وإياس، وعاقل، وخالد، وعامر؛ هؤلاء أربعة أبناء البكير بن أبي البكير بن عبد ياليل من بني عبد مناف هم، هؤلاء أربعة إخوة من السابقين الأولين إلى الإسلام، هم: إياس بن البكير، وعاقل بن البكير، وخالد بن البكير، وعامر بن البكير، هؤلاء أربعة

إخوة هذه كانوا من السابقين الأولين إلى الإسلام هذه أسلموا في دار الأرقم في فترة الدعوة السرية، وشهدوا مع النبي كل المشاهد، كل الغزوات مع النبي .

وعاقل كان من شهداء غزوة بدر ، والباقون استُشهدوا في غزوات أخرى ... خالد استُشهد يوم الرجيع، وعامر استُشهد في معركة اليمامة ....

فهؤلاء الأربعة كانوا من السابقين الأولين ه.

قال: (وَابْنُ أَبِي وَقَاصِ اسْمُهُ عُمَيْرٍ) عُمير بن أبي وقاص أخو سعد بن أبي وقاص، أسلم بعد إسلام أخيه سعد، وكان الأخ الأصغر لسعد بن أبي وقاص، اسمه عمير بن أبي وقاص، واستُشهد بغزوة بدر في وقيل: كان عمره وقت استشهاده في غزوة بدر ست عشرة سنة.

### ٣٠ كَذَاكَ بِنْتُ أَسَدٍ فَاطِمَةُ كَذَاكَ بِنْتُ عَامِر ضُبَاعَةُ

أسلمت ، وكانت من السابقين الأولين إلى الإسلام، وزوجها أبى أن يُسلِم، لكن أسلمت هي وأسلم ابنها علي ، وهاجرت إلى المدينة.

وتُوفيت في المدينة ، وكان النبي ، يُكرمها ويُثني عليها، ولما توفيت ، خلع النبي ، تُكرمها ويُثني عليها، ولما توفيت ، خلع النبي ، ودخل النبي ، قبرها يوم دفْنها، وقال ؛ «لم يكن أحد بعد أبي طالب أبرَّ لي منها» ، وأرضاها.

الرابع والخمسون من السابقين الأولين إلى الإسلام: ضباعة بنت عامر العامرية ١



وأرضاها، أسلمت بمكة وكانت من السابقين إلى الإسلام.

## ٣١- عَمْرُو أَبُو نَجِيْحَ فِيْهِمْ مَعْدُودْ عُتْبَةُ عَبْدُ اللهِ نَجْلاَ مَسْعُودْ

هنا من السابقين الأولين (عَمْرٌو أَبُو نَجِيْحَ)، أبو نجيح كُنية عمرو، وهو عمرو بن عبسة ، وكُنيته أبو نجيح .

قال: (فِيْهِمْ مَعْدُودُ) يعني هو معدود في السابقين الأولين إلى الإسلام، ٩٠٠.

ثم عتبة بن مسعود، وعبد الله بن مسعود ، وهما عتبة وعبد الله ابنا مسعود بن غافل الزهري.

عتبة بن مسعود كان من السابقين الأولين إلى الإسلام، وهاجر إلى الحبشة ، وكان عتبة بن مسعود معدودًا من الفقهاء، ومن العلماء ، من علماء الصحابة وفقهائهم لكن لم يُعمَّر طويلًا حتى يأخذ الناس عنه كما أخذوا عن ابن مسعود.

قال الزهري (محمد بن شهاب الزهري) من علماء التابعين، قال: ما كان عبد الله بأفقه و لا أقدم صُحبةً من عتبة، لكنه مات سريعًا، لكن عتبة مات سريعًا فلم يُشتَهَر بفقهه وعلمه كما اشتُهر عبد الله بن مسعود ، هذا كلام الزهري.

بعد ذلك، المؤلف جعل بابًا مخصوصًا في قصة إسلام عبد الله بن مسعود، فقال:

### باب ذِكْر إسلام عبد الله بن مسعود عليه

هنا يذكر قصة إسلام عبد الله بن مسعود ، وذلك أنه كان راعيًا يرعى غنمًا لآل عقبة ابن أبي معيط، فجاءه النبي ، ومعه أبو بكر، وهو يرعى الغنم، فقال له رسول الله ، ابن أبي معيط، فجاءه النبي مُؤْتَمَنُ ») أنا أمين عليها، لا أستطيع أن أُعطيك اللبن بغير إذن أصحاب الغنم.

### آ قَالَ لَهُ: «شَاؤُكَ فِيْهَا لَبَنُ؟» قَالَ: «نَعَمْ، لَكِنَّنِي مُؤْتَمَنُ»

فقال له النبي ﴿: فهل عندك شاة لم ينزُ عليها الفحل؟ بمعنى أنها ليس في ضرعها لبن؛ لأنه ما عاشرها فحُل، قال: نعم، فأتيته بشاة، عبد الله بن مسعود ﴿: نعم، فأتى النبي ﴿ بشاة، فمسح النبي ﴿ مكان الضرع بيده وهو يدعو، وما كان لها ضرعاليعني: كان ضرعها أصلًا ليس فيه شيء من اللبن - فمسح النبي ﴿ ضرعها ودعا ﴿ فإذا ضرعها حافل مملوء لبنًا.

قال: «فأتيت النبي ، بصخرة منقعرة فاحتلب الشاة» فجاء عبد الله بن مسعود بصخرة منقعرة مثل الإناء، يستعملها النبي ، كإناء.

«فحلب النبي الشاة فيها، فسقى أبا بكر ثم سقاني ثم شرب الله النبي الشاة فيها، فسقى أبا بكر ثم سقاني ثم شرب

«ثم قال للضرع (اقلص) فقلص».

وهنا يقول: (فَاحْتَلَبَ الشَّاةَ وَأَسْقَى) وأسقى: يعني سقى مَنْ حوله، (ثُمَّ مَصْ فِي شُرْبِهِ) يعني شَرِب ﷺ .

قال عبد الله بن مسعود: فلما رأيت هذا قلت: يا رسول الله، علمني، قال: فمسح النبي وقال: بارك الله فيك؛ فإنك غلام مُعلَّم، فأسلم عبد الله بن مسعود من هذه اللحظة لما رأى هذه المعجزة لرسول ، وصحبه يتعلم منه من ذلك اليوم؛ فكان من السابقين الأولين .

### باب اجتماع المسلمين بدار الأرقم

١- وَاتَّخَـذَ النَّبِيُّ دَارَ الأَرْقَمِ:

وقِیْلَ: «گَانُـوْا یَخْرُجُونَ تَتْرَى

٣- حَتَّى مَضَتْ ثَلاَثَةٌ سِنِيْنَا

٤- وَصَدَعَ النَّيُّ جَهْرًا مُعْلِنًا

٥- وَأَنْدَرَ الْعَشَائِرَ الَّتِي ذُكِرْ

لِلصَّحْب، مُسْتَخْفِيْنَ عَنْ قَوْمِهِم إِلَى الشِّعَابِ لِلصَّلاَةِ سِرًّا» وَأَظْهَرَ الرَّحْمَنُ بَعْدُ الدِّيْنَا إِذْ نَزَلَتْ: «فَاصْدَعْ بِمَا»، فَمَا وَنَى بجَمْعِهمْ إذ نَزَلَتْ: «وَأَنْدِرْ»

هنا يذكر قصة دعوة النبي ١١٨ سرًّا في دار الأرقم بن أبي الأرقم ١١٨٠٠

الأرقم بن أبي الأرقم ، كان شابًا من شباب الصحابة، وكان من السابقين الأولين إلى الإسلام- كما مربنا ذِكْره ، السابقين.

وكانت له دار قريبة من الصفا، قالوا: هذا سبب أو حكمة اختيار النبي ﷺ دار الأرقم؛ لأن دار الأرقم كانت قريبة من الصفا في مكان يكثُر فيه ذهاب الناس وإيابهم، يعنى مكان أصلًا مزدحم عادةً، والناس يكثر مرورهم في هذا المكان فلا يستغربون دخول عدد كبير من الناس وخروجهم، فرأى النبي ﷺ الحكمة في اختيار هذه الدار ليجتمع فيها بأصحابه.

فصار النبي ١ يجتمع بأصحابه في دار الأرقم يقرأ عليهم القرآن، ويُعلمهم الدين،

وكان عدد المسلمين في ذلك الوقت من خلال فترة دار الأرقم لم يزد عن أربعين



صحابيًا، وفترة الدعوة السرية في دار الأرقم كانت ثلاث سنوات، وبدأ النبي الدعوة بعدد قليل، وظلوا يزدادون حتى وصلوا أربعين صحابيًّا يجتمعون مع النبي في هذه الدار، يُعلمهم النبي القرآن، ويعلمهم أحكام الدين.

و (كَانُوْ ا يَحْرُجُونَ تَتْرَى) يعني جماعة إثر جماعة، يعني كانوا لا يدخلون دفعة واحدة، أو يخرجون دفعة واحدة، وإنما يخرجون مجموعة إثر مجموعة، وكانوا يصلون في شعاب مكة، وهي الممرات التي بين الجبال سرَّا، يعني يذهبون للصلاة في الشعاب، ويصلون سرَّا، يتبع بعضهم بعضًا غير متواصلين؛ لئلا يشعر بهم مشركو قريش.

وظل النبي الله الله الما يدعو في دار الأرقم سرًّا حتى أسلم عمر بن الخطاب الله وكان آخر مَنْ جاء مسلمًا في فترة الدعوة في دار الأرقم بن أبي الأرقم، وبعد إسلام عمر كانت قد مرّت ثلاث سنوات على الدعوة سرًّا، فأنزل الله الآيات الكريمة التي فيها الأمر بالجهر بالدعوة.

وكان إسلام عمر ه كما قال عبد الله بن مسعود قال: كان إسلام عمر فتُحًا، وهجرته نصرًا، وخلافته رحمة ه فكان إسلام عمر فتُحًا، كان النبي في يدعو خلال تلك الفترة يقول: «اللهم أعز الإسلام بأحب العمرين إليك» فَأَعَز الله في الإسلام بإسلام عمر بن الخطاب ، وكان لعمر من الهيبة في قومه، والإقدام ما ناسب أن يبدأ عصر الجهر بالدعوة والإعلام بها.

## ٤- وَصَـدَعَ النَّبِيُّ جَهْـرًا مُعْلِنًا إِذْ نَزَلَتْ: «فَاصْدَعْ بِمَا»، فَمَا وَنَى

(فَمَا وَنَى): فما وني النبي ١ يعني: ما ضعُّف النبي ١٠٠٠.

كانت بداية الأمر بالجهر بالدعوة بآيتين كريمتين: قول الله ﴿ فِي سورة الحجر: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾[الحجر: ٩٤]؛ ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾: يعني اجهر بما

### ذِكْر تأييده ﷺ بمعجزة القرآن المجيد

#### ١- وَجَعَلَ اللهُ لَهُ الْقُرْآنَا: آيَة حَقِّ أَعْجَزَتْ بُرْهَانَا

إن الله على جعل للنبي القرآن (آيَة حَقِّ)، (أَعْجَزَتْ بُرْهَانَا) يعني برهانها أعجزهم أن يأتوا ببرهان مثله يردون به عليه أو يعارضونه؛ لأن القرآن كان برهانًا حجة معجزة لرسول الله .

### ٢- أَقَامَ فِيْهِمْ فَوْقَ عَشْرِ يَطْلُبُ: إِتْيَانَهُمْ بِمِثْلِهِ، فَغُلِبُوْا

ظل النبي ﴿ أكثر من عشر سنين يطلب منهم أن يأتوا بمثل هذا القرآن فغُلبوا، لم يستطيعوا أن يأتوا بمثل هذا القرآن، وذلك في قوله ﴿ قُل لَينِ ٱجۡتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُ عَلَىۤ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرُءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾[الإسراء: ٨٨]؟ فتحداهم النبي ﴿ أن يأتوا بمثل هذا القرآن، فلم يستطيعوا أن يأتوا بمثله.

وإعجاز القرآن الكريم ذو وجوه متعددة؛ فهو إعجاز في نظْمِه، وبلاغته وفصاحته، وإعجاز القرآن الكريم ذو وجوه متعددة؛ فهو إعجاز في نظْمِه، ومع ذلك عجزوا عن العرب أهل فصاحة وبيان، وبلغوا الغاية في فصاحة اللغة، ومع ذلك عجزوا عن الإتيان بمثل هذا القرآن.

كذلك إعجازه من جهة معانيه، وما فيه من الأحكام، وإعجاز التشريع والأحكام الكاملة، وإعجاز الأخبار، يعني ما فيه من الأخبار الصادقة سواء عن الأمور الماضية أو الأمور المستقبلة، فعجزوا أن يأتوا بمثل هذا القرآن.

٣- ثُمَّ بِعَشْرِ سُورِ فَسُورَةٌ فَلَمْ يُطِيْقُوهَا، وَلَو قَصِيْرَةُ

يعني بعد ذلك تحداهم النبي الله أن يأتوا بعشر سور مثل القرآن، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ ء مُفْتَرَيكتٍ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [هود: ١٣] فعجزوا عن ذلك.

ثم تحداهم أن يأتوا بسورة واحدة، وذلك في قوله تعالى: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ عَ وَادْعُواْ شُهُكَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلِاقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]، فتحداهم أن يأتوا بسورة (فَلَمْ يُطِيْقُوهَا، وَلَو كَانت كأقصر (فَلَمْ يُطِيْقُوهَا، وَلَو كانت كأقصر شُورِه.

٤- وَهُمْ لَعَمْرِي الْفُصَحَاءُ اللَّسْنُ فَانْقَلَبُوا، وَهُمْ حَيَارَى لُحْنُ
 ٥- وَ (أُسْمِعُوْا) التَّوْبِيْخَ وَالتَّقْرِيْعَا لَدَى الْمَلاَ، مُفْتَرِقًا مَجْمُوعَا
 ٢- فَلَمْ يَفُهُ مِنْهُمْ فَصِيْحٌ بِشَفَهُ مُعَارِضًا، بَلِ الإلَه صَرَفَهُ

يقول: (وَهُمْ لَعَمْرِي الْفُصَحَاءُ اللَّسْنُ) يعني هم الفصحاء اللسن أي: البُلَغاء، ومن معاني اللسن أيضًا: ذوو الألسنة السليطة الحادة، التي لا يصبرون بها عمَّنْ هجاهم أو اعترض عليهم، فينظمون فيه أشعار الهجاء، ويعارضونه فيما يقول.

(فَانْقَلَبُوْا، وَهُمْ حَيَارَى لُكُنُ) فأصبتهم لَكْنة أي: عَيُّ وثِقَلٌ في ألسنتهم، العي: هو عدم القدرة على الإفصاح والبيان، ولم يستطيعوا أن يعارضوا القرآن الكريم، أو يجيبوا تحدِّي النبي الله من وتحدِّي الله الله الله عنه لهم في كتابه العزيز.

## ٥- وَ (أُسْمِعُوا) التَّوْبِيْخَ وَالتَّقْرِيْعَا لَدَى الْمَلْ، مُفْتَرِقًا مَجْمُ وعَا

يعني القرآن العظيم فيه توبيخ وتقريع للمشركين، وتوَعُّد لهم بالعذاب الأليم إن استمروا على شِرْكهم وبيان سفاهة معتقداتهم الباطلة، ف ((أُسْمِعُوْا) التَّوْبِيْخَ وَالتَّقْرِيْعَا).

(لَدَى الْمَلاَ، مُفْتَرِقًا مَجْمُوعَا) يعني حال افتراقهم عن الناس وحال اجتماعهم مع

البَّهِ مِنْ إِلَا مِنْ فَيَّالِهِ الْفَيْمِ الْفَالِمِينِ إِلَيْهِ مِنْ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِينِ الْمُؤْلِقِ

الناس.

(فَلَمْ يَفُهُ مِنْهُمْ فَصِيْحٌ بِشَفَهُ) ومع ذلك لم يتفوّه واحد منهم بشيء يعارض به القرآن الكريم.

(مُعَارِضًا، بَلِ الإِلَه صَرَفَهُ) هنا يتكلم عن مسألة اعتقادية، وهي: هل إعجاز القرآن الكريم بالصرفة أم لا؟

المعتزلة يزعمون أن القرآن مخلوق، من مخلوقات الله الله القرآن أو الإتيان فلذلك من معتقدات المعتزلة أن عدم قُدرة المشركين على معارضة القرآن أو الإتيان بمثله ليس لكون القرآن لا يمكن أن يأتي البشر بمثله، ولكن لأن الله صرَفهم عن الإتيان بمثله. فهم يرون أن المشركين كان بإمكانهم أن يأتوا بمثل القرآن، أو الناس بصفة عامة ممّن عارض القرآن يستطيعون أن يأتوا بمثله، ولكن الله صرَفهم عن ذلك وصدَّهم عنه، فيرون أن الإعجاز هنا في أن الله الله صرَفهم.

وهذا الكلام لا شك أنه كلام باطل ومخالف لمعتقد أهل السّنة، لكن من أهل السُّنة مَنْ يستعمل الصِّرفة بالمعنى اللغوي: بمعنى أن الله على صدَّ المشركين عن الإتيان بمثل القرآن، وعلى أنه لا يلزم من ذلك أن القرآن العظيم يستطيع الناس أن يأتوا بمثله، أو أن الصرفة هي الوجه الوحيد من وجوه الإعجاز، فهذا ما يقصده المؤلف، يعني يقصد: أن القرآن الكريم مُعجِز في ألفاظه وبلاغته، ومُعجز في صِدْق أخباره، ومُعجِز في عظمة معانيه، ومُعجز في تأثيره على مستمعيه وعلى نفوسهم، إلى غير ذلك من وجوه إعجاز القرآن الكريم، فالقرآن لا يمكن الإتيان بمثله؛ لما في ذات القرآن، يعني لأنه صفة الله على ولا يستطيع إنسان أن يأتي بمثله؛ لكون القرآن مُعجِز في بلاغته وأخباره وأحكامه وتأثيره.

ومع ذلك فإن الله الله الله المركب المشركين عن أن يأتوا بمثله، لكن حتى لو لم يصرفهم



### ٧- فَقَائِلً يَقُولُ: «هَذَا سِحْرُ» وَقَائِلُ: «فِي أُذُنَيَ وَقُـرُ»

يذكر هنا موقف المشركين من القرآن الكريم لما قرأه عليهم النبي ﴿ قال: (فَقَائِلٌ يَقُولُ: «هَذَا سِحْرُ») بعض المشركين قال: هذا القرآن سحر.

### (وَقَائِلٌ: «فِي أُذْنَيَّ وَقْرٌ») وقر: يعني صَمَمٌ: لا أسمع.

إذا تلا عليهم النبي ه القرآن بعضهم يقول: هذا سحر، وبعضهم يقول: في أذني وقر- يعنى صمم- لا أسمع ما تقول.

### ٨- وَقَائِلٌ يَقُولُ مِمَّـنْ قَدْ طَغَوْا: الْغَـوْا لَهُ، وَفِيْـهِ فَالْغَـوْا

وفي تفسير آخر: ﴿وَٱلْغَوَّافِيهِ ﴾[نصلت: ٢٦] قالوا: أي: عارضوه باللغو يعني بالكلام الذي لا نفْع فيه، عارضوا القرآن باللغو: يعني إذا تكلم بالقرآن تكلموا أنتم بأشياء أخرى.

### ٩- وَهُمْ إِذَا بَعْضُ بِبَعْضٍ قَدْ خَلاَ: اعْتَرَفُوْا بِأَنَّ حَقًّا مَا تَلاَ

يعني كان المشركون- رغم أنهم أمام النبي الله يقولون: هذا سحر، ويحدث منهم اللغو في القرآن- لكن إذا خلا بعضهم ببعض وتشاوروا فيما سمعوه من القرآن (اعْتَرَفُوا

البَيْمِينِ إلى المُراثِي

بِأَنَّ حقًّا مَا تَلا)..

# ١٠- وَأَنَّـهُ لَيْـسَ كَلاَمَ الْبَـشَرِ وَأَنَّـهُ لَيْـسَ لَهُ بِمُفْـتَرِيْ

يعني إذا خلا بعضهم ببعض اعترفوا أن ما تلاه النبي ، حق، وأنه ليس كلام البشر، وأنه في لم يفتر هذا القرآن.

١١- اعْــتَرَفَ الْوَلِيْدُ، ثُــمَّ النَّضْرُ وَعُتْبَــةُ بِـذَاكَ، وَاسْــتَقَرُّوْا
 ١٢- وَابْنُ شَرِيْقٍ بَاءَ وَهُوَ الأَخْنَسُ كَذَا أَبُــو جَهْلٍ، وَلَكِنْ أُبْلِسُــوْا

ذكر هنا بعض أئمة الكفر الذين اعترفوا بأن القرآن حق، وأن النبي ﴿ لَم يفتره، وهم جماعة من أَلَدٌ خصوم النبي ﴿ وأعدائه، وأحرَصهم على مقاومة دعوته، ومع ذلك اعترفوا أن القرآن كلام الله، وأن النبي ﴾ لا يستطيع أن يأتي به من عند نفسه.

فأوّل هؤلاء: الوليد بن المغيرة، وقد اجتمع نفر من قريش بالوليد بن المغيرة، وسألوه: ماذا يقولون في هذا القرآن؟ وماذا يفعلون تجاه القرآن؟

فقال الوليد بن المغيرة: والله إن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أصله لَغَدِق، وإن فرعه لجناة.

الغَدق: الكثير، الغزير، يقال: ماءً غدقًا يعنى كثيرًا.

وإن فرعه لجناة: يعني لَثَمر طيب.

يعني: إن القرآن عليه حلاوة وجمال وحُسن، وأصله مُغدِق، وفرعه مثمر، فاعترف بذلك، لكنه أشار عليهم أن يقولوا: هذا سحر مع أنه في نفسه معترف أنه ليس بسحر.

والنضر بن الحارث كان من زعماء قريش أيضًا، وعتبة بن ربيعة، والأخنس بن

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٚٷڿڮڶڬڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڷڛڽڿۼڣڟؚڵۼٳڎؽ

شريق، وأبو جهل، كل واحد من هؤلاء وَرَد عنه أنه عندما خلا بأصحابه اعترف لهم بأن القرآن حق، وأنه كلام الله، وأنهم لم يسمعوا مثله قط.

هم يعلمون أن النبي ﴿ أُولًا أُمي ﴿ ما قرأ كتابًا قبل القرآن كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ لَتَلُواْ مِن قَبِلِهِ مِن كِنكِ وَلا تَخُطُّهُ بِيمِينِك ﴾ [العنكبوت: ٤٨]، فكانوا يعلمون أن النبي أن ما قرأ الكتب السابقة حتى يزعموا أنه قرأ من كتب السابقين، ونقل عنها، وأنه ﴿ لا يعلم أخبار أهل الكتاب وأخبار الأنبياء السابقين، وأخبار الأمم السالفة، ولا أخذ عنهم ولا قرأ كتبهم، ومع ذلك يقص قصص الأنبياء السابقين وتفاصيل أمورهم وأحوال الأمم السابقة، ثم هم يعلمون أن النبي ﴿ هو الصادق الأمين، واعترفوا له أنهم ما جرّبوا عليه كذبًا قط ﴿ فكانوا من هذه الجهة كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَ النبي ﴿ وَلَكِنَّ الظّلِمِينَ بِعَايَتِ اللّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣].. فكانوا لا يُكذّبون النبي ﴿ يعلمون أنه صادق وما جرّبوا عليه كذبًا قط ﴾.

وكذلك لبلاغة القرآن وفصاحته وهم أهل البلاغة والفصاحة وهذه الجهة من إعجاز القرآن لا يستطيع أن يُقِرّ بها على وجهها الأكمل إلا مَنْ كان بليغًا فصيحًا، ولهذا يذكر العلماء أن موسى ها كان من أبرز معجزاته: العصا التي تنقلب حيّة، فكبار السحرة وخبراؤهم ممَّنْ اختارهم فرعون، وألقوا حبالهم وعصيهم وخيّلوا للناس أنها حيّات تسعى، لما رأوا عصا موسى التي انقلبت حيةً قالوا: ﴿قَالُوا عَامَنَا بِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ وَعَلَى وَهَا لَوْنَ الْمَا لَوْا عَصا موسى التي انقلبت رغم أنهم قبل لحظات كانوا يقولون: رُبِّ مُوسَىٰ وَهَا رُونَ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الله المناس أنها أعجزهم؛ لأنهم هم أهل السحر وأعرف به، ورأوا ما يجزمون أنه ليس بسحر.

وكذلك عيسى ه بُعث في قوم برعوا في الطب، وبلغوا فيه مبلغًا عظيمًا، فكان من

معجزة عيسى ه أنه يُبرئ الأكمه والأبرص، ويحيي الموتى بإذن الله، يمسح على الأكمه والأكمه: الذي وُلِد ضريرًا - فيبرأ بإذن الله.

فهؤ لاء شعراء قريش وفصحاء قريش، كانوا قد بلغوا الغاية في الفصاحة والبيان، فكانوا أعرف بما يمكن أن يقوله الشعراء.

وهم يعلمون أن أعذب الشعر أكذبه، وقد قال تعالى عن الشعراء: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٦]؛ فالشاعر حتى يكون شعره راقيًا لا بد أن يخلطه بالأكاذيب والمبالغات.

فجمال الشعر أن يكون مليئًا بالمبالغات وتهويل الأمور، وأن الشاعر يقول أشياء لا يفعلها، وإذا أراد أن يمدح رجلًا بالشجاعة يصفه بأشياء غير حقيقية بغرض المبالغة، لكنه لو وصف الشيء على ما هو عليه حقيقةً من غير مبالغات ومن غير أكاذيب لا يكون كلامه ذا أثر تطرب له النفوس.

لكن القرآن العظيم كل ما فيه حق، ومع ذلك ليس فيه مبالغة غير صحيحة، ومع ذلك يعجزون أن يأتوا بكلام في جماله وحُسنه.. إلى غير ذلك من وجوه إعجاز القرآن العظيم.

هذا من جهة فقط الألفاظ، لكن إذا نظرنا إلى إعجاز القرآن في معانيه، وإعجاز التشريع في القرآن الكريم، والإعجاز في صدق ما فيه من الأخبار، ومطابقتها للحقائق



لوجدنا وجوهًا عظيمة لإعجاز القرآن، فكانوا يعترفون أن القرآن حق.

## ١٣ - وَكَيْفَ لا (وَهُوَ) كَلاَمُ اللهِ مُنزَّةٌ عَنْ نِحْلَةِ اشْتِبَاهِ

يعني كيف لا يُعجِزهم وهو كلام الله ﴿ الذي هو مُنَزّه أن يُشتبه في أنه منحول أو مُختلَق، فكلام الله ﴿ مُنزّه أن يشتبه أحد في أنه كلام مُنتحَل أو مخلوق، أو مُختلَق.

## ١٦- وَهُوَ الَّذِي لاَ تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ وَلاَ يَضِلُّ أَبَدًا مُصَاحِبُهُ

لا تنقضي عجائب القرآن، فكلما تدبرت القرآن وجدت فيه من المواعظ ومن المعاني العجيبة. العجائب: يعني المعاني العجيبة، كلما تدبرت القرآن وجدت فيه من المعاني العجيبة، والعظات العظيمة، فلا تنقضي عجائب القرآن الكريم، وليس لها نهاية يُنتهَى إليها.

(وَلا يَضِلُّ أَبَدًا مُصَاحِبُهُ) أي: لا يضل من اتخذ القرآن دليلًا وصاحبًا، يعمل بما فيه.

فهي معجزة باقية إلى الوقت الذي -وعد الله تعالى- أن يرتفع فيه القرآن، وهذا في حديث النبي الله في آخر الزمان يرفع الله في القرآن قبل أن تقوم الساعة، فلا تقوم

#### ذكر كفاية الله المستهزئين

١- وَقَدْ كَفَى الْمُسْتَهْزِئِيْنَ الْبُعَدَا: اللَّهُ رَبُّنَا، فَبَاءُوْا بِالسِّدَدَى

يعني أن الله ﴿ (كَفَى الْمُسْتَهْزِئِيْنَ الْبُعَدَا) كفى نبيّنا ﴿ المستهزئين به وذلك لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥].

(فَبَاءُوا بِالرَّدَى) يعني رجعوا بالهلاك والخسارة.

٢- فَعَمِيَ الْأَسْوَدُ، ثُمَّ الأَسْوَدُ الْأَسْوَدُ اللَّهَ الْيَدُ

أول واحد من هؤلاء الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَمْ زِءِينَ ﴾[الحجر: ٩٥] هو الأسود بن المطلب دعا عليه النبي الله فعمي بصره.

(ثُمَّ الأَسْوَدُ الآخَرُ اسْتَسْقَى) الأسود الآخر هو الأسود بن عبد يغوث

فالأسود بن عبد يغوث مرّ بالمصطفى ﴿ وجبريل عند النبي ﴿ فقال جبريل للنبي ﴾ فقال جبريل للنبي ﴾ : «قد كفيته»، وأشار جبريل ﴿ بإصبعه إلى بطن الأسود بن عبد يغوث فاستسقى (يعني: أصابه مرض الاستسقاء، هو المعروف الآن بالأسماء المعاصرة بالفشل الكبدى ينشأ عنه انتفاخ للبطن، ثم يوصّل إلى الموت والهلاك).

كل هؤلاء دعا عليهم النبي ﴿ الله الدوه واستهزءوا به فاستجاب الله الله عاءه، فهذا الأسود: (اسْتَسْقَى فَأَرْدَتْهُ الْيَدُ) يعني فأهلكته يد جبريل، حين أشار جبريل بيده إليه.

٣- كَذَا أَشَارَ لِلْوَلِيْدِ فَانْتَقَضْ الْجُرْحُ، وَالْعَاصِي كَذَاكَ فَعَرَضْ:
 ٤- لِرِجْلِهِ الشَّوْكَةُ حَتَّى أُرهِقًا وَالْخَارِثُ اجْتِیْحَ بِقَیْحٍ بَرَقَا

الثالث من المستهزئين الذين استهزؤوا بالنبي ﴿ وكفاه الله إياه: الوليد بن المغيرة، أشار جبريل ﴿ إلى ساقه، وكانت قد أصابته شظية نبل (قطعة حديد صغيرة مثل الشوكة من النبل أصابته)، فمنعه الكِبر والتيه أن ينزعها حالًا، فانتفض عليه الجرح فمات بسببها.

(وَالْعَاصِي) هذا هو الرابع: العاص بن وائل السهمي، وهو والد عمرو بن العاص.

أشار جبريل الله إلى أُخمصيه - الأخمص: هو تجويف بطن الرجل، أي: الجزء المقوس في بطن الرجل يسمى الأخمص - أشار جبريل إلى أخمصيه فخرج على راحلته فنزل في شعب (فَعَرَضْ لِرِجْلِهِ) شوكة في أخمصه، فصارت كعنق البعير، يعني تورمت رجله حتى صارت كعنق البعير من شدة الورم.

(حَتَّى أُرهِقا) وفي نسخة (حَتَّى أُزْهِقا) يعني حتى مات، لعل (حَتَّى أُزْهِقا) أحسن، حتى أُرهق: يعني أصابه الرَّهق والألم الشديد. قال: (وَالْحَارِثُ اجْتِيْحَ بِقَيْحِ بَزَقَا) هذا الخامس اسمه الحارث بن العيطلة السهمي أشار إليه جبريل في ف (اجْتِيْحَ) يعني أصابته جائحة، والجائحة: يعني المصيبة، ف (اجْتِيْحَ) يعني فأصابته مصيبة حين أشار إليه جبريل في فابتُلي بقيح يتمخطه من أنفه ويبزقه من فمه، فأصابه قيح فجعل يتمخط من أنفه ويبزق من فمه فأصابه قيح فجعل يتمخط من أنفه ويبزق من فمه قيحًا ودمًا حتى مات بذلك.

٥- وَعُقْبَةٌ فِي يَـوْمِ بَـدْرٍ قُتِلاً أَبُـو لَهَـبْ بَـاءَ سَرِيْعًـا بِالْبَلاَ

(وَعُقْبَةٌ فِي يَوْمِ بَدْرٍ قُتِلاً) ممَّنْ كانوا يُكثرون الاستهزاء بالنبي ﴿ ودعا عليهم النبي ﴾ ودعا عليهم النبي ﴾ : عقبة بن أبي معيط، وقد قُتل في يوم بدر.

قال: (أَبُو لَهَبْ بَاءَ سَرِيْعًا بِالْبَلا) يعني رجع سريعًا بالبلاء، وذلك أن أبا لهب- كما



هو معلوم - كان يؤذي النبي ﴿ ويستهزئ به، وكان يسير خلف النبي ﴿ وهو يدعو الحُجاج، في موسم الحج كان النبي ﴿ يمر على قبائل العرب يدعوهم إلى الإسلام، فكان أبو لهب يسير خلف النبي ﴿ وكلما دعا قومًا إلى الإسلام حذّرهم منه وقال: أنا عمه وأدرى به وهذا كذاب ويُحذّر الناس من النبي ﴿ فَعَنْ طَارِقِ الْمُحَارِبِيِّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﴿ مَرَّ فِي سُوقِ ذِي الْمَجَازِ وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْراء، وَهُو يَقُولُ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ، قُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ تُفْلِحُوا ﴾ ، وَرَجُلٌ يَتْبَعُهُ يَرْمِيهُ بِالْحِجَارَةِ قَدْ أَدْمَى كَعْبَيْهِ وَعُرْقُوبَيْهِ، وَهُو يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ، لَا تُطِيعُوهُ؛ فَإِنَّهُ كَذَّابٌ، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: غَلَامُ بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِّبِ، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا الَّذِي يَتْبَعُهُ يَرْمِيهِ بِالْحِجَارَةِ؟ قَالُوا: هَذَا عَبْدُ النُّهُ بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِّبِ، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا الَّذِي يَتْبَعُهُ يَرْمِيهِ بِالْحِجَارَةِ؟ قَالُوا: هَذَا عَبْدُ النُّهُ لَهُ لِهُ لَهُ لَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَامٌ هَذَا الَّذِي يَتْبَعُهُ يَرْمِيهِ بِالْحِجَارَةِ؟ قَالُوا: هَذَا عَبْدُ النُّهُ فَيْ اللهِ لَكُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

فأبو لهب مات بداء يقال له: داء العدسة، وهو مرض مُعدٍ، فهلك حتى صار له نتن - يعني رائحة منتنة - والناس يخافون أن يمسوهم بأيديهم ليدفنوه أو يغسلوه؛ مما به من الداء فأمروا عبيدهم أن يدحر جوه بالعصي حتى ألقوه بعيدًا.

ومات بعد غزوة بدر بسبع ليالٍ، وأقام ثلاثة أيام لم يُدفَن، والناس لا يريدون أن يلمسوه أو يقربوه.

والثامن هو الحكم بن أبي العاص، قال:

## ٦- ثَامِنُهُمْ أَسْلَمَ وَهُـوَ الْحَكُمُ فَقَدْ كَفَاهُ شَرَّهُ إِذ يُسْلِمُ

الحكم بن أبي العاص، كان ممَّنْ آذى النبي الله الله الله الله النبي ، أذاه بأن أسلم، وهذا من ضمن الكفاية، فالله الله على وعده أن يكفيه المستهزئين، فكانت كفايته

<sup>[</sup>١] صحيح ابن خزيمة ٩٥١ وقال محققه: إسناده صحيح.

السابقين بأن أهلكهم وعذَّبهم في الدنيا قبل الآخرة، وأما كفاية الحكم فإنه أسلم فكفاه الله أذاه حين أسلم في يوم فتح مكة.

## ذكر مشي قريش في أمره ، إلى أبي طالب.

١- ثُـمَّ مَشَـتْ قُرَيْشُ الأَعْدَاءُ إِلَى أَبِي طَالِبٍ، أَنْ يُسَـاؤُوْا:
 ٢- مِـنْ ابْنِـهِ مُحَمَّدٍ فِي سَـبِّهِمْ وَسِبِّ دِيْنِهِمْ وَذِكْرِ عَيْبِهِمْ
 ٣- فِي مَـرَّةٍ وَمَـرَّةٍ وَمَـرَّة وَمُـرَّة وَهُـوَ يَـذُبُّ وَيُقَـوِّي أَمْـرَهُ

يقول: إن النبي ﴿ لما دعا إلى الإسلام- كما مر بنا- كان أبو طالب يكفل النبي ﴿ ، وهو الذي تولى تربيته ﴿ بعد وفاة جدّه فذهبت قريش إلى أبي طالب، (أَنْ يُسَاؤُوْا) يعني قالوا لأبي طالب: إنه قد ساءنا سبُّ ابنك محمدٍ ﴿ لاّ لهتهنا ولديننا، وآبائنا.

قال: (مِنْ ابْنِهِ مُحَمَّدٍ) لأن أبا طالب كان بمنزلة الأب للنبي ، في ذلك الوقت بعد وفاة أبيه وجده.

فذهبوا إلى أبي طالب وقالوا: إن محمدًا يسبنا ويسب ديننا ويضلل آباءنا، فإما أن تخلى بيننا وبينه، نتصرف معه ولا تدافع عنه.

فقالوا له ذلك ثلاث مرات قال: (فِي مَرَّةٍ وَمَرَّةٌ) يعني في ثلاث مرات يذهبون إليه، ويكلمونه في شأن النبي ، وكان أبو طالب يقول لهم قولًا رفيقًا، و(يَذُبُّ) عن النبي يدافع عن النبي الذي يا (وَيُقوِّي أَمْرَهُ)، ويقول: لأمنعنه منكم، و لا أُخلي بينكم وبينه، أي: هو ابني، ولا يمكن أن أترككم تؤذونه، ويقول لهم: سوف أكلم محمدًا الله بشأن عيبه آلهتكم، لكن لا يمسه أحد منكم بسوء.

و كان أبو طالب يصد المشركين ويدافع عن النبي ك.

فلما كلموا أبا طالب أكثر من مرة، كلّم أبو طالب النبي ، في هذا الأمر وقال له: إن

البَّهِيْ الْمِائِدِيْ فِي الْمِائِدِيْ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ البَّنِيْ الْمِيْدِيْنِ إِلَيْنِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ فِي الْمِيْدِيْنِ أَ

قومك تأذوا من ذِكْرك آلهتهم ودينهم بسوء.

فقال النبي ﷺ: يا عم، والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يُظهره الله أو أهلك دونه.

فالنبي ه بين لأبي طالب أنه لا يمكن أن يتخلى عن دعوته ولا أن يترك الدعوة إلى الإسلام.

٤- فِي آخِرِ الْمَـرَّاتِ قَالُوْا: «أَعْطِنَا مُحَمَّـدًا وَخُـدْ عُمَـارَةَ ابْنَنَـا
 ٥- بَدَلَهُ»، قَـالَ: «أَرَدْتُـمْ أَكْفُلُ ابْنَكُـمُ وَأُسْلِمُ ابْنِي يُقْتَلُ؟!»

في آخر المرات التي جاؤوا فيها إلى أبي طالب كلموه أكثر من مرة، وخيروه بين أمرين: إما أن يمنع محمدًا هم من الدعوة إلى الإسلام، أو يتركهم يتصرفون معه، وهو رافض كلا الأمرين، ففي آخر مرة قالوا له: هذا عمارة بن الوليد بن المغيرة، هو أجمل فتى في قريش، وأحسن شاب، في قريش، خذه وأعطنا ابن أخيك محمدًا الذي خالف دينك ودين آبائك، وفرّق جماعة قومك، وعاب آلهتهم. قالوا: خُذ عمارة فاتخذه ولدًا، واترك لنا محمدًا.

فقال: بئسما تسومونني به، أكفل لكم ولدكم، وأُسلِم لكم ابني لتقتلوه؟! هذا لا يكون أبدًا.

#### ٦- ثُمَّ مَضَى يَجْهَرُ بِالتَّوْحِيْدِ وَلاَ يَخَافُ سَطْوَةَ الْعَبِيْدِ

النبي هي مضى يجهر بالتوحيد ولا يخاف سطوة العبيد، يعني لا يخاف الخاق النبي الخلق، ومهما استهزؤوا به الله وآذوه فكان الله يصبر على آذاهم، ويدعو إلى الإسلام ويصبر على ما يناله من الأذى الله

يقول: إن قريشًا اجتمعوا وتشاوروا فيما بينهم، فيما يقولونه للناس؛ ليصرفوهم عن دعوة النبي ه فأرادوا أن يوحدوا كلمتهم، ويجمعوا أمرهم على رأي واحد بدلا من اختلافهم في شأنه ﷺ ففريق يقول: هو ساحر، وفريقٌ آخر يقولو: كذّاب، وفريق ثالث يقول: شاعر، فأرادوا أن يتفقوا على قول واحدٍ؛ حتى تصدقهم العرب الذين يأتون في مواسم الحج، فاجتمعوا إلى الوليد بن المغيرة، « وَكَانَ ذَا سِنٍّ فِيهِمْ وَقَدْ حَضَرَ الْمَوْسِمُ فَقَالَ لَهُمْ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْش، إِنَّهُ قَدْ حَضَرَ الْمَوْسِمُ، وَإِنَّ وُفُودَ الْعَرَبِ سَتَقْدُمُ عَلَيْكُمْ فِيهِ. وَقَدْ سَمِعُوا بِأَمْرِ صَاحِبِكُمْ هَذَا فَأَجْمِعُوا فِيهِ رَأْيًا وَاحِدًا، وَلا تَخْتَلِفُوا فَيُكَذِّبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا، وَيَرُدُّ قَوْلُكُمْ بَعْضَهُ بَعْضًا قَالُوا: فَأَنْتَ يَا أَبَا عَبْدِ شَمْسِ فَقُلْ وَأَقِمْ لَنَا رَأْيًا نَقُلْ بِهِ فَقَالَ: بَلْ أَنْتُمْ فَقُولُوا وَأَسْمَعُ قَالُوا: نَقُولُ إِنَّهُ كَاهِنٌ قَالَ: مَا هُوَ بِكَاهِنِ لَقَدْ رَأَيْنَا الْكُهَّانَ فَمَا هُوَ بِزَمْزَمَةِ الْكَاهِنِ وَلَا سَجْعِهِ. قَالُوا: فَنَقُولُ: إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ، قَالَ: مَا هُوَ بِمَجْنُونِ؛ لَقَدْ رَأَيْنَا الْجُنُونَ وَعَرَفْنَاهُ فَمَا هُوَ بِخَنْقِهِ وَلا تَخَالُجِهِ وَلا وَسْوَسَتِهِ. قَالُوا: فَنَقُولُ إنَّهُ شَاعِرٌ أ قَالَ مَا هُوَ بِشَاعِرِ لَقَدْ عَرَفْنَا الشِّعْرَ كُلَّهُ: رَجَزَهَ، وَهَزَجَهُ، وَقَرِيضَهُ، وَمَقْبُوضَهُ، وَمَبْسُوطَهُ، فَمَا هُوَ بِالشَّاعِرِ قَالُوا: فَنَقُولُ سَاحِرٌ. قَالَ: مَا هُوَ بِسَاحِرِ؛ لَقَدْ رَأَيْنَا السُّحَّارَ وَسِحْرَهُمْ فَمَا هُوَ بِنَفْتِهِمْ وَلَا عَقْدِهِمْ قَالُوا: فَمَا تَقُولُ يَا أَبَا عَبْدِ شَمْسَ؟ قَالَ: وَاللهِ إِنَّ لِقَوْلِهِ لَحَلاوَةً، وَإِنَّ أَصْلَهُ لَمُغْدِقٌ، وَإِنَّ فَرْعَهُ لَجَنَاةٌ، وَمَا أَنْتُمْ بِقَائِلِينَ مِنْ هَذَا شَيْئًا إِلَّا عُرِفَ أَنَّهُ بَاطِلٌ، وَإِنَّ أَقْرَبَ الْقَوْلِ فِيهِ لِأَنْ تَقُولُوا: سَاحِرٌ يُفَرِّقُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَأَبِيهِ، وَبَيْنَ الْمَرْءِ وَأَخِيهِ، وَبَيْنَ



#### الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ، وَبَيْنَ الْمَرْءِ وَعَشِيرَتِهِ فَتَفَرَّ قُوا عَنْهُ بِذَلِكَ اللهَ

وكان أبو لهب يسير خلف النبي ﴿ وهو يدعو وفود العرب في الحج فيُحذّر الناس من النبي ﴿ لكن رغم ذلك كان النبي ﴾ يدعو إلى الإسلام ويجهر به، وشاع ذِكْره في قبائل العرب، عندما كانوا يأتون من جميع أنحاء الجزيرة للحج، فيسمع بعضهم بالنبي ﴿ ويذهبون إلى أقوامهم فيُخبرونهم أن رجلًا بمكة يزعم أنه نبي، ويقول كذا، وقومه يقولون كذا، فشاع خبره، وانتشر بين قبائل العرب كلها. وكان هذا من أسباب مجيء بعض الناس، مثل: أبي ذر الغفاري ﴿ حين سمع من ناس قدموا من مكة يقولون: إنه ظهر بمكة رجل يقول: إنه نبي، فذهب إلى النبي ﴿ والتقى به وأسلم ﴾، فصار ناس يأتون من أماكن شتى ويُسلمون.

<sup>[</sup>١] دلائل النبوة لأبي نعيم١٨٣.



#### ذكر قدوم وفد نجران

ووفد نجران هؤلاء هم قوم قدموا على النبي ﷺ في مكة في أوّل دعوة النبي ﷺ بمكة، ونجران هذه منطقة في جنوب الجزيرة العربية، كانت سابقًا معدودة من اليمن، والآن طبعًا حسب الحدود السياسية هي تابعة للسعودية، فمنطقة نجران في جنوب الجزيرة العربية، كان أهلها نصارى، وكانت لهم صلة بالحبشة، الحبشة قريبة منهم يعبرون البحر إلى الحبشة.

فجاء من نجران عشرون رجلًا إلى النبي ١١ وهو بمكة، وأسلموا على يديه ١٠٠٠.

وهؤ لاء غير وفد نجران الذين قدموا على النبي ١١ في المدينة يناظرونه في الإسلام، ونزل بشأنهم سورة آل عمران، يعنى نصف سورة آل عمران في غزوة أُحد، ونصفها ىشأن وفد نجران.

لكن الوفد المقصود معنا هم الذين جاء ذِكْرهم في سورة القصص.

١- وَجَاءَ مِنْ نَجْرَانَ قَوْمٌ أَسْلَمُوْا عِدَّتُهُمْ عِـشْرُونَ، لَمَّا عَلِمُوْا: وَأَقْدَعَ الْقَوْلَ لَهُمْ بِلاَ سَبَبْ لَيْسَ لَنَا مَعْ جَاهِل كَلاَمُ»

٢- بِصِدْقِهِ، جَاءَ أَبُو جَهْلِ فَسَبْ ٣- فَأَعْرَضُوا، وَقَوْلُهُمْ: «سَلاَمُ

قصة هؤلاء الوفد ، أنهم كانوا من نصاري نجران، وجاؤوا إلى النبي ، فوجدوه في المسجد الحرام فقعدوا إليه ١ وكلموه وسألوه عن أشياء مما في كتبهم، فأجابهم النبي ١ على أسئلتهم ودعاهم إلى الله -تعالى- وتلا عليهم القرآن فبكوا عليه وفاضت أعينهم من الدمع، واستجابوا لأمر الله، وعرفوا أنه النبي المذكور في كتبهم، فجاء أبو جهل، وهم جالسون حول النبي في ووجدهم يستمعون إلى النبي في وينصتون لكلامه وصدّقوا ما يقول، فسبهم أبو جهل وقال: خيّبكم الله من ركْب، بعثكم مَنْ وراءكم من أهل دينكم؛ لتأتوهم بخبر الرجل فلم يطمئن مجلسكم عنده حتى فارقتم دينكم وَصَدَّقتُمُوهُ فِيمَا قَالَ؟ مَا نَعْلَمُ رَكْبًا أَحْمَقَ مِنْكُمْ.

وقوله ﴿ وَقُولَه ﴿ وَقُولَه اللَّهِ الْمُومُ مُرَّيَّةٍ ﴾ [القصص: ٤٥] يعني يؤتون أجرهم مضاعفًا لأن النبي المرة الله قال: «رجل آمن بنبيّه ثم آمن بي» فهذا يُؤتى أجره مرتين، أجر الإيمان مرتين؛ المرة الأولى لما آمن بنبيّه، والمرة الثانية لما آمن بمحمد .

#### ذكر قدوم وفد ضماد بن ثعلبة 🥮

١- ثُـمَّ أَتَى ضِمَادُ وَهُـوَ الأَزْدِيْ لِيَسْتَبِيْنَ أَمْرَهُ بِالتَّقْدِ
 ٢- مَـا هُوَ إِلّا أَنْ مُحَمَّدُ خَطَبْ: أَسْلَمَ لِلْوَقْتِ بِصِدْقٍ، وَذَهَبْ

ذكرنا أن النبي ﴿ بدأ يدعو وفود الحجاج، في كل موسم، والناس يسمعون بالخبر ويذهبون وينقلون إلى أقوامهم، فبسبب الدعاية المغرضة ضد النبي ﴿ شاء الله ﴿ أَن ينتشر ذِكْره، فتوافد الناس من القبائل، ومن البلاد المختلفة؛ ليعرفوا حقيقة هذا الرجل الذي يقول: إنه نبى. ويتبيّنوا حقيقة هذا الدين الجديد.

فممَّنْ قدِم على النبي ، وكان ذلك في السنة المَّزدي، وكان ذلك في السنة الخامسة من البعثة.

 اللهِ ﴿ سَرِيَّةً، فَمَرُّوا بِقَوْمِهِ، فَقَالَ صَاحِبُ السَّرِيَّةِ لِلْجَيْشِ: هَلْ أَصَبْتُمْ مِنْ هَؤُلاءِ شَيْئًا؟ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْم: أَصَبْتُ مِنْهُمْ مِطْهَرَةً، فَقَالَ: رُدُّوهَا، فَانَّ هَؤُلاءِ قَوْمُ ضِمَادٍ»[١]

فضماد أسلم بسبب خطبة الحاجة فقط، سمع خطبة الحاجة فشرح الله صدره للإسلام فهذا معنى قوله:

٢- مَا هُوَ إِلَّا أَنْ مُحَمَّدُ خَطَبْ: أَسْلَمَ لِلْوَقْتِ بِصِدْق، وَذَهَبْ

يعني ما هو إلا أن خطب النبي ﷺ خطبة الحاجة إذا به يُسلِم ويرجع إلى قومه مسلمًا.

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم٨٦٨.



#### ذِكرَ أَذَى قريش لنبي اللَّه ﷺ وللمستضعفين.

١- وَأُوذِيَ النَّبِيُّ مَا لَمْ يُـؤْذَا مَـنْ قَبْلَـهُ مِـنَ النَّبِيِّـيْنَ، وَذَا:
 ٢- مِمَّا يُضَاعِـفُ لَهُ الأُجُـوْزَا وَلَـوْ يَشَاءُ دُمِّـرُوْا تَدْمِـيْزَا

يقول: إن النبي ، أُوذي ما لم يؤذَ مَنْ قبله من النبيين، وسنذكر شيئًا من الأذى الذي تعرض له النبي ، من قريش ومن أهل الطائف.

فالنبي كان قومه كانوا يستهزئون به ويسخرون منه ويقولون: هو مجنون، ويقولون: ساحر، كذاب. إلخ، وهذا نوع من الأذى المعنوي، وقد ألحقوا به الأذى الحسي أيضًا بضربه في وإلقاء الأذى على ظهره الشريف، ومحاولة قتْل النبي فتعرّض لأذى كثير في الفترة المكية، وبلغ الأذى مداه لما ذهب النبي إلى الطائف فوقفوا له صفين للنبي بعد أن سخروا منه، واستهزؤوا به في وقفوا صفين والنبي في يمر يرجمونه بالحجارة في حتى أدموا عقبيه في، أو أدموا رجليه من الجروح وهم يضربونه بالحجارة على قدميه في.

الناظم هنا يقول: إن النبي ﴿ أُوذِي ما لَم يؤذَ نبي قبله، وفي الصحيحين من حديث ابن مسعود ﴿ قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ حُنَيْنٍ، آثَرَ النَّبِيُ ﴾ أَنَاسًا فِي القِسْمَةِ، فَأَعْطَى الأَقْرَعَ بْنَ حَابِسٍ مِائَةً مِنَ الابِلِ، وَأَعْطَى عُيَيْنَةَ مِثْلَ ذَلِكَ، وَأَعْطَى أُنَاسًا مِنْ أَشْرَافِ العَرَبِ فَآثَرَ هُمْ عَابِسٍ مِائَةً مِنَ الابِلِ، وَأَعْطَى عُيَيْنَةَ مِثْلَ ذَلِكَ، وَأَعْطَى أُنَاسًا مِنْ أَشْرَافِ العَرَبِ فَآثَرَ هُمْ يَوْمَئِذٍ فِي القِسْمَةِ، قَالَ رَجُلُ: وَاللهِ إِنَّ هَذِهِ القِسْمَةَ مَا عُدِلَ فِيهَا، وَمَا أُرِيدَ بِهَا وَجُهُ اللهِ، وَقُلْتُ: وَاللهِ لأَخْبِرَنَّ النَّبِي ﴾ فَأَتَيْتُهُ، فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: «فَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ يَعْدِلِ اللهُ

#### وَرَسُولُهُ؟ رَحِمَ اللهُ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ »[١]

فقال النبي ﷺ: "يرحم الله أخي موسى أُوذِي بأكثر من هذا فصبر"؛ قال شُرّاح الحديث: هذا من تواضع النبي ﷺ أن يقول: «أوذي موسى بأكثر من هذا"، فبعض العلماء يقول: إن النبي ﷺ هو أكثر مَنْ تعرّض للأذى في دعوته إلى الإسلام، لكنه كان يستقل ما أصابه من الأذى ويقول: إن مَنْ قبله من الأنبياء أوذوا بأكثر مما أُوذِي به ﷺ.

ولو يشاء النبي الدُمِّروا تدميرًا؛ لأن الله الله اليهم ملك الجبال وخيره أن يُطبِق الجبلين عليهم فيدمرهم عن آخرهم الكنه لم يفعل ذلك وقال: أرجو أن يُخرِج الله من أصلابهم مَنْ يعبد الله.

#### ٣- لَكِنَّهُمْ إِذ أَضْمَـرُوْا الضَّغَائِنَا مَا مُكِّنُوْا، فَاسْـتَضْعَفُوْا مَنْ آمَنَا

يقول: كانوا يضمرون الضغائن في قلوبهم، ولم يتمكنوا من إظهار ما أضمروه من الضغائن إلا على المستضعفين، ولو كان الأمر بيدهم لانتقموا من النبي ، ومن جميع مَنْ أسلم، لكن كان الأذى الحسي كان ينال الصحابة على درجات متفاوتة؛ فكل مَنْ كان له عشيرة وقرابة يدافعون عنه كان يناله من الأذى أخف مما ينال مَنْ كان من المستضعفين من العبيد والموالي والغرباء، ممّنْ لا يدافع أحد عنهم ويتصدى لأعدائهم.

فكان مشركو قريش يضمرون الضغينة والأحقاد على المسلمين في قلوبهم، ويُظهرون منها ما يتمكنوا من إظهاره.. (فَاسْتَضْعَفُوْا مَنْ آمَنَا).

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري ١٥٠٠ ومسلم ٢٦٠١.

## ٤- عَمَّارًا الطَّيِّبَ أُمَّهُ أَبَهُ) يعنى: أمه، وأباه. (عَمَّارًا الطَّيِّبَ أُمَّهُ أَبَهُ) يعنى: أمه، وأباه.

(أُمَّ بِلاَكٍ، وَبِلاَلًا عَذَّبَهُ) يقول: ممّنْ أُوذي: عمار بن ياسر، و أمه سمية بنت الخياط، وأبوه ياسر العنسي ، وكذلك أم بلال وابنها بلال.

وأم بلال اسمها: حمامة ، وأرضاها كانت أيضًا ممّنْ أوذي في الله ، وتعرض لتعذيب قريش.

## ٥- أُمَيَّةُ، وَمِنْهُمُ جَارِيَةُ وَمِنْهُمُ زَنْبَرَةُ الرُّوْمِيَّةُ

(وَبِلاَلاً عَذَّبَهُ: أُمَيَّةُ) الذي عذّب بلالًا هو أُمية بن خلف، ولهذا لما رآه بلال ، في غزوة بدر، قال: رأس الكفر، لا نجوت إن نجا، وقتله.

فأمية كان يُعذّب بلالًا ﴿ ويضع على صدره الصخرة العظيمة في الحر، ويُجرّده من ثيابه، وكان بلال ﴿ يقول: أحد أحد، يعني لا يزيد على قوله: أحد أحد، يوحد الله وهم يُعذّبونه.

فأمية بن خلف هو الذي كان يعذب بلالًا وأمه ١٠٠٠.

قال: (ومنهم جارية) يعني جارية اسمها: أم عمرو، من الصحابيات ، من بني عدي ممَّنْ أُوذيت أيضًا وعُذّبت .

وزنبرة الرومية ، كانت جارية من الروم، وكانت لبني عبد الدار، فلما أسلمت عميت، فقال مشركو قريش: أعمتها اللات والعزى، فردّ الله عليها بصرها.

أحيانًا المؤمن لما يُسلِم يمتحنه الله الله الله الله عميت،

البَّهِيْ مِنْ اللَّهِ الْمُؤْلِقُونِهُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

## ٦- كَـذَاكَ أُمُّ عَنْبَسٍ وَابْنَتُهَا وَابْنَتُهَا وَابْنُ فُهَـيْرَةٍ فَـذِي سَـبْعَتُهَا

(كَذَاكَ أُمُّ عَنْبَسٍ وَابْنَتُهَا) أم عنبس وهي أَمَة لبني تميم بن مُرة، أسلمت فعُذبت .

(وَابْنَتُهَا) بنت أم عنبس ها أيضًا ممّنْ أسلمت في تلك الفترة وتعرضت لتعذيب شديد وثبتت على دينها.

(وَابْنُ فُهَيْرَةٍ فَذِي سَبْعَتُهَا) ابن فهيرة عامر بن فهيرة الذي كان عبدًا لطفيل واشتراه أبو بكر فأعتقه.

#### ٧- ابْتَاعَهَا الصِّدِّيْتُ، ثُمَّ أَعْتَقْ جَمِيْعَهُمْ لِللهِ بَرَّ وَصَدَقْ

فهؤ لاء السبعة من أشد مَنْ كان يُعذَّب في الله الله الله على وكلهم كانوا من الموالي، هم: عمار بن ياسر، وأمه، وأبوه، وبلال، وأمه، وأبوه، وجارية وهي أم عمرو، وزنبرة الرومية، وأم عنبس وابنتها، وعامر بن فهيرة.

فهؤلاء سبعة هم كانوا من الموالي، وكانوا يُعذَّبون تعذيبًا شديدًا فاشتراهم أبو بكر الصديق هم بماله من مواليهم وأعتقهم لله في وعاتبه أبوه -وكان مشركًا في ذلك الوقت- لأنه كان يعتق العبيد الضعفاء، وكان أبوه يريد منه أن يعتق الشبّان الأقوياء؛ حتى يدافعوا عنه، ويناصروه، فكان يقول له: إنه يعتقهم لله في لا يريد منهم جزاءً ولا شكورًا، وإنما يريد فضل الله في.

#### ذكر انشقاق القمر

١- وَإِذْ بَغَتْ مِنْهُ قُرَيْشُ أَنْ يُرِيْ
 ١- وَإِذْ بَغَتْ مِنْهُ قُرَيْشُ أَنْ يُرِيْ
 ١- وَقَالَ فِرْقَتَ يُنِ: فِرْقَةٌ عَلَتْ
 ١- وَقَالَ: «ذَا سِحْرٌ»، فَجَاءَ السَّفْرُ
 ١- وَقَالَ: «ذَا سِحْرٌ»، فَجَاءَ السَّفْرُ

من معجزات النبي ه العظيمة، التي جاءت الإشارة إليها في كتاب الله: معجزة انشقاق القمر، قال الله تعالى: ﴿ أَفَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَكُرُ ﴾ [القمر: ١].

انشقاق القمر للنبي كان شرطًا من أشراط الساعة، يعني من علامات الساعة، فبعثة النبي في، وموته، وانشقاق القمر له في هذه كلها من علامات الساعة الصغرى، يعني التي لا تدل على القرب الشديد، ولكن القرب النسبي بالنسبة لما مضى من الزمان.

(بَغَتْ) قريش من النبي ﴿: يعني طلبت من النبي ﴿ (أَنْ يُرِيْ آيًا) أن يريهم آية ومعجزة، جاءت قريش إلى النبي ﴿ وطلبوا منه أن يريهم معجزة وشيئًا من خوارق العادات كما جاء الأنبياء قبله بمعجزات وخوارق؛ حتى يؤمنوا به، وقالوا له: لو أتيتنا بمعجزة خارقة نؤمن بك. فعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ - ﴿ - ﴿ أَنَّ أَهْلَ مَكَّةَ سَأَلُوا رَسُولَ اللهِ ﴾ أَنْ يُرِيَهُمْ آيَةً، فَأَرَاهُمُ القَمَرَ شِقَتَيْنِ، حَتَّى رَأَوْا حِرَاءً بَيْنَهُمَا ﴾[1]

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٣٨٦٨.

فجمعهم النبي الله أربع عشر، ليلة اكتمال البدر، وقال لهم النبي انه الله الله النبي الله النبي الله الله الله التي الله الله القتين أو فلقتين أو فل

فانشق القمر:

#### ٢- فَصَارَ فِرْقَتَ يْنِ: فِرْقَةُ عَلَتْ وَفِرْقَةٌ لِلطَّوْدِ مِنْهُ نَزَلَتْ

الطود: هو الجبل، وقالوا: المقصود هنا جبل أبي قبيس-جبل بجوار الكعبة-فأراهم النبي الله القمر مشقوقًا نصفين: نصفًا عاليًا، ونصفًا نازلًا، يعني: نصفه فوق الجبل ونصفه نازل مفصول عن النصف الآخر.

قال:

#### ٣- وَذَاكَ مَرَّتَسِيْنِ بِالإِجْمَاعِ وَالنَّصِّ وَالتَّوَاتُرِ السَّمَاعِيْ

أكثر الأحاديث فيها أن القمر انشق فرقتين أو فلقتين، لكن جاء في رواية في «سنن الترمذي» أن القمر انشق مرتين، وأكثر العلماء على أن هذه الرواية فيها تصحيف أو وهم من الراوي، وأن المقصود فرقتين وليس مرتين، أن القمر انشق فرقتين يعني قسمين، وليس المقصود أنه انشق مرتين كما ورد في رواية الترمذي.

فإذا قوله: (بِالإِجْمَاعِ وَالنَّصِّ وَالتَّواتُرِ السَّمَاعِيْ) يقصد يعني أصل حادثة انشقاق القمر، وليس كونه مرتين، فالإجماع والنص والتواتر: أن القمر انشق للنبي ، لكن أما كونه مرتين فبالعكس، فأكثر العلماء يقولون: إن الرواية التي فيها انشقاق القمر مرتين يعنى هذه وَهْم، وأن الصواب: فرقتين.

قال: (زَادَ الَّذِيْنَ آمَنُوْ ا إِيْمَانَا) المؤمنون از دادو ا إيمانًا لما رأوا هذه المعجزة العظيمة.

(وَلاَّبِي جَهْلِ بِهِ طُغْيَانَا) أما أبو جهل فازداد طغيانًا برؤية هذه المعجزة.

(وَقَالَ: «ذَا سِحْرٌ») أبو جهل وضع يديه في عينيه، وقال: سحر محمد أعيننا، فقال بعض الحاضرين: لئن سحر محمد أعينكم فلن يسحر أعين الناس جميعًا، فانتظروا حتى يأتي المسافرون، ونسألهم هل رأوا القمر ليلة أربع عشرة مشقوقًا أم لا ؟

فإذا كان أهل البلاد الأخرى لم يروا هذا فهذا سحر لأعين الحاضرين.

(فَجَاءَ السَّفْرُ) أي: جاء المسافرون.

(كُلُّ بِهِ مُصَدِّقٌ مُقِرُّ) فجاءت القوافل التجارية والمسافرون يتوافدون على مكة، وكلهم يخبرون أنهم رأوا حادثة عجيبة في ليلة أربع عشرة، رأوا القمر مشقوقًا فرقتين، وأخذوا يتحدثون بهذا، فكان هذا علامة على صدْق رسول الله ، ورغم ذلك لم يؤمنوا به ، ولم يتبعوه!

ولهذا فإنه جاء كثيرًا في كتاب الله المانية على أنه ليس مجيء الآيات هو الذي يكون سببًا لإيمان مَنْ لم يشأ الله اليمانه، وأن الذين كفروا لا يتوقف إيمانهم على رؤية الآيات. قال تعالى: ﴿وَإِن يَرَوّا كُلّ ءَايَةٍ لّا يُؤمّنُوا بِهَا ﴾ [الأنعام: ٢٥] لأن الأصل الذي يدل على قدرة الله وعظمته هو هذه المخلوقات العظيمة، فدائمًا الله الناس إلى التأمل في مخلوقاته العظيمة، التأمل في خلق السموات وخلق الأرض وخلق الإنسان، وهذه الكواكب، والشمس والقمر، كيف تتحرك وتسير بهذا النظام المحكم، وأعضاء جسمك أنت لا تحركها: القلب والأعضاء، وتسير على أبدع نظام وأحكم نظام، لا بد لها من موجد أوجدها، فإذا كان الإنسان لا يستدل بهذه الأمور رغم أنها كلها تعتبر آيات عظيمة.

ولهذا فإن المشركين رأوا معجزات عظيمة ومع ذلك لم يؤمنوا، والأنبياء السابقون

أتوا بمعجزات وأتوا بخوارق للعادات، ومع ذلك فإن المشركين عاندوا ولم يؤمنوا.

فالقصد: أن مَنْ كفر مهما رأى من خوارق العادات، فلن يزيده ذلك إلا كفرًا وطغيانًا، ولهذا لم يُجِب الله في طلبهم بعد ذلك لما صاروا يطلبون من النبي في آيات فكان الله في لا يجيب طلبهم، فالآيات لا تأتي على حسب أهواء الطالبين؛ لأنه مهما جاءت، ومهما رأوا آيات عظيمة لم يؤمنوا، فليس هناك حكمة في أن يريهم الله تعالى رغم قدرته في الله من الآيات؛ لأنهم رأوا ما فيه الكفاية ولم يؤمنوا.

وقال: ﴿ وَمَا مَنَعَنَآ أَن نُّرُسِلَ بِٱلْآيَتِ إِلَّآ أَن كَذَّبَ بِهَا ٱلْأُوَّلُونَ وَءَالَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بَهَاۚ ﴾ [الإسراء: ٥٩]..

يعني الله ﴿ مَا منعه أَن يرسل بالآيات - الآيات: أي المعجزات الخوارق للعادات - الآيات: أي المعجزات الخوارق للعادات الا أن كذّب بها الأولون ﴿ وَءَانَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾ [الإسراء: ٥٩] يعني آية بيّنة واضحة ﴿ فَظَلَمُواْ بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِٱلْآيكتِ إِلَّا تَخُوِيفًا ﴾ [الإسراء: ٥٩] إلى آخر الآيات الكريمة.



#### ذكر الهجرتين إلى النجاشي وحصر بني هاشم في الشعب.

هذا الباب يذكر فيه حادثتين من حوادث سيرة النبي ﴿: هما الهجرة الأولى، والهجرة الثانية، إلى الحبشة وكان الدافع إلى هاتين الهجرتين: هو إيذاء مشركي قريش للصحابة ﴿ وتعذيبهم. اشتد الأذى بأصحاب النبي ﴿ واشتد تعذيب المشركين وإيذاؤهم للصحابة ﴿ فقال لهم النبي ﴿ وإن بالحبشة ملكًا لا يُظلَم عنده أحد».

وكلمة الحبشة في ذلك الوقت كانت تُطلَق على البلاد المسماة الآن: الصومال، وجيبوتي، وإريتريا، وإثيوبيا، وأجزاء من السودان ، كل هذه المنطقة كان يُطلَق عليها بلاد الحبشة، ليست حسب التقسيمات السياسية الآن.

فالنبي الله قال الأصحابه: "إن بالحبشة ملكًا لا يُظلَم عنده أحد" يعني أذِن لهم النبي الله يجعل أن يهاجروا إلى هناك؛ لعل الله يجعل لهم فرجًا ومخرجًا، قال: "لعل الله يجعل لكم فرجًا ومخرجًا"، وأذِن لهم الله الله يهاجروا إلى الحبشة فرارًا بدينهم من أذى قومهم.

١- لَمَّا فَشَا الإسلام وَاشْتَدَّ عَلَى مَنْ أَسْلَمَ الْبَلاَءُ: هَاجَـرُوْا إِلَى
 ٢- أَصْحَمَـةٍ فِي رَجَبٍ مِنْ سَنةِ خَمْـسٍ مَضَتْ لَهُـمْ مِـنَ النُّبُوَّةِ

(لَمَّا فَشَا الإسلام) أي: انتشر أمر الإسلام والدعوة إلى الإسلام في مكة وحولها ،

وصاحب الدعوة العلنية اشتداد الإيذاء على النبي ١ ومَنْ معه.

(أَصْحَمَةٍ) هو اسم النجاشي ملك الحبشة، (النجاشي) هو لقب على كل مَنْ ملك الحبشة، قبل الإسلام كان يُطلَق على كل مَنْ ملك الحبشة (النجاشي)، كما كان يُطلَق على مَنْ ملك الحبشة (النجاشي)، كما كان يُطلَق على مَنْ ملك الروم (قيصر) وهكذا، فمَنْ حكم الحبشة، وملكها يقال له: (النجاشي).

واسم النجاشي الذي هاجر إليه الصحابة اسمه: أصحمة ، ورحمه الله.

فقال: لما اشتد البلاء على الصحابة قال لهم النبي ﴿: «تفرقوا في الأرض فسيجمعكم الله» قالوا: إلى أين نذهب؟ قال: «هاجروا إلى أرض الحبشة؛ فإن بها ملكًا لا يُظلَم عنده أحد، وهي أرض صدْق حتى يجعل الله لكم فرجًا»؛ فخرج المسلمون فرارًا بدينهم.

وكان ذلك في شهر رجب سنة خمسة من البعثة.

#### ٣- خَمْسٌ مِنَ النِّسَاءِ، وَاثْنَا عَشَرَا مِنَ الرِّجَالِ، كُلُّهُمْ قَدْ هَاجَرَا

ثم ذكر أسماء هؤلاء المهاجرين كان عددهم خمس نسوة واثني عشر رجلًا؟ فالمجموع سبعة عشر مهاجرًا إلى الحبشة.

## ٤- عُثْمَانُ مَعْ زَوْجَتِهِ رُقَيَّةٌ أَسْبَقُهُمْ لِلْهِجْرَةِ الْمَرْضِيَّةُ

عثمان بن عفان، وزوجته رقية بنت رسول الله ﴿ أَسْبَقُهُمْ لِلْهِجْرَةِ الْمَرْضِيَّةُ) أول مَنْ هاجر إلى الحبشة.



وكانت العادة أنهم يهاجرون عن طريق مكة، فميناء جُدة فيه المراكب تنتقل إلى الحبشة، وكانت هناك تجارة بين أهل الحبشة وأهل الحجاز، يأتي التجار، وينقلون بضائع من الحبشة إلى الحجاز، ويجلبون البضائع من الحجاز إلى الحبشة فذهبوا إلى ساحل البحر وانتظروا مركبًا وركبوا معهم وعبروا إلى الحبشة.

فهنا يذكر المهاجرين إلى الحبشة، الهجرة الأولى: قال: كانوا سبعة عشر (خمس من النساء، واثنا عشر رجلًا) أولهم: كان عثمان بن عفان، وزوجته رقية بنت محمد ورضى الله عنها.

٤- عُثْمَانُ مَعْ زَوْجَتِهِ رُقَيَّةٌ أَسْبَقُهُمْ لِلْهِجْرَةِ الْمَرْضِيَّةُ
 ٥- مُصْعَبُ وَالزُّبَيْرُ وَابْنُ عَوْفِ وَحَاطِبٌ، فَأَمِنُوا مِنْ خَوْفِ

من المهاجرين أيضًا مصعب بن عمير، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، كل هؤلاء هاجروا إلى الحبشة ...

وحاطب: هو حاطب بن عمرو، وهو من السابقين الأولين إلى الإسلام مر ذِكْره، قال: (وَحَاطِبٌ).

(فَأُمِنُوا مِنْ خَوْفِ) كلهم أمنوا من الخوف بهجرتهم إلى الحبشة.

#### ٦- كَذَاابْنُ مَظْعُونَ ابْنُ مَسْعُودٍ أَبُوْ سَلَمَةٍ، وَزَوْجُهُ تُصَاحِبُ

من ضمن المهاجرين إلى الحبشة عثمان بن مظعون ، وعبد الله بن مسعود ، وأبو سلمة بن عبد الأسد المخزومي، وزوجته أم سلمة . وأبو سلمة من السابقين الأولين إلى الإسلام ، وهاجر هو وزوجته أم سلمة إلى الحبشة، وتزوجها النبي ،

البَّهِيْ الْمِائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْمَائِدِيْ لِلْ

بعد وفاة أبي سلمة عليه.

فزوجته هي أم سلمة: هند بنت أبي أمية (تُصَاحِبُ) يعني صاحبتْه في الهجرة.

٧- أَبُو حُذَيْفَةٍ أَبُوهُ عُتْبَةٌ) أبو حذيفة أبوه عتبة بن ربيعة.

(وَزَوْجُهُ بِنْتُ سُهَيْل سَهْلَةُ) زوجة أبي حذيفة اسمها سهلة بنت سهيل.

## ٨- وَابْن عُمَيْرٍ هَاشِمُ، وَعَامِرُ ابْن رَبِيْعَة الْحَلِيْف النَّاصِرُ

من المهاجرين إلى الحبشة: هاشم بن عمير بن عبد مناف ، ومن المهاجرين أيضًا: عامر بن ربيعة، قال: (الْحَلِيْفُ النَّاصِرُ) هو حليف لآل الخطيب، وكان ناصرًا يعنى ناصرًا للدين يعنى وللإسلام.

## ٩- وَزَوْجُهُ لَيْلَى، أَبُو سَبْرَةَ مَعْ زَوْجَتِهِ أَي أُمِّ كُلْثُومٍ جُمَعْ

(وَزَوْجُهُ لَيْلَى) زوجة عامر بن ربيعة، زوجته ليلى بنت أبي خيثمة العدوية ، كانت من المهاجرات إلى الحبشة.

من المهاجرين أيضًا: أبو سبرة بن عبد العزى العامري ، ومعه زوجته، اسمها: أم كلثوم بنت سهيل بن عمرو.

(جُمَعْ): يعني أجمعين، هؤلاء جميعًا هاجروا إلى الحبشة.

= (144)

## ١٠ وَخَرَجَتْ (قُرَيْشُ) فِي الآثَارِ لَمْ يَصِلُوْا مِنْهُمْ لأَخْدِ الثَّارِ ١١ فَجَاوَرُوهُ فِي أَتَـمِّ حَالِ ثُـمَّ أَتَـوْا مَكَّـةَ فِي شَـوَّالِ

الذي حصل أن قريشًا اكتشفت هجرة هؤلاء الصحابة السبعة عشر إلى الحبشة فخرجت على آثارهم إلى ساحل البحر تريد اللحاق بهم، فخرجوا وراءهم فوجدوهم قد ركبوا السفن وعبروا البحر ولم يستطيعوا أن يدركوهم.

فقال: (فَجَاوَرُوهُ فِي أَتَمِّ حَالِ) يعني جاوروا أصحمة النجاشي في أتم حال.

(ثُمَّ أَتُوْا مَكَّة فِي شَوَّالِ) يعني مكثوا فقط ثلاثة أشهر، هذه مدة الهجرة الأولى إلى الحبشة كانت ثلاثة أشهر فقط من شهر رجب وعادوا في شوال. وسبب رجوعهم إلى مكة: شائعة أُشيعت ووصلت إليهم في الحبشة، جاءت أخبار من مكة أن أهل مكة قد أسلموا وآمنوا بمحمد الله وصاروا يصلون معه، فسمعوا الخبر فرجعوا بعد ثلاثة أشهر (فِي شَوَّالِ).

## ١٢ مِنْ عَامِهِمْ إِذْ قِيْلَ: «أَهْلُ مَكَّةٍ قَدْ أَسْلَمُوْا»، وَلَمْ يَكُنْ بِالشَّبَتِ

(وَلَمْ يَكُنْ بِالثَّبَتِ) يعني لم يكن هذا الخبر خبراً صحيحًا.

وقصة هذه الشائعة: أن النبي ﴿ كان قد قرأ على مشركي قريش سورة النجم في المسجد الحرام، وكانوا ملاً من كبراء قريش، فتلا عليهم النبي ﴿ سورة النجم حتى بلغ آخرها: ﴿ فَالْمَعُدُواْ لِللَّهِ وَالْمَبُدُوا ﴾ [النجم: ٢٦]، فسجد النبي ﴿ فسجدوا معه كما في صحيح البخاري عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَمُسُلِّمُونَ النَّبِيّ ﴾ سَجَدَ بِالنَّجْمِ، وَسَجَدَ مَعَهُ المُسْلِمُونَ وَالْجِنُّ وَالْإِنْسُ ﴾ [١] فالمشركون من تأثرهم بالقرآن العظيم سجدوا مع والمُشْرِكُونَ وَالْجِنُّ وَالْإِنْسُ ﴾ [١] فالمشركون من تأثرهم بالقرآن العظيم سجدوا مع

<sup>[1]</sup> صحيح البخاري١٠٧١.

النبي ﴿ ، رغم أنهم كفار لكن سجدوا مع النبي ﴿ فبعض مَنْ رآهم رأى النبي ﴾ يسجد ووراءه أبو جهل، وأبو لهب، ومشركو قريش يسجدون معه فأشيع أن المشركين يصلون مع النبي ﴾ أو يسجدون معه، على ما وصل الخبر إلى الحبشة أن مشركي قريش قد أسلموا.

هناك رواية في سندها ضعف شديد وهي مردودة، والشيخ الألباني ه ألّف في تضعيفها كتابًا سماه: «نصب المجانيق في تضعيف قصة الغرانيق» وهذه الرواية تُذْكر في سبب سجود المشركين، يزعمون أن النبي على حين قرأ قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيَّمُ ٱللَّتَ وَالْعُزَىٰ اللَّهُ وَمَنَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ الله النبي العالى الشيطان ألقى على لسان النبي على جملة: "تلك الغرانيق العلا، وإن شفاعتهن لترتجى» تلك الغرانيق العلا: والغرانيق جمع غرنوق، الغرنوق: طائر أبيض كبير يُضرَب به المثل في الحُسن والجمال، فهذا هو سبب سجود مشركي قريش في تلك الرواية المزعومة - أنه عظم الهتهم في القراءة، ويزعمون أن الشيطان أجرى هذا على لسان النبي الله النبي الله الشيطان أجرى هذا على لسان النبي الله النبي الله المؤلودة النبي الله المؤلودة المؤلودة النبي الله المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة المؤلودة النبي الله المؤلودة المؤل

وبعض المفسرين أخذ بهذه الرواية وفسّر قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ وَلَا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمَنَّى الشَّيْطَانُ فِي الْمَنْيَتِهِ عَنَى الشَّيْطَانُ فِي الشَّيْطِانُ ثُمَّ اللَّهُ عَا يُلْقِى الشَّيْطِانُ ثُمَّ اللَّهُ عَالِيتِهِ عَلَى الشَّيْطِانُ فِي الشَّيْطِانُ فِي السَّيْطِانُ فِي السَّيْطِانُ فِي السَّيْطِانُ فِي السَّيْطِي السَلْطِي السَّيْطِ السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَّيْطِي السَ

كتاب الله، وليس المقصود: أن الشيطان يُجري كلامًا على لسان النبي، ليس من كلام الله تعالى، ﴿ فَيَنَسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَالَى يَعني يزيل هذه الشبهات، ويدحضها ويُحكِم الله ، آياته.

الشاهد: أن الخبر وصل إلى أهل الحبشة أن أهل مكة أسلموا فرجع المهاجرون

١٣ - فَاسْتَقْبَلُوهُمْ بِالأَذَى وَالشَّدَّةِ فَرَجَعُوا لِلْهِجْرَةِ الثَّانِيَةِ
 ١٤ - فِي مِئَةٍ عَدُّ الرِّجَالِ، مِنْهُمُ اثْنَانِ مِنْ بَعْدِ الثَّمَانِيْنَ هُمُ

فالذي حصل: أنهم لما رجعوا استقبلتهم قريش بالأذى الشديد، وضاعفوا عليهم التعذيب والإيذاء.

فحينيًا هاجروا إلى الحبشة مرة ثانية، نفس المهاجرين الذين هاجروا الهجرة الأولى وأخذوا معهم في المرة الثانية عددًا أكبر، فكان مجموع المهاجرين للهجرة الثانية إلى الحبشة مِئة مهاجر، عدد الرجال منهم اثنان وثمانون والباقون من النساء ثمانية عشر.

٥١- فَنَزَلُوْ عِنْدَ النَّجَاشِيِّ عَلَى أَتَـمِّ حَـالٍ، وَتَغَيَّـظَ الْمَـلاَ
 ١٦- عَلَى النَّـبِيِّ وَعَلَى أَصْحَابِـهِ وَكَتَـبَ الْبَغِيْـضُ فِي كِتَابِـهِ
 ١٧- عَلَى بَـنِي هَاشِـمِ الصَّحِيْفَةُ

قصة الهجرة إلى الحبشة ذكرها الإمام أحمد كاملة في مسنده عن أم سلمة ، قَالَتْ: لَمَّا نَزَلْنَا أَرْضَ الْحَبَشَةِ، جَاوَرْنَا بِهَا خَيْرَ جَارٍ: النَّجَاشِيَّ، أَمِنَّا عَلَى دِينِنَا، وَعَبَدْنَا اللهَ لا

نُؤْذَى، وَلا نَسْمَعُ شَيْئًا نَكْرَهُهُ، فَلَمَّا بَلَغَ ذَلِكَ قُرَيْشًا، ائْتَمَرُوا أَنْ يَبْعَثُوا إلى النَّجَاشِيِّ فِينَا رَجُلَيْنِ جَلْدَيْنِ، وَأَنْ يُهْدُوا لِلنَّجَاشِيِّ هَدَايَا مِمَّا يُسْتَطْرَفُ مِنْ مَتَاعِ مَكَّةَ، وَكَانَ مِنْ أَعْجَبُ مَا يَأْتِيهِ مِنْهَا إِلَيْهِ الْأَدَمُ، فَجَمَعُوا لَهُ أَدَمًا كَثِيرًا، وَلَمْ يَتْرُكُوا مِنْ بَطَارِ قَتِهِ بِطْرِيقًا إلا أَهْدَوْا لَهُ هَدِيَّةً، ثُمَّ بَعَثُوا بِذَلِكَ مَعَ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي رَبِيعَةَ بْنِ الْمُغِيرَةِ الْمَخْزُومِيّ، وعَمْرِو بْنِ الْعَاصِ بْنِ وَائِلِ السَّهْمِيِّ، وَأَمَرُوهُمَا أَمْرَهُمْ، وَقَالُوا لَهُمَا: ادْفَعُوا إلى كُلِّ بطريقِ هَدِيَّتَهُ، قَبْلَ أَنْ تُكَلِّمُوا النَّجَاشِيَّ فِيهِمْ، ثُمَّ قَدِّمُوا لِلنَّجَاشِيِّ هَدَايَاهُ، ثُمَّ سَلُوهُ أَنْ يُسْلِمَهُم إِلَيْكُمْ قَبْلَ أَنْ يُكَلِّمَهُمْ، قَالَتْ: فَخَرَجَا فَقَدِمَا عَلَى النَّجَاشِيِّ، وَنَحْنُ عِنْدَهُ بِخَيْرِ دَارٍ، وَعِنْدَ خَيْرِ جَارٍ، فَلَمْ يَبْقَ مِنْ بَطَارِ قَتِهِ بِطْرِيقٌ إلا دَفَعَا إلَيْهِ هَدِيَّتَهُ قَبْلَ أَنْ يُكَلِّمَا النَّجَاشِيَّ، ثُمَّ قَالا لِكُلِّ بِطْرِيقٍ مِنْهُمْ: إنَّهُ قَدْ صَبَا إلى بَلَدِ الْمَلِكِ مِنَّا غِلْمَانٌ سُفَهَاءُ، فَارَقُوا دِينَ قَوْمِهِمْ وَلَمْ يَدْخُلُوا فِي دِينِكُمْ، وَجَاءُوا بِدِينٍ مُبْتَدَعِ لا نَعْرِفُهُ نَحْنُ وَلا أَنْتُمْ، وَقَدْ بَعَثَنَا إلى الْمَلِكِ فِيهِمِ أَشْرَافُ قَوْمِهِمْ؛ لِنَرُدَّهُم إلَيْهِمْ، فإذا كَلَّمْنَا الْمَلِكَ فِيهِمْ، فَتُشِيرُوا عَلَيْهِ بِأَنْ يُسْلِمَهُم إِلَيْنَا وَلا يُكَلِّمَهُمْ، فَإِنَّ قَوْمَهُمْ أَعَلَى بِهِمْ عَيْنًا، وَأَعْلَمُ بِمَا عَابُوا عَلَيْهِمْ، فَقَالُوا لَهُمَا: نَعَمْ، ثُمَّ إِنَّهُمَا قَرَّبَا هَدَايَاهُمِ إلى النَّجَاشِيِّ فَقَبِلَهَا مِنْهُمَا، ثُمَّ كَلَّمَاهُ، فَقَالا لَهُ: أَيُّهَا الْمَلِكُ، إِنَّهُ قَدْ صَبَا إلى بَلَدِكَ مِنَّا غِلْمَانٌ سُفَهَاءُ، فَارَقُوا دِينَ قَوْمِهِمْ، وَلَمْ يَدْخُلُوا فِي دِينِكَ، وَجَاءُوا بِدِينِ مُبْتَدَع لا نَعْرِفُهُ نَحْنُ وَلا أَنْتَ، وَقَدْ بَعَثَنَا إِلَيْكَ فِيهِم أَشْرَافُ قَوْمِهِمْ مِنْ آبَائِهِمْ، وَأَعْمَامِهِمْ وَعَشَائِرِهِمْ، لِتَرُدَّهُم إِلَيْهِمْ، فَهُمْ أَعَلَى بِهِمْ عَيْنًا، وَأَعْلَمُ بِمَا عَابُوا عَلَيْهِمْ وَعَاتَبُوهُمْ فِيهِ. قَالَتْ: وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ أَبْغَضَ إلى عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي رَبِيعَةَ، وَعَمْرِو بْنِ الْعَاصِ مِنْ أَنْ يَسْمَعَ النَّجَاشِيُّ كَلامَهُمْ، فَقَالَتْ بَطَارِقَتُهُ حَوْلَهُ: صَدَقُوا أَيُّهَا الْمَلِكُ، قَوْمُهُمْ أَعَلَى بِهِمْ عَيْنًا، وَأَعْلَمُ بِمَا عَابُوا عَلَيْهِمْ، فَأَسْلِمْهُم إلَيْهِمَا، فَلْيَرُدَّاهُم إلى بِلادِهِمْ وَقَوْمِهِمْ، قَالَت: فَغَضِبَ النَّجَاشِيُّ، ثُمَّ قَالَ: لا هَيْمُ اللهِ، إِذَا لا أُسْلِمُهُمْ إِلَيْهِمَا، وَلا أُكَادُ قَوْمًا جَاوَرُونِي، وَنَزَلُوا بِلادِي، وَاخْتَارُونِي عَلَى مَنْ سِوَايَ حَتَّى أَدْعُوَهُمْ فَأَسْأَلَهُمْ مَإِذَا يَقُولُ هَذَانِ فِي أَمْرِهِمْ، فَإِنْ كَانُوا كَمَا يَقُولانِ أَسْلَمْتُهُم إِلَيْهِمَا وَرَدَدْتُهُم إلى قَوْمِهِمْ، وَإِنْ كَانُوا عَلَى غَيْرِ ذَلِكَ مَنَعْتُهُمْ مِنْهُمَا، وَأَحْسَنْتُ جِوَارَهُمْ مَا جَاوَرُونِي. قَالَتْ: ثُمَّ أَرْسَلَ إلى أَصْحَابِ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَدَعَاهُمْ فَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولُهُ اجْتَمَعُوا، ثُمَّ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ: مَا تَقُولُونَ لِلرَّجُلِ إِذَا جِئْتُمُوهُ؟ قَالُوا: نَقُولُ وَاللهِ مَا عَلَّمَنَا، وَمَا أَمَرَنَا بِهِ نَبيُّنَا ﴿ كَائِنٌ فِي ذَلِكَ مَا هُوَ كَائِنٌ. فَلَمَّا جَاؤُوهُ، وَقَدْ دَعَا النَّجَاشِيُّ أَسَاقِفَتَهُ، فَنَشَرُوا مَصَاحِفَهُمْ حَوْلَهُ، سَأَلَهُمْ فَقَالَ: مَا هَذَا الدِّينُ الَّذِي فَارَقْتُمْ فِيهِ قَوْمَكُمْ، وَلَمْ تَدْخُلُوا فِي دِينِي وَلا فِي دِينِ أَحَدٍ مِنْ هَذِهِ الْأُمَم؟ قَالَتْ: فَكَانَ الَّذِي كَلَّمَهُ جَعْفَرُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ لَهُ: أَيُّهَا الْمَلِكُ، كُنَّا قَوْمًا أَهْلَ جَاهِلِيَّةٍ نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ، وَنَأْكُلُ الْمَيْتَةَ، وَنَأْتِي الْفَوَاحِشَ، وَنَقْطَعُ الْأَرْحَامَ، وَنُسِيءُ الْجِوَارَ يَأْكُلُ الْقَوِيُّ مِنَّا الضَّعِيفَ، فَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بَعَثَ اللهُ إِلَيْنَا رَسُولًا مِنَّا نَعْرِفُ نَسَبَهُ، وَصِدْقَهُ، وَأَمَانَتَهُ، وَعَفَافَهُ، ﴿ فَدَعَانَا إِلَى اللهِ لِنُوحِّدَهُ، وَنَعْبُدَهُ، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ دُونِهِ مِنَ الحِجَارَةِ وَالْأَوْثَانِ، وَأَمَرَنَا بِصِدْقِ الْحَدِيثِ، وَأَدَاءِ الْأَمَانَةِ، وَصِلَةِ الرَّحِمِ، وَحُسْنِ الْجِوَارِ، وَالْكَفِّ عَنِ الْمَحَارِم، وَالدِّمَاءِ، وَنَهَانَا عَنِ الْفَوَاحِشِ، وَقَوْلِ الزُّورِ، وَأَكْلِ مَالَ الْيَتِيمِ، وَقَذْفِ الْمُحْصَنَةِ، وَأَمَرَنَا أَنْ نَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ لا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَأَمَرَنَا بِالصَّلاةِ، وَالزَّكَاةِ، وَالصِّيَام «، قَالَ: فَعَدَّدَ عَلَيْهِ أُمُورَ الْاسْلام، فَصَدَّقْنَاهُ وَآمَنَّا بِهِ وَاتَّبَعْنَاهُ عَلَى مَا جَاءَ بِهِ، فَعَبَدْنَا اللهَ وَحْدَهُ، فَلَمْ نُشْرِكْ بِهِ شَيْئًا، وَحَرَّمْنَا مَا حَرَّمَ عَلَيْنَا، وَأَحْلَلْنَا مَا أَحَلَّ لَنَا، فَعَدَا عَلَيْنَا قَوْمُنَا، فَعَذَّبُونَا وَفَتَنُونَا عَنْ دِينِنَا لِيَرُدُّونَا إلى عِبَادَةِ الْأَوْثَانِ مِنْ عِبَادَةِ اللهِ، وَأَنْ نَسْتَحِلَّ مَا كُنَّا نَسْتَحِلُّ مِنَ الخَبَائِثِ، فَلَمَّا قَهَرُونَا وَظَلَمُونَا، وَشَقُّوا عَلَيْنَا، وَحَالُوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ دِينِنَا، خَرَجْنَا إلى بَلَدِكَ، وَاخْتَرْنَاكَ عَلَى مَنْ سِوَاكَ، وَرَغِبْنَا فِي جِوَارِكَ، وَرَجَوْنَا أَنْ لا نُظْلَمَ عِنْدَكَ أَيُّهَا الْمَلِكُ، قَالَتْ: فَقَالَ لَهُ النَّجَاشِيُّ: هَلْ مَعَكَ مِمَّا جَاءَ بِهِ عَنِ اللهِ مِنْ شَيْءٍ؟ قَالَتْ: فَقَالَ لَهُ جَعْفَرٌ: نَعَمْ، فَقَالَ لَهُ النَّجَاشِيُّ: فَاقْرَأْهُ عَلَيَّ، فَقَرَأَ عَلَيْهِ صَدْرًا مِنْ (كهيعص) ، قَالَتْ: فَبَكَى وَاللهِ النَّجَاشِيُّ

حَتَّى أَخْضَلَ لِحْيَتَهُ، وَبَكَتْ أَسَاقِفَتْهُ حَتَّى أَخْضَلُوا مَصَاحِفَهُمْ حِينَ سَمِعُوا مَا تَلا عَلَيْهِمْ، ثُمَّ قَالَ النَّجَاشِيُّ: إِنَّ هَذَا وَالَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى لَيَخْرُجُ مِنْ مِشْكَاةٍ وَاحِدَةٍ، انْطَلِقَا فَوَاللهِ لا أُسْلِمُهُم إلَيْكُم أبدًا، وَلا أُكَادُ، قَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: فَلَمَّا خَرَجَا مِنْ عِنْدِهِ، قَالَ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ: وَاللهِ لِأَنْبَنَّنَّهُمْ غَدًا عَيْبَهُمْ عِنْدَهُمْ، ثُمَّ أَسْتَأْصِلُ بِهِ خَضْرَاءَهُمْ، قَالَتْ: فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللهُ بْنُ أَبِي رَبِيعَةَ - وَكَانَ أَتْقَى الرَّجُلَيْنِ فِينَا -: لا تَفْعَلْ؛ فَإِنَّ لَهُم أَرْحَامًا، وَإِنْ كَانُوا قَدْ خَالَفُونَا. قَالَ: وَاللهِ لأَخْبِرَنَّهُ أَنَّهُمْ يَزْعُمُونَ أَنَّ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ عَبْدٌ، قَالَتْ: ثُمَّ غَدَا عَلَيْهِ الْغَدَ، فَقَالَ لَهُ: أَيُّهَا الْمَلِكُ، إِنَّهُمْ يَقُولُونَ فِي عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ قَوْلًا عَظِيمًا، فَأَرْسِلِ إلَيْهِمْ فَاسْأَلْهُمْ عَمَّا يَقُولُونَ فِيهِ، قَالَتْ: فَأَرْسَلَ إلَيْهِمْ يَسْأَلُهُمْ عَنْهُ، قَالَتْ: وَلَمْ يَنْزِلْ بِنَا مِثْلُهُ، فَاجْتَمَعَ الْقَوْمُ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ: مَإِذَا تَقُولُونَ فِي عِيسَى إِذَا سَأَلَكُمْ عَنْهُ؟ قَالُوا: نَقُولُ وَاللهِ فِيهِ مَا قَالَ اللهُ، وَمَا جَاءَ بِهِ نَبِيُّنَا كَائِنًا فِي ذَلِكَ مَا هُوَ كَائِنٌ، فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ، قَالَ لَهُمْ: مَا تَقُولُونَ فِي عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ؟ فَقَالَ لَهُ جَعْفَرُ بْنُ أَبِي طَالِبِ: نَقُولُ فِيهِ الَّذِي جَاءَ بِهِ نَبِيُّنَا: هُوَ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، وَرُوحُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ الْعَذْرَاءِ الْبَتُولِ، قَالَتْ: فَضَرَبَ النَّجَاشِيُّ يَدَهُ إلى الْأَرْضِ، فَأَخَذَ مِنْهَا عُودًا، ثُمَّ قَالَ: مَا عَدَا عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ مَا قُلْتَ هَذَا الْعُودَ، فَتَنَاخَرَتْ بَطَارِقَتُهُ حَوْلَهُ حِينَ قَالَ مَا قَالَ، فَقَالَ: وَإِنْ نَخَرْتُمْ وَاللهِ، اذْهَبُوا، فَأَنْتُمْ سُيُومٌ بِأَرْضِي - وَالسُّيُومُ: الْآمِنُونَ - مَنْ سَبَّكُمْ غُرِّمَ، ثُمَّ مَنْ سَبَّكُمْ غُرِّمَ، فَمَا أُحِبُّ أَنَّ لِي دَبْرًا ذَهَبًا، وَأَنِّي آذَيْتُ رَجُلًا مِنْكُمْ - وَالدَّبْرُ بِلِسَانِ الْحَبَشَةِ: الْجَبَلُ -رُدُّوا عَلَيْهِمَا هَدَايَاهُمَا، فَلا حَاجَةَ لَنَا بِهَا، فَوَاللهِ مَا أَخَذَ اللهُ مِنِّي الرِّشْوَةَ حِينَ رَدَّ عَلَيَّ مُلْكِي، فَآخُذَ الرِّشْوَةَ فِيهِ وَمَا أَطَاعَ النَّاسَ فِيَّ، فَأُطِيعَهُمْ فِيهِ. قَالَتْ: فَخَرَجَا مِنْ عِنْدِهِ مَقْبُو حَيْنِ مَرْ دُودًا عَلَيْهِمَا مَا جَاءًا بِهِ، وَأَقَمْنَا عِنْدَهُ بِخَيْرِ دَارٍ مَعَ خَيْرِ جَارٍ. قَالَتْ: فَوَاللهِ إِنَّا عَلَى ذَلِكَ إِذ نَزَلَ بِهِ - يَعْنِي مَنْ يُنَازِعُهُ فِي مُلْكِهِ - قَالَ: فَوَاللهِ مَا عَلِمْنَا حُزْنًا قَطُّ كَانَ أَشَدَّ مِنْ حُزْنِ حَزِنَّاهُ عِنْدَ ذَلِكَ، تَخَوُّفًا أَنْ يَظْهَرَ ذَلِكَ عَلَى النَّجَاشِيِّ، فَيَأْتِي رَجُلٌ لا يَعْرِفُ مِنْ حَقِّنَا مَا كَانَ النَّجَاشِيُّ يَعْرِفُ مِنْهُ. قَالَتْ: وَسَارَ النَّجَاشِيُّ وَبَيْنَهُمَا عُرْضُ النِّيلِ، قَالَتْ: فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ ﴿ : مَنْ رَجُلٌ يَخْرُجُ حَتَّى يَحْضُرَ وَقْعَةَ الْقَوْمِ ثُمَّ يَأْتِينَا بِالْخَبَرِ؟ فَقَالَ الزُّبَيْرُ بْنُ الْعَوَّامِ: أَنَا، قَالَتْ: وَكَانَ مِنْ أَحْدَثِ الْقَوْمِ سِنَّا، قَالَتْ: فَنَفَخُوا لَهُ قَالَتْ: فَقَالَ الزُّبَيْرُ بْنُ الْعَوَّامِ: أَنَا، قَالَتْ: وَكَانَ مِنْ أَحْدَثِ الْقَوْمِ سِنَّا، قَالَتْ: فَنَفَخُوا لَهُ قِرْبَةً، فَجَعَلَهَا فِي صَدْرِهِ ثُمَّ سَبَحَ عَلَيْهَا حَتَّى خَرَجَ إلى نَاحِيَةِ النِّيلِ الَّتِي بِهَا مُلْتَقَى الْقَوْمِ، قَالَتْ: وَدَعَوْنَا اللهَ لِلنَّجَاشِيِّ بِالظُّهُورِ عَلَى عَدُوّهِ، وَالتَّمْكِينِ لَهُ ثُمَّ انْطَلَقَ حَتَّى حَضَرَهُمْ. قَالَتْ: وَدَعَوْنَا اللهَ لِلنَّجَاشِيِّ بِالظُّهُورِ عَلَى عَدُوّهِ، وَالتَّمْكِينِ لَهُ ثُمَّ انْطَلَقَ حَتَّى حَضَرَهُمْ. قَالَتْ: وَدَعَوْنَا اللهَ لِلنَّجَاشِيِّ بِالظُّهُورِ عَلَى عَدُوّهِ، وَالتَّمْكِينِ لَهُ في بِلادِهِ، وَاسْتَوْسَقَ عَلَيْهِ أَمْرُ الْحَبَشَةِ، فَكُنَّا عِنْدَهُ فِي خَيْرِ مَنْزِلٍ، حَتَّى قَدِمْنَا عَلَى رَسُولِ فِي بِلادِه، وَاسْتَوْسَقَ عَلَيْهِ أَمْرُ الْحَبَشَةِ، فَكُنَّا عِنْدَهُ فِي خَيْرِ مَنْزِلٍ، حَتَّى قَدِمْنَا عَلَى رَسُولِ اللهِ هَا مُولَ بِمَكَّةَ ﴾ [1]

أَتَّمَّ حَالٍ، وَتَغَيَّظُ الْمَلاَ وَكَتَبِ الْبَغِيْضُ فِي كِتَابِهِ وَعُلِّقَتْ بِالْكَعْبَةِ الشَّرِيْفَةُ وَعُلِقَتْ بِالْكَعْبَةِ الشَّرِيْفَةُ وَعُلِقَتْ بِالْكَعْبَةِ الشَّرِيْفَةُ وَحُصِرُوْا فِي الشِّعْبِ، حَتَّى أَقْبَلاَ: وَحُصِرُوْا فِي الشِّعْبِ، حَتَّى أَقْبَلاَ: قَاسَوْا بِهِ جَهْدًا بِشَرِّ مُكْثِ فَاسَوْا بِهِ جَهْدًا بِشَرِّ مُكْثِ فَسَاءَ ذَاكَ بَعْضَ أَقْوَامِهِمِ فَسَاءَ ذَاكَ بَعْضَ أَقْوَامِهِمِ أَكْلَتِ الصَّحِيْفَةَ الْمُبَغَضَةُ الْمُبَغَضَةُ الْمُبَغَضَةُ وَلَا لَهُ الشَّعْضَةُ وَلَا اللهِ الصَّمَدُ شَيِّعَ الذِّكْرُ كَمَا قَدْ كُتِبَا شَمَدُ شَلِيعًا الشَّمَدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدُ الشَّعْفِيثِ وَاللهِ الصَّمَدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدُ اللهِ الصَّمَدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدُ اللهِ الصَّمَدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدِ الْبَعْدُ الْبَغِيْضِ الْبَعْدُ الْبَغِيْضِ وَاللهِ الصَّمَدُ الْبَعْدُ الْبَعْدِيْضِ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَغِيْضِ الْبَعْدُ الْبِيْفِيْ اللهِ السَّمِ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبِعِيْمِ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبِعُولِ اللهِ السَّمِ اللهِ السَّمِ الْبَعْدُ الْبُعْلِيْفِي الْبَعْلَا الْبَعْدُ الْبَعْدُ الْبُعْلِيْفِ الْبُعُلُولُ الْبَعْلَالِهِ الْسُلِولُ الْبِعُلْمِ الْبَعْدُ الْبَعْلَالِهِ الْمُعْلَقِيْمِ الْمُلْعِلَا الْمُعْلَعُلُولُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَعُولُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقُ

٥١- فَنَزَلُوْا عِنْدَ النَّجَاشِيِّ عَلَى النَّبِيِّ وَعَلَى أَصْحَابِهِ
 ١٧- عَلَى النَّبِيِّ وَعَلَى أَصْحَابِهِ الصَّحِيْفَةْ
 ١٧- عَلَى بَنِي هَاشِمِ الصَّحِيْفَةْ
 ١٨- «أَنْ لاَ يُنَاكِحُوْهُمُ وَلاَ وَلاَ»
 ١٩- أَوَّلُ عَامِ سَبْعَةٍ لِلْبَعْثِ لِلْبَعْثِ مِنْ عَوْلًا وَلاَهُ مَا وَلاَ عَامِ سَبْعَةٍ لِلْبَعْثِ مِنْ عَوْلًا مَا اللَّمْ وَلاَ عَامِ سَبْعَةٍ لِلْبَعْثِ الْمَوْاتُ صِبْيَانِهِمِ
 ٢٥- وَسُمِعَتْ أَصْوَاتُ صِبْيَانِهِمِ
 ٢٥- وَاطَّلَعَ (الرَّسُولُ) أَنَّ الأَرضَةُ الأَرضَةُ الأَرضَةُ عَنْ جَوْرٍ وَظُلْمٍ ذَهَبَا
 ٢٥- فَوَجَدُوْا ذَاكَ كَمَا قَالَ، وَقَدْ

<sup>[</sup>١] مسند أحمد ١٧٤٠.

# ٢٤ - فَلَبِسُوْا السِّلاَحَ ثُمَّ أُخْرِجُوْا مِنْ شِعْبِهِمْ، وَكَانَ ذَاكَ الْمَخْرَجُ: ٢٥ - فِي عَامِ عَـشْرَةٍ بِغَـيْرِ مَـيْنِ وَقِيْـلَ: «كَانَ مُكْثُهُـمْ عَامَـيْنِ»

هنا يتكلم المؤلف هج عن حادثة من الحوادث الأليمة التي نزلت بالنبي هو وبأصحابه الكرام، وظهر فيها صبر النبي هج على ما ناله من الأذى وصبر أصحابه

وذلك أن المشركين حبسوا النبي ، وأصحابه في شِعب يقال له: شِعْب بني هاشم، أو: شِعْب أبي طالب، وهو شِعْب في مكة.

والشِّعْب: هو المضيق بين الجبلين، فجمعوا النبي ﴿ وأصحابه - كما سيأتي بإذن الله تعالى - وحُصِر معهم حتى المشركون من بني هاشم ما عدا قِلَّة منهم ممّنْ والوا قريشًا.

يعني حتى قرابة النبي ﴿ من بني هاشم من المشركين ممَّنْ أخذتهم الحمية للنبي ﴿ وَأَصِحَابِهُ فِي شِعْبِ بني هاشم، وظلوا محبوسين في هذا الشِّعْبِ مدة ثلاث سنوات كاملة.

وذكر في قول أنهم حُبسوا عامين، أو عامين وعدة أشهر، لكن المشهور أن مدة الحبس كانت ثلاث سنوات قاسوا فيها شدة وعناءً شديدًا، ونفد طعامهم وأزوادهم، وصاروا يأكلون أوراق الشجر، وعانوا شدة عظيمة كما سنذكر بعض ما ورد في هذا.

#### فهنا يقول: وَتَغَيَّظَ الْمَلاَ، عَلَى النَّبِيِّ وَعَلَى أَصْحَابِهِ

الملا: يعني: الملأ: والْمَلَأُ -مَهْمُوزٌ بِغَيْرِ مَدِّ-: الْجَمَاعَةُ الَّذِينَ أَمْرُهُمْ وَاحِدٌ وَرَأْيُهُمْ وَاحِدُ وَرَأْيُهُمْ وَاحِدُ وَرَأْيُهُمْ وَاحِدُ وَرَأْيُهُمْ وَاحِد؛ لأَنَّهم يمالىء بَعْضُهُمْ بَعْضًا، أَيْ: يُعَاوِنُهُ وَيُوَافِقُهُ، وَيُطْلَقُ الْمَلَأُ عَلَى أَشْرَافِ



الْقُوْمِ وَقَادَتِهِمْ لِأَنَّ شَأْنَهُمْ أَنْ يَكُونَ رَأْيُهُمْ وَاحِدًا عَنْ تَشَاوُرٍ، والمراد بهم هنا: هم سادة قريش الذين تغيظوا على النبي ، وعلى أصحابه ممّنْ بقوا في مكة في هذا الوقت، كما ذكرنا أن مائة من أصحاب النبي كانوا هاجروا إلى الحبشة، والمتبقون من أصحاب النبي تغيّظ عليهم الملأ من قريش، وكان ذلك في أول شهر المحرم سنة سبع من البعثة.

وسبب التغيظ: ما بلغ قريشًا من إكرام النجاشي لأصحاب النبي في الحبشة، وأن النجاشي ردّ على مشركي قريش هديتهم، ودافع عن أصحاب النبي ، فهذه الأحداث زادت المشركين حنقًا وحقدًا على النبي في وأصحابه.

فكتبوا كتابًا تعاهدوا فيه أن يقاطعوا النبي في وأصحابه ومَنْ والاهم ويحاصروهم حصارًا حسيًا ومعنويًا، وكتبوا صحيفة بذلك، وكان كاتب هذه الصحيفة اسمه بغيض بن عامر بن هاشم بن عبد مناف، وهو نفسه من بني هاشم، لكن بعض بني هاشم كان ولاؤهم لقريش مثل أبي لهب، ومثل بغيض بن عامر هذا.

هذا الرأي الذي اعتمده المؤلف، أن كاتب الصحيفة هو بغيض بن عامر، فهو اسم على مسمى، وقال: إن البغيض شلت يده لما كتب هذه الصحيفة كما سيأتي فيما بعد.

وورد في بعض روايات السيرة أن كاتب الصحيفة: هشام بن عمرو بن الحارث، أو منصور بن عكرمة، لكن الرأي الذي اعتمده المؤلف أن الكاتب هو بغيض بن عامر بن هاشم بن عبد مناف.

فمما كُتب في هذه الصحيفة أن قريشًا تعاهدوا ألا يناكحوا بني هاشم، ولا يبايعوهم ولا يخلطوهم إلا أن يُسلموا محمدًا ليُقتَل، فهذا هو قول المؤلف: (أَنْ لا يُنَاكِحُوهُمُ وَلا يخالطوهم إلا أن يُسلموا محمدًا ليُقتَل، فهذا هو قول المؤلف: (أَنْ لا يُنَاكِحُوهم، ولا يبايعوهم ولا يخالطوهم؛ فلا يتزوجون من بني

هاشم، ولا من الصحابة الذين آمنوا بالنبي ، ولا يُزوجونهم، ولا يبيعون لهم، ولا يشترون منهم، ولا يخالطوهم إلا إذا سلّموا النبي ، إليهم؛ ليقتلوه ، وعلقوا هذه الصحيفة بالكعبة الشريفة كما ذكر الناظم.

فأبى بنو هاشم وظاهرهم بنو المطلب، وقرروا أن يكونوا مع النبي ، وأصحابه، وألا يُسلموا النبي المطلب.

فأجمع المشركون على إخراجهم من مكة إلى شِعْب أبي طالب، فحصروا فيه بني هاشم وبني المطلب مؤمنهم وكافرهم، المؤمن حُصِر فيه ديانة، والكافر حُصِر فيه حميةً لقومه وقرابته.

فقطعوا الميرة (الزاد والطعام) عن النبي ﴿ وأصحابه ومَنْ معه من المحصورين في الشِّعْب، ومنعوا المارة من دخول الشِّعْب، أحاطوا به، يعني: مثل السجن تمامًا، ومنعوا الناس من دخوله، ومنعوا بني هاشم والمؤمنين من الخروج منه، ومنعوا عنهم الأسواق والتجارة، ولا يأتي أحد حتى يجلب لهم بضائع ليشتروا منهم، وأصروا ألا يقبلوا منهم صلحًا أبدًا ما لم يُسلموا محمدًا ﴿ للقتل.

فمكث النبي ، وأصحابه بهذا الشِّعب ثلاث سنوات كاملة كما ذكرنا، قاسوا فيها من شدة الجوع، قال:

| قَاسَـوْا بِـهِ جَهْـدًا بِـشَرِّ مُكْثِ | •••••                                  |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| •••••                                    | ٠٠- وَسُمِعَتْ أَصْوَاتُ صِبْيَانِهِمْ |

صار أطفالهم يبكون وأصوات صراحهم تُسمَع من خارج الشِّعْب. أقاموا في هذا العذاب ثلاث سنوات، لايصل إليهم شيء من الطعام إلا ما أُدخل سرَّا، على حين غفلة

ڣۣڠ ٲڣؾؖؠٚٲڛٚٷڿٳڵٳڬڟڵۼٳڎ۬ؽ ؙؙ

من الحراس ، فكان بعض مَنْ في قلبهم شيء من الشفقة و الرحمة ربما أدخلوا إليهم شيئًا في مغافلة المحيطين بالشِّعْب، ويتسللون في الليل، لكن الوضع العام أن النبي هؤ وأصحابه كانوا في جوع وجهد ومشقة.

فَلَمَّا كَانَ رَأْسُ ثَلَاثِ سِنِينَ تَلَاوَمَ رِجَالٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ وَمِنْ بَنِي قُصَيِّ، وَرِجَالٌ سِوَاهُمْ مِنْ قُرَيْشٍ، قَدْ وَلَدَتْهُمْ نِسَاءٌ مِنْ بَنِي هَاشِم، وَرَأَوْا أَنَّهُمْ قَدْ قَطَعُوا الرَّحِمَ واسْتَخَفُّوا بِالْحَقِّ، وَاجْتَمَعَ أَمْرُهُمْ مِنْ لَيْلَتِهِمْ عَلَى نَقْضِ مَا تَعَاهَدُوا عَلَيْهِ مِنَ الْغَدْرِ واسْتَخَفُّوا بِالْحَقِّ، وَاجْتَمَعَ أَمْرُهُمْ مِنْ لَيْلَتِهِمْ عَلَى نَقْضِ مَا تَعَاهَدُوا عَلَيْهِ مِنَ الْغَدْرِ وَالْبَرَاءَةِ مِنْهُ ، فتلاوموا يعني بدأ يلوم بعضهم بعضًا، كيف نسكت على هؤلاء وهم في هذا الحصار الظالم.

وهؤلاء الذين تلاوموا وسعوا في نقْض هذا الحصار الظالم: أبو البختري العاص بن هشام، والمطعم بن عدي، وهشام بن عمرو بن الحارث، وزهير بن أمية.

هؤلاء هم الذين سعوا في هذا الأمر، وبدؤوا يجمعون مجموعة من بني قصي وتسلحوا، قال: (فَسَاءَ ذَاكَ بَعْضَ أَقُوامِهِمْ) أي: فساءهم ذلك ولبسوا السلاح وأرادوا أن يذهبوا لإخراج النبي .

وفي هذه الأثناء أوحى الله - الله الكريم الله الكريم الأرضة أكلت جميع ما في الصحيفة من ظلم، وشرك، وقطيعة رحم، وبهتان؛ فلم يبقَ منه شيئًا، وبقي ما كان في الصحيفة من ذِكْر الله - الله - كما كُتب لم يتغير منه شيءٌ، والأرضة: هي العثة أو الحشرة التي تأكل الورق، هم كتبوا الكتاب ووضعوه داخل الكعبة وعلقوه داخل الكعبة.

فأوحى الله الله النبي النبي الأرضة أكلت ما في الكتاب من ظلم، الظلم: هو أنهم لا يبايعونهم، ولا يسمحون لأحد بجلب الطعام لهم و من الأسواق وما في ذلك من قطيعة الرحم؛ لأنهم من قريش، وبينهم وبين المحاصرين لهم رحم، فهذا ظلم



وقطيعة رحم وبهتان، فكل هذا أكلته الأرضة ولم يبق في الكتاب إلا ما فيه من ذِكْر الله قورسوله هـ.

فالنبي الخبر عمّه أبا طالب بهذا، فقال أبو طالب: لا والثواقب ما كذبتني، الثواقب: هي النجوم، يعني: يحلف أن النبي الله ما كذبه، فما جرّب كذبًا على النبي الله ، فقال: ما قلته حق وصدْق.

فخرج أبو طالب وانطلق في عصابة من بني عبد المطلب، وطلبوا مقابلة قريش حتى أتوا المسجد، فظنت قريش أنهم خرجوا من شدة البلاء؛ ليسلموا رسول الله اليهم ليُقتَل، فقال أبو طالب: قد جرت أمور بيننا وبينكم لم نذكرها فأتوا بالصحيفة التي فيها مواثيقكم فلعل أن يكون بيننا وبينكم صلح، يريد: أن بعض الأمور التي كُتبت في الصحيفة نسيناها، يعنى لا نذكر النص المكتوب في الصحيفة.

فأتوا بها معجبين، لا يشكون أن محمدًا ﴿ يُدفَع إليهم وأن أبا طالب يريد أن يكلمهم في أمر تسليم النبي ﴿ وفضعوها بينهم، وقالوا لأبي طالب: قد آن لكم أن ترجعوا عمّا أحدثتم علينا وعلى أنفسكم، فقال: إنما أتيناكم في أمر هو نَصَفٌ بيننا وبينكم، كانت العادة أن الصحف وبينكم. أي: أتيناكم في أمر هو عدل وإنصاف بيننا وبينكم، كانت العادة أن الصحف في ذلك الوقت تُطوى، فيكتبون الكتاب ويطوونه، فالصحيفة مطوية ولا يدرون ماذا حصل بداخلها لأنها مطوية أو ربما وضعوها في جراب، فالقصد: أن الصحيفة مغلقة إلى هذا الوقت وأتوا بها ولا يعلمون ماذا حصل داخلها.

فقال أبو طالب: أخبرني ابن أخي أن هذه الصحيفة بعث الله عليها دابة فلم تترك فيها إلا ذِكْر الله ورسوله - الله عند عند والله لا نُسلمه حتى نموت من عند آخرنا، وإن كان باطلًا دفعناه إليكم فقتلتم أو استحييتم.

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڵڛؙڒڿڮؖڶۻٳڵٳٳٳڣؽ ٵڣؾڹڵڛڛڿٷ<u>ۻٳڿ</u>ڵڣؽ

قالوا: رضينا بالذي تقول. ففتحوها فوجدوا الأمر كما أخبر النبي بي أُكِل كل ما في الصحيفة من ظلم وعدوان، أكلته الأرضة، ولم يبق فيها إلا في بدايتها (باسمك اللهم..) والمواضع التي فيها ذِكْر: أن تُسلموا محمدًا إلينا، فالمواضع التي فيها اسم الله في واسم النبي بي بقيت كما هي، وكل ما كان فيها من ظلم وعدوان أكلته الأرضة. فقالوا: هذا سحر ابن أخيك! سبحان الله! كانوا كما قال تعالى: ﴿وَإِن يَرَوُّا كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا ﴾ [الأنعام: ٢٠] فهذا الذي حدث هو معجزة عظيمة للنبي بي، وآية على صدقه، لكن مع ذلك لم تزدهم إلا طغيانًا، فقالوا: هذا سحر ابن أخيك، وزادهم بغيًا وعدوانًا.

### ٣٧- فَوَجَدُوْا ذَاكَ كَمَا قَالَ، وَقَدْ شُلَّتْ يَدُ الْبَغِيْضِ وَاللَّهِ الصَّمَدْ

يعني: وجدوا ما أخبرهم به النبي همن أمر الصحيفة، وأن الأرضة أكلتها، ولم تترك فيها إلا ما فيه ذكر الله - وجدوا ذلك حقًا كما أخبرهم به النبي هم وهذا آية من الله - على صدق نبيه هم ، وقد حدثت آية أخرى: وهي أن البغيض أن الذي كتب الصحيفة شُلت يده والعياذ بالله تعالى، فهذا هيّج مجموعة ممّن لديهم إنصاف، فخرج هؤلاء ومعهم مجموعة من بني قصي، ولبسوا السلاح وأخرجوا النبي وأصحابه، ومَنْ معه من الشّعْب بالقوة، وفرّج الله هم عن النبي هو وأصحابه.

#### ذكر وفاة عمه أبي طالب وزوجته خديجة ،

# ١- بَعْدَ خُرُوْجِهِمْ بِثُلْثَيْ عَامِ وَثُلُثَيْ شَهْرٍ وَيَوْمٍ طَامِيْ

(ثلثا العام) أي: ثمانية أشهر

(طَامِيْ) أي: زائد، يعني: ويوم زيادة على ثلثي الشهر.

ثلثا الشهر: عشرون يومًا، ويوم زائد: يعنى: واحد وعشرون يومًا.

والمقصود: بعد خروج النبي ١١ من الشِّعب بثمانية أشهر وواحد وعشرين يومًا:

٣- سِيْقَ أَبُو طَالِبَ لِلْحِمَامِ
 ٣- سِيْقَ أَبُو طَالِبَ لِلْحِمَامِ
 ٣- مَوْتُ خَدِيْجَةَ الرِّضَا، فَلَمْ يَهُنْ
 عَلَى الرَّسُولِ فَقْدُ ذَيْنِ، وَحَزِنْ

يشير هنا إلى وفاة أبي طالب ووفاة أم المؤمنين خديجة .

فوفاة أبي طالب كانت بعد خروج النبي ﴿ من الشِّعب بثمانية أشهر وواحد وعشرين يومًا، وبعدها بثلاثة أيام توفيت أم المؤمنين خديجة ﴿ وأرضاها، وهذا العام يُعرَف بعام الحُزن.

وعندما حضرت أبا طالب الوفاة ذهب إليه النبي الدعوه إلى الإسلام؛ رجاء أن يختم له بالإسلام، ففي الصحيحين من حديث سَعِيدِ بْنِ المُسَيِّب، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الوَفَاةُ، جَاءَهُ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَوَجَدَ عِنْدَهُ أَبَا جَهْلٍ، وَعَبْدَ اللهِ بْنَ أَبِي خَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الوَفَاةُ، جَاءَهُ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَوَجَدَ عِنْدَهُ أَبَا جَهْلٍ، وَعَبْدَ اللهِ بْنَ أَبِي أَمَيَّةَ بْنِ المُغِيرَةِ، فَقَالَ: ﴿ أَيْ عَمِّ قُلْ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ كَلِمَةً أُحَاجٌ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ. فَقَالَ أَبُو

جَهْلٍ، وَعَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ: أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِ المُطَّلِبِ؟ فَلَمْ يَزَلْ رَسُولُ اللهِ عَيْرِ ضُهَا عَلَيْهِ، وَيُعِيدَانِهِ بِتِلْكَ المَقَالَةِ، حَتَّى قَالَ أَبُو طَالِبٍ آخِرَ مَا كَلَّمَهُمْ: عَلَى مِلَّةِ عَبْدِ المُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿: «وَاللهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا المُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿: «وَاللهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمُ أَنْهَ عَنْكَ » فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْ يَسَتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ وَأَنْزَلَ اللهُ فِي أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ لِرَسُولِ اللهِ ﴿: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَخْبَبْتَ وَلَكِكَنَّ اللهُ يَهْدِى مَن

فسبحان الله، أبو طالب كان يدافع عن النبي ، وينصره، وضحى تضحياتٍ عظيمة، ودخل الشِّعب وحُصِر، واحتمل الجوع، والعطش، والحصار ؛ مناصرةً للنبي .

وكان أبو طالب في نفسه يعلم أن النبي ﴿ صادق، لكن منعه من الإيمان به خوف الملامة وحذار المسبّة، يعني حتى لا يُعيّره قومه ويلومونه، ويقولون: ترك دين آبائه، وهذا عيادًا بالله ﴿ أحد الصوارف عن الحق.

يعني الصوارف التي تصرف الناس عن الحق، سواء عن الإيمان، يعني عن أصل الإيمان، أو تصرف الناس أحيانًا عن اتباع الحق في أي مسألة من المسائل أو باب من أبواب الدين، فهناك صوارف تصرف الناس عن الحق، ومنعت ناسًا من الإسلام.

وقد تكلم عن هذه الصوارف بتفصيل: الإمام ابن القيم ه في كتاب «مفتاح دار السعادة» تكلم عن أسباب تخلف العمل بمقتضى العلم، فقال: « السببُ الثامن: تخيُّله أنَّ في الإسلام ومتابعة الرسول إزراءً وطعنًا منه على آبائه وأجداده وذمًّا لهم، وهذا هو الذي منع أبا طالب وأمثاله عن الإسلام؛ استعظموا آباءهم وأجدادهم أن يشهدوا عليهم بالكفر والضلال وأن يختاروا خلاف ما اختار أولئك لأنفسهم، ورأوا أنهم إن أسلموا

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري ٤٧٧٢ ومسلم ٢٤.

سفَّهوا أحلامَ أولئك، وضلَّلوا عقولهم، ورموهم بأقبح القبائح وهو الكفر والشرك.

ولهذا قال أعداء الله لأبي طالبٍ عند الموت: أترغبُ عن ملَّة عبد المطلب؟! فكان آخرَ ماكلَّمهم به: «هو على ملَّة عبد المطَّلب» فلم يَدْعُه أعداءُ الله إلا من هذا الباب؛ لعلمهم بتعظيمه أباه عبد المطلب، وأنه إنما حاز الفخرَ والشَّرف به، فكيف يأتي أمرًا يلزمُ منه غايةُ تنقيصه وذمِّه؟!

ولهذا قال: «لولا أن تكونَ سُبَّةً على بني عبد المطلب لأقررتُ بها عينَك»، أو كما قال.

وهذا شِعرُه يصرِّحُ فيه بأنه قد علمَ وتحقَّق نبوَّة محمدٍ ١ وصِدْقَه؛ كقوله:

من خَيْرِ أديان البريَّة دِينا لوجدتني سَمْحًا بِذاك مُبِينا

ولقد علمتُ بأنَّ دينَ محمدٍ لولا الملامةُ أو حِذارُ مَسَبَّةٍ وفي قصيدته اللاميَّة:

تُجَرُّ على أشياخِنا في المَحافلِ من الدَّهر جِدًّا غير قولِ التَّهازُلِ لدينا ولا يُعْنى بقولِ الأباطِلِ

فوالله لولا أن تكونَ مَسَبَّةٌ لكنَّا اتَّبعناهُ على كلِّ حالةٍ لقد عَلِمُوا أنَّ ابننَا لامُكَذَّبُ

والمَسبَّةُ التي زعم أنها تُجَرُّ على أشياخه: شهادتُه عليهم بالكفر، والضلال، وتسفيه الأحلام، وتضليل العقول؛ فهذا هو الذي منعه من الإسلام بعد تيقُّنه. "[1]

فهذا واحد من الأسباب التي تصرف الناس عن قبول الحق، وهو: خوف الملامة،

<sup>[</sup>١] مفتاح السعادة جـ١، ص٢٦٨، ط عالم الفوائد.



وخوف المسبة، وتعيير الناس له إذا اتبع الحق، فهذا هو الصارف الذي صرف أبا طالب عن الإيمان. ولا حول ولا قوة إلا بالله.

و هناك صارف: الجاه والسلطان، أن الإنسان يكون له جاه وسلطان، ويخاف أنه إذا اتبع الحق زال عنه جاهه وسلطانه، وهذا هو الذي صرف هرقل قيصر الروم عن الإيمان، فهرقل كان يعلم أن النبي هو النبي الخاتم الذي بُشّر به في كتبهم، وجمع قومه، وقال لهم: يا قوم، هل أدلكم على الفلاح والرشد وأن يثبت ملككم فتبايعوا هذا النبي؟

وقال لأبي سفيان: ليملكن موضع قدمي هاتين، ومع ذلك لما وجد أن قومه سيعزلونه من الملك إذا اتبع النبي فضّل الملك والرياسة على الإيمان بالنبي .

هناك دافع أو صارف الحسد؛ وهذا الذي صرف اليهود عن الإيمان بالنبي ، فاليهود كانوا ينتظرون نبيًا من بني إسرائيل، فلما جاء من بني إسماعيل لم يؤمنوا به بسبب الحسد، وكراهة أن يكون التميز في قبيلة أخرى أو في قوم آخرين.

وهذا الصارف هو الذي صرف أبا جهل أيضًا عن الإسلام، مع علمه بصدق النبي هؤ فأبو جهل كان يقول: تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف: أطعموا فأطعمنا، وحملوا فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا تجاثينا على الركب، وكنا كفرسي رهان قالوا: منا نبي يأتيه الوحي من السماء، فمتى ندرك هذه؟ والله لا نؤمن به أبدًا ولا نصدقه.

وكذلك بعض مَنْ كان يتبع مسيلمة الكذاب كانوا يقولون له: والله إنّا لنعلم أنك كذاب ولكنّ كذاب ربيعة أحبُّ إلينا من صادق مضر.

هناك صارف العادة والإلْف، واتباع الآباء والأجداد ﴿إِنَّا وَجَدُنَاۤ عَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٓ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٓ أُمَّةً وَإِنَّا عَلَىٓ الْآية الأخرى.

فأبو طالب كان يعلم أن النبي ، صادق وأن دينه حق، فإذا كفره كان حذار المسبّة.

ولهذا استغل هذا الأمر أبو جهل وعبد الله بن أمية فالنبي ها قال لأبي طالب: يا عم، قل: (لا إله إلا الله) كلمة أشفع لك بها عند الله، فقال أبو جهل وعبد الله بن أمية له: أتر غب عن ملة عبد المطلب؟ (تترك ملة أبيك، وتتبع ملة أخرى).

فأعاد عليه النبي ﴿ فأعادا، النبي ﴿ أعاد عليه، قال: يا عم! قل: (لا إله إلا الله) كلمة أشفع لك بها عند الله، فقالا له: أترغب عن ملة عبد المطلب؟

فكان آخر ما قال: هو على ملة عبد المطلب؛ فآخر كلمة قالها: هو على ملة عبد المطلب، ثم هلك.

وملة عبد المطلب كانت الشرك بالله -تعالى - فعبد المطلب كان كمشركي قريش: يؤمن بوجود الله الكن يعبد معه آلهة أخرى، فكان يقول: للبيت رب يحميه، ويؤمن بالله الكن يشرك معه آلهة أخرى قالوا: ﴿مَانَعَبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللّهِ زُلُفَىٓ ﴾[الزمر: ٣]، فما كان كُفْر مشركي قريش أنهم يُنكرون وجود الله، ولا يُنكرون أنه الخالق الوانما كان شركهم أنهم يدعونه الله ويدعون معه اللات والعزى ويدعون آلهة أخرى.

فقال: هو على ملة عبد المطلب.

فهلك أبو طالب، وأمر النبي ﴿ عليًّا أن يواريه التراب. والنبي ﴿ سيشفع له عند الله ﴿ فيخفف الله العذاب عنه، لكن قضى الله ﴾ أن الكافرين لا يخرجون من النار والعياذ بالله تعالى.

فعَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، هَلْ نَفَعْتَ أَبَا طَالِبٍ بِشَيْءٍ؟ فَإِنَّهُ كَانَ يَحُوطُكَ وَيَغْضَبُ لَكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، هُوَ فِي ضَحْضَاحِ مِنْ نَارٍ، وَلَوْ لَا أَنَا لَكَانَ



فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ»[١] والضحضاح: ما رقّ من الماء على وجه الأرض إلى نحو الكعبين، واستعير في النار.

فهلك أبو طالب، و كان من حكمة الله الله الله بقي على دين قومه، حتى ينصر النبي الله في أيّد نبيّه الله بأن جعل له نصيرًا ممّن هو على دين قومه؛ لأنه لو أسلم أبو طالب لتجرّأ عليه مشركو قريش كما تجرؤوا على غيره من سادات قريش ممّن أسلم. كثير من الصحابة الذين أسلموا كانت لهم وجاهة ومنزلة في قومهم، فلما أسلموا اجترؤوا عليهم.

لكن أبا طالب نظرًا لأنه كان لا يزال على دينهم فكان اجتراؤهم عليه في حدود لا يتخطونها، ومما مكّنه من نُصرة النبي ، فكان هذا من توفيق الله لل للنبي أن ألقى في قلب أبي طالب محبة طبيعية للنبي عليه جعلته ينصره.

بعد وفاة أبي طالب، اجترأ مشركو قريش على النبي الجتراء عظيمًا، وناله من الأذى ما لم يكن يناله أيام وجود أبي طالب، حتى عَرَضَ لِرَسُولِ اللهِ من سَفِيهٌ مِنْ سُفَهَاءِ قُرَيْشٍ فَأَلْقَى عَلَيْهِ تُرَابًا، فَرَجَعَ إلى بَيْتِهِ، فَأَتَتِ امْرَأَةٌ مِنْ بَنَاتِهِ تَمْسَحُ عَنْ وَجْهِهِ التُّرَابَ وَتَبْكِي قَالَ: فَجَعَلَ يَقُولُ: «أَيْ بُنَيَّةُ، لا تَبْكِي؛ فَإِنَّ اللهَ هَ مَانِعٌ أَبَاكِ»، وَيَقُولُ مَا التُّرَابَ وَتَبْكِي قَالَ: هَا نَالتُ مِنِي قُرَيْشُ شَيْئًا أَكْرَهُهُ حَتَّى مَاتَ أَبُو طَالِبِ».

وبعد وفاة أبي طالب بثلاثة أيام توفيت أم المؤمنين خديجة ، وأرضاها.

وأم المؤمنين خديجة ، وأرضاها مر بنا نصرتها للنبي ، ودفاعها عنه بنفسها وبمالها ، وأرضاها. ولذلك كافأها الله -تعالى- بأن أرسل إليها السلام مع جبريل

\_

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري ٢٠٠٨ ومسلم ٢٠٩.

فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هِنَ، قَالَ: « أَتَى جِبْرِيلُ النَّبِيَّ ﴿ ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ: هَذِهِ خَدِيجَةُ قَدْ أَتَتْ مَعَهَا إِنَاءٌ فِيهِ إِدَامٌ، أَوْ طَعَامٌ أَوْ شَرَابٌ، فإذا هِيَ أَتَتْكَ فَاقْرَأُ عَلَيْهَا السَّلاَمَ مِنْ رَبِّهَا قَدْ أَتَتْ مَعَهَا إِنَاءٌ فِيهِ إِدَامٌ، أَوْ طَعَامٌ أَوْ شَرَابٌ، فإذا هِيَ أَتَتْكَ فَاقْرَأُ عَلَيْهَا السَّلاَمَ مِنْ رَبِّهَا وَمِنِّي وَبَشِّرْهَا بِبَيْتٍ فِي الجَنَّةِ مِنْ قَصَبِ لا صَخَبَ فِيهِ، وَلا نَصَبَ اللَّا

بعد وفاة أم المؤمنين خديجة ، خرج النبي الله إلى الطائف، وقصة خروج النبي الطائف لم يذكرها المؤلف -رحمه الله تعالى - فنشير إليها باختصار:

النبي الله المنتدعليه أذى مشركي قريش، أراد النبي أن يذهب إلى الطائف والطائف تبعد نحو ستين ميلًا عن مكة المكرمة - فأراد النبي أن يذهب إلى الطائف يدعو أهلها إلى الإسلام، ويلتمس منهم أن ينصروه ويعينوه على دينه لعلهم يكونون أحسن حالًا من أهل مكة.

فذهب النبي هم ماشيًا على قدميه ومعه مولاه زيد بن حارثة، وكان كلما مر على قبيلة في الطريق دعاهم إلى الإسلام، فلم يستجب له أحد ممّنْ مر بهم، فلما وصل إلى الطائف عمد إلى نفر من ثقيف، هم يومئذ سادة ثقيف وأشرافهم، وهم إخوة ثلاثة: عبد ياليل، ومسعود، وحبيب، بنو عمرو بن عمير بن عوف، فجلس إليهم رسول الله وكلمهم بما جاء به من نصرته على الإسلام، والقيام على من خالفه من قومه.

فقال له أحدهم: هو يمرط ثياب الكعبة إن كان الله أرسلك.

وقال الآخر: أما وجد الله أحدًا يرسله غيرك؟

وقال الثالث: والله لا أكلمك أبدًا، لئن كنت رسولًا من الله كما تقول، لأنت أعظم خطرًا من أن أردّ عليك الكلام، ولئن كنت تكذب على الله ما ينبغي لى أن أكلمك.

[١] متفق عليه: البخاري ٢٨٢٠ ومسلم ٢٤٣٢.



فقام رسول الله ﷺ من عندهم وقد يئس من خير ثقيف.

وقد قال لهم: إذ فعلتم فاكتموا عليّ. وكره رسول الله ، أن يبلغ قومه.

فأقام بالطائف عشرة أيام، وقيل: شهرًا، لا يدع أحدًا من أشرافهم إلا جاء إليه وكلّمه، فلم يجيبوه وخافوا على أحداثهم منه فقالوا: يا محمد اخرج من بلدنا. وأغروا به، سفهاءهم، وعبيدهم، يسبّونه ويصيحون به حتى اجتمع عليه الناس.

يعني لم يكتفوا بطرد النبي همن بلدهم؛ بل أغروا السفهاء ودعوا عبيدهم وأطفالهم، وأمروهم أن يقفوا صفين على جانبي الطريق الذي يمر فيه النبي هو وأن يرجموه بالحجارة وهو خارج من بلدهم على حتى اختضبت نعلاه بالدماء وكان زيد يقيه بنفسه حتى أصابه شجاج في رأسه.

فلم يزل السفهاء يرمون النبي البحجارة حتى ألجؤوه إلى حائط لعتبة وشيبة ابني ربيعة، على بعد ثلاثة أميال من الطائف، وعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة من زعماء قريش، لكن لهما بستان قريب من الطائف، فدخل النبي البيان عتبة وشيبة ابني ربيعة، فلما التجأ إليه رجعوا عنه.

فلما انصرف عنهم أتى ظلّ شجرة فصلى ركعتين ثم قال: «اللهم إني أشكو إليك ضعف قوّي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس، يا أرحم الراحمين، أنت رب المستضعفين، وأنت ربي. إلى من تكلني؟ إلى بعيد يتجهّمني؟ أو إلى عدوّ ملكته أمري؟ إن لم يكن بك عليّ غضب فلا أبالي، ولكن عافيتك هي أوسع لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تنزل بي غضبك أو تحلّ على سخطك. لك العتبى حتى ترضى، ولا حول ولا قوة إلا بك».

فلما رآه ابنا ربيعة، وما لقى تحركت له رحمهما فدعوًا غلامًا لهما يقال له: عداس،

قال: يا سيدي ما في الأرض خير من هذا الرجل، لقد أعلمني بأمر لا يعلمه إلا نبي. قال:

ويحك يا عدّاس لا يصرفنك عن دينك؛ فإن دينك خير من دينه.

وقال عدّاس لسيديه لما أرادا الخروج إلى بدر وأمراه بالخروج معهما فقال لهما: قتال ذلك الرجل الذي رأيت في حائطكما تريدان؟ فو الله ما تقوم له الجبال. فقالا: ويحك يا عدّاس قد سحرك بلسانه.

فانصرف رسول الله ، عنهم وهو محزون لم يستجب له رجل واحد ولا امرأة.

وأثناء رجوع النبي ﴿ فِي الطريق أرسل الله ﴾ إليه جبريل ﴿ ومعه ملك الجبال فعن عائشة ﴾ أنها قالت: يَا رَسُولَ اللهِ، هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْم أُحُدٍ؟ فَقَالَ:

« لَقَدْ لَقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ. وَكَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَةِ، إِذْ عَرَضْتُ نَفْسِي عَلَى ابْنِ عَبْدِ كُلَالٍ فَلَمْ يُجِبْنِي إلى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقُ إلَّا بِقَرْنِ الثَّعَالِبِ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي فإذا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَظَلَّنْنِي فَنَظَرْتُ فإذا فِيهَا خِبْرِيلُ، فَنَادَانِي، فَقَالَ: إِنَّ الله ﷺ قَدْ سَمِعَ قُوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَمَا ردُّوا عَلَيْكَ، وَقَدْ بَعَثَ إلَيْكَ مَلَكُ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِئْتَ فِيهِمْ «، قَالَ: « فَنَادَانِي مَلَكُ الْجِبَالِ وَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمَّ إلَيْكَ مَلَكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِئْتَ فِيهِمْ «، قَالَ: « فَنَادَانِي مَلَكُ الْجِبَالِ وَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمَّ إلَيْكَ مَلَكَ الْجِبَالِ وَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمَّ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الْجِبَالِ، وَقَدْ بَعَثَنِي رَبُّكَ إلَيْكَ قَلْ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّ اللهُ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الْجِبَالِ، وَقَدْ بَعَثَنِي رَبُّكَ إليْكَ لِتَأْمُرَنِي بِأَمْرِكَ، فَمَا شِئْتَ، إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ الْأَخْشَبَيْنِ «، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﴿ إِللَّا مُرْمَلِكُ بِهِ شَيْئًا» [1] لِتَأْمُرَنِي بِأَمْرِكَ، فَمَا شِئْتَ، إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ اللهُ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» [1] الله قَنْ أَصْكَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا» [1]

فرغم شدة الأذى الذي تعرض له النبي إلا أنه عفا عنهم مع قدرته على أن يأمر ملك الجبال أن يُهلِك أهل مكة والطائف أجمعين ويبيدهم، لكنه و رجا أن يُخرِج الله من أصلابهم مَنْ يعبد الله و حقق الله لله و حاءه، فدارت الأيام بعد ذلك وأسلم أهل مكة وأسلم أهل الطائف، وصارت ذريتهم يعبدون الله كالله الطائف، وصارت ذريتهم يعبدون الله كالله الطائف،

أقام النبي بي بنخلة أيامًا، وأراد الرجوع إلى مكة، فقال له زيد بن حارثة: كيف تدخل عليهم وهم قد أخرجوك؟ فقال: يا زيد، إن الله جاعل لما ترى فرجًا ومخرجًا وإن الله مظهر دينه وناصر نبيه. ثم انتهى إلى حراء وبعث عبد الله بن أريقط إلى الأخنس بن شريق؛ ليجيره فقال: أنا حليف، والحليف لا يجير على الصّريح. فبعث إلى سهيل بن عمرو – وقد أسلم بعد ذلك – فقال: إن بني عامر بن لؤي لا تجير على بني كعب. فبعث إلى المطعم بن عدي – وقد مات كافرًا – فأجابه إلى ذلك وقال: نعم، قل له: فليأت. فرجع إليه، فأخبره فدخل رسول الله في فبات عنده تلك الليلة، فلما أصبح

<sup>[1]</sup> البخاري ٣٢٣١ ومسلم ١٧٩٥.

خرج المطعم بن عدي، وقد لبس سلاحه هو وبنوه ستة أو سبعة. فقال لرسول الله ، في : طُف. (يعنى: بالبيت).

واحتبوا بحمائل سيوفهم بالمطاف فأقبل أبو سفيان إلى المطعم بن عدي فقال: أمجير أم تابع?

قال: بل مجير. قال: إذن لا تخفر قد أجرنا من أجرت. فجلس معه حتى قضى رسول الله ، طوافه، فلما انصرف إلى بيته وانصرفوا معه، فذهب أبو سفيان مجلسه.

و لأجل هذه السابقة التي سبقت للمطعم قال رسول الله ﷺ: «لو كان المطعم بن عدي حيًّا ثم كلمني في هؤلاء النتنى – يعنى أسارى بدر لأطلقتهم له».



#### ذكر وفد الجن

من الحوادث العظيمة في سيرة النبي ﴿ أثناء رجوعه من الطائف إلى مكة أن الله ﴿ بعث إليه نفرًا من الجن يستمعون القرآن، فآمنوا بالنبي ﴾، وصدقوه، واتبعوه، وصاروا رسلًا لرسول الله ﴾ إلى أقوامهم من الجن.

والحكمة في هذا التوقيت: أنه كان في وقت يعاني فيه النبي همن صدود الإنس عن دعوته هي فبعث الله إليه مَنْ آمن به وصدّقه من الجن، وكان لقاء الجن بالنبي في واديقال له: وادي نخلة بين مكة والطائف، في أثناء رجوع النبي همن الطائف.

وكان هذا عندما صار عمر النبي الله خمسين سنة، فالنبي اله بُعث وهو ابن أربعين سنة، ومضت عشر سنوات من بعثة النبي الهام العاشر هو عام الحزن.

هنا يقول الناظم هي قال: باب ذِكْر وفد الجن، أي: من جن نصيبين.

نصيبين: مدينة من مدن الشام، أو يقال عنها: مدن الجزيرة، منطقة الجزيرة التي هي الجزيرة الفراتية، التي تقع بين دجلة والفرات، تُعتبر جزءًا من الشام حسب التقسيم المعاصر، وهذه الجزيرة الآن جزء منها تابع لسوريا، وجزء تابع للعراق.

يقول الناظم رحمه الله:

١- وَبَعْدَ أَنْ مَضَتْ لَهُ خَمْسُونَا وَرُبْعُ عَامٍ: جَاءَهُ يَسْعَوْنَا
 ٢- جِنُّ نَصِيْبِيْنَ لَهُ، وَكَانَا يَقْرَأُ فِي صَلاَتِهِ قُرْآنَا
 ٣- بِنَخْلَةٍ، فَاسْتَمَعُوْا وَأَسْلَمُوْا وَرَجَعُوْا فَأَنْدَرُوْا قَوْمَهُمُ

فيقول: بعد أن مضت للنبي ١ خمسون عامًا (وَرُبْعُ عَامٍ)، خمسون وربع عام:

يعني: كان أكمل خمسين عامًا وثلاثة أشهر الله يعني الآن دخلنا في العام الحادي عشر من بعثة النبي الله وكان هذا أثناء رجوع النبي الله عن الطائف.

(جَاءَهُ يَسْعَوْنَا جِنُّ نَصِيْبِيْنَ) يعني جاء جن نصيبين يسعون إلى النبي ، وورد في الأحاديث أنهم كانوا تسعة من الجن.

والجن مُكَلِّفون كالإنس، ورسولنا ﷺ مُرسَل إلى الإنس والجن.

والإنس: هم ذرية آدم هذه، فيهم المؤمن والكافر.

والجن هم ذرية إبليس -لعنه الله- أبوهم كافر لكن الذرية منهم المؤمن والكافر.

فالجن كما قال الله تعالى عنه: ﴿ وَأَنَا مِنَا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ [الجن: ١١]، وفي الآية الأخرى: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ ﴾ [الجن: ١٤]؛ الجن منهم المسلمون ومنهم القاسطون، يعنى: ومنهم الظالمون.

فالجن هم ذرية إبليس، قال تعالى: ﴿أَفَنَتَخِذُونَهُۥ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمُ لَكُمُّ عَدُوُّ ﴾[الكهف: ٥٠].

فالجن منهم المؤمن ومنهم الكافر، ومنهم جميع الملل والطوائف، والفِرَق الموجودة في الإنس؛ لأنهم قالوا: ﴿وَأَنَّامِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَآبِقَ قِدَدًا ﴾ [الجن: ١١] كانوا طرائق متفرقة، مثل حال الإنس، يعني: فيهم: اليهود، والنصارى، والوثنيون، وفيهم: السني، والبدعي وغير ذلك؛ فهم طرائق شتى، وهم مكلّفون.

وهناك اختلاف بين العلماء: هل هناك رسل من الجن أم لا؟

أكثر العلماء يقولون: ليس هناك رسل من الجن، وإنما رسل الإنس يكونون رسلًا إلى الإنس والجن، ويكون هناك رسل من الرسول الإنسى يدعون الجن، يعنى الرسول

الإنسي يدعو بعض الجن وهم يدعون قومهم ويبلغون قومهم عن رسولهم.

ففي قوله تعالى: ﴿ يَمَعُشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ ٱلْمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠] فقالوا هنا: ﴿ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠] فقالوا هنا: ﴿ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠] يعني بالنسبة للإنس هم رسل إلى الإنس، والجن رسلهم رسل من رسل الإنس، وليسوا رسلًا من الله ﷺ مباشرة.

وهؤلاء الجن كانوا تسعة جاؤوا إلى النبي ﴿ وهو يصلي، فاستمعوا لقراءته ﴿ فلما فرغ من قراءته أسلموا بالنبي ﴿ وولوا إلى قومهم منذرين، وجاء ذِكْر ذلك في سورة الأحقاف، من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا صَحَمُرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِى وَلَوا إلى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا مَوْسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِي يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ﴾ [الأحقاف: المُحتاف: عَمُوسَى مُصَدِقًا لِما بَيْنَ يَدَيْدِي يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأحقاف: ٢٩-٢٩].

فقالوا: ﴿ قَالُواْ يَكَفُّومَنَآ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبَّا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ ﴾ يعني كتاب بعد التوراة بعد موسى ﴿ وَهَ إِلَى الْحَقَاف، ذكر الله ﴿ مُسْتَقِيمٍ ﴾ إلى آخر سورة الأحقاف، ذكر الله ﴿ فيها قصة مجيء الجن إلى النبي ﴾.

وهناك أيضًا سورة الجن فيها ذِكْر إرسال النبي ﷺ إلى الجن.

وفي صحيح مسلم عَنْ عَامِر، قَالَ: سَأَلْتُ عَلْقَمَةَ هَلْ كَانَ ابْنُ مَسْعُودٍ شَهِدَ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ لَيْلَةَ الْجِنِّ ؟ قَالَ: فَقَالَ عَلْقَمَةُ، أَنَا سَأَلْتُ ابْنَ مَسْعُودٍ فَقُلْتُ: هَلْ شَهِدَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مَعَ رَسُولِ اللهِ فَالتَ لَيْلَةِ فَفَقَدْنَاهُ فَالْتَمَسْنَاهُ فِي رَسُولِ اللهِ فَاتَ لَيْلَةٍ فَفَقَدْنَاهُ فَالْتَمَسْنَاهُ فِي اللهِ فَالسَّمَ اللهِ فَالسَّمَ اللهِ فَالسَّمَ اللهِ فَالسَّمَ اللهِ فَاللهِ فَالسَّمَ اللهِ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ مَا اللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ مَا اللهِ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ فَاللهُ اللهُ اللهُ وَلَكِنَّا مَعَ رَسُولِ اللهِ فَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ فَاللهُ فَلَمْ اللهُ الل

فَانْطَلَقَ بِنَا فَأَرَانَا آثَارَهُمْ وَآثَارَ نِيرَانِهِمْ وَسَأَلُوهُ الزَّادَ فَقَالَ: « لَكُمْ كُلُّ عَظْمٍ ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ يَقَعُ فِي أَيْدِيكُمْ أَوْفَرَ مَا يَكُونُ لَحْمًا، وَكُلُّ بَعْرَةٍ عَلَفٌ لِدَوَابِّكُمْ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَلَا تَسْتَنْجُوا بِهِمَا؛ فَإِنَّهُمَا طَعَامُ إِخْوَانِكُمْ ».[1]

ومَعْنَى اسْتُطِيرَ: طَارَتْ بِهِ الْجِنُّ، وَمَعْنَى اغْتِيلَ: قُتِلَ سِرَّا. وَالْغِيلَةُ -بِكَسْرِ الْغَيْنِ- هِيَ: الْقَتْلُ فِي خُفْيَةٍ.

وعن ابن مسعود ها قال: قال رسول الله وهو بمكة: من أحبّ منكم أن يحضر الليلة أمر الجن فليفعل. فلم يحضر منهم أحد غيري، فانطلقنا فقال: إن بني إخوة وبني عمّ يأتون الليلة فأقرأ عليهم القرآن. فسرنا حتى إذا كنا بأعلى مكة خطّ لي برجله خطّا ثم أمرني أن أجلس فيه، وقال لي لا تبرح منه حتى آتيك. ثم انطلق حتى إذا قام فافتتح القرآن فغشيه أسودة كثيرة. وفي رواية فذكر هيئة كأنهم الزطّ ليس عليهم ثياب، ولا أرى سوأتهم طوالا قليلا، فجئتهم فرأيت الرجال ينحدرون عليه من الجبال، فازدحموا عليه فقال سيد لهم يقال له وردان: أنا أرحلهم عنك.

فقال: إني لن يجيرني من الله أحد. فحالوا بيني وبينه حتى ما أسمع صوته فانطلقوا فطفقوا يتقطّعوه مثل السحاب ذاهبين حتى بقي رهط، ففرع رسول الله سمع الفجر، فنزل ثم أتاني فقال: أرسلت إلى الجن. فقلت: فما هذه الأصوات التي سمعتها قال: هذه أصواتهم حين ودّعوني وسلّموا عليّ. ما فعل الرهط؟ فقلت: هم أولئك يا رسول الله. فسألوه الزاد فأخذ عظمًا وروثًا فأعطاهم إياهما. فقال: لكم كلّ عظم عراق ولكم كل روثة خضرة. قالوا: يا رسول الله يقدرهما الناس علينا. قلت: يا رسول الله وما يغني ذلك عنهم؟ فقال: إنهم لا يجدون عظمًا إلا وجدوا عليه لحمه يوم أكل، ولا روثة إلا

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم ٥٥.



وجدوا فيها حبّها يوم أكلت، فلا يتنقّينّ أحدكم إذا خرج من الخلاء بعظم ولا بعرة ولا روثة. فلما أصبحت رأيت مبرك ستين بعيرًا

فلما ولوا- قال ابن مسعود ١٠٥٠ مَنْ هؤلاء؟ قال: جن نصيبين.

قالوا: لعل هذا كان لقاء آخر بين النبي ﴿ وبين هؤلاء الجن، غير لقائه لما قرأ عليهم القرآن، واستمعوا إليه ﴿ وهو راجع من الطائف، وهذه في مرة أخرى التقى جمم النبي ﴾.

## باب ذِكْر قصة الإسراء.

بِهِ إلى السَّمَاءِ، حَتَّى حَظِيَا ظَهْر الْبُرَاقِ رَاكِبًا، ثُمَّ عَلاَ: فَاسْتَفْتَحَ الْبَابَ لَهُ يَقُولُ «مُحَمَّدٌ مَعِي»، فَرَحَّبَ الْمَلَكُ وَكُلُّ وَاحِدِ لَدَى سَمَاءِ صَريْفَ الْاقْلَامِ بِمَا قَدْ وَقَعَا بعَيْنِهِ، مُخَاطِبًا شِفَاهَا فَلاَ تَسَلْ عَمَّا جَرَى تَصْرِيْحَا أُمَّتِهِ، حَتَّى لِخَمْسِ نَزَلاً وَزَادَهُ مِنْ فَضْلِهِ إحْسَانَا وَكَذَّبَ الْكُفَّارُ بِالإسْرَاءِ رَفَعَهُ إِلَيْهِ رُوْحُ الْقُدْسِ: لَهُ، فَمَا طَاقُوْا لَهُ خِلاَفَا فَأُهْلِكُوا، وَفِي الْعَدَابِ أُخْلِدُوْا

١- وَبَعْدَ عَامٍ مَعَ نِصْفٍ: أُسْرِيَا ٢- مِنْ مَكَّةَ الْغَرَّا إلى الْقُدْسِ، عَلَى ٣- إلى السَّمَاءِ، مَعَـهُ جِبْرِيْلُ ٤- مُجِيْبًا إِذْ قِيْلَ لَهُ "مَنْ ذَا مَعَكْ؟": ٥- ثُمَّ تَلاَقَى مَعَ الْانْبِياءِ ٦- ثُمَّ عَلاَ لِمُسْتَوَى قَدْ سَمِعَا ٧- ثُـمَّ دَنَا حَـتَّى رَأَى الإلَهَا ٨- أَوْحَى لَهُ سُبْحَانَهُ مَا أَوْحَى ٩- وَفَرَضَ (الصَّلاَةَ) خَمْسِيْنَ عَلَى ١٠- وَالأَجْرُ خَمْسُونَ كَمَا قَدْ كَانَا ١١- فَصَـدَّقَ «الصِّدِّيْقُ» ذُو الْوَفَاءِ ١٢- وَسَالُوهُ عَنْ صِفَاتِ الْقُدْسِ ١٣- جِبْرِيْلُ، حَتَّى حَقَّقَ الأَوْصَافَا ١٤- لَكِنَّهُمْ قَدْ كَذَّبُوا وَجَحَدُوْا



يشير إلى حادثة الإسراء والمعراج وهما من معجزات رسول الله على.

أما الإسراء فجاء ذِكْره في سورة الإسراء ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْمَصْحِدِ ٱلْمَصَّا ﴾ [الإسراء: ١]، والإسراء: هو السير ليلًا أو السفر ليلًا، فكان الإسراء بالنبي ، من مكة إلى بيت المقدس.

وأما المعراج فجاء ذِكْره في سورة النجم، والمعراج: هو الصعود من بيت المقدس إلى السموات العُلى، وجاء ذِكْر ذلك في سورة النجم: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ اللَّ مَاضَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ اللَّهُ وَمَا يَنْظِقُ عَنِ الْهُوَىٰ اللَّهُ هُوَ إِلَّا وَحُيُّ يُوحَىٰ اللَّ عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوكَ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ

إلى آخر السورة الكريمة، كلها في ذِكْر قصة المعراج بالنبي ١٠٠٠

وقد كان الإسراء والمعراج بالنبي ١١ يقظة بجسده وروحه على وهذا هو الصحيح.

بعض الناس زعموا أن الإسراء كان منامًا بالروح فقط، وهذا الكلام مردود؛ لأنه لو كان كذلك لما حصلت هذه الضجة العظيمة بشأن الإسراء والمعراج، ولما ارتد ناسٌ ولا ما حصلت فتنة بسببه، فلو أن شخصًا رأى رؤيا منامية أنه ذهب إلى القدس وإلى السماء ورجع وقصّ هذا، ما كذّبه أحد، فالناس يرون في المنام أشياء عجيبة، وهذا شيء مألوف، لكن حادثة الإسراء والمعراج كانت يقظة برسول الله ، وبجسده وروحه معًا الله لذلك لما أخبر بحادثة الإسراء والمعراج كذّبت قريش، وأخذوا يهزؤون بالنبي ، وكان ذلك سببًا في ردة بعض ضعاف الإيمان ممّن كان أسلم وآمن بالنبي ، وكان ذلك سببًا في ردة بعض ضعاف الإيمان ممّن كان أسلم وآمن بالنبي ، وكان ذلك سببًا في ردة بعض ضعاف الإيمان ممّن كان أسلم وآمن بالنبي ، وكان ذلك سببًا في ردة بعض ضعاف الإيمان ممّن كان أسلم وآمن بالنبي ، وكان ذلك سببًا في ردة بعض ضعاف الإيمان والمعراج.

وكان سبب تفضيل أبي بكر الصديق وتلقيبه بالصديق: أنه لما جاءه المشركون يريدون تشكيكه في النبي ، وقالوا: إن صاحبك يزعم أنه أُسري به إلى القدس وصُعِد

به إلى السماء، ورجع في ليلة، فقال: إن كان قال فقد صدق، قبل أن يسمع النبي ، وقبل أن يُخبره النبي ، فلقبه النبي ، فلقبه النبي ، فلقبه النبي ، بالصديق منذ ذلك اليوم.

متى وقع الإسراء والمعراج؟

قيل: في شهر ربيع الأول، وقيل: في ربيع الآخر، وقيل: في رجب، وقيل: في رمضان؛ فهناك أقوال عديدة، لم يُضبَط تحديدًا موعد الإسراء والمعراج، فالاحتفالات التي تقام أحيانًا ليلة السابع والعشرين من رجب لا تعتمد على تاريخ ثابت على وجه القطع أن الإسراء والمعراج كان في السابع والعشرين من رجب، وإنما هو قول من الأقوال التي قيلت، وقيلت أقوال أخرى في موعد الإسراء والمعراج.

وأما تحديد السنة:

فهناك أقوال، فقيل: إنه قبل الهجرة بثلاث سنوات يعني في العام الحادي عشر من البعثة، وقيل: قبل الهجرة بسنة ونصف، وهذا الذي اختاره المؤلف هنا أنه قبل الهجرة بسنة ونصف، يعني كان النبي الكل واحدًا وخمسين عامًا ونصف.

لأن الهجرة كانت لما أكمل ثلاثًا وخمسين سنة ﷺ وهنا قال:

١- وَبَعْدَ عَامٍ مَعَ نِصْفٍ: أُسْرِيَا بِهِ إِلَى السَّمَاءِ، حَتَّى حَظِيًا

(حَظِياً) يعنى حظى عند ربه ١ بالمنزلة العظيمة.

النبي كان نائمًا في البيت الذي يسكنه في مكة، ويقال له: بيت أم هانئ، وأم هانئ النبي هي أم هانئ بنت أبي طالب، أخت علي بن أبي طالب، فهي بنت عم النبي في فكان النبي في بيت أم هانئ، وجاءه جبريل في فرأى النبي في سقف البيت ينفرج، ويدخل منه جبريل في ويحمله من بيت أم هانئ إلى الحجر.

ڣۣڞٛ ٲڣؾؖؠؙٳڵڛٚٷڮٳڣڟڵۼٳڎؽ ٵڣؾؠؙڸڛ۠ؾڕڿٵڣڟڵۼٳڎؽ

ذهب به إلى الحجر، الذي يقال له: حجر إسماعيل وهو البناء المقوس عند الكعبة الذي هو يُعتبَر جزءًا من الكعبة، فأخذه وذهب إلى الحجر.

فلذلك نجد في بعض الروايات أن النبي ﴿ أُسرِي به من بيت أم هانئ، وفي بعضها أنه أُسرِي به من الحجر، فليس هناك تعارض؛ لأنه أُخِذ من بيت أم هانئ، وذُهِب به إلى الحجر أولًا، حيث شُقّ صدره ﴿ عند الحجر، وأُخرِج قلبه وغُسِل في طست من ذهب بماء زمزم تهيئةً للإسراء به ﴾.

ومع جبريل هلا دابة يقال لها: البراق وهي: دابة بيضاء فوق الحمار ودون البغل.

قال ابن القيم -رحمه الله-: ثُمَّ أُسْرِيَ بِرَسُولِ اللهِ ﴿ بِجَسَدِهِ عَلَى الصَّحِيحِ مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إلى بَيْتِ الْمَقْدِسِ، رَاكِبًا عَلَى الْبُرَاقِ، صُحْبَةَ جِبْرِيلَ عَلَيْهِمَا الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فَنَزَلَ هُنَاكَ، وَصَلَّى بِالْأَنْبِيَاءِ امَامًا، وَرَبَطَ الْبُرَاقَ بِحَلْقَةِ بَابِ الْمَسْجِدِ.

وَقَدْ قِيلَ: انَّهُ نَزَلَ بِبَيْتِ لَحْمِ وَصَلَّى فِيهِ، وَلَمْ يَصِحَّ ذَلِكَ عَنْهُ الْبَتَّةَ.

«ثُمَّ عُرِجَ بِهِ تِلْكَ اللَّيْلَةَ مِنْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ إلى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَاسْتَفْتَحَ لَهُ جِبْرِيلُ فَفُتِحَ لَهُ، فَرَأَى هُنَالِكَ آدَمَ أَبَا الْبَشَرِ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، فَرَدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ، وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوَّتِهِ، وَأَرْوَاحَ الْأَشْقِيَاءِ عَنْ يَسَارِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ وَأَرَاهُ اللهُ أَرْوَاحَ السُّعَدَاءِ عَنْ يَمِينِهِ، وَأَرْوَاحَ الْأَشْقِيَاءِ عَنْ يَسَارِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ فَاسْتَفْتَحَ لَهُ، فَرَأَى فِيهَا يَحْيَى بْنَ زَكَرِيَّا وَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَلَقِيَهُمَا وَسَلَّمَ عَلَيْهِمَا، فَرَدًّا عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّا بِنُبُوَّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ الثَّالِثَةِ، فَرَأَى فِيهَا يُوسُفَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، فَرَدَّ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوَّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ، فَرَأَى فِيهَا إِدْرِيسَ عَلَيْهِ، فَرَدَّ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوَّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ، فَرَأَى فِيهَا إِدْرِيسَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، وَرَحَّبَ بِهِ وَأَقَرَّ بِنُبُوّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ، فَرَأَى فِيهَا هَارُونَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، وَرَحَّبَ بِهِ وَأَقَرَّ بِنُبُوّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ النَّاسَةِ، فَرَأَى فِيهَا هَارُونَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوّتِهِ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّادِسَةِ، فَلَقِي فَيهَا هُوسَى بْنَ عِمْرَانَ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوّتِهِ، وَأَقَرَّ بِنُبُوّتِهِ، وَأَقَرَّ بِنُعُوتِهِ، فَلَقَى مُوسَى بْنَ عِمْرَانَ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُوْتِهِ، وَأَقَرَّ بِنُعُوتِهِ، فَلَقَى فَلَمَا جَاوَزَهُ بَكَى مُوسَى الْنَ عِمْرَانَ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَرَحَّبَ بِهِ، وَأَقَرَّ بِنُهُ وَمَ وَرَحَّ بَهِ، وَرَحَى فَمَ عَلَيْهِ وَرَحَّ بَعْمَ عَلَهُ الْمَعْمَا عَلَوْنَهُ بَكَى مُوسَى الْمَاهِ الْمَوْسَى الْمَاهِ وَرَحَى الْمَا عَلَوْقَ الْمَالَقَ وَالْمَا عَلَوْ وَالْمَا عَلَوْ وَالَعَلَى الْمَالَمَ عَلَى السَّمَ الْمَا عَلَى السَّمَاءِ السَّمَاءِ الْمَالَمَ عَلَيْه

فَقِيلَ لَهُ: مَا يُبْكِيكَ؟ فَقَالَ: أَبْكِي لِأَنَّ غُلامًا بُعِثَ مِنْ بَعْدِي يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِي، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَلَقِيَ فِيهَا إِبْرَاهِيمَ فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، وَرَحَّبَ بِهِ وَأَقَرَّ بِنُبُوَّتِهِ، ثُمَّ رُفِعَ إلى سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى، ثُمَّ رُفِعَ لَهُ الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ، ثُمَّ عُرِجَ بِهِ إلى الْجَبَّارِ -جَلَّ جَلاللهُ- فَلَانَا مِنْهُ حَتَّى كَانَ ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ اَوَأَدْنَ ۖ الْمَعْمُورُ، ثُمَّ عُرِجَ اللهِ إلى الْجَبَّارِ -جَلَّ جَلاللهُ- فَلَانَا مِنْهُ حَتَّى كَانَ ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ اَوَأَدْنَ اللهُ فَلَى مُوسَى فَقَالَ لَهُ: إلى الْجَبَّارِ -جَلَّ جَلاللهُ- فَلَانًا مِنْهُ حَتَّى كَانَ ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ اَوْاَدْنَى اللهِ عَلَى مُوسَى فَقَالَ لَهُ: إِمْ أُمِرْتَ؟ قَالَ: بِخَمْسِينَ صَلَاةً، قَالَ: إِنَّ أُمَّنَكَ لا تُطِيقُ ذَلِكَ، ارْجِعْ إلى رَبِّكَ فَاسْأَلهُ التَّخْفِيفَ لِأُمْتِكَ، فَالْتَقْتَ إلى جِبْرِيلَ كَأَنَّهُ يَسْتَشِيرُهُ فِي ذَلِكَ، فَأَشَارَ أَنْ نَعَمْ إِنْ شِئْتَ، التَّخْفِيفَ لِأُمْتِكَ، فَالْتُفْتُ إلى جِبْرِيلَ كَأَنَّهُ يَسْتَشِيرُهُ فِي ذَلِكَ، فَأَشَارَ أَنْ نَعَمْ إِنْ شِئْتَ، فَعَلا بِهِ جِبْرِيلُ حَتَّى أَتَى بِهِ الْجَبَّارَ -تَبَارَكَ وَتَعَالَى - وَهُو فِي مَكَانِهِ. هَذَا لَفْظُ البُخَارِيِ فَعَلَا بِهِ جِبْرِيلُ حَتَّى أَنْ يَعْمُ إِنْ شِئْتَ، وَيَعْمَى عَنْهُ عَشْرًا، ثُمَّ أَنْزَلَ حَتَى مَرَّ بِمُوسَى فَأَخْرَهُ، فَقَالَ: ارْجِعْ إلى فَعَلَى عَلَى اللهِ فَى مَكَانِهِ. هَذَا لَفُظُ الْبُخَارِيِ إلى فَعَلَى اللهُ فَي مَكَانِهِ. هَذَا لَفُظُ البُخُورِي إلى وَتَعَلَى اللهِ فَي مَكَانِهِ. هَذَا لَفُظُ النَّبُولِي بَعْضِ الطُّرُوقِ، فَوَضَعَ عَنْهُ عَشْرًا، ثُمَّ أَنْزَلَ حَتَى مَرَّ بِمُوسَى فَأَنْوَ اللهِ فَى حَتَى جَعَلَهَا خَمْسًا، فَأَمْرَهُ مُوسَى وَاللهُ أَلُهُ عَنْ عَبَادِي اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَامَ عَنْ عَبَادِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

وورد في بعض أحاديث الإسراء أن النبي في طريقه وهو على البراق ذاهبًا إلى بيت المقدس مر في طريقه بمدين ومر بسيناء، وبطور سيناء، ومر ببيت لحم، فذكر النبي الأماكن التي مر بها في وأنه توقف في بعض هذه الأماكن، وصلى حتى وصل في نهاية الرحلة إلى بيت المقدس وجُمع له الأنبياء، وصلى بهم .

ثم عُرِج به إلى السماء عبر معراج، والمعراج: هو المصعد، المعراج: أي: آلة للصعود يقال لها المعراج، فموضع المعراج الذي يُعرَج به إلى السماء هو عند بيت المقدس، طبعًا كيفيته هذه من أمور الغيب التي لا يعلمها إلا الله الله

[١] زاد المعاد: جـ٣،صـ٠ ٣،ط مؤسسة الرسالة.



فبعد أن صلى في بيت المقدس ﴿ نُصِب المعراج وعُرِج به ، صُعِد به إلى السماء، ومعه جبريل ﴿ فاستفتح الأبواب.

# ٣- إلى السَّمَاءِ، مَعَهُ جِبْرِيْلُ فَاسْتَفْتَحَ الْبَابَ لَهُ يَقُولُ

جبريل استفتح، أي: طلب أن يُفتح له الباب. فكل سماء لها أبواب، وعند الأبواب ملائكة يحرسونها، فملائكة السماء الدنيا قالت: مَنْ هذا؟ قال: جبريل، قالوا: مَنْ معك؟ قال: محمد الله فرحبوا به، وفتحوا له الله وظل كذلك يرقى من سماء إلى سماء والتقى في كل سماء بالأنبياء الذين فيها، بعض الأنبياء لقيهم في كل سماء من السموات التي مربها الله.

حتى:

#### ٦- .... عَلاَ لِمُسْتَوَى قَدْ سَمِعَا صَرِيْفَ الْاقْلاَمِ .....

يعني صُعد بالنبي على حتى وصل إلى السماء السابعة، والسماء السابعة فوقها الجنة وفوقها سدرة المنتهى، والسدرة: هي شجرة السدر، والسدر هو نبات النبق، فشجرة السدر وهي شجرة عظيمة وصفها النبي الله بأنها: ورقها مثل آذان الفيلة، ونبقها مثل قلال هجر، وهي قلال ضخمة عظيمة، وهجر: هي الأحساء أو البحرين.

ورأى السدرة يغشاها ما يغشى، وقال النبي ، يغشى السدرة فراش من ذهب، رأى النبي الله في فراشًا من الذهب يغطى هذه السدرة ويطير حولها.

وسدرة المنتهى عندها جنة المأوى كما وصف رب ، قال: ﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَهَى وسدرة المنتهى عندها جنة المأوى كما وصف رب أعدِّت وخُلِقت كما ذكر الله ﴿ عن النجنة قَالَ: ﴿ أُعِدَّ مُ اللهِ اللهُ اللهُ

لما وصل النبي عند سدرة المنتهى التي هي فوق السماء السابعة وصل إلى مقام ينتهي إليه جبريل، يعني جبريل الله لا يُسمَح له بالصعود فوق هذا المقام، وأذِن رب العالمين الله لمحمد الله أن يرقى فوق مقام لا يرقى عنده جبريل، رُقي به وقال: «حتى صرت إلى منتهى أسمع فيه صريف الأقلام» صريف الأقلام: هو صوت كتابة الأقلام التي تكتب كلمات الله وما يأمر الله الله به مما أراد الله الإجراءه من المقادير، فصار النبي الله في مستوى يسمع صريف الأقلام .

وكلّمه رب العالمين ﴿ وأثنى رب العالمين ﴿ على أدبه ﴿ في ذلك الوقت، ولذلك العلماء يذكرونه في كتاب الأدب، يريدون فيه: قوله تعالى: ﴿ مَازَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَاطَغَى ﴾ [النجم: ١٧]، يعني نبينا محمد ﴿ كان في موقف عظيم ومهيب، وكل شيء حوله عجيب ومدهش، ومع ذلك ما زاغ بصره وما طغى، ما طغى: يعني ما جاوز الحد الذي يُسمَح له أن ينظر إليه، ولا زاغ: يعني ولا التفت يمينًا ولا يسارًا، ﴿

فكلمه رب العالمين ﴿ وهذا مما اختص الله ﴿ به بعض رسله، وهم أفضل الرسل، يعني الذين كلمهم الله ﴿ بغير واسطة الملك، فسمعوا كلام الله ﴿ بآذانهم مباشرة بغير واسطة الملك، فقال الله تعالى: ﴿ وَلَكَ ٱلرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُم مَن كلمهم الله ﴿ ومن الرسل المكلَّمين مَنْ كلمهم الله ﴿ ومن الرسل المكلَّمين نبينا محمد ﴿ وموسى - ﴿ وكلَّمَ ٱللهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]، وآدم ﴿ نبي مُكلَّم كما قال ﴾.

ڣۺٛۼ ٲڣؾؖڹڵڛٚڗۼڶٳڬڬٳڣڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڵڛڽڿۼڣڟۣۼ

فكلمه الله ﴿ وفرض عليه خمسين صلاة في اليوم والليلة، ثم خففها رب العالمين السبحانه النبي ﴿ امتثل لأمر الله ﴾ ثم بعد أن فرض الله عليه الصلوات خمسين صلاة في اليوم والليلة، وأوحى الله ﴿ إليه آخر آيتين من سورة البقرة، تلقاهما النبي ﴿ من رب العالمين ﴿ مباشرة بغير واسطة في ذلك اليوم.

وهناك الخلاف بين الصحابة هي: هل النبي ﴿ رأى ربه كُلُّ يوم المعراج أم لا؟ وهنا الناظم -رحمه الله -كأنه يؤيد يعني أن النبي ﴿ رأى ربه يوم المعراج؛ لأنه قال:

## ٧- ثُـمَّ دَنَا حَـتَّى رَأَى الإِلَهَا بِعَيْنِهِ، مُخَاطِبًا شِفَاهَا

فيقول النبي ﴿ (رَأَى الإِلَهَا) ﴾ (بِعَيْنِهِ، مُخَاطِبًا شِفَاهَا) يعني وخاطبه رب العالمين مشافهة، وهذا قول عبد الله بن عباس ﴿ أَن النبي ﴾ رأى ربه يوم المعراج، وقول الإمام أحمد بن حنبل ﴿ وجماعة من الأئمة.

والرأي الآخر: وهو رأي أم المؤمنين عائشة ، وبعض الصحابة والأئمة، يقولون: إن النبي الله له ير ربه ليلة المعراج، ولكن رأى الحجاب، رأى النور الذي هو حجاب الله الله الله الله الله المعراج.

لكن هذا الخلاف في الرؤية وعدمها متعلق بما قبل الآخرة، أما في الآخرة فجميع المؤمنين يرون الله في: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَ بِنِ نَاضِرَةُ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الذين يقولون: إنه رأى ربه قلق قالوا: الرؤية المنفية غير الرؤية المثبتة، فقالوا: إن المقصود: «أنّى أراه» يعني رؤية فيها إحاطة فحملوا النفي على نوع من الرؤية، وليس على أصل الرؤية، فالرؤية المنفية رؤية فيها إدراك أو فيها إحاطة، لكن أصل الرؤية قالوا: ثابتة.

وأم المؤمنين عائشة ، كانت تقول الضمير هنا يعود على جبريل، ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً اللهِ عَلَى صورته التي خلقه الله أُخُرَى ﴾ [النجم: ١٣] تقول: إن النبي ﴿ وأى جبريل مرة أخرى على صورته التي خلقه الله عليها، يسد ما بين السماء والأرض، وله ستمائة جناح، فرآه مرة أخرى على صورته وكان رآه قبل ذلك في أجياد بمكة بعد الإيحاء إليه على صورته.

وأحاديث الإسراء والمعراج كثيرة، قالوا: أحاديث متواترة وردت عن بضعة وثلاثين صحابيًا، رووا عن النبي الشها أحاديث الإسراء والمعراج، ومنها عشرات الروايات في الصحيحين وغيرها، فمن ضمن أحاديث الإسراء والمعراج، والأحاديث يُكمل بعضها بعضًا، في كل حديث ذِكْر بعض التفاصيل التي لم تُذْكر في الحديث الآخر.

فمن ذلك ما جاء في صحيح مسلم عن أنس هذ: أن رسول الله في قال: «أُتِيتُ بِالْبُرَاقِ، وَهُو دَابَّةٌ أَبْيضُ طَوِيلٌ فَوْقَ الْحِمَارِ، وَدُونَ الْبَعْلِ، يَضَعُ حَافِرَهُ عِنْدَ مُنْتَهَى طَرْفِهِ»، قَالَ: «فَرَكِبْتُهُ حَتَّى أَتَيْتُ بَيْتَ الْمَقْدِسِ»، قَالَ: «فَرَبَطْتُهُ بِالْحَلْقَةِ الَّتِي يَرْبِطُ بِها

الْأَنْبِيَاءُ»، قَالَ « ثُمَّ دَخَلْتُ الْمَسْجِدَ، فَصَلَّيْتُ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ خَرَجْتُ فَجَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِانَاءٍ مِنْ خَمْرٍ، وَانَاءٍ مِنْ لَبَن، فَاخْتَرْتُ اللَّبَنَ، فَقَالَ جِبْرِيلُ ﷺ: اخْتَرْتَ الْفِطْرَةَ، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، فَقِيلَ: مَنَ أَنْتَ؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا، فإذا أَنَا بِآدَمَ، فَرَحَّبَ بِي، وَدَعَا لِي بِخَيْرٍ، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ -عَلَيْهِ السَّلَامُ- فَقِيلَ: مَنَ أَنْتَ؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا، فإذا أَنَا بِابْنَيْ الْخَالَةِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، وَيَحْيَى بْنِ زَكَرِيَّاءَ-صَلَوَاتُ اللهِ عَلَيْهِمَا- فَرَحَّبَا وَدَعَوَا لِي بِخَيْرٍ، ثُمَّ عَرَجَ بِي إلى السَّمَاءِ الثَّالِثَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، فَقِيلَ: مَنَ أَنْتَ؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا، فإذا أَنَا بِيُوسُفَ ﷺ إِذَا هُوَ قَدِ أَعْطِيَ شَطْرَ الْحُسْنِ، فَرَحَّبَ وَدَعَا لِي بِخَيْرٍ، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ -عَلَيْهِ السَّلَامُ- قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدُ، قَالَ: وَقَدْ بُعِثَ إلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا فإذا أَنَا بِإِدْرِيسَ، فَرَحَّبَ وَدَعَا لِي بِخَيْر، قَالَ اللهُ - اللهُ -﴿ وَرَفَعَنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِهَارُونَ ، فَوَحَّبَ، وَدَعَا لِي بِخَيْرٍ، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ -عَلَيْهِ السَّلَامُ- قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا، فإذا أَنَا بِمُوسَى ﴿ فَرَحَّبَ وَدَعَا لِي بِخَيْرٍ، ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إلى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، فَقِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ، قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدُ ، قَيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ، فَفُتِحَ لَنَا فإذا أَنَا بِإِبْرَاهِيمَ ، مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إلى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ، وَإِذَا هُوَ يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْم سَبْعُونَ أَنْفَ مَلَكٍ لا يَعُودُونَ إلَيْهِ، ثُمَّ ذَهَبَ بِي إلى السِّدْرَةِ الْمُنْتَهَى، وَإِذَا وَرَقُهَا كَإِذَانِ الْفِيَلَةِ، وَإِذَا ثَمَرُهَا كَالْقِلَالِ.

قَالَ: فَلَمَّا غَشِيَهَا مِنْ أَمْرِ اللهِ مَا غَشِيَ تَغَيَّرَتْ، فَمَا أَحَدٌ مِنْ خَلْقِ اللهِ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَنْعَتَهَا مِنْ حُسْنِهَا، فَأَوْحَى اللهُ إِلَيَّ مَا أَوْحَى، فَفَرَضَ عَلَيَّ خَمْسِينَ صَلَاةً فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْلَةٍ، مَنْ حُسْنِهَا، فَأَوْحَى اللهُ إِلَيَّ مَا أَوْحَى، فَفَرَضَ عَلَيَّ خَمْسِينَ صَلَاةً فِي كُلِّ يَوْم وَلَيْلَةٍ، فَالَ: فَنْزَلْتُ إلى مُوسَى ﴿ فَقَالَ: مَا فَرَضَ رَبُّكَ عَلَى أُمَّتِكَ؟ قُلْتُ: خَمْسِينَ صَلَاةً، قَالَ: ارْجِعْ إلى رَبِّكَ فَاسْأَلُهُ التَّخْفِيفَ، فَإِنَّ أُمَّتَكَ لَا يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَإِنِّي قَدْ بَلَوْتُ بَنِي إسْرَائِيلَ وَخَبْرُتُهُمْ.

قَالَ: ﴿ فَرَجَعْتُ إِلَى رَبِّي، فَقُلْتُ: يَا رَبِّ، خَفِّفْ عَلَى أُمَّتِي، فَحَطَّ عَنِّي خَمْسًا، فَرَجَعْتُ إلى مُوسَى، فَقُلْتُ: حَطَّ عَنِّي خَمْسًا، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لَا يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَارْجِعْ إلى مُوسَى، فَقُلْتُ: حَطَّ عَنِّي خَمْسًا، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لَا يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَارْجِعْ إلى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ.

قَالَ: ﴿ فَلَمْ أَزَلْ أَرْجِعُ بَيْنَ رَبِّي - بَبَارَكَ وَتَعَالَى - وَبَيْنَ مُوسَى - عَلَيْهِ السَّلَامُ - حَتَّى قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّهُنَّ خَمْسُ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، لِكُلِّ صَلَاةٍ عَشْرٌ، فَذَلِكَ خَمْسُونَ صَلَاةً، وَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَةً، فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَتْ لَهُ عَشْرًا، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كُتِبَتْ شَيْئَةً وَاحِدَةً

قَالَ: « فَنَزَلْتُ حَتَّى انْتَهَيْتُ إلى مُوسَى ﴿ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: ارْجِعْ إلى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ « فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿: « فَقُلْتُ: قَدْ رَجَعْتُ إلى رَبِّى حَتَّى اسْتَحْيَيْتُ مِنْهُ [1]

هؤلاء الذين التقى بهم النبي ﴿ فِي طريقه من الأنبياء، والأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم - طبعًا أكثر من هذا، وكلهم مُنعمّون عند الله ﴿ لكن هو ذكر مَنْ مرّ به، يعني لقيه في طريقه أثناء المرور ﴿ ...

<sup>[</sup>۱] صحيح مسلم١٦٢.



في السماء السابعة قال: « فإذا أنا بإبراهيم مُسندًا ظهره إلى البيت المعمور».

والبيت المعمور: هو بيت لله ﴿ حيال الكعبة، يعني فوق الكعبة، ولله ﴿ فِي كُلُّ سَمَّاء بِيتَ تَطُوفُ بِهُ مَلائكة كُلُّ سَمَّاء، ويعبدون الله ﴿ عنده.

فالبيت الذي في السماء الدنيا اسمه بيت العِزّة، والبيت الذي في السماء السابعة اسمه البيت المعمور الذي أقسم الله في به في سورة الطور: ﴿وَالطُّورِ اللهِ وَكِنْكِ مَّسُطُورِ اللهِ فَي البيت المعمور الذي بنى بيت الله في في رَقِّ مَنشُورِ اللهُ وَالْمَعُمُودِ الله الطور: ١-٤] فإبراهيم في هو الذي بنى بيت الله في الدنيا فدائمًا الجزاء من جنس العمل، فهو جالس مُسندًا ظهره إلى البيت المعمور في الدنيا فدائمًا الجزاء من جنس العمل، فهو جالس مُسندًا ظهره إلى البيت المعمور وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه المعمور، يطوفون به ويعبدون الله فيه، ويخرجون و لا يعودون إليه آخر ما عليهم، يعني لا يعودون إليه مرة أخرى لكثرة الملائكة، كل يوم سبعون ألفًا غير الذين دخلوه في اليوم الذي قبله.

(وَسَأَلُوهُ عَنْ صِفَاتِ الْقُدْسِ) يعني: أن المشركين سألوا النبي هي عن صفات بيت المقدس، فسألوه عن عدد أعمدته، وصفة نوافذه وأبوابه، قال: فسألوني عن أشياء لم أثبتها، يعني النبي هي ذهب إلى بيت المقدس لكن ما تثبّت من هذه الأمور.

قال: (رَفَعَهُ إِلَيْهِ رُوْحُ الْقُدْسِ) وفي رواية قال ﴿ قال: «فجلّاه الله لي حتى كأني أنظر إليه» هنا شراح الحديث بعضهم يقول: إن الله ﴿ أعطى النبي ﴿ قوة في البصر حتى صار ينظر وهو في مكة إلى بيت المقدس.

والفريق الآخر قالوا: «جلّاه الله لي» يعني أن البيت قد رفعه إليّ جبريل، قالوا: المقصود أنه صُوّر بيت المقدس، بكيفية يعلمها الله في بحيث ينظر إليه النبي لله لأنه قال: «كأني أنظر إليه» فهذا يفيد أنه ما نظر حقيقةً، ولكن صُوّر للنبي لله بحيث أصبح



ينظر إليه أمامه فيجيبهم عن أسئلتهم، وهم يعلمون أن النبي ، ما زار بيت المقدس من قبل.

وجاء في حديث أم هانئ أن النبي هو قال لهم: «آيته أنني مررت بعير بني فلان» العير: هي القافلة التجارية، لبني فلان «بوادي كذا، فأنفرهم حِس الدابة، فند لهم بعير، فدللتهم عليه وأنا متوجه إلى القدس» النبي هو قال: وهو سائر بالبراق مر بعير لبني فلان، وصوت البراق نفّرهم، يعني هم سمعوا صوتًا يشق الطريق حتى أن بعيرًا من إبلهم ندّ فزِعًا من صوت البراق.

قال: «فدللتهم عليه» النبي ه قال لهم: بعيركم في المكان الفلاني.

«ثم أقبلتُ حتى إذا مررت بعير بني فلان فوجدت القوم نيامًا ولهم إناء فيه ماء قد غطوا عليه بشيء فكشفته وشربت ما فيه، ثم غطيت عليه كما كان، وآية ذلك أن عيرهم الآن تصوب من البيضاء ثنية التنعيم يقدمها جمل أورق عليه غرارتان إحداهما سوداء» فوصف لهم النبي أنه مر بقافلة أخرى لبني فلان، وسمى لهم أصحاب هذه القافلة، وأنه شرب من إناء لهم، ووصف لهم البعير الذي يتقدم هذه القافلة «جمل أورق وعليه غرارتان» الغرارة: هي مثل: الجُوال.

فالقصد: أنهم انتظروا فإذا بالقافلتين اللتين أخبر عنهما النبي الله يقدمان كما وصف النبي الله وعلى نفس الصفة، وقالوا: إنهم سمعوا صوت محمد ، وأنه سلم عليهم

وأنهم ردوا ها، وسمعوا صوته وهم لا يرونه ها، وذكروا قصة الإناء كما وصف ها، وما زادهم هذا إلا تكذيبًا.

هذا كان ما يتعلق بقصة الإسراء والمعراج.

### باب ذِكْر عرض النبي ﷺ نفسه على القبائل وبيعة الأنصار له ﷺ قال:

١- وَعَـرَضَ النَّـبِيُّ نَفْسَـهُ عَلَى قَبِيْلَـةٍ قَبِيْلَـةٍ، لِيَحْصُلاَ
 ١- إيْـوَاوُهُ مِـنْ بَعْضِهِـمْ، يُبَلِّعُ رِسَـالَةَ اللهِ، فَـكُلُّ يَـنْزَغُ:
 ٣- إلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ، حَتَّى يُعْرِضُوْل عَـنْ قَـوْلِهِ، وَيَهْـزَوُوْا وَيَرْفُضُوْا
 ١- حَـتَّى أَتَـاحَ اللهُ لِلأَنْصَـارِ فَاسْـتَبَقُوْا لِلْخَـيْرِ بِاحْتِيَـارِ

نذكر المعنى الإجمالي ثم نشرحه تفصيلًا إن شاء الله، يقول: إن النبي عوض نفسه على القبائل قبيلة قبيلة، وكان النبي في يفعل ذلك في مواسم الحج خاصة عندما يأتي وفود العرب، كانوا يأتون من كل أنحاء الجزيرة العربية، إلى مكة للحج، وكل قبيلة كان تُخيّم في مكان في موسم الحج، فكان النبي في يمر على خيام كل قبيلة من القبائل يدعوهم إلى الإسلام، ويطلب منهم النبي في، أن يؤووه وينصروه، ويُبدي لهم استعداده أنهم إن آمنوا به ونصروه أن ينتقل معهم إلى بلادهم.

وكان أبو لهب يمر دائمًا خلف النبي ، يُحذِّر الناس منه، ويقول: أنا عمه، وأعرف الناس به، وإنه كذاب وإنه مجنون، وإنه كذا، ويُنَفِّر الناس عنه .

فكانوا يُعرِضون عن قوله ويهزؤون به ١٠ ويرفضون.

# ٤- حَــتَّى أَتَــاحَ اللَّهُ لِلأَنْصَـارِ فَاسْـتَبَقُوْا لِلْخَـيْرِ بِاخْتِيَــارِ

 آمنوا به يذهب إليهم ١ (فَاسْتَبَقُوا لِلْخَيْرِ بِاخْتِيَارِ).

٥- فيسْلِمُ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ، يُسْلِمُ بِهِ جَمِيْعُ أَهْلِهِ، فَرُحِمُ وْا

فأسلموا وآمنوا بالنبي ، وجعل الواحد منهم يُسلِم ثم يرجع إلى بلده فيدعو أهله إلى الإسلام فيُسلم أهله أجمعون.

٦- لَـقِيَ سِـتًّا أَوْ ثَمَانِيًا لَدَى «عَقَبَةٍ»، دَعَاهُمُ إلى الْهُدَى
 ٧- فَآمَنُـوْا بِـاللهِ، ثُـمَّ رَجَعُـوْا لِقَوْمِهِمْ يَدْعُونَهُمْ، فَسَمِعُوْا

فستة أو ثمانية منهم بايعوا النبي عند العقبة - أي: عند جمرة العقبة في منى - وهي الجمرة الكبرى من الجمرات الثلاث، فكان عند جمرة العقبة فلقي ستة أو ثمانية من الأنصار آمنوا بالنبي و وبايعوه على الإسلام (ثُمَّ رَجَعُوْا لِقَوْمِهِمْ يَدْعُونَهُمْ، فَسَمِعُوْا).

(حَتَّى فَشَا الإسلام) رجعوا إلى قومهم يدعون إلى الإسلام ففشا الإسلام في المدينة.

٨-حَتَّى فَشَا الإسلام، ثُمَّ قَدِمَا فِي قَابِلٍ مِنْهُمْ وَمِمَّنْ أَسْلَمَا
 ٩- لِبَيْعَةٍ ضِعْفُ الَّذِيْنَ سَلَفُوْا

ففي العام الذي بعده قدِم على النبي ﴿ ضعف العدد الذين بايعوه في العام الأول، فبايعوا النبي ﴿ (كَبَيْعَةِ النِّسَاءِ، ثُمَّ انْصَرَفُوْا)؛ بيعة النساء: هي البيعة المذكورة في سورة الممتحنة: ﴿ يُبَايِعَنَكَ عَلَى أَن لَا يُشْرِكُ فَيْ اللّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِفْنَ وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَادَهُنَّ وَلَا يَأْتِينَ وَلَا يَقْنُونَ وَلَا يَرْفِينَ وَلَا يَقْنُونَ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْمُ وَفِ فَبَايِعْهُنَ ﴾ [الممتحنة: ١٦]؛ بِبُهْتَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيمِنَ وَأَرْجُلِهِنَ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْمُ وَفِ فَبَايِعْهُنَ ﴾ [الممتحنة: ١٦]؛

فالنبي الله الله الله الله الما بايع الأنصار بايعهم مثل بيعة النساء، قال لهم: بايعوني على ألا تشركوا بالله شيئًا، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم.

المقصود في بيعة النساء: ﴿وَلَا يَأْتِينَ بِبُهُ تَنِ يَفْتَرِينَهُ, ﴾ [الممتحنة: ١٢] قالوا: المقصود أن المرأة كانت أحيانًا تلتقط لقيطًا فتتبناه وتنسبه إلى زوجها، يعني تدّعي أنه ولدها وتنسبه إلى زوجها، وخاصةً مَنْ كانت منهم تلد بنتًا، وتعرف كراهتهم للبنات فتأخذ بدلًا منه طفلًا لقيطًا وتقول: هذا ولدي، فتنسب إلى زوجها مَنْ ليس من صلبه، وتزعم أنه ابنه فالمقصود بـ ﴿وَلَا يَأْتِينَ بِبُهُ تَنِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيدِيهِنَ وَأَرْجُلِهِ كَ ﴾ [الممتحنة: ١٢] يعني لا ينسبن ولدًا لأزواجهن، ليس منهم.

لكن في بيعة الرجال قالوا: المقصود هنا: (ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم) قالوا: المعنى العام للبهتان، البهتان: هو الكذب والافتراء.

وبين أيديكم وأرجلكم: بمعنى تكسبه جوارحكم، أي: لا تأتوا ببهتان أو بافتراء تعملونه يعنى بجوارحكم، مثل: قذف الآخرين بالزنا مثلًا.

﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفِ ﴾ [الممتحنة: ١٢] هذه في بيعة النساء، وهي بمعنى النواح، النوح على الميت.

وفي بيعة الرجال (ولا تعصوني في معروف): هو بمعنى معصية أمر النبي ، لأن كل ما أمر به النبي في فهو معروف، بمعنى المعصية يعنى بصفة عامة.

هذه البيعة سُميت (بيعة النساء) لأن صيغتها تشابه الصيغة التي بايع بها النبي النساء.

١٠- ثُـمَّ أَتَى مِـنْ قَابِلٍ سَـبْعُونَا وَنَيِّـفُ فَبَايَعُـوْا، يُخْفُونَا:
 ١١- بَيْعَتَهُـمْ لَيْلًا، وَنِعْـمَ الْبَيْعَةُ جَـزَاءُ مَـنْ بَايَـعَ فِيْهَـا الْجَنَّةُ

يقول: في العام الذي بعده جاء سبعون ونيّف فبايعوا النبي ١٠٠٠ يقول:

هذا على سبيل الإجمال، وتوضيح ذلك بشيء من التفصيل: أن النبي كان يعرض نفسه على قبائل العرب في مواسم الحج يقول: «ألا رجل يعرض عليّ قومه؟ فإن قريشًا منعوني أن أُبلِغ رسالة ربي، فكانوا يهزؤون بالنبي .

حتى ذهب النبي الله يدعو الأوس والخزرج، وقد قدِموا من المدينة للحج في مكة، فذهب يدعوهم إلى الإسلام، وقرأ عليهم القرآن، فأسلم عدد منهم فكانوا ستًا وقيل: كانوا ثمانية.

الرواية التي فيها أن الذين بايعوا النبي في أول مرة حصلت فيها بيعة كانوا ستة، هم: أسعد بن زرارة، وعوف بن الحارث، ورافع بن مالك، وقطبة بن عامر، وعقبة بن عامر، وجابر بن عبد الله، أو عبادة بن الصامت يعني في رواية (جابر بن عبد الله)، وفي رواية (عبادة بن الصامت)، وفي بعض الروايات زيادة (أبي الهيثم بن التيهان، ومعاذ بن عفراء) .

ولم يكن فيهم نساء في هذه المرة.

وفي العام الذي بعده بايع النبي ﴿ اثنا عشر، وهو معنى قوله: (ضِعْفُ) العام الذي بعده بايعه ضعف العدد الأول، فبايع النبي ﴿ اثنا عشر رجلًا من الأنصار.

منهم خمسة بايعوا مرة ثانية ممَّنْ كانوا أسلموا، وبايعوا في العام الذي قبله، وهم: أسعد بن زرارة، وعوف بن الحارث، ورافع بن مالك، وقطبة بن عامر، وعقبة بن عامر؛

فهؤ لاء الذين بايعوا كبيعة النساء، بايعهم النبي قال: «ألا تشركوا بالله شيئًا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف، فإن وفيتم فلكم الجنة، وإن غشيتم من ذلك شيئًا فأُصبتم بحد في الدنيا فهو كفارة له في الدنيا، وإن سترتم عليه فأمركم إلى الله؛ إن شاء عذّب وإن شاء غفر»..

فبايعهم النبي ه على ذلك وعلى أنهم إن فعلوا شيئًا مما يُوجِب حدًّا وأُقيم عليهم الحد في الدنيا مثل: السرقة، والزنا، فهو كفارة له، وإذا ستروا على أنفسهم وتابوا فهم تحت مشيئة الله إن شاء عذّب وإن شاء عفا.

فبايعوا النبي على ذلك وانصرفوا إلى المدينة، و لما رجعوا إلى المدينة كتبوا إلى النبي على ذلك وانصرفوا إلى القرآن ويفقهنا، فبعث إليهم مصعب بن عمير النبي النب

فنزل في دار أسعد بن زرارة، وكانوا يصلون الجمعة في هذه الدار فقالوا: كان النبي في مكة لا يستطيع أن يصلي الجمعة، فأول جمعة صُليت كانت في دار أسعد بن زرارة في قبل بناء المسجد، فكانوا يصلون الجمعة في المدينة، والنبي في ما كان يستطيع أن يصليها في مكة، فالإسلام قوي أمره وشأنه في المدينة.

فمصعب الله كان أول سفير في الإسلام، وكان يقال له: القارئ، ويقال له: المقرئ أيضًا الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمي المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمي المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمي المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمى المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمى المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقالوا: كان أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمى المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقرئ الله فقل من سُمى المقرئ أوّل مَنْ سُمى القارئ، وأوّل مَنْ سُمى المقرئ هو مصعب بن عمير الله فقرئ الله



وممن أسلم على يده: أُسيد بن حضير، وسعد بن معاذ ١٠٠٠.

وكان سعد بن معاذ هم من سادة أهل المدينة أيضًا، وكان قد بلغه اجتماع مصعب مع رجال ممّن أسلم في دار أسعد بن زرارة، فبعث إليهم أُسيد بن حضير؛ ليزجر هؤلاء ويمنعهم، فلما جاء أُسيد بن حضير أخذ يتكلم بكلام يزجر به مصعبًا ومَنْ معه، فقال له مصعب: أو تجلس فتسمع، فإن رضيت أمرًا قبلته، وإن كرهته كُفّ عنك ما تكره، قال: أنصفت.

ثم ركز حربته وجلس، فكلمه مصعب بالإسلام وقرأ القرآن، فقال: ما أحسن هذا! كيف تصنعون إذا دخلتم في هذا الدين؟ فقالوا له: تغتسل وتشهد شهادة الحق، ثم تصلى.

وطبعًا يعني هنا الذي يذكره الفقهاء أن الشهادة لا تُؤخّر عن الاغتسال، يعني أنه يتشهد أولًا ثم يغتسل لاحقًا، فالقصد: أنه تشهد واغتسل وصلى.

ثم قال: إن في المدينة رجلًا لو تبعكم لم يتخلف أحد عن الإسلام، وهو سعد بن معاذ ، وسأرسله الآن، فلما قدم أسيد على سعد قال سعد لمَنْ حوله: لقد جاءكم أسيد بغير الوجه الذي ذهب به. فقال له سعد: ما فعلت؟، فذكر قصته، وأنه سمع كلامًا أعجبه، وأشار أُسيد على سعد أن يذهب إليهم ويسمع منهم ما يقولون.

العام الذي بعده قدِم من الأنصار سبعون رجلًا ونيّف: ونيّف يعني: ورجل أو رجلان وامرأتان، (ونيّف) قيل يعني: رجل وامرأتان، وقيل: رجلان وامرأتان، يعني سبعون، أو واحد وسبعون أو اثنان وسبعون من الرجال وامرأتان.

وهذه البيعة سُميت بالبيعة الثانية، فعندنا البيعة الأولى، والبيعة الثانية.

البيعة الأولى: هي التي بايع فيها اثنا عشر رجلًا، سموها بيعة العقبة الأولى، اثنا عشر رجلًا.

والثانية: هي التي بايع فيها واحد وسبعون أو اثنان وسبعون رجلًا وامرأتان.

فاجتمعوا وسلموا على النبي ، وكان الإسلام قد انتشر في المدينة، وجاؤوا فسلموا على المصطفى ، وبايعهم، وواعدهم النبي ، ليلة النفر الأول وهو اليوم الثاني عشر من ذي الحجة، والنفر الثاني هو الثالث عشر من ذي الحجة.

فالنبي ﷺ بايعهم في الثاني عشر من ذي الحجة؛ إذا هدأت الرجل أن يوافوه في الشّعب الأيمن إذا انحدروا من مِنى في أسفل العقبة في الموضع الذي فيه مسجد الخيف الآن.

وأمرهم ألا يُنبّهوا نائمًا ولا ينتظروا غائبًا، فخرج القوم يتسللون، وسبقهم النبي الذلك الموضع، ومعه العباس عم النبي ، وتكلم العباس وقال: إنكم دعوتم محمدًا إلى ما دعوتموه إليه، ومحمد من أعزّ الناس في عشيرته يمنعه ممَّنْ كان على قوله، ومَنْ لم يكن على قوله، يمنعه الشرف والحسد، وقد أبى إلا الانقطاع إليكم، يعني هذه البيعة الثانية كان فيها مواعدة النبي أن يهاجر إليهم في المدينة وينتقل إليهم، فالعباس يعني قال لهم: إن محمدًا في مكة يعني قومه يمنعونه سواء الذين أسلموا أو ممَّنْ لم يُسلِم، يعني من قرابته وبني هاشم كانوا أيضًا يدافعون عن النبي .

قال: وقد أَبَى إلا الانقطاع إليكم؛ أي: إن النبي الله أَبَى إلا أن يهاجر إليكم وينتقل إلى بلدكم.



فإن كنتم ترون أنكم تفون له، وأنكم أهل جلّد وقوة وبصر بالحرب واستقلال بعداوة العرب قاطبة ترميكم عن قوس واحدة فروا رأيكم وأتمروا ولا تفرقوا إلا عن اجتماع، فإن أحسن الحديث أصدقه.

فقام البراء بن معرور ، فقال: سمعنا ما قلت، ولو كان في أنفسنا غير ما ننطق به قلناه، ولكنّا نريد الوفاء وبذل المُهَج دونه.

ثم قرأ عليهم القرآن ورغبهم في الإسلام، فبايعوا النبي ﴿ كما ذكرنا، وطلب منهم النبي ﴿ أَن يُخرِجوا اثني عشر نقيبًا أي: مندوبين عنهم، فأخرِجوا تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس، قال لهم النبي ﴿ : «إن موسى اتخذ من بني إسرائيل اثني عشر نقيبًا، فلا يجدن أحد منكم في نفسه أن يؤخَذ غيره، فإنما يختار لي جبريل » يعني لا يحزن أحد أنه لم يُخرَج كمندوب يعني عنكم، نقباء: يعني هم يُمَثّلونكم.

وبايعهم النبي ، وكان من ضمن هذه البيعة أن ينصروا النبي ، ويؤوه إذا جاء اليهم، وأن يحموه مما يحمون منه أنفسهم وأولادهم، وأن يدافعوا عنه فبايعهم النبي على ذلك، وكان هذا إيذانًا بالهجرة.

وخلال هذه الفترة بدأ النبي الله يبعث أصحابه إلى المدينة حتى يهاجروا قبله الله حتى سافر وهاجر معظم الصحابة، ولم يبق إلا النبي وأبو بكر وعلي وقِلّة ممَّنْ لم يستطيعوا الهجرة، لكن معظمهم كان هاجر قبل النبي وذهب إلى المدينة وصارت المدينة مُهيأة لهجرة رسول الله .

وبهذا نكون قد انتهينا من المرحلة المكية من سيرة رسول الله ، وننتقل إلى المرحلة المدنية وهي آخر عشرة أعوام في حياة الرسول .

## ذِكْر الهجرة من مكة إلى المدينة المشرفة

١- وَإِذْ فَشَا الإسلام بِالْمَدِيْنَةُ:
 هَاجَرَ مَنْ يَحْفَظُ فِيْهَا دِيْنَهُ
 ٢- وَعَـزَمَ الصِّدِيْتُ أَنْ يُهَاجِرًا فَـرَدَّهُ النَّبِيُّ، حَـتَى هَاجَـرَا:
 ٣- مَعًا إلَيْهَا، فَتَرَافَقَا إلَى غَارٍ بِهُ أَوْرٍ » بَعْدُ، ثُـمَ ارْتَحَلاَ
 ٤- وَمَعْهُمَا عَامِـرُ مَوْلَى الصِّدِيْقُ وَابْـنُ أُرَيْقِطٍ دَلِيْـلُ لِلطَّرِيْقُ
 ٥- فَأَخَذُوْا نَحُو طَرِيْقِ السَّاحِلِ وَالْحَـدُقُ لِلْعَـدُوّ خَـيْرُ شَاغِلِ
 ٢- تَبِعَهُـمْ سُرَاقَـةُ بِـنُ مَالِـكِ يُرِيْـدُ فَتْكًا، وَهُـوَ غَـيْرُ فَاتِكِ
 ٧- لَمَّا دَعَا عَلَيْهِ سَاخَتِ الْفَرَسُ نَادَاهُ بِالأَمَـانِ، إِذْ عَنْـهُ حُبِسُ

هنا يقول: لما (فَشَا الإسلام): ظهر الإسلام وانتشر بالمدينة النبوية (هَاجَرَ مَنْ يَحْفَظُ فِيْهَا دِيْنَهُ) مرّ بنا أن الصحابة هي بدؤوا بالهجرة قبل النبي فالصحابة الكرام كانوا بمكة مستضعفين وبدأ الإسلام ينتشر بالمدينة فبدأ الصحابة الكرام -رضوان الله عليهم - يهاجرون تباعًا مجموعة تلو مجموعة يسبقون النبي الله المدينة النبوية.

وقالوا: كان أول مَنْ هاجر من أهل مكة إلى المدينة: مصعب بن عمير ، وقيل: أول مَنْ هاجر هو أبو سلمة بن عبد الأسد ، مرّ بنا ذِكْره كان من السابقين الأولين ، وكان أخًا للنبي من الرضاعة، فقيل: إن أبا سلمة هو كان أوّل مَنْ هاجر، وقيل: مصعب بن عمير.

وكان أبو بكر الصديق ، قد عزم أن يهاجر، يقول:

٢- وَعَــزَمَ الصِّدِّيْــقُ أَنْ يُهَاجِرَا فَــرَدَّهُ النَّــيُّ، حَــتَّى هَاجَــرَا:
 ٣- مَعًــا إلَيْهَــا، فَتَرَافَقَــا إلَى غَارِ بِ"ثَــوْرِ" بَعْــدُ، ثُــمَّ ارْتَحَلاَ

يعني كان أبو بكر الصديق ، يستأذن النبي في أن يهاجر إلى المدينة كما هاجر بقية الصحابة ، فكان الرسول في يقول له: «لا تعجل؛ لعل الله يجعل لك صاحبًا».

يقول: فرده النبي ١٠ منعه من الهجرة حتى يتشرف بصحبة النبي ١٠ وهاجر معه النبي ١٠ النبي ١٠ النبي ١٠ النبي

وكما هو مشهور في كتب السِّير في خروج النبي هم مع أبي بكر ها أن النبي في قي تلك الليلة التي عزم فيها النبي على الهجرة مع الصديق، قال لعلي ها: «نم على فراشي وتسبَّ ببردي» أي: يتغطى ببرده «فلن يخلص إليك شيء تكرهه»، وكلّف النبي عليًا هي برد الأمانات إلى أهلها؛ فقد كان الناس يودِعُون ودائع عند النبي الأمانته ها فأبقى عليًّا لرد الودائع.

وكان المشركون قد شعروا بقُرب هجرة الرسول ﴿ وأنه تهيأ للخروج، ووجدوا الصحابة هاجروا ولم يتبق إلا الرسول ﴿ وأبو بكر وقِلّة ممّنْ بقي، فكانوا في تلك الليلة التي هاجر فيها الرسول ﴿ فلَمَّا أَيْقَنَتْ قُرَيْشُ أَنَّ مُحَمَّدًا ﴿ قَدْ بُويعَ، وَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ التي هاجر فيها الرسول ﴿ فلَمَّا أَيْقَنَتْ قُرَيْشُ أَنَّ مُحَمَّدًا ﴿ قَدْ بُويعَ، وَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ مَنْ كَانَ بِمَكَّةَ مِنْ أَصْحَابِهِ أَنْ يَلْحَقُوا بِإِخْوَانِهِمْ بِالْمَدِينَةِ تَآمَرُوا فِيمَا بَيْنَهُمْ، فَقَالُوا: الآنَ فَأَجْمِعُوا فِي أَمْرِ مُحَمَّدٍ، فَوَاللهِ لَكَأَنَّهُ قَدْ كَرَّ عَلَيْكُمْ بِالرِّجَالِ فَأَثْبِتُوهُ أَوِ اقْتُلُوهُ أَوْ أَنْ عَلَيْكُمْ بِالرِّجَالِ فَأَثْبِتُوهُ أَوِ اقْتُلُوهُ أَوْ أَخْرِجُوهُ، فَاجْتَمَعُوا لَهُ فِي دَارِ النَّدُوةِ لِيَقْتُلُوهُ، فَلَمَّا دَخَلُوا الدَّارَ اعْتَرَضَهُمُ الشَّيْطَانُ فِي أَخْرِجُوهُ، فَاجْتَمَعُوا لَهُ فِي دَارِ النَّدُوةِ لِيَقْتُلُوهُ، فَلَمَّا دَخَلُوا الدَّارَ اعْتَرَضَهُمُ الشَّيْطَانُ فِي صُورَةِ رَجُلٍ جَمِيلٍ فِي بَتِ لَهُ وَالْبَتُّ: الْكِسَاءُ، فَقَالَ: أَدْخُلُ؟ فَقَالُوا: مَنْ أَنْت؟ قَالَ: أَدْخُلُ مِنْ أَهْلِ نَجْدٍ سَمِعَ بِالَّذِي اجْتَمَعْتُمْ لَهُ، فَأَرَادَ أَنْ يَحْضُرَهُ مَعَكُمْ، فَعَسَى أَنْ لا يَعْدُمُ مِنْهُ رَأْيٌ وَنُصْحٌ، فَقَالُوا: أَجَلْ فَادْخُلْ. فَلَمَّا دَخَلَ قَالَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ: قَدْ كَانَ يَعْشُهُمُ مِنْهُ رَأْيٌ وَنُصْحٌ، فَقَالُوا: أَجَلْ فَادْخُلْ. فَلَمَّا دَخَلَ قَالَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضٍ: قَدْ كَانَ

مِنَ الْأَمْرِ مَا قَدْ عَلِمْتُمْ، فَأَجْمِعُوا فِي هَذَا الرَّجُلِ رَأْيًا وَاحِدًا، وَكَانَ مِمَّنِ اجْتَمَعَ لَهُ فِي دَارِ النَّدُوَةِ: شَيْبَةُ وَعُتْبَةُ ابْنَا رَبِيعَةَ، وَأَبُو جَهْلِ بْنُ هِشَام، وَالنَّضْرُ بْنُ الْحَارِثِ، فَقَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ: أَرَى أَنْ تَحْبِسُوهُ وَتَرَبَّصُوا بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ حَتَّى يَهْلِكَ كَمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَهُ مِنَ الشُّعَرَاءِ: زُهَيْرُ بْنُ أَبِي سُلْمَى، وَالنَّابِغَةُ، وَغَيْرُهُمَا. فَقَالَ النَّجْدِيُّ: وَاللهِ، مَا هَذَا لَكُمْ بِرَأْي، وَاللهِ لَئِنْ فَعَلْتُمْ لَيَخْرُجَ رَأْيُهُ وَحَدِيثُهُ حَيْثُ حَبَسْتُمُوهُ إلى مَنْ وَرَاءَهُ مِنْ أَصْحَابِهِ، فَأَوْشَكَ أَنْ يَنْتَزِعُوهُ مِنْ أَيْدِيكُمْ، ثُمَّ يَغْلِبُوكُمْ عَلَى مَا فِي أَيْدِيكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ، فَقَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ: بَلْ نُخْرِجُهُ فَنَنْفِيهِ مِنْ بِلَادِنَا، فإذا غُيِّبَ عَنَّا وَجْهُهُ وَحَدِيثُهُ فَوَاللهِ مَا نُبَالِي أَيْنَ وَقَعَ مِنَ الْبِلَادِ، وَلَئِنْ كَانَ أَجْمَعْنَا بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرَنَا وَأَصْلَحْنَا ذَاتَ بَيْنِنَا قَالَ النَّجْدِيُّ: لا وَاللهِ مَا هَذَا لَكُمْ بِرَأْي، أَمَا رَأَيْتُمْ حَلَاوَةَ مَنْطِقِهِ وَحُسْنَ حَدِيثِهِ وَغَلَبَتَهُ عَلَى مَنْ يَلْقَاهُ دُونَ مَنْ خَالَفَهُ، وَاللهِ لَكَأَنِّي بِهِ أَنْ فَعَلْتُمْ ذَلِكَ قَدْ دَخَلَ عَلَى قَبِيلَةٍ مِنْ قَبَائِلِ الْعَرَبِ، فَأَصْفَقَتْ مَعَهُ عَلَى رَأْيِهِ، ثُمَّ سَارَ بِهِمْ إِلَيْكُمْ حَتَّى يَطَأَكُمْ بِهِمْ، فَلَا وَاللهِ مَا هَذَا لَكُمْ بِرَأْي. قَالَ أَبُو جَهْلِ بْنُ هِشَام: وَاللهِ إِنَّ لِي فِيهِ لَرَأْيًا مَا أَرَاكُمْ وَقَعْتُمْ عَلَيْهِ قَالُوا: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: أَرَى أَنْ تَأْخُذُوا مِنْ كُلِّ قَبِيلَةٍ مِنْ قُرَيْشِ غُلَامًا نَهْدًا جَلْدًا نَسِيبًا وَسِيطًا، ثُمَّ تُعْطُوهُمْ شِفَارًا صَارِمَةً ثُمَّ يَجْتَمِعُوا فَيَضْرِبُوهُ ضَرْبَةَ رَجُلِ وَاحِدٍ، فإذا قَتَلْتُمُوهُ تَفَرَّقَ دَمْهُ فِي الْقَبَائِلِ، فَلَمْ تَدْرِ عَبْدُ مَنَافٍ بَعْدَ ذَلِكَ مَا تَصْنَعُ، وَلَمْ يَقُووْا عَلَى حَرْبِ قَوْمِهِمْ، فَإِنَّمَا أَقْصَرُهُمْ عِنْدَ ذَلِكَ أَنْ يَأْخُذُوا الْعَقْلَ فَتَدُونَهُ لَهُمْ. قَالَ النَّجْدِيُّ: لِلَّهِ دَرُّ الْفَتَى هَذَا الرَّأْيُ وَالَّا فَلَا شَيْءَ. فَتَفَرَّقُوا عَلَى ذَلِكَ وَاجْتَمَعُوا لَهُ، وَأَتَى رَسُولَ اللهِ ﷺ الْخَبَرُ، وَأُمِرَ أَنْ لَا يَنَامَ عَلَى فِرَاشِهِ تِلْكَ اللَّيْلَةَ، فَلَمْ يَبِتْ رَسُولُ اللهِ ﴿ حَيْثُ كَانَ يَبِيثُ، وَبَيَّتَ عَلِيًّا فِي مَضْجَعِهِ ١١٠].

وذهب النبي ﴿ إلى بيت الصدّيق وقت الظهيرة؛ ليخبره بأنّ الله - في قد أمره بالهجرة، وأذن له بالخروج، ولم يكن من عادته ﴿ أن يأتي أبا بكر في مثل هذا

<sup>[</sup>١] دلائل النبوة جـ٢،صـ٤٦٩.

الوقت،كما «قَالَتْ عَائِشَةُ: فَبَيْنَا نَحْنُ يَوْمًا جُلُوسٌ فِي بَيْتِنَا فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ، فَقَالَ قَائِلٌ لِأَبِي بَكْرٍ: هَذَا رَسُولُ اللهِ ، مُقْبِلًا مُتَقَنِّعًا، فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِينَا فِيهَا، قَالَ أَبُو بَكْر: فِدًا لَكَ أَبِي وَأُمِّي، وَاللهِ إِنْ جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلَّا لِأَمْرِ، فَجَاءَ النَّبِيُّ ، فَاسْتَأْذَنَ فَأَذِنَ لَهُ فَدَخَلَ، فَقَالَ حِينَ دَخَلَ لِأَبِي بَكْرِ: «أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَكَ» قَالَ: إِنَّمَا هُمْ أَهْلُكَ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: «فَإِنِّي قَدْ أُذِنَ لِي فِي الخُرُوجِ» قَالَ: فَالصُّحْبَةُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قَالَ: فَخُذْ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللهِ إحْدَى رَاحِلَتَيَّ هَاتَيْنِ، قَالَ النَّبِيُّ ؟ «بِالثَّمَنِ» قَالَتْ: فَجَهَّزْنَاهُمَا أَحَثَّ الجِهَازِ، وَضَعْنَا لَهُمَا سُفْرَةً فِي جِرَابِ، فَقَطَعَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ أَبِي بَكْرِ قِطْعَةً مِنْ نِطَاقِهَا، فَأَوْكَأَتْ بِهِ الجِرَابَ، وَلِذَلِكَ كَانَتْ تُسَمَّى ذَاتَ النَّطَاقِ. ثُمَّ لَحِقَ النَّبِيُّ ، وَأَبُو بَكْرِ بِغَارِ فِي جَبَلِ يُقَالُ لَهُ ثَوْرٌ، فَمَكُثَ فِيهِ ثَلاَثَ لَيَالٍ، يَبِيتُ عِنْدَهُمَا عَبْدُ اللهِ بْنُ أَبِي بَكْرِ، وَهُوَ غُلاَمٌ شَابٌ لَقِنٌ ثَقِفٌ، فَيَرْحَلُ مِنْ عِنْدِهِمَا سَحَرًا، فَيُصْبِحُ مَعَ قُرَيْش بِمَكَّةَ كَبَائِتٍ، فَلاَ يَسْمَعُ أَمْرًا يُكَادَانِ بِهِ إِلَّا وَعَاهُ، حَتَّى يَأْتِيَهُمَا بِخَبَرِ ذَلِكَ حِينَ يَخْتَلِطُ الظَّلاَمُ، وَيَرْعَى عَلَيْهِمَا عَامِرُ بْنُ فُهَيْرَةَ مَوْلَى أَبِي بَكْرِ مِنْحَةً مِنْ غَنَم، فَيُرِيحُهَا عَلَيْهِمَا حِينَ تَذْهَبُ سَاعَةٌ مِنَ العِشَاءِ، فَيَبِيتَانِ فِي رِسْلِهِمَا حَتَّى يَنْعِقَ بِهَا عَامِّرُ بْنُ فُهَيْرَةَ بِغَلَسِ، يَفْعَلُ ذَلِكَ كُلَّ لَيْلَةٍ مِنْ تِلْكَ اللَّيَالِي الثَّلاَثِ»[١].

وأسرة أبي بكر الصديق كان لها دور كبير في حادثة الهجرة، وإعداد النبي الأمر الهجرة النبوية، وكذلك إعداد صاحبه أبي بكر في فيه أخذ بالأسباب مع توفيق الله في فإن النبي أخذ بما في وسعه من الأسباب ووضع خطة مُحكمة الله في الخذ بما في وسعه من الأسباب ووضع خطة مُحكمة ببعض أذى الأعداء، فمنها: اختباؤه الله ثم تكليف أفراد أسرة أبي بكر الصديق ببعض المهام.

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٥٨٠٧.

فأسماء بنت أبي بكر الله كان دورها في أحداث الهجرة: جلْب الطعام إلى النبي وصاحبه في الغار، وشقّت نطاقها، والنطاق: ثوب تلفُّه عليها، فشقت النطاق وجعلته نصفين ولفّت الطعام بنصف، وانتطقت بالآخر؛ ولذلك عرفت بذات النطاقين ...

وكلّف أبو بكر الله عبد الله: أن يتسمع لهم خبر القوم بالنهار، وأن يأتيهم به بالليل.

وكُلّف عامر بن فهيرة -وكان مولى لأبي بكر الصديق ، وهو من السابقين الأولين - أن يأخذ غنمًا يسرح بها فيُعفّي بها على آثار أسماء وعبد الله ، فأسماء تأتي بالطعام، وعبد الله يأتي بالخبر، ويسير عامر بالغنم فيُعفّي آثار أقدام أسماء وعبد الله.

ثم كان الاتفاق أن عامر بن فهيرة بعد ذلك يصحبهما في رحلة الهجرة، ولكنه لم يكن معهما في الغار؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ قَانِكَ ٱثْنَائِنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَارِ إِذْ يَكُولُ لِمَا يَكِن معهما في الغار؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ قَانِكَ ٱلنَّهَ مَعَنَا ۚ ﴾ [التوبة: ٤٠].

فكان النبي ﴿ وأبو بكر في الغار، والله ﴿ معهم، والمعية هنا: هي المعية الخاصة، و هي معية النصر والتأييد والحفظ والرعاية، فالله ﴿ معهم بنصره وتأييده ورعايته وحفظه ﴾.

وانتظروا الأيام الثلاثة ثم خرج النبي ﴿ وصاحبه من الغار، وشرعا في طريق الهجرة وانضم إليهم عامر بن فهيرة ، فكان رفيق النبي ﴿ وصاحبه في الهجرة يخدمهما وكان معهم أيضًا في الهجرة دليل يدلهم على الطريق وهو عبد الله بن أريقط.

وعبد الله بن أريقط كان هاديًا خريتًا، يعني كان دليلًا ماهرًا خبيرًا بالدروب في الصحراء؛ ليسير بالنبي وصاحبه في طريق غير الطريق المعتاد الذي يُسافَر منه من مكة إلى المدينة، فسلك النبي مع عبد الله بن أريقط الدليل يدلهم ويهديهم الطريق،



فسار بهم في طريق غير معروف.

وكان عبد الله بن أريقط مشركًا، وصحبهم بالأجرة، ولكنه كان أمينًا والنبي الستأجره؛ ليرشدهم على الطريق ويعطونه أجرة على هذه الدلالة.

فهنا يقول:

٣-...... ثُـمَّ ارْتَحَـلاَ

٤- وَمَعْهُمَا عَامِرُ مَوْلَى الصِّدِّيق وَابْنُ أُرَيْقِطٍ دَلِيْلٌ لِلطَّرِيْقْ

هل أسلم عبد الله بن أريقط بعد ذلك أم لا؟

بعض العلماء يقول: إنه أسلم بعد ذلك، وبعضهم يقول: لم يثبت خبر إسلامه الله أعلم، لكن وقت الهجرة كان مشركًا.

قال: (فَأَخَذُوْا نَحْوَ طَرِيْقِ السَّاحِلِ) يعني سلك النبي ﴿ طريق الساحل، طريقًا قريبًا من الساحل متوجهًا من مكة إلى المدينة.

قال: (وَالْحَقُّ لِلْعَدُوِّ خَيْرُ شَاغِلِ) الحق: هو الله ، قد شغل الأعداء عن النبي ، ففا فلم يستطيعوا الوصول إليه.

قال: (تَبِعَهُمْ سُرَاقَةُ بِنُ مَالِكِ) هنا قصة سراقة بن مالك المدلجي الذي أسلم بعد ذلك ، وصحِب النبي .

قصة سراقة: أنه خرج يطلب النبي ﴿ وصاحبه؛ طمعًا في الجائزة التي رصدتها قريش لمن يأتي بالنبي ﴿ وصاحبه حيين أو ميتَيْن، أو يدل عليهما، وكانت جائزة ضخمة كبيرة، قدرها مئة ناقة، فخرج سعيًا في الحصول على هذه الجائزة.

فبلغه أن سوادًا مرّ بالساحل، سوادًا يعني: أشخاصًا، بعض أهل الطريق أو المارين في الطريق أخبروا أنهم رأوا ناسًا يسيرون في اتجاه الساحل فتوقع أن يكون السائرون هم النبي هي وصاحبه.

فخرج (يُرِيْدُ فَتْكًا) بالنبي ﴿ أي: يريد قتْل النبي ﴿ الفَتْك: هو القتْل، فسراقة بن مالك تَبع النبي ﴿ (وَهُوَ غَيْرُ فَاتِكِ) يعني وهو غير قاتل له؛ لأن الله ﴿ حماه ﴿ وحفظه وعصمه ﴾ منه.

قال: (لَمَّا دَعَا عَلَيْهِ سَاخَتِ الْفَرَسْ) الذي حصل أن سراقة بن مالك وصل إلى مكان النبي الله عند النبي الله عند الله عند الله عند الله عند الفرس في الأرض فعجز عن الحركة، ساخت يدا الفرس إلى بطنها.

ف (نَادَاهُ) أي: أن سراقة نادى النبي ، (بِالأَمَانِ) أي: طلب منهم الوقوف، ووعدهم أن يكونوا آمنين من شره. يقول سراقة كما في صحيح البخاري: «جَاءَنَا رُسُلُ كُفَّارِ قُرَيْشٍ، يَجْعَلُونَ فِي رَسُولِ اللهِ ، وَأَبِي بَكْرٍ، دِيَةَ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا، مَنْ قَتَلَهُ أَوْ كُفَّارِ قُرَيْشٍ، يَجْعَلُونَ فِي مَجْلِسٍ مِنْ مَجَالِسِ قَوْمِي بَنِي مُدْلِجٍ، أَقْبَلَ رَجُلٌ مِنْهُمْ، حَتَّى أَسَرَهُ، فَبَيْنَمَا أَنَا جَالِسٌ فِي مَجْلِسٍ مِنْ مَجَالِسِ قَوْمِي بَنِي مُدْلِجٍ، أَقْبَلَ رَجُلٌ مِنْهُمْ، حَتَّى قَامَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ جُلُوسٌ، فَقَالَ يَا سُرَاقَةُ: إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ آنِفًا أَسْوِدَةً بِالسَّاحِلِ، أَرَاهَا مُحَمَّدًا وَأَصْحَابَهُ، قَالَ سُرَاقَةُ: فَعَرَفْتُ أَنَّهُمْ هُمْ، فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّهُمْ لَيْسُوا بِهِمْ، وَلَكِنَّكَ رَأَيْتَ فُلاَنًا وَفُكْنَا وَفُكْ بَاللهُ وَلَانَّا، انْطَلَقُوا بِأَعْيُنِنَا، ثُمَّ لَبِثْتُ فِي المَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَدَخَلْتُ فَأَمَرْتُ جَارِيتِي وَفُلاَتًا، انْطَلَقُوا بِأَعْيُنِنَا، ثُمَّ لَبِثْتُ فِي المَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَدَخَلْتُ فَأَمَرْتُ جَارِيتِي وَفُلاتًا، انْطَلَقُوا بِأَعْيُنِنَا، ثُمَّ لَبِثْتُ فِي المَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَدَخُلْتُ فَأَمَرْتُ جَارِيتِي وَفُلاتًا، انْطَلَقُوا بِأَعْيُنِنَا، ثُمَّ لَبِثْتُ فِي المَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَذَخُرُتُ وَعُمْ فَكَرَجْتُ بِهِ فَرَسِي، وَهِي مِنْ وَرَاءِ أَكَمَةٍ، فَتَحْبِسَهَا عَلَيَّ، وَأَخَذُتُ رُمْحِي، فَحَرَجْتُ بِهِ فَرَسِي، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، فَقُمْتُ فَلَوْتُ مِنْهُمْ، فَعَثَرَتْ بِي فَرَسِي، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، فَقُمْتُ فَأَهُويْتُ مَنْ فَلَوْتُ مِنْهُمْ، فَعَثَرَتْ بِي فَرَسِي، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، فَقُمْتُ فَأَهُمْ أَمْ لاَ، فَخَرَجْ بَلَانَتِي، فَاسْتَعْسَمُ عَلَى الْقَلْمُ بُعُنَ أَنْهُمْ أَمْ لاَ، فَخَرَجْ الَّذِي

- 190

أَكْرَهُ، فَرَكِبْتُ فَرَسِي، وَعَصَيْتُ الأَزْلاَم، تُقَرِّبُ بِي حَتَّى إِذَا سَمِعْتُ قِرَاءَةَ رَسُولِ اللهِ ، وَهُو لاَ يَلْتَفِتُ، وَأَبُو بَكْرٍ يُكْثِرُ الِالْتِفَات، سَاخَتْ يَدَا فَرَسِي فِي الأَرْض، حَتَّى بَلَغَتَا الرُّكْبَتَيْنِ، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، ثُمَّ زَجَرْتُهَا فَنَهَضَتْ، فَلَمْ تَكَدْ تُخْرِجُ يَدَيْهَا، فَلَمَّا اسْتَوَتْ بَلَغَتَا الرُّكْبَيْنِ، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، ثُمَّ زَجَرْتُهَا فَنَهَضَتْ، فَلَمْ تَكَدْ تُخْرِجُ يَدَيْهَا عُنَانٌ سَاطِعٌ فِي السَّمَاءِ مِثْلُ الدُّخَانِ، فَاسْتَقْسَمْتُ بِالأَزْلاَم، فَخَرَجَ قَائِمَةً، إِذَا لِأَثْرِ يَدَيْهَا عُنَانٌ سَاطِعٌ فِي السَّمَاءِ مِثْلُ الدُّخَانِ، فَاسْتَقْسَمْتُ بِالأَزْلاَم، فَخَرَجَ اللّهِ اللهِ عَنْهُمْ، وَوَقَعَ فِي نَفْسِي حِينَ النّذِي أَكْرُهُ، فَنَادَيْتُهُمْ بِالأَمَانِ فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي نَفْسِي حِينَ الّذِي أَكْرُهُ، فَنَادَيْتُهُمْ بِالأَمَانِ فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي نَفْسِي حِينَ لَقِيتُ مَا لَقِيتُ مِنَ الحَبْسِ عَنْهُمْ، أَنْ سَيَظْهُرُ أَمْرُ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّ قَوْمَكَ قَدْ لَقِيتُ مِنَ الحَبْسِ عَنْهُمْ، أَنْ سَيَظْهُرُ أَمْرُ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّ قَوْمَكَ قَدْ جَعَلُوا فِيكَ الدِّيَةَ، وَأَخْبَرْتُهُمْ أَخْبَارَ مَا يُرِيدُ النَّاسُ بِهِمْ، وَعَرَضْتُ عَلَيْهِمُ الزَّادَ وَالمَتَاعَ، فَلَمْ يَرْزَآنِي وَلَمْ يَسْأَلانِي، إلَّا أَنْ قَالَ: «أَخْفِ عَنَا». فَسَأَلتُهُ أَنْ يَكْتُبَ لِي كِتَابَ أَمْنٍ، فَأَمْرَ مَا مُؤَلِي وَلَمْ وَيُومَ وَلَا اللهِ ﴿ اللهَ عَلْمَ مُنْ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عُولَا اللهُ الل

فلما فُتِحت المدائن في أيام عمر بن الخطاب في وجيء بكنوز كسرى إلى عمر فلما فُتِحت المدائن في أيام عمر بأن النبي في وعده أن يلبس سواري كسرى، وكان له سواران يلبسهما في يديه - يعني من الجواهر النفيسة - فأعطى عمر سواري كسرى لسراقة في.

[١] صحيح البخاري٣٩٠٦.

# باب ذِگر مروره ﷺ بأم معبد

١- مَـرُوْا عَلَى خَيْمَـةِ أُمِّ مَعْبَـدِ
 وَعِنْدَهَا شَاةٌ أَضَرَّ الْجُهْـدُ
 بِهَا، وَمَا بِهَا قُـوَى يَشْـتَدُّ
 وَعِنْدَهَا شَاةٌ أَضَرَّ الْجُهْـدُ
 بِهَا، وَمَا بِهَا قُـوَى يَشْـتَدُّ
 قَصَلَبَـتْ مَا قَـدْ كَفَاهُمْ وُسْعَا
 وَحَلَبَـتْ مَا قَـدْ كَفَاهُمْ وُسْعَا
 وَحَلَبَـتْ بَعْـدُ إِنَـاءً آخَـرَا
 تَـرَكَ ذَاكَ عِنْدَهَا وَسَـافَرَا

يقول: إن النبي ، ومَنْ معه مروا في الطريق على خيمة أم معبد، واسمها: عاتكة بنت خالد الخزاعية، وقد أسلمت بعد ذلك .

فمروا على خيمة أم معبد وكانت هي وزوجها لهم خيمة في طريق المسافرين، وكانت تسقي المارة الماء واللبن.

فمر النبي ﴿ ومَنْ معه (عَلَى خَيْمَةِ أُمِّ مَعْبَدِ وَهْيَ عَلَى طَرِيْقِهِمْ بِمَرْصَدِ) والمرصد: يعني مكان الراصد، وهو المراقِب يعني الذي يراقب الطريق، (بِمَرْصَدِ): يعني بمقعد ترصد فيه الطريق يعني تراقب فيه الطريق، وترصد المارين على الطريق بغرض سقيهم الماء واللبن.

فمر بها النبي ﴿ (وَعِنْدَهَا شَاةٌ أَضَرَّ الْجَهْدُ) يعني كان في ذلك الوقت كان عندهم جدب وقلة مرعى، فنظر النبي ﴿ فوجد عندها شاة، فقال: ما هذه؟ قالت: شاة أضر بها الجهد.

(وَمَا بِهَا قُوًى) يعني ليس بها قوى (تَشْتَدُّ) يعني تشتد بها حتى تلحق الغنم؛ لترعى معها، يعني هذه الشاة من ضعْفها أنها عاجزة عن اللحاق بالغنم، وأخبرته أن زوجها أخذ أغنامًا أخرى، وذهب يبحث لها عن مرعى، وهذه الشاة بقيت عندها وبها ضُر ولا تستطيع أن تخرج معها للرعي من شدة ضعفها.

فقال: هل بها من لبن؟ قالت: هي أجهد من ذلك، يعني هي أضعف من أن يكون بها لبن.

(فَمَسَحَ النَّبِيُّ مِنْهَا الضَّرْعَا) مسح النبي ﴿ ضرع الشاة، وورد أيضًا أنه مسح ظهر الشاة وضرعها، وسمى النبي ﴿ ودعا.

(فَحَلَبَتْ مَا قَدْ كَفَاهُمْ وُسْعَا) يعني: ما تحتمله طاقتهم من الرِّي، يعني أحضروا إناءً كبيرًا، وحلبوا الشاة وشرب النبي ﴿ ومَنْ معه، ثم حلب النبي ﴿ بعد ذلك إناءً آخر فملاً لها الإناء لبنًا من هذه الشاة التي كانت لا لبن فيها، وترك النبي ﴿ هذا الإناء مملوءًا عندها وسافر ﴿ واصل بعد ذلك طريقه.

ثم قدِم زوجها أبو معبد يسوق أعنزًا عجافًا، فلما رأى اللبن عجب، وقال: من أين، ولا حلوب في البيت؟! قالت: مر بنا رجل مبارك من حاله كذا وكذا، قال: صفي لي هذا الرجل الذي مر، فوصفت النبي أوصافًا ستأتينا في باب بعد قليل فيه ذِكْر أوصاف النبي من خلال حديث أم معبد لما وصفت النبي النبي الذوجها، فذكرت صفات النبي النبي النبي النبي الذوجها، فذكرت صفات النبي النبي

فلما وصفته قال أبو معبد: هو والله صاحب قريش الذي يبحثون عنه، وقد عزمت على صُحبته إن وجدت إلى ذلك سبيلًا، ثم واصل النبي الله طريق الهجرة.

وورد عن أسماء ، أنها قالت: فَمَكَثْنَا ثَلَاثَ لَيَالٍ مَا نَدْرِي أَيْنَ وَجِه رَسُولُ اللهِ ،

حَتَّى أَقْبَلَ رَجُلٌ مِنَ الْجِنِّ مِنْ أَسْفَلِ مَكَّةَ يَتَغَنَّى بِأَبْيَاتٍ مِنْ شِعْرٍ غِنَاءَ الْعَرَبِ، وَان النَّاس ليتبعونه يَسْمَعُونَ صَوْتَهُ وَمَا يَرَوْنَهُ، حَتَّى خَرَجَ مِنْ أَعْلَى مَكَّةَ وَهُوَ يَقُولُ:

جَزَائِهِ رَفِيقَيْنِ حَلَّا خَيْمَتَيْ أُمِّ مَعْبَدِ

وَقَعْدُهَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِمَرْصَدِ

وَمَقْعَدُهَا لِلْمُؤْمِنِينَ بِمَرْصَدِ

وَمَقْعَدُهُمُ إِنْ تَسْأَلُوا الشَّاةَ تَشْهَدِ

وَانَائِهَا فَإِنَّكُمُ إِنْ تَسْأَلُوا الشَّاةِ مُزْبِدِ

وَلَابِي مَصْدِيحٍ، ضَرَّةُ الشَّاةِ مُزْبِدِ

وَالنِي يَدُرُّ لَهَا فِي مَصْدَرٍ ثُمَّ مَوْدِدِ

جَزَى اللهُ رَبُّ النَّاسِ خَيْرَ جَزَائِهِ
هُمَا نَزَلا بِالْبِرِّ ثُمَّ تَرَوَّحَا
لِيَهْنِ بَنِي كَعْبٍ مَكَانُ فَتَاتِهِمْ
فيا لقصيٍّ مَا زَوَى اللهُ عَنْكُمُ
سَلُوا أُخْتَكُمْ عَنْ شَاتِهَا وَإِنَائِهَا
دَعَاهَا بِشَاةٍ حَائِلٍ فَتَحَلَّبَتْ
فَغَادَرَهُ رَهْنًا لَدَيْهَا لِحَالِبٍ

قَالَتْ أَسْمَاءُ: فَلَمَّا سَمِعْنَا قَوْلَهُ عَرَفْنَا حَيْثُ وَجَّهَ رَسُولُ اللهِ ، وَأَنَّ وَجْهَهُ إلى المُدِينَةِ.



## باب ذِكْر وصوله ﷺ إلى قباء

قباء: قرية صغيرة في ذلك الوقت، وهي الآن تُعتبر حيًّا من أحياء المدينة، لكن في ذلك الوقت كانت قرية صغيرة تبعد ثلاثة أميال عن المدينة، الآن مع توسع المدينة صارت حيًّا أو ضاحيةً من ضواحي المدينة النبوية.

#### قال رحمه الله:

نَزَلَهَا بالسَّعْدِ وَالْهَنَاءِ ١- حَــتَّى إِذَا أَتَى إِلَى قُبَـاءِ ٢- فِي يَـوْمِ الاثْنَـيْنِ لِثِنْتَى عَشْرَةُ مِنْ شَهْر مَوْلِدٍ، فَنِعْمَ الْهِجْرَةُ ٣- أَقَامَ أَرْبَعًا لَدَيْهِمْ، وَطَلَعْ فِي يَـوْمِ جُمْعَـةٍ، فَصَـلَّى وَجَمَـع: ٤- في مَسْجِدِ الْجُمْعَةِ، وَهْيَ أُوَّلُ مَا جَمَّعَ النَّبِيُّ فِيْمَا نَقَلُوْا ه- وَقِيْلَ: «بِلْ أَقَامَ أَرْبَعْ عَشْرَةْ فِيْهِمْ»، وَهُمْ يَنْتَحِلُونَ ذِكْرَهْ ٦- وَهُوَ الَّذِي أَخْرَجَهُ الشَّهِيْخَان لَكِنَّ مَا مَرَّ مِنَ الإثْيَان ٧- لِمَسْجِدِ الْجُمْعَةِ يَـوْمَ جُمْعَةِ: لاَ يَسْتَقِيْمُ مَعَ هَذِي الْمُدَّةِ إِلَى قُبَا كَانَتْ بِيَوْمِ الْجُمْعَةِ» ٨- إلّا عَلَى الْقَوْلِ: «بكوْنِ الْقَدْمَةِ

هنا يقول: إن النبي ﴿ وصل إلى قُباء ونزلها ﴿ بالسعد والهناء وسط ترحيب عظيم من الأنصار ﴿ ، وكانوا يترقبون قدوم رسول الله ﴾ ، ويخرجون على مشارف المدينة ينتظرون مجيء النبي ﴾ .

و كان المهاجرون والأنصار، يخرجون ينتظرون قدوم النبي الله كل يوم من أول النهار إلى أن يشتد الحر وقت الظهيرة، فيرجعون ويخرجون في اليوم التالي ينتظرون النبي الله على مشارف المدينة.

فَانْقَلَبُوا يَوْمًا بَعْدَ مَا أَطَالُوا انْتِظَارَهُمْ، فَلَمَّا أَوَوْا إلى بُيُوتِهِمْ أَوْفَى رَجُلٌ من الْيَهُود إلى أَطُم مِنْ آطَامِهِمْ (حصن من حصونهم) لِأَمْرٍ يَنْظُرُ الَيْهِ، فَبَصُرَ بِرَسُولِ اللهِ ﴿ وَأَصْحَابِهِ مُبَيِّضِينَ (عليهم الثياب البيض) يَزُولُ بِهِمُ السَّرَابُ، فَلَمْ يَمْلِكِ الْيَهُودِيُّ أَنْ قَالَ بِأَعْلَى صَوْتِهِ: يَا مَعْشَرَ الْعَرَبِ هَذَا جَدُّكُمُ الَّذِي تَنْتَظِرُونَ. فلبسوا السلاح وخرجوا فتلقوا النبي صَوْتِهِ: يَا مَعْشَرَ الْعَرَبِ هَذَا جَدُّكُمُ الَّذِي تَنْتَظِرُونَ. فلبسوا السلاح وخرجوا فتلقوا النبي مرحبين به ﴿ وقدموا به حتى وصل إلى قباء ﴿ ...

وجاء المسلمون يسلمون على النبي ﴿ وصاحبه أبي بكر و عامر بن فهيرة، فكان الأنصار الذين أسلموا ممَّنْ لم ير النبي ﴿ قبل ذلك كانوا ربما سلموا على أبي بكر بالنبوة، يقولون: السلام عليك يا رسول الله، يحسبونه النبي ﴿ فيشير إلى النبي ﴿ وهذا من تواضعه ﴿ وأنه ما كان عليه ثوب يُميّزه ولا جلس مجلسًا يترفع فيه عن مجلس صاحبه ﴿ فكان بعضهم ربما خلط بينه وبين الصديق ﴿ .

فهنا الناظم هي يناقش تاريخ وصول النبي في إلى قباء، فيقول: أهل السّير يعني علماء السيرة يروون في كتب السّير أن النبي في وصل إلى قباء يوم الاثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول، وأنه أقام أربعة أيام، في قباء وصلى الجمعة في قباء في قباء من قباء يوم الجمعة متوجهًا إلى المدينة على بُعد ثلاثة أميال فالأيام التي قضاها في قباء هي: الاثنين، والثلاثاء، والأربعاء، والخميس، وانصرف ظهر الجمعة.

فهذا الذي يرويه أهل السّير، يقول: لكن الرواية الأخرى التي رواها البخاري ومسلم في الصحيحين فيها: أن النبي الله أقام أربع عشرة ليلة في قباء، وليس فقط أربعة أيام.



قال: (وَهُمْ يَنْتَحِلُونَ ذِكْرَهُ) يعني: يميلون إلى هذا القول.

يقول: لكن الرواية التي فيها أنه أقام أربعة عشرة يومًا هذه لا تستقيم إلا على القول بأن قدوم النبي الله إلى قباء كان يوم جمعة.

فالأمر في ذلك يسير، وكما مرّ بنا فإن بعض التفاصيل في أحداث السيرة قد تختلف فيها الروايات لكن هذا لا يقدح في أصل الحادثة، هناك قدر مشترك بين الروايات وإن كان بعض الروايات مثلًا قد تكون مراسيل أو منقطعات، لكن تشترك في رواية أصل القصة وأصل الحادثة، وربما وقع اختلاف في بعض التفاصيل مثل يوم الدخول وعدد الأيام التي مكثها، لكن الروايات كلها تتفق على أن النبي أول ما دخل المدينة دخل إلى قباء، وأنه أقام في قباء وأنه صلى فيها جمعة على الأقل أو أكثر من جمعة ككن هنا الخلاف: هل يوم الدخول كان يوم الاثنين، أو أن يوم الدخول كان يوم جمعة، ومدة الإقامة هل هي أربعة أيام أو أربعة عشر يومًا؟

لكن طبعًا هنا في الموضوع الذي معنا إحدى الروايتين في الصحيحين، ولا شك أن ما كان في الصحيحين أرجح مما ليس في الصحيحين.

على كل حال؛ يذكر هنا بعد ذلك أن النبي ﴿ صلى الجمعة بقباء، وهو المسجد الذي أسسه النبي ﴿ وهو المسجد الذي أسسه النبي ﴿ في قباء، وهو المسجد المعروف إلى اليوم ، وهو المسجد الذي قال الله ﴿ فيه : ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوكَ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنْطَهَ رُواً وَٱللّهُ يُحِبُّ الْمُطّهِ رِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

وقد ذكرنا أن الصحابة هم كانوا يصلون الجمعة قبل هجرة النبي ، كانوا يصلون الجمعة في دار أسعد بن زرارة ، فلما قدِم النبي بني مسجد قباء ثم توجه إلى المدينة وبني مسجده، أي النبي الله لما وصل إلى قباء وضع أسس هذا المسجد الذي

أُسّس على التقوى من أول يوم.

طبعًا بالنسبة للآية الكريمة ورد حديث في صحيح مسلم أن النبي ، قال عن مسجده الشريف، المسجد النبوي: «هذا الذي أُسّس على التقوى من أول يوم».

وقالوا: هنا لا تعارض؛ فمسجد النبي هو مسجد أُسّس على التقوى من أول يوم، وهذا لا يعارض كون الآيات الكريمة نزلت بشأن مسجد قباء إلا أن لفظها يشمل أيضًا مسجد رسول الله ه، فهو أيضًا مسجد آخر أُسِّس على التقوى من أول يوم.

النبي ﴿ فِي المدة التي قضاها ﴿ فِي قباء، نزل على كلثوم بن الهدم وقيل: على سعد بن خيثمة ﴿ وجمعوا بينهما بأنه ﴿ نزل فِي البيتين، يعني أنه نزل على كلثوم بن الهدم ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يقضي بعض الوقت، ويستقبل الناس في بيت سعد بن خيثمة ﴿ اللهدم ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ يقضي بعض الوقت، ويستقبل الناس في بيت سعد بن خيثمة ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ونزل أبو بكر الصديق ، على خبيب بن إساف، وقيل: على خارجة بن زيد ،

فأسس النبي ، مسجد قباء وهو المسجد الذي أُسّس على التقوى من أول يوم، ثم طلع من بين أظهرهم يوم الجمعة.

القصد: أن النبي ﴿ خطب في هذا المسجد، عند بني عمرو بن عوف ، الذين كانوا يسكنون في منطقة قباء وأقام عندهم النبي .

قال:

٩- بَــنَى بِهَا (مَسْـجِدَهُ) وَارْتَحَلاَ لِطَيْبَـةَ الْفَيْحَـاءِ، طَابَـتْ نُزُلاَ
 ١٠- فَبَرَكَـتْ نَاقَتُــهُ الْمَأْمُــوْرَةْ بِمَوْضِعِ الْمَسْجِدِ فِي الظّهِــيْرَةْ

يقول: ارتحل النبي ه بعد أن بعدما بنى النبي ه مسجد قباء، و بناء المسجد في ذلك الوقت هو التأسيس اليسير، وإحاطة المكان بأسوار، وأعمدة خشب، والسقف



من سعف النخيل، وأشياء نحو هذا، فما كان البناء الذي يستغرق وقتًا طويلًا.

وارتحل النبي الله بعد صلاة الجمعة (لطّيبة الْفَيْحَاء) طيبة من أسماء المدينة النبوية المشرفة.

(فَبَرَكَتْ نَاقَتُهُ الْمَأْمُوْرَةْ) ناقة النبي ﴿ بركت في موضع معين؛ لأن النبي ﴿ لما دخل المدينة جعلوا يتنافسون على الأخذ بزمام ناقة النبي ﴿ ، كل منهم يريد استضافة النبي ﴿ فكان يقول لهم: دعوها النبي ﴿ فكان يعني: الله ﴾ أمرها بالتوجه إلى مكان معين، وهو مكان المسجد النبوي.

مر النبي الله أول شيء على بني سالم، فأخذوا بزمام الناقة، وأرادوا أن يستضيفوه عندهم، فقال: «دعوها فإنها مأمورة».

فمر بعد ذلك على بني ساعدة، فاعترضه سعد بن عبادة في رجال معه يريدون استضافة النبي هي فقال: «دعوها فإنها مأمورة».

وتجاوزهم إلى دار بني الحارث بن الخزرج فاعترضه سعد بن الربيع وعبد الله بن رواحة في رجال معهم، وطلبوا استضافة النبي ﴿ وأرادوا أن يأخذوا بناقته فقال: «دعوها فإنها مأمورة».

ثم مر بدار عدّي بن النجار من بني النجار -وهم أخوال النبي ، فقال: «دعوها فإنها مأمورة» حتى وصلت إلى دار بني مالك بن النجار، فلما وصلوا إلى دار بني مالك بن النجار بركت ناقة النبي في موضع المسجد.

وكان ذلك الموضع في ذلك الوقت مملوكًا لغلامين يتيمين من بني النجار.

فلما بركت ناقة النبي ١ وهو عليها لم ينزل، وثَبَتْ الناقة فسارت غير بعيد ثم

التفتت خلفها فرجعت إلى مبركها الأول، يعني بركت الناقة والنبي عليها، وقد أرخى لها زمامها وتركها تسير حيث وجهها الله في فالناقة بركت قليلًا ثم وثبت سارت قليلًا، ثم التفتت ورجعت إلى نفس المكان الأول وبركت فيه مرة أخرى.

ثم تحلحلت ووضعت جرانها، فاستقرت، فنزل عنها النبي ﴿ وذلك في وقت الظهيرة، فكان أقرب بيت من هذه الأرض التي بركت فيها الناقة هو بيت أبي أيوب الأنصاري ﴿ وَنزل رسول الله ﴿ وَأَدْخُلُ نَاقَتُهُ دَارُهُ وَنَزَلَ رَسُولَ الله ﴿ وَيَفَا عَلَى أَبِي أَيُوبِ الْأَنصاري ﴾ .

وقال النبي هي: «المرء مع رحله» يعني: أول شيء فعله أبو أيوب أنه أخذ رحْل النبي هي فال: «المرء مع النبي هي فال: «المرء مع رحله».

مكث النبي ﴿ فِي دار أبي أيوب الأنصاري ﴿ نحو ستة أشهر، تشرف فيها أبو أيوب بصحبة رسول الله ﴿ وضيافة النبي ﴿ وخلال هذه الفترة كان النبي ﴾ يبني مسجده، والحجرات -بيوت أزواج النبي ﴾ التي بناها ﴿ حلال هذه الأشهر الستة.

وكانت دار أبي أيوب هم من طابقين، ويفصل بينهما سقف من الخشب، هو أرض الطابق العلوي وسقف الطابق السفلي، فأراد أبو أيوب أن يكون النبي في الطابق الأعلى؛ حتى لا يعلو أبو أيوب سقفًا تحته رسول الله .

فقال النبي على: «السفل أرفق بنا»؛ لأنه يأتيه الضيوف، ويدخلون ويخرجون.

فوافق أبو أيوب على مضض أن يصعد إلى الطابق الأعلى، وكان متأذيًا من هذا، ويخشى أن يطأ على السقف بقوة فيزعج النبي .



قال أبو أيوب: فَكَانَ رَسُولُ اللهِ ، فِي سُفْلِهِ وَكُنَّا فَوْقَهُ فِي الْمَسْكَنِ.

فَلَقَدِ انْكَسَرَ حُبُّ (إِناء) لَنَا فِيهِ مَاءٌ، فَقُمْتُ أَنَا وَأُمُّ أَيُّوبَ بِقَطِيفَةٍ لَنَا مَا لَنَا لِحَافٌ غَيْرَهَا، نَنْشُفُ بِهَا الْمَاءَ تَخَوُّفًا أَنْ يَقْطُرَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﴿ مِنْهُ شَيْ فَيُؤْذِيَهُ.

فصعد النبي ﴿ بعد ذلك إلى الطابق الأعلى، ونزل أبو أيوب ﴿ إلى الطابق الأسفل ﴾ . الأسفل ﴾ .

وكان أصحاب النبي ، يأتونه ويزورونه في هذا البيت ويجلسون معه ، فيعلمهم مما علمه الله .

وكان الأنصار هم من جيران رسول الله ﴿ وغيرهم يرسلون الطعام إلى النبي ﴿ وَكَانَ الْأَنْصَارِ هَلَهُ اللهِ الْمُ كَانَ النبي ﴾ ويتعاهدون هذه الدار بإرسال الطعام إليها لإكرام النبي ﴾ وإكرام ضيوفه ...

والأرض التي بركت فيها الناقة - كما ذكرنا - كانت مملوكة لغلامين يتيمين من بني مالك بن النجار فساومهما النبي على هذه الأرض، والغلامان هما: سهل بن عمرو، وسهيل بن عمرو من بني مالك بن النجار، وكانا غلامين يتيمين في حجر معاذ بن عفراء، يعني يربيهما ويكفلهما معاذ بن عفراء .

و كانت مساحة الأرض مائة ذراع في مائة ذراع، فهذه مساحة المسجد الذي بناه النبي ، مائة ذراع في مائة ذراع.

وكانت هذه الأرض تشتمل على قبور من قبور أهل الجاهلية وفيها بعض النخيل فأمر النبي النخيل الذي فيها فقُطِع، وكان فيها أشجار غرقد، فأمر بالنخل وأشجار

الغرقد التي فيها فقُطعت، وأمر بقبور المشركين فنبِشت، وأُخرِج ما فيها من العظام ودُفِنت في مكان آخر، وكانت الأرض غير مستوية، وغير مهيأة فسُوِّيت الأرض، ثم شرع النبي على يبني المسجد ومعه أصحابه هي.

مساحة المسجد مائة ذراع في مائة ذراع، وبقية الأرض حول المسجد بُنيت فيها بيوت رسول الله .

فجعل النبي ﷺ أساس البناء ثلاثة أذرع على الأرض بالحجارة، ثم رفع البناء باللبن، اللبن: هو الطوب الذي يُعجَن من الطين ويُوضَع في الشمس حتى يجف.

والنخيل الذي قُطِع استُعمِل أعمدة للمسجد، الأعمدة من النخيل، والسقف من سعف النخيل، يعنى سُقِف المسجد بسعف النخيل.

وكان النبي ﴿ يحمل الحجارة مع أصحابه ﴿ وهم يحملون الحجارة لبناء المسجد، ويقول ﴿ : «اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة فاغفر للأنصار والمهاجرة»، وكانوا يُنشدون وهم يبنون المسجد، يقولون:

لئن قعدنا والنبي يعمل لذاك منّا العمل المُضلّل

فلما وجدوا النبي ، يعمل بيده الشريفة ، تشجعوا للمشاركة في بناء المسجد ونقْل الأحجار .

ثم إنه ه بعد بناء المسجد بدأ يبني بيوتًا حوله لنسائه ومواليه ه، فبنى الحجرات حول المسجد.

والحجرة في لغة العرب عكس ما هو متعارف عليه اليوم، اليوم يستعملون البيت وداخله حجرات، لكن الاستعمال العربي الصحيح أن الحجرة تشتمل على بيوت،



يعني كل غرفة يقال لها بيت، فإذا قيل مثلًا: حجرة عائشة ، فكأنها (شقة) ذات غرف يعني، كل غرفة يقال لها بيت، فالحجرة أكبر من البيوت، ومنه الحديث: «صلاة المرأة في بيتها خير من صلاتها في حجرتها، وصلاتها في حجرتها خير من صلاتها في مسجد قومها، وصلاتها في مسجدي هذا» فالبيت هو داخل الحجرة.

فبنيت الحجرات لرسول الله ، وآل بيته حول المسجد.

هنا يقول الناظم رحمه الله:

١١- فَحَــلَ فِي دَارِ أَبِي أَيُّوبَـا حَــتَى ابْتَــنى مَسْـجِدَهُ الرَّحِيْبَا
 (الرَّحِیْبَا): یعنی الواسع

١٢- وَحَـوْلَهُ مَنَـازِلًا لأَهْلِـهِ وَحَـوْلَهُ أَصْحَابُـهُ فِي ظِلَّـهِ

(وَحَوْلَهُ أَصْحَابُهُ فِي ظِلِّهِ) ، يعني: حول بيوت النبي ، بدأ بعض أصحاب النبي ، من المهاجرين يبتنون بيوتًا بالقرب من مكان رسول الله .

بعث النبي ﴿ زيد بن حارثة وأبا رافع إلى مكة، فقدِما عليه بفاطمة وأم كلثوم ابنتيه، وسودة بنت زمعة زوجة النبي ﴿ التي تزوجها بعد وفاة أم المؤمنين خديجة ﴿ وأمرهما أيضًا بإحضار أسامة بن زيد، وإحضار أمه، وهي أم أيمن (بركة الحبشية) ﴿ وهي زوجة زيد بن حارثة، ووالدة أسامة بن زيد، وهي حاضنة رسول الله ﴿ .

وبقيت زينب بنت النبي هم زوجها أبي العاص بن الربيع وفي هذا الوقت لم يكن تحريم زواج المشركين بالمسلمات قد نزل، وكانت زينب بنت النبي هم مسلمة وزوجها كان مشركًا، وفيما بعد سيأتينا أن زينب قدمت مهاجرة إلى النبي هو وزوجها

كان مشركًا، ثم إن النبي ﴿ ردّها إلى زوجها بالنكاح الأول لما أسلم زوجها بعد ذلك فردّها النبي ﴾ إليه بالنكاح الأول، يعني لم يجدد عقد النكاح؛ لأنها لم تتزوج بعده.

وقدم عبد الله بن أبي بكر ، أيضًا مهاجرًا ومعه عيال أبي بكر، وفيهم عائشة أم المؤمنين ، وأرضاها، فقدموا المدينة.

وأخذ الصحابة في يبنون مساكنهم حول بيت رسول الله في سواء كانوا من المهاجرين الذين هاجروا إلى المدينة ولم يكن لهم بيوت، أم من الأنصار في فلان، فالأنصار كانوا يتقاسمون المدينة حسب القبائل والأسر، يعني: هذه مساكن بني فلان، وهذه مساكن بني فلان، كل حي فيه قبيلة من قبائل الأنصار، فكثير من الأنصار بدؤوا يتركون مساكنهم، ويبنون مساكن بالقرب من بيت رسول الله في منطقة بني مالك بن النجار التي نزل فيها النبي في، وجعلوا يرحلون، يعني الأنصار يتركون مساكنهم ويبنون بجوار رسول الله في .

قال:

أَشْرَقَ مَا قَدْ كَانَ مِنْهَا أَسْوَدَا فَرَالَ دَاؤُهَا بِهَذَا الْجَاهِ مَا كَانَ مِنْ حُمَّى بِهَا لِلْجُحْفَةِ يَدْخُلُهَا، فَحِرْزُهَا حَصِيْنُ

١٣ - طَابَتْ بِهِ طَيْبَةُ مِنْ بَعْدِ الرَّدَى
 ١٤ - كَانَتْ لَمِنْ أَوْبِ أَرْضِ اللهِ
 ١٥ - وَنَقَلَ اللهُ بِفَضْ لِ رَحْمَةِ:
 ١٦ - وَلَيْسَ دَجَّالُ وَلاَ طَاعُونُ

يقول: لما هاجر النبي ﴿ إلى طيبة - وهي المدينة النبوية - (طَابَتْ بِهِ) ﴿ و(أَشْرَقَ مَا قَدْ كَانَ مِنْهَا أَسْوَدَا) يعني ذهب عنها (الرَّدَى) الردى: هو الهلاك، ويأتي بمعنى: الكفر، يعنى وما كان فيها من كفر وضلال قبل مجيء الرسول ﴿ فَذهب الردى،



وذهب ما كان سيئًا فيها، وحلَّ فيها الخير وحلَّت فيها البركة.

(كَانَتْ لَمِنْ أَوْبِاً أَرْضِ اللهِ) يعني كانت المدينة بها وباء ومرض، فكان بها الحمى، والمهاجرون الله المدينة كثير منهم أصابتهم الحمى، وصعب عليهم طقس المدينة وطبيعتها.

(فَزَالَ دَاؤُهَا) يعني بفضل الله في والله على النبي في مباركًا وتحصل البركة فيما مسّه النبي في وفي آثاره في البركة يعني الشرعية في آثار المصطفى في فهنا بركة دعاء النبي في أنه دعا في بأن يزول الوباء عن المدينة، واستجاب الله في دعاءه، وذهب عنها الوباء وانتقل بفضل الله في (مَا كَانَ مِنْ حُمَّى) في المدينة انتقل إلى (لِلْجُحْفَةِ) وهي قرية بين المدينة ومكة، وهذه القرية سُميت بذلك؛ لأن السيل أجحفها، كان نزل فيها سيل فجرف القرية ودمّرها، فدعا النبي في أن ينقل الله حمى المدينة إلى الجحفة، قال النبي في: «اللهم انقل حمّاها إلى الجحفة»؛ فانتقلت الحمى إلى الجحفة وسلمت المدينة من هذا الوباء.

ثم ذكر أن المدينة لا يدخلها الدجال ولا يدخلها الطاعون ففيها حرز حصين من الدجال؛ الدجال لا يستطيع دخول مكة ولا المدينة في آخر الزمان، وتقف الملائكة حرسًا على أنقاب مكة والمدينة يمنعون الدجال من دخولهما، وكذلك المدينة لا يدخلها الطاعون كما ذكر المؤلف، وورد هذا في بعض الأحاديث.

قال:

١٧- أَقَامَ شَـهْرًا، ثُمَّ بَعْد نَزَلَتْ عَلَيْهِ إِتْمَامُ الصَّلاَةِ أُكْمِلَتْ
 يقول: إن النبي ﴿ بعد أن أقام شهرًا في دار أبي أيوب الأنصاري ﴿ نزل عليه إتمام

الصلاة وإكمال الصلاة؛ وذلك أن الصلاة أول ما فُرضت فُرضَت ركعتين ركعتين.

كما جاء في حديث عائشة ، قالت: « فُرِضَتِ الصَّلَاةُ رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ فِي الْحَضَرِ وَالسَّفَرِ، فَأُقِرَّتْ صَلَاةُ السَّفَرِ، وَزِيدَ فِي صَلَاةِ الْحَضَرِ »[١]

فورد في بعض الروايات أن زيادة الصلاة كانت بعد شهر من هجرة النبي إلى المدينة، فكان يصلي كل صلاة من الصلوات الخمس ركعتين ركعتين، ثم زيدت الصلاة فجُعلت الظهر أربعًا، والعصر أربعًا، والعشاء أربعًا، وجُعلت المغرب ثلاثًا، وبقي الفجر ركعتين.

والرواية الثانية: أن الصلوات أول ما فُرِضت فُرضت ركعتين فقالوا: إن الصلاة لما فرضها الله خمسين صلاة في اليوم والليلة، ثم خففها إلى خمس، فلما كانت خمسين كانت كل صلاة ركعتين.

ثم لما خُففت إلى خمس، خُففت إلى خمس منها صلوات رباعية وصلوات ثلاثية، فبعض العلماء يرى أن الصلاة من أول يوم صلاها فيها النبي بعد المعراج كانت على هذا العدد من الركعات، ثم الظهر أربعًا والعصر أربعًا والمغرب ثلاثًا والعشاء أربعًا، ويكون تفسير: (وزيدت في الحضر) أنها فُرِضت ركعتين يعني في السماء، وزيدت بعد ذلك، وأُقِرَت الصلاة ركعتين في السفر.

لكن الذي أخذ به المؤلف هنا: أن الصلاة زيدت بعد شهر من هجرة النبي ، وأنه خلال الفترة التي قبل ذلك من فرضها يوم الإسراء إلى ذلك الوقت كان يصلي كل صلاة من الخمس ركعتين.

<sup>[1]</sup> البخاري ٣٩٣٥ ومسلم ٦٨٥.



# ١٨- أَقَامَ مِنْ شَهْرِ رَبِيْعِ لِصَفَرْ يُبْنَى لَهُ مَسْجِدُهُ وَالْمُسْتَقَرْ

يقول: بقي من شهر ربيع لشهر صفر في ذلك الوقت، كان يُبنَى مسجد النبي ، الله مستحد النبي ، والمُسْتَقَرُ ) يعني وحجرات النبي في وأزواجه خلال هذه المدة.

من شهر ربيع الأول إلى شهر صفر: يعني تقريبًا أحد عشر شهرًا، كانت تُبنَى حجرات أزواج النبي في خلال هذه الفترة يعني شيئًا فشيئًا، لكن كما ذكرنا خلال ستة أشهر كان النبي في بيت أبي أيوب، وبدأ أولًا ببناء المسجد وبدأ الصلاة في المسجد، ثم بدأت بيوت النبي في تُبنى. ومدة بناء المسجد مع البيوت التي حوله استغرقت نحو سنة أو أحد عشر شهرًا.

قال:

## ١٩- وَوَادَعَ الْيَهُ وَدَ فِي كِتَابِ مِا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا أَصْحَابِهِ

الآن يبدأ بالكلام عن أحداث السنوات الهجرية، فالسنة الأولى من الهجرة: كان أبرز أحداثها بناء المسجد النبوى الشريف.

ثم ذكر من أحداث هذه السنة: أن النبي ﴿ (وَادَعَ الْيَهُودَ) يعني صالحهم النبي ﴿ وَجعل بينه وبينهم عهدًا، بين اليهود (وَبَيْنَ مَا أَصْحَابِهِ) يعني: وبين أصحابه، يعني (ما) هنا زائدة للتوكيد.

والكتاب الذي كتبه النبي هي فيه معاهدة بينه هي وبين اليهود، يعني نَصُّ الكتاب قال: « هذا كتاب من محمد رسول الله بين المؤمنين من قريش ويثرب ومَنْ تبعهم فلَحِق بهم وجاهد معهم أنهم أُمة واحدة من دون الناس»

المؤمنون من قريش: هم المهاجرون، والمؤمنون من يثرب: هم أهل المدينة

الأنصار، ومَنْ تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم: من أي قبيلة كانوا، من أي بلد كان، أنهم أُمة واحدة من دون الناس وهي أُمة الإسلام، إنما المؤمنون إخوة.

قال: «وأن مَنْ تبعنا من اليهود كان له النصرة والأسوة غير مظلومين» كان له النصرة والأسوة: يعني مَنْ تبعنا من والأسوة: يعني مَنْ تبعنا من اليهود ننصره ونواسيه، غير مظلومين: ننصرهم على مَنْ ظلمهم، فلو اعتدى أحد على اليهود الذين في رعاية الدولة الإسلامية فإننا ننصرهم على عدوهم وندفع عنهم الظلم.

«وأنه لا يحل لمؤمن أقرّ بما في هذه الصحيفة أن ينصر مُحدِثًا ولا يؤويه» المُحدِث هنا بمعنى: الظالم، مَنْ أحدث حدثًا بمعنى: ظلم، فلا يحل لمؤمن أن ينصر مُحدِثًا ولا أن يؤويه: يعني أن ينصر ظالمًا أو يؤوي ظالمًا، بل على المؤمنين أن يخلوا بين الظالم وبين الاقتصاص منه وأخذ الحق منه وردّه إلى أصحابه.

«وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرّده إلى الله ورسوله» 🕮.

فكانت هذه صيغة المعاهدة التي كتبها النبي ﷺ بينه وبين اليهود.

قال:

# ٠٠- وَكَانَ بَدْءُ الْأَمْرِ بِالإِذَانِ رُؤْيَا ابْنِ زَيْدٍ، أَوْ لِعَامٍ ثَانِ

من أحداث السنة الأولى أيضًا: المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار، آخَى النبي هي بينهم وقالوا: هذه كانت مؤاخاة أولى، ثم آخى بينهم ثانية بعد غزوة بدر، فكانت هناك مؤاخاة في العام الأول، ثم مؤاخاة أخرى ستأتي بعد غزوة بدر إن شاء الله.

ومن أحداث السنة الأولى أيضًا: بدء الأذان، قال: (وَكَانَ بَدْءُ الأَمْرِ بِالإِذَانِ).



(رُؤْيَا ابْنِ زَيْدٍ، أَوْ لِعَامٍ ثَانِ) وقيل: إن الأذان فُرِض في العام الثاني، يعني قيل: إن الأذان في العام الأول وهو الأشهر -، وروي أن الأذان فُرض في العام الثاني.

وبداية تشريع الأذان كانت برؤيا لعبد الله بن زيد هي؛ وذلك أنهم كانوا يصلون، قبل أن يُشرَع الأذان، فكان الناس يجتمعون في مواقيت الصلاة بغير دعوة، يعني يراقبون مواقيت الصلاة.

مواقيت الصلاة علّمها جبريل للنبي ﴿ فِي أُول يوم فُرِضت فيه الصلوات الخمس، يوم المعراج، فأول صلاة من الصلوات الخمس صلاها النبي ﴾ كانت صلاة الظهر لأنه عُرج به وقت صلاة الفجر.

فأول صلاة حضر وقتها كانت صلاة الظهر بعد أن فُرضت الصلوات الخمس.

فبعث الله ﴿ جبريل ﴿ فصلى إمامًا بالرسول ﴿ يومين متتاليين، خمس صلوات ثم خمس صلوات، صلى به خمس صلوات في اليوم الأول، جبريل يؤم النبي ﴿ ليعلمه بأمر من الله ﴾ مواقيت الصلاة، وليعلمه أيضًا صفة الصلاة وهيئات الصلاة، فجعل جبريل يصلي، والنبي ﴿ يأتم به.

فصلى بالنبي الصلوات في اليوم الأول في أول وقتها، كل صلاة في أول وقتها، عني صلى به الظهر حين زالت الشمس، وصلى به العصر في اليوم الأول حين صار ظل كل شيء مثله، وصلى به المغرب حين غربت الشمس، والعشاء حين غاب الشفق، والفجر حين بزغ الفجر. هذا في اليوم الأول.

وفي اليوم الثاني: صلى به كل صلاة من هذه الصلوات الخمس في آخر وقتها، فصلى به الظهر حين صار ظل كل شيء مثله، وهو الوقت الذي صلى فيه العصر بالأمس، وصلى به العصر حين صار ظل كل شيء مثليه، وصلى به المغرب حين وجبت



الشمس وقتًا واحدًا لم يحد عنه، وصلى به العشاء حين مضى ثلث الليل، وصلى به الفجر حين أسفر جدًا أي: أضاء واقترب شروق الشمس.

ثم قال جبريل للنبي ١٠٤ ما بين هذين الوقتين وقت، فعلمه مواقيت الصلاة.

نرجع إلى موضوع الأذان: فكان الناس يجتمعون لمواقيت الصلاة كما علمهم النبي هي؛ إذا زالت الشمس أي: بعد ما تكون الشمس في منتصف السماء ثم تزول، يعني أول بداية تحرّك للشمس عن منتصف السماء فهذا وقت الظهر، فيجتمعون في هذا الوقت ويراقبون المواقيت، ويجتمعون.

ثم إنهم اهتموا لهذا الأمر، ووجدوا مشقة في الاجتماع لمواقيت الصلاة من غير علامة تُعلِمهم بدخول وقتها، فأخذوا يشيرون على النبي أن يتخذ ناقوسًا كناقوس النصارى، أو يتخذ بوقًا كبوق اليهود يُعلِمهم بوقت الصلاة، فلم يعجبه ذلك، وكان النبي النبي لا يريد أن يكون شعار المسلمين كشعار اليهود والنصارى في مواقيت الصلاة.

ففي تلك الليلة رأى عبد الله بن زيد هذا الناقوس؟ قال: وما تصنع به؟ قال: ندعو به يحمل ناقوسًا، فقال له عبد الله: أتبيع هذا الناقوس؟ قال: وما تصنع به؟ قال: ندعو به للصلاة، قال: أفلا أدلك على خير منه؟ قال: وما هو؟ قال: تقول: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، إلى آخر ألفاظ الأذان.

ثم استأخر غير بعيد ثم قال: تقول إذا قمت إلى الصلاة: الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمدًا رسول الله إلى آخر ألفاظ الإقامة.

فأخبر بها رسولَ الله ﴿ فقال ﴿: «إنها رؤيا حق إن شاء الله، قم مع بلال فألقها عليه؛ فإنه أندى منك صوتًا» يعني صوته أعلى وأحسن منك، نداوة الصوت: ارتفاعه مع حُسنه، فقال: «قم فألقها على بلال» يعني قم علّم بلالًا هذا الذي رأيته في الرؤيا



«فإنه أندى منك صوتًا، ففعل».

«فلما سمعها عمر ، وهو في بيته» ، فخرج عمر وهو يجر إزاره يقول: والذي بعثك بالحق، لقد رأيت مثل ما رأى، فقال النبي ؛ «لله الحمد».

وفي هذه السنة أيضًا كان إسلام عبد الله بن سلام الذي كان كبير أحبار اليهود، وكبير علمائهم ، وقصة إسلامه معروفة: أنه جاء إلى النبي ، والنبي في قباء، يعنى قبل أن يدخل المدينة .

وكان عبد الله بن سلام ينتظر مبعث النبي الخاتم، وكان كبير علماء اليهود وسيدهم، وهو من أسرة علم فيهم؛ فأبوه كان أيضًا حَبْر اليهود، وكبير أحبارهم في المدينة، فكان ينتظر مبعث النبي في فلما سمع بقدوم النبي في إلى قباء ذهب إليه يلقاه ويتبين فيه العلامات الموجودة في كتبهم، فوجدها في رسول الله في فآمن بالنبي في واتبعه، وكان اسمه الحصين بن سلام النبي في سماه: عبد الله بن سلام.

فالقصد: أن عبد الله بن سلام لما أسلم الله قال للنبي أن اليهود قوم بهت؛ يعني أهل بهتان، البهت: هو الافتراء، يعني يفترون الفرية التي تبهت المفترى عليه يعني تُدهشه من فظاعتها وعدم توقعه إياها، قال: إن اليهود قوم بُهت فإن علموا بإسلامي بهتوني بما ليس في، فأشار عبد الله بن سلام على النبي أن يُحضِر اليهود، ويسألهم عنه قبل أن يُحضِر اليهود، ويسألهم عنه قبل أن يُخبرهم أنه أسلم، فحضر اليهود عند النبي ، فسألهم: «كيف عبد الله بن سلام فيكم؟» فقالوا: هو سيدنا وابن سيدنا، وحبرنا وابن حبرنا، وخيرنا وابن خيرنا، وأخذوا يثنون عليه ويمدحونه، فقال لهم النبي أله وكان عبد الله بن سلام في الدار مختبئًا عنهم الله عنهم الله عنه وسيدنا.

فخرج عبد الله بن سلام أمامهم وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا رسول الله، فقالوا: هو شرنا وابن شرنا، وأخذوا يسبونه، ويسبون أباه، ويذكرونه بكل سوء، وغيروا كلامهم لما أسلم .

قال: (أَوْ لِعَامٍ ثَانِ) يعني الأذان شُرِع في العام الأول، وقيل: في العام الثاني. قال:

٢١- فَفِيْهِ وَ فَرْضُ ) الصَّوْمِ وَالزَّكَاةِ لِلْفِطْرِ، وَالْعِيْدَيْنِ بِالصَّلاَةِ
 ٢٢- فَفِيْهِ فَرْضُ ) الصَّوْمِ وَالزَّكَاةِ لِلْفِطْرِ، وَالْعِيْدَيْنِ بِالصَّلاَةِ
 ٢٢- بِخُطْبَتَيْنِ بَعْدُ، وَالأُضْحِيَّةُ لَكَةً مَالِهِمْ، وَالْقِبْلَةُ:
 ٣٣- لِلْمَسْجِدِ الْخُرَامِ، وَالْبِنَاءُ بِعَائِشٍ، كَذَلِكَ الزَّهْرَاءُ

هنا يشير إلى أبرز أحداث السنة الثانية من الهجرة، ففي العام الثاني من الهجرة فُرض الصوم، وفُرضت زكاة الفطر، وشُرعت صلاة العيدين، قال: (وَالزَّكَاةِ لِلْفِطْرِ، وَالْعِيْدِينِ) يعني وفي هذا العام شُرعت صلاة العيدين، وهنا عبر عن صلاة العيدين بقوله: (فُرِض) فنقول: مذاهب الفقهاء فيها كالتالي: منهم مَنْ قال: صلاة العيدين فرض عين على كل مَنْ تجب عليه صلاة الجمعة، وهذا قول الإمام أبي حنيفة رحمه الله.

وقال الإمام أحمد: صلاة العيدين فرض كفاية، يعني كل بلد يجب أن تقام فيها صلاة العيد، لكن إذا شهدها بعض المسلمين سقط الإثم عن الباقين، لكن يأثم المسلمون جميعًا إذا لم تُقَم صلاة العيد في مدينتهم أو بلدهم.

وعند الإمامين مالك والشافعي: صلاة العيدين سُنة من السنن.

فالقصد: أنه كان تشريع صلاة العيد أو الأمر بصلاة العيدين (بِخُطْبَتَيْنِ بَعْدُ) أي:



والخطبتان بعد صلاة العيد، صلاة العيد تُصلى ركعتين ثم يخطب الإمام بعدها خطبتين كما يخطب للجمعة.

فهذا كان أيضًا في العام الثاني.

قال: (وَالْأُضْحِيَّةُ) يعني أيضًا أُمِر بالأضحية في هذا العام الثاني.

(كَذَا زَكَاةِ مَالِهِمْ) كذلك زكاة المال فُرِضت في العام الثاني من الهجرة.

(وَالْقِبْلَةُ: لِلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ) يعني وتغيرت القبلة إلى المسجد الحرام بعد أن كانوا يستقبلون بيت المقدس منذ أن فُرِضت الصلاة يوم الإسراء والمعراج إلى ذلك الوقت، وحتى قبل أن تُفرَض الصلاة كان النبي ، والمسلمون إلى بيت المقدس، وعلى رأس بضعة عشر شهرًا من هجرة الرسول ، يعني في العام الثاني تحوّلت القبلة إلى الكعبة المشرفة.

وكما مر بنا كان النبي ﴿ وهو في مكة يستقبل بيت المقدس لكن يجعل الكعبة بينه وبين بيت المقدس، لكن لما انتقل النبي ﴿ إلى المدينة أصبح لا يستطيع أن يستقبل الكعبة وبيت المقدس في نفس الوقت؛ لأن مكة في اتجاه الجنوب، وبيت المقدس في اتجاه الشمال فجعل يُقلّب وجهه ﴿ يعني يتضرع إلى الله ﴿ في الدعاء، أن يُحوّل الله القبلة إلى الكعبة فأنزل الله ﴾:

﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَىٰهَا ۚ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِٱلْحَرَامِ ﴾[البقرة: ١٤٤]..

قال: (وَالْبِنَاءُ بِعَائِشٍ، كَذَلِكَ الزَّهْرَاءُ) يعني كذلك في العام الثاني بنى النبي بأم المؤمنين عائشة به وكان النبي في قد عقد عليها وهي بنت ست سنين، وكان بناؤه بها عليها أن بلغت تسع سنين، وصارت مهيأة لدخول النبي في عليها، وكان هذا في

العام الثاني من هجرة النبي ه.

وكذلك بناء على ها بفاطمة ها وأرضاها، كان في العام الثاني من الهجرة، وهي أصغر بنات النبي الله.

قال:

ذكر هنا آخر أحداث السنة الثانية: غزوة بدر الكبري.

فالمؤلف يسرد أبرز أحداث الأعوام الهجرية العشرة التي قضاها الرسول في في المدينة، النبي مكث في المدينة عشر سنين فيذكر أبرز الأحداث التي حدثت خلال هذه الأعوام؛ لأن وفاة النبي كانت في شهر ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة لكن بعد ذلك -إن شاء الله- سيذكر بابًا في غزوات رسول الله في، يذكر فيه بعضًا من تفاصيل أحداث كل غزوة من هذه الغزوات، لكن هنا فقط يذكر الغزوات الكبرى مؤرخًا لها وذاكرًا السنة التي وقعت فيها.

فقال: السنة الثالثة من الهجرة أبرز أحداثها: دخول النبي ﴿ بحفصة بنت عمر (الْقَانِعَةِ) يعني من القنوت: الذي هو العبادة وطول القيام لله ﴿ وذلك أنه لما حصل فيما بعد أن طلّق النبي ﴿ حفصة فجاء جبريل ﴿ بوحي من الله ﴾ يقول: إن الله ﴾ يأمرك أن تُراجع حفصة؛ فإنها صوّامة قوامة، صوامة قوامة: كثيرة الصيام، كثيرة القيام لله ﴾ كانت عابدة ﴿ ...

(وَالزَّيْنَيْنِ) يعني أيضًا في السنة الثالثة: كان دخول النبي ﴿ بزينب بنت خزيمة الحارثية ﴿ وأرضاها.

أما زينب بنت خزيمة الحارثية في فكانت تُكنّى بأم المساكين؛ لكثرة صداقاتها في وإطعامها المساكين، وأما زينب بنت جحش في وأرضاها، فهي التي جاء ذِكْرها في القرآن في قوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيَّدُ مِنْهُم وَطَرًا زَوَّجْنَكُها لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِ آرُوَجِ أَدْعِيَآبِهِم إِذَا قَضَوْ إِمنَهُنّ وَطَرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]..

فكانت زينب بنت جحش في قبل أن يتزوجها النبي في زوجة لمولاه زيد بن حارثة، وكان النبي في كان قد تبنى زيد بن حارثة في الجاهلية قبل أن ينزل تحريم التبني، فلما نزل تحريم التبني، وقال تعالى: ﴿ اَدْعُوهُمْ لِأَبَابِهِمْ ﴾[الأحزاب: ٥] أراد الله في أن يُبطِل عادات أهل الجاهلية في موضوع التبني، كان مَنْ تبنى شخصًا صار كابنه، ولا يحل له في الجاهلية أن يتزوج بزوجة ابنه من التبني كما لا يحل أن يتزوج بزوجة ابنه من النبني كما لا يحل أن يتزوج بزوجة ابنه من النبني حما لا يحل أن يتزوج بزوجة ابنه من النسب، فأراد الله في أن يُبطِل هذه العادات، وأمر نبيّه الكريم في بالزواج بزينب بنت جحش في.

من أحداث السنة الثالثة أيضًا أنه (بَنَى ابْنُ عَفّان بِأُمّ كُلْثُومٍ) ، عثمان بن عفان تزوج أم كلثوم بنت رسول الله ، وكان عثمان بن عفان كما مر بنا من قبل كان قد هاجر إلى الحبشة مع زوجته الأولى وهي رقية بنت محمد وكان عثمان بن عفان وزوجته رقية بنت رسول الله من أوائل المهاجرين إلى الحبشة، ثم إن رقية وأرضاها توفيت، وكانت أم كلثوم قد حضرت من مكة فزوّجه النبي بابنته الثانية أم كلثوم بعد وفاة رقية من وأرضاها.

قال: (وَفِيْهِ الْجَمْعَانْ: الْتَقَيَا بِأُحُدٍ) من أحداث السنة الثالثة: التقاء الجمعين بأحد،

غزوة أُحد وقعت في هذه السنة الثالثة.

فهذه أبرز أحداث السنة الثالثة.

نأتي إلى أحداث السنة الرابعة قال:

٢٦- الْتَقَيَا بِأُحُدِ. وَ (الرَّابِعَةْ)
 ٢٧- وَغَــزْوُهُ بَنِي النَّضِيْرِ وَجَلَوْا
 ٢٨- وَقَائِلُ: «فِيْهَا الصَّلاَةُ قُصِرَتْ
 ٢٩- وَقِيْلَ: «فِيْهَا آيَــةُ التَّيَمُّمِ»
 ٣٠- وَقِيْلَ: «فِيْهَا آيَــةُ التَّيَمُّمِ»
 ٣٠- وَقِيْلَ: «فِي الْخَمْسِ». ....

بِئُرُ مَعُونَةٍ بِتِلْكَ الْفَاجِعَةُ ذَاتُ الرِّقَاعِ بَعْدَهَا كَمَا حَكُوْا وَاتُ الرِّقَاعِ بَعْدَهَا كَمَا حَكُوْا وَالْخَمْرُ حُرِّمَ»، اوْ ففي الَّتِي خَلَتْ كَذَا صَلاَةُ الْخَوْفِ، مَعْ خُلْفٍ نُمِيْ

الآن يتكلم عن أحداث السنة الرابعة، فقال: أبرز أحداث السنة الرابعة: سرية (بِئُرُ مَعُونَةٍ) عرفنا أن المعارك التي وقعت في زمن النبي ﴿ إذا شارك فيها الرسول ﴿ شُميت غزوة، وإذا لم يشارك فيها النبي ﴿ شُميت سرية.

فسرية (بِعُرُ مَعُونَةٍ) سرية أرسلها النبي بي بقيادة المنذر بن عمرو به أرسله النبي ومعه سبعون من القراء، والقراء كما مر بنا هم حفظة القرآن العالمون به فالقراء في زمن النبي كانت تُطلَق بمعنى العلماء والفقهاء، فتقسيم العلماء إلى: قارئ، وفقيه، ومُحدِّث إلى آخره، ما كان موجودًا في زمن النبي به وكانوا لا يتجاوزون عشر آيات حتى يعلموا معانيها، ويعملوا بما فيها؛ فكان القراء هم العلماء وهم الفقهاء في نفس الوقت، فهؤلاء القراء كانوا سبعين من القراء من حفظة القرآن الكريم، وكانوا من علماء الصحابة



وبعثهم النبي ﴿ فِي سرية فخرج عليهم عامر بن الطفيل بقومه فقتل القراء جميعًا إلا كعب بن زيد وعمرو بن أمية الضمري ﴿ هذان من القراء الذين شهدوا بئر معونة ونجوًا، وبقية القراء استشهدوا ﴿ ...

وكانت فاجعة عظيمة كما ذكر المؤلف؛ فقد حزن النبي الله حزنًا شديدًا على هؤلاء القراء هم، وقنت النبي الله شهرًا يدعو على هؤلاء الذين قتلوا القراء بنو عامر، قنت النبي الله شهرًا يدعو عليهم في صلاته.

وفي هذا العام أيضًا كانت (غَزْوة بَنِي النَّضِيْرِ) في شهر ربيع الأول من هذه السنة.

وبنو النضير: هم قبيلة من قبائل اليهود الثلاثة التي كانت تقيم في المدينة، وهم: بنو النضير، وبنو قينقاع، وبنو قريظة، ففي السنة الرابعة وقعت غزوة بني النضير، حاصرهم النبي وخرّب بيوتهم، وحرق نخيلهم، فسألوه الجلاء فأذِن لهم النبي في الجلاء من المدينة؛ وهذا لأنهم كانوا نقضوا عهودهم مع النبي وأعانوا أعداء النبي وأجلاهم النبي وجعل لهم ما حملت الإبل إلا الحلقة - السلاح - فأذِن لهم أن يُحمّلوا إبلهم، ولهم ما استطاعت إبلهم أن تحمله أن يأخذوه معهم لكن يتركون السلاح، لا يأخذون معهم لكن يتركون

وفيهم نزلت آيات سورة الحشر.

كذلك من أحداث السنة الرابعة: غزوة (ذَاتُ الرِّقَاعِ) وسُميت (ذَاتَ الرِّقَاعِ)؛ لأن الصحابة هي كانت تقطعت نعالهم، وجعلوا يلفون الخِرَق على أرجلهم، الرقاع: هي الخِرَق التي كانوا يلفونها على أرجلهم لقِلّة ما معهم من نعال.

قال: (وَقَائِلٌ: «فِيْهَا الصَّلاَةُ قُصِرَتْ) قال بعض الأئمة: إن الصلاة الرباعية قُصِرت إلى ركعتين في السفر وهذا كان في العام الرابع.

وفي العام الرابع أيضًا نزل تحريم الخمر، نزل تحريم شُرْب الخمر، (وَالْخَمْرُ حُرِّمَ اوْ فَفِي الَّتِي خَلَتْ) وقال بعضهم: إنها حُرِّمت في السنة التي خلت وهي الثالثة.

قال: (وَقِيْلَ: «فِيْهَا آيَةُ التَّيَمُّمِ») من أحداث السنة الرابعة على قول لبعض العلماء: أن تشريع التيمم لفاقد الماء أو العاجز عن استعمال الماء، عِوضًا عن الوضوء والاغتسال كان في العام الرابع.

وقيل أيضًا: إنه شُرع فيه صلاة الخوف، قال: (كَذَا صَلاَةُ الْخَوْفِ، مَعْ خُلْفٍ نُمِيْ وَقِيْلَ: «فِي الْخَمْسِ»).

بالنسبة لصلاة الخوف فقيل: إن صلاة الخوف شُرعت في السنة الرابعة في غزوة ذات الرقاع، وقيل: إنما شُرعت في السنة الخامسة، وقيل: غير ذلك.

قال:

٣٠ ......(وَفِيْهِ) نَزَلَتْ آيُ الْحِجَابِ، وَالْخُسُوفُ صُلِّيتْ:
 ٣٦ لِقَمَ رِ، وَفِيْهِ غَرْوُ الْخُنْدَقِ مَعَ قُرَيْظَ ہِ، مَعَ الْمُصْطَلِقِ:
 ٣٢ عَلَى الصَّحِیْدِ، وَبِهَا جُویْرِیَةْ بَنَی بِهَا، وَالاَفْ كُ أَوْ فِی الآتِیَةْ

هنا يتكلم عن أبرز أحداث السنة الخامسة من الهجرة:

قال: (وَفِيْهِ) نَزَلَتْ آيُ الْحِجَابِ) نزلت آية الحجاب: فرض الحجاب كان في السنة الخامسة.

(وَالْخُسُوفُ صُلِّيَتْ: لِقَمَرٍ) يعني خُسِف القمر وشُرِعت صلاة الخسوف في هذه السنة أيضًا.

ڣؿٛ ٲڣؿؖڹٛٲڵۺؽ؆ڿٳڣڟڵۼٟڒڣؽ ٵڣؿؖڹٛڵۺؽ؆ڿ

(وَفِيْهِ غَزْوُ الْخَنْدَقِ مَعَ قُرَيْظَةٍ، مَعَ الْمُصْطَلِقِ عَلَى الصَّحِيْحِ) يعني فيه وقعت غزوة الخندق وهي غزوة الأحزاب، وغزوة بني قريظة أي: فيه غزا النبي على يهود بني قريظة، وغزوة بني المصطلق، هذه كلها من أحداث السنة الخامسة، وتفاصيل هذه الغزوات إن شاء الله كما ذكرنا سيأتينا بإذن الله.

وبني فيها النبي ، أم المؤمنين جويرية بنت الحارث المصطلقية .

وحادثة الإفك أيضًا وقعت في هذه السنة لما اتهم المنافقون أم المؤمنين عائشة بما هي بريئة منه، وردد مقالتهم بعض المؤمنين ممَّنْ زل في هذه الحادثة، ووقع في قذف أم المؤمنين عائشة به وأرضاها، وأنزل الله في براءتها في كتابه الكريم.

قال: (أَوْ فِي الآتِيَةُ) يعني وقيل: إن حادثة الإفك كانت في العام السادس وليس الخامس.

قال:

٣٣- في (السِّتِّ) كَانَتْ عُمْرَةُ الْحُدَيْبِيَةُ وَبَيْعَةُ الرِّضْوَانِ تِلْكَ الزَّاكِيَةُ الرَّضْوانِ تِلْكَ الزَّاكِيَةُ الرَّضْوانِ تِلْكَ الزَّاكِيَةُ ١٣٥- وَفِيْهِ فَرْضُ الْحَجِّ، أَوْ مَا خَلَتِ أَوْ مَا خَلَتِ وُجُوبُهُ» حَكَاهُ فِي التَّاسِعَةِ: ٥٣- خُلْفُ، وَقِيْلَ: «كَانَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ وُجُوبُهُ» حَكَاهُ فِي النِّهَايَةِ

من أحداث السنة السادسة: (عُمْرَةُ الْحُدَيْبِيةُ) عمرة الحديبية أو صلح الحديبية الذي وقع بين النبي والمشركين، وذلك: أن النبي كان قد خرج للعمرة في هذه السنة السادسة، فصده المشركون عن دخول مكة وكادت الحرب أن تنشب بين النبي والمشركين، إلا أن الأمر انتهى بصلح وهدنة عقدها النبي بينه وبين المشركين، وكان من بنود هذا الصلح أن يُسمَح للنبي ومَنْ معه بالقدوم للعمرة في العام الذي

بعده، وأصرّ المشركون على منْع النبي ﴿ وأصحابه من دخول مكة في هذا العام، مع أن النبي ﴿ وأصحابه كانوا قد وصلوا إلى الحديبية وهي على حدود مكة، يعني آخر مكان في الحِلّ قبل مكة يعني من الجهة التي قدِم فيها النبي ﴿ فمنعوا النبي ﴿ من دخول مكة.

وحصلت فيها بيعة الرضوان تحت الشجرة، البيعة التي قال الله فيها: ﴿ لَقَدَ رَضِي اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَت ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨]، وذلك لما كادت الحرب أن تنشب وكاد أن يقع القتال بين مَنْ قدموا مع النبي ﴿ للعمرة، وبين مشركي قريش لما صدوا المسلمين عن البيت وأوشكت الحرب أن تقوم فبايع الصحابة النبي ﴿ تحت شجرة هناك على أن يقاتلوا مع النبي ﴿ إذا حصل قتال وأن يثبتوا، وبايعهم النبي ﴿ ومدح الله ﴿ أهل هذه البيعة: ﴿ لَقَدُ رَضِ اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحَت ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨].

يقول: كذلك هذه السنة من أحداثها (فَرْضُ الْحَجِّ) أن الحج فُرِض في السنة السادسة، ثم هناك خلاف طويل بين العلماء في موضوع متى فُرِض الحج؟ وترتب عليه موضوع هل الحج واجب على الفور أو على التراخي؟ يعني مَنْ قدر على الحج هل يجب عليه أن يحج من سنته أو يجوز أن يؤجله إلى عام آخر؟

فالذين قالوا: إن الحج فُرِض في العام السادس يقولون: النبي أخّر الحج إلى العام العام العاشر مع كونه كان قادرًا عليه، والآخرون أجابوا عن هذا: إما بأن الحج لم يكن فُرض أصلًا، وإما أن الحج فُرِض ولكن كان النبي الله لا يستطيع الحج؛ لعذر، وهو وجود الأصنام حول الكعبة، وكون المشركين يطوفون عراة بالبيت، وكانوا قد غيّروا في المناسك والنبي كان يريد أن يحج حجة يُعلم فيها المسلمين مناسكهم،



لا يختلط فيها المسلمون بالمشركين، ولا مناسك المسلمين بمناسك المشركين، وتكون الأصنام أُزيلت، إلى غير ذلك من الأعذار.

فهنا أورد الأقوال في فَرْض الحج: فقيل: في هذه السنة وهي السادسة.

(أَوْ مَا خَلَتِ) يعني في السنة الخامسة.

(أَوْ فِي الثَّمَانِ) وقيل: في السنة الثامنة.

(أَوْ فَفِي التَّاسِعَةِ)، فعندنا الخامسة، والسادسة، والثامنة، والتاسعة، فهذه أربعة أقوال.

(خُلْفٌ) يعني اختلاف بين العلماء.

(وَقِيْلَ: «كَانَ قَبْلَ الْهِجْرَةِ وُجُوبُهُ» حَكَاهُ فِي النِّهَايَةِ) يعني حكاه إمام الحرمين وهو أبو المعالي الجويني في كتابه «النهاية»: أن الحج فُرِض قبل الهجرة، يعني يقول: حتى إن بعض العلماء وهو أبو المعالي الجويني إمام الحرمين المحمد فكر أن الحج وجب قبل الهجرة.

قال:

## ٣٦- وَفِيْهِ قَدْ سَابَقَ بَيْنَ الْخَيْلِ وَآيَةُ الظِّهَارِ فِي ابْنِ خَوْلِيْ

يعني من أحداث السنة السادسة: أن النبي الله سابق بين الخيل وجعل حدودًا للخيل المضمرة، والخيل غير المضمرة، سابق بين الخيل فسبق فرس أبي بكر المضمرة،

حُكم مَنْ فعل ذلك، وأنه إن أراد معاودتها فعليه كفارة كما بيّنها الله ، وهي: عِتْق رقبة، فإذا لم يجد يصوم شهرين متتابعين، إذا لم يستطع يُطعِم ستين مسكينًا.

ف (وَآيَةُ الظِّهَارِ فِي ابْنِ خَوْلِيْ) آية الظهار كانت في شأن خولة بنت ثعلبة، ظاهر منها زوجها أوس بن الصامت.

وهنا استُشكِل قول الناظم: «في ابن خولي»؛ لأن هناك صحابيًّا آخر اسمه أوس بن خولي، لكن المعروف أن آية الظهار لم تنزل في شأن أوس بن خولي، وإنما نزلت في شأن أوس بن الصامت.

وأما المرأة التي ظاهر منها زوجها فهي خولة بنت ثعلبة.

قال:

٣٧- في (السَّبْع) خَيْبَرُّ وَعُمْرَةُ الْقَضَا وَقَدِمَتْ أُمُّ حَبِيْبَةَ الرِّضَا ٣٨- بَنَى بِهَا، وَبَعْدَهَا مَيْمُونَةُ كَذَاكَ فِيْهَا قَبْلَهَا صَفِيَّةُ ٣٩- وَفِيْهِ مَنْعُ الْحُمُ رِ الأَهْلِيَّةِ وَمُتْعَةِ النِّسَاءِ، ثُمَّ حَلَّتِ: ٤٠- يَوْمَ حُنَيْنٍ، ثُمَّ قَدْ حَرَّمَهَا مُؤَبَّدًا، لَيْسَ لِذَلِكَ انْتِهَا

هنا يشير إلى أحداث السنة السابعة، فأبرز أحداثها: غزوة خيبر بين النبي ، وبين اليهود، وهم يهود خيبر.

وفي السنة السابعة أيضًا وقعت عمرة القضاء؛ لأنه لما ذكرنا في العام السادس كان النبي النبي العمرة وصده المشركون عن البيت وكان هناك اتفاق أن يرجع النبي اللاعتمار في العام الذي بعده فرجع النبي اللاعتمار في العام الذي بعده، وكانت عُمَر



وفي هذه السنة قدِمت أم حبيبة من الحبشة، ففي العام السابع رجع المهاجرون الذين كانوا في الحبشة هو ومعهم جعفر بن أبي طالب، فلما قدِم قال النبي في: "والله ما أدري بأيهما أُسَرّ: بفتح خيبر أم بقدوم جعفر؟"؛ لأنهم قدموا، وقت أن فُتحت خيبر على النبي في.

فممنْ قدِم أم حبيبة ، وأرضاها، وكان النبي ، عقد عليها وهي هناك في الحبشة، ودفع مهرها النجاشي ، فلما قدمت في العام السابع بني بها الرسول .

وتزوج بعدها ميمونة بنت الحارث الهلالية ، تزوجها النبي ، بمكة في عمرة القضاء.

ومن أحداث هذه السنة: تحريم (الْحُمُرِ الأَهْلِيَّةِ) الحمر الأهلية: هي الحمير غير الوحشية؛ لأن الحمر الوحشية -هي الحمير المخططة هذه - يحل أكلها، وأما الحمر الأهلية فحرّمها النبي في العام السابع من الهجرة، حرم النبي في لحوم الحمر الأهلية.

وحرّم فيها (مُتْعَةَ النِّسَاءِ) حرّم النبي ﴿ نكاح المتعة وهو الزواج المؤقت، أنه يتزوج المرأة لأجَل يتفقان عليه، فحرّم النبي ﴿ نكاح المتعة في غزوة خيبر.

البَّهِيْ مِنْ إِلَا مِنْ فَيْ البَّهِيْ مِنْ إِلَيْ الْمِنْ فِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْم

(ثُمَّ حَلَّتِ: يَوْمَ حُنَيْنٍ، ثُمَّ قَدْ حَرَّمَهَا مُؤَبَّدًا، لَيْسَ لِذَلِكَ انْتِهَا) يعني تحريمًا أبديًا ليس له انتهاء، إذًا كانت مباحة، ثم حُرِّمت يوم خيبر، ثم أباحها النبي الله يوم حنين، ثم عاد فحرِّمها تحريمًا مؤبدًا لا انتهاء له.

بعد ذلك يذكر أحداث السنة الثامنة، قال:

٤١ - وَفِي (الشَّمَانِ) وَقْعَةُ بِمُؤْتَةِ وَالْفَتْحُ مَعْ حُنَيْنَ فِي ذِي السَّنَةِ
 ٤٢ - وَأَخْــذُ جِزْيَةِ مَجُــوْسِ هَجَرَا وَاتَّخَــذَ النَّــبِيُّ فِيْــةِ الْمِنْــبَرَا

يقول هنا: أبرز أحداث السنة الثامنة من الهجرة: أنها وقعت فيها غزوة مؤتة، وهي غزوة في منطقة مؤتة قريبًا من البلقاء بالشام، وفي ذلك الوقت كانت حدود الشام تبدأ من منطقة تيماء وشمالها، فمؤتة من الشام ووقعت فيها غزوة بين النبي ، والنصارى في تلك الأماكن، والعرب الذين يوالون الروم في هذه الأماكن.

وفي السنة الثامنة أيضًا: وقع فتْح مكة المكرمة؛ لأن مشركي قريش قد صالحوا النبي في صلح الحديبية في العام السادس، على ترك الحرب عشر سنين هدنة، فلا تحصل حرب بين الفريقين عشر سنين، لكن بشرط ألا ينقض أحد الفريقين عهده، أنه لا ينصر عليه عدوًّا: يعني لا النبي في ينصر أعداء قريش، ولا هم ينصرون أعداء النبي ولا أعداء حلفائه، وكانت خزاعة من حلفاء النبي في، وقريش حاربوا خزاعة ونصروا أعداء خزاعة عليهم، فنقضوا العهد الذي بينهم وبين الرسول في فذهب النبي في في جيش عظيم، فيه عشرة آلاف مقاتل، وفتح الله في عليه مكة المكرمة في شهر رمضان من العام الثامن.

وفي نفس السنة بعد فتح مكة كان النبي ﷺ معه عشرة آلاف مقاتل وأخذ معهم



ألفين ممَّنْ أسلم، من مسلمة الفتح ممَّنْ أسلموا من أهل مكة ومَنْ حولها فصاروا اثني عشر ألفًا، وأخذهم معه النبي ﴿ وذهب لقتال أهل الطائف، قبيلة ثقيف في الطائف، وقاتلهم النبي ﴿ في غزوة حنين في نفس هذه السنة الثامنة، وكانت بعد الفتح بأيام قليلة.

كذلك من أحداث هذه السنة: أخد الجزية من مجوس هجر، وهجر: هي منطقة الأحساء في شرق الجزيرة العربية، وحسب التقسيمات السياسية التي كانت في زمن النبي كان يقال لهذه المنطقة: البحرين، منطقة البحرين ما كانت تقتصر فقط على الجزيرة المعروفة الآن بالبحرين، ولكن كل ما بين العراق وعمان، الساحل الشرقي هذا كله كان يقال له البحرين، بما فيه منطقة هجر التي هي الأحساء.

فالنبي الله أخذ الجزيرة من مجوس هجر، كانوا مجوسًا مثل الفرس، وكان الفرس لهم سلطة على هذه المنطقة، والنبي الله أرسل العلاء بن الحضرمي الميرًا على البحرين وكلّفه بأخذ الجزية من مجوس البحرين.

(وَاتَّخَذَ النّبِيُّ فِيْهِ الْمِنْبَرَا) يعني هذه السنة الثامنة أيضًا من أحداثها: أنها أول سنة يخطب فيها النبي على المنبر، وكانت امرأة من الأنصار و وأرضاها كان عندها غلام نجار، وكان النبي إلى هذه الوقت كان يخطب مستندًا إلى جذع نخلة، فعرضت على النبي أن يصنع له غلامها منبرًا يخطب عليه، كما في صحيح البخاري «عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ فَ أَنْ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ قَالَتْ لِرَسُولِ اللهِ فَ : يَا رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى المُنْبَرِ اللّهِ اللهُ الله

فَجَعَلَتْ تَئِنُّ أَنِينَ الصَّبِيِّ الَّذِي يُسَكَّتُ، حَتَّى اسْتَقَرَّتْ، قَالَ: «بَكَتْ عَلَى مَا كَانَتْ تَسْمَعُ مِنَ الذِّكْرِ»[١]

وكَانَ الْحَسَنُ ﴿ إِذَا حَدَّثَ بِهَذَا الْحَدِيثِ بَكَى ثُمَّ قَالَ: يَا عِبادَ اللهِ، الْخَشَبَةُ تَحِنُّ إلى رَسُولِ اللهِ ﴿ شَوْقًا الَيْهِ لِمَكَانِهِ مِنَ اللهِ، فَأَنْتُمْ أَحَقُّ أَنْ تَشْتَاقُوا إلى لِقَائِهِ.

قال:

صَلَّى عَلَى «أَصْحَمَ» غَائِبًا فَسَنْ شَهْرًا، وَفِيْهِ قِصَّةُ اللِّعَانِ لَهُ عَلِيًّا بَعْدَهُ عَلَى الْولاَ: لَهُ عَلِيَّا بَعْدَهُ عَلَى الْولاَ: يَطُوفَ عُرْيَانٌ كَفِعْلِ الْجُهَلاَ» لِكَثْرَةِ الْقَادِمِ مِنْ وُفُودِ لِكَثْرَةِ الْقَادِمِ مِنْ وُفُودِ

٤٣- فِي (التَّسْع) غَزْوَةُ تَبُوْكِ، بَعْدَأَنْ ٤٤- وَفِيْهِ قَدْ آلى مِنَ النِّسْوَانِ ٤٥- وَحَجَّةُ الصِّدِّيْقِ، ثُمَّ أَرْسَلاَ ٤٦- «أَنْ لاَ يَحُجَّ مُشْرِكٌ بَعْدُ، وَلاَ ٤٧- وَسُمِّيَتْ: بِسَنَةِ الْوُفُودِ

يذكر هنا أبرز أحداث السنة التاسعة: غزوة تبوك التي تُعرَف بغزوة العُسرة، وتبوك مدينة في شمال الجزيرة العربية، طبعًا في وقتنا الحاضر هي داخل المملكة العربية السعودية، وفي زمن النبي كانت تبوك تُعتبر من مدن الشام في ذلك الوقت، وكانت هذه المناطق خاضعة لسلطة الروم فخرج النبي التالهم في السنة التاسعة.

(«أَصْحَمَ») هو أصحمة، لكن رخّمه في البيت قال: أصحم، والترخيم: هو حذف آخر المنادى، لكن هنا حذف آخر الاسم لضرورة الوزن.

أي: وصلى النبي ﷺ صلاة الغائب على النجاشي ، واسمه (أصحمة)، كلمة

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٢٠٩٥.



النجاشي تُطلَق على كل مَنْ ملك الحبشة، كان يقال له: النجاشي، فنجاشي الحبشة في ذلك الوقت اسمه أصحمة الله المعالمة المعال

ولما توفي أصحمة أوحى الله ﴿ إلى نبيه ﴿ بخبره وهو في المدينة، فصلى على النجاشي صلاة الغائب، فسَنَّ النبي ﴾ بذلك صلاة الغائب.

قال: (وَفِيْهِ قَدْ آلِي مِنَ النِّسْوَانِ) يعني في هذه السنة حصلت حادثة إيلاء النبي هي من أزواجه شهرًا.

والإيلاء: هو الحلف، أن يحلف الزوج ألا يعاشر زوجته.

فآلى النبي همن نسائه شهرًا: يعني حلف ألا يدخل بيوتهن شهرًا، واعتزلهن النبي في عُلية له، عُلية: هي حجرة فوقية يُصعَد إليها بدرج، فبقي النبي في في هذه العُلية ينزل إلى المسجد يصلي، ويصعد إلى عُليته، يعني هجر أزواجه شهرًا وآلى منهن ...

أغضبنه في شيء، قيل: في بسبب سؤال النفقة ، يعني النبي كان زاهدًا في الدنيا عنى وتأتيه الأموال الكثيرة في فيتصدق بها يمينًا وشمالًا وكان يمر على بيوت النبي الهلال، ثم الهلال، ثم الهلال، لا يوقد في بيوتهم نار، ليس لهم إلا الأسودان (التمر والماء)، وأحيانًا ينفد التمر، لا يكون في بيوتهن إلا الماء، فقيل: إنهن سألنه النفقة، يعني أغضبنه بسؤالهن.

وقيل: في شيء من الغيرة وقع بينهن، أو شيء من هذا القبيل.

فالنبي ﷺ حلف ألا يدخل بيوتهن شهرًا ١٠٠٠.

وفي هذه السنة أيضًا التاسعة: حدثت قصة اللعان، وذلك في شأن هلال بن أمية وامر أته.

واللعان: يكون إذا اتهم الرجل امرأته بالزنا وليس معه شهود.

«فعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ، أَنَّ هِلاَلَ بْنَ أُمِيَّة، قَذَفَ امْرَ أَتَهُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴿ بِشَرِيكِ ابْنِ سَحْمَاءَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ النَّبِيِّ اَوْا رَأَى أَحَدُنَا عَلَى النَّبِيُ ﴿ يَقُولُ: «البَيِّنَةَ وَإِلَا حَدُّ فِي ظَهْرِكَ» الْمُرَأَتِهِ رَجُلًا يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ البَيِّنَةَ؟ فَجَعَلَ النَّبِيُ ﴿ يَقُولُ: «البَيِّنَةَ وَإِلَا حَدُّ فِي ظَهْرِكَ الْمُرْأَتِهِ رَجُلًا يَنْطَلِقُ يَلْتَمِسُ البَيِّنَةَ؟ فَجَعَلَ النَّبِيُ ﴿ يَقُولُ: «البَيِّنَةَ وَإِلَا حَدُّ فِي ظَهْرِكِ مِنَ الحَدِّ، فَقَالَ هِلاَلُ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ إِنِّي لَصَادِقٌ، فَلَيْزِلَنَّ اللهُ مَا يُبَرِّئُ ظَهْرِي مِنَ الحَدِّ، فَقَالَ هِلاَلُ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ إِنِّي لَكُونَ أَرْوَجَهُمُ ﴿ فَقَرَأَ حَتَّى بَلَغَ: ﴿ إِنَّ كَانَمُن الصَّلِقِينَ ﴾ فَنَزَلَ جِبْرِيلُ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرُمُونَ أَرْوَجَهُمُ ﴾ فَقَرَأَ حَتَّى بَلَغَ: ﴿ إِن كَانَمِنَ الصَّلِقِينَ ﴾ فَنَزَلَ جِبْرِيلُ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرْمُونَ أَرْوَجَهُمُ ﴾ فَقَرَأَ حَتَى بَلَغَ: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ فَنَرَلَ جِبْرِيلُ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ: فَقَلْ النَّبِيُ ﴿ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ الْمُؤْمِنَ أَرْوَجَهُمُ أَى فَلَكُنَا تَابِيلُ اللهَ يَعْلَمُ اللهَ يَعْلَمُ اللّهُ لَكَانَ أَنْ عَلَى اللهَ عَنْدَ الخَامِسَةِ وَقَلُوا: إِنَّهَا مُوجِبَةٌ، قَالَ ابْنُ عَبَاسٍ: فَتَلَكَّأَتْ وَنَكَصَتْ، فَلَمَا كَانَتْ عِنْدَ الخَامِسَةِ وَقَلُوا: إِنَّهَا مُوجِبَةٌ، قَالَ النَّي عُنَى النَيْ فَيَ اللّهُ لَكَانَ لِي وَلَهَا شَأَنَّ النَّهُ الْرُحِعُ الْمَا مَضَى مِنْ كِتَابِ اللهِ لَكَانَ لِي وَلَهَا شَأَنٌ اللهَ الْنَالِ عَنْ فَقَالَ النَّذِي وَلَهَا شَأَنٌ اللهَ النَّي وَلَهَا شَأَنٌ اللهَ الْمَنْ إِلَى اللهَ الْمَنْ اللهَ الْمَالَى اللهَ الْمَالَى اللهُ الْمُ اللّهُ الْمَالَ اللّهُ الْمَالَى وَلَهَا شَأَلُ النَّيْ عُنَى اللهَ اللّهُ الْمَالَ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمَالَ اللّهُ اللّهُ الْمُ الْمَلْ الْمَتَى اللّهُ الْمُالِكَ الْمَا اللّهُ الْمَالَالْمَالَ اللّهُ الْمَالَ اللّهُ الْمَالِلَ اللّهُ اللّهُ الْمَالَ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّ

والمرأة يدرأ عنها العذاب يعني إذا لم تشهد أُقيم عليها الحد، وإذا شهدت ﴿أَرْبَعَ شَهَدَتِ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ الله العذاب يعني إذا لم تشهد أُقيم عليها الحد، وإذا شهدت ﴿أَنَّ عَضَبَ الله عَلَيْهَ آ إِن كَانَمِنَ الصَّالِقِقِينَ ﴾ [النور: ٩]، الشهادة الخامسة: ﴿أَنَّ عَضَبَ الله عَلَيْهَ آ إِن كَانَمِن الطرفين، تحرم عليه الصّادِقِينَ ﴾ [النور: ٩] فيدرأ عنها العذاب، فإذا حصلت الملاعنة بين الطرفين، تحرم عليه أبدًا، ويتبرأ من نسبة الولد، الذي يتهمها بأنه ليس منه لا يُنسَب إلى هذا الأب.. إلى آخر ه.

(وَحَجَّةُ الصِّدِّيْقِ) حج أبو بكر الصديق ، طبعًا مكة فتحت في العام الثامن، وفي العام النبي العام التاسع بعث النبي البكر الصديق العام التاسع بعث النبي النبي الله في

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٤٧٤٧.



العام التاسع، والسبب في ذلك:

قيل: إن المشركين كانوا في هذه السنة كانوا قد غيّروا فيها الشهور، وهو ما يُعرَف بالنسيء: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّءُ زِيكَادَةٌ فِي ٱلْكُ غُرِّ ﴾[التوبة: ٣٧] فكانوا يجعلون الشهر الحرام حلالًا، ويجعلون الشهر الحلال حرامًا، فقالوا: هذه السنة كان فيها نسيء، فكان الحج لا يصادف موعده الصحيح.

ولذلك في حجة الوداع النبي ﴿ قال: ﴿إِنَّ الزَمَانُ استَدَارُ كَهِيئَتُهُ يُومُ خَلَقَ اللهُ اللهُ فَي ﴿ أَثْنَا عَشَرَ شَهَرًا فِي السَمُواتُ وَالأَرْضِ عَادت الشّهُورُ كَمَا خَلَقَهَا الله ﴿ أَثْنَا عَشَرَ شَهَرًا فِي السَمُواتِ وَالْأَرْضُ مِنْهَا أَرْبَعَتُ حُرُمٌ ﴿ إِللَّهِ بِهَ ٢٦].

وهناك سبب آخر، وهو: أن المشركين كانوا يطوفون عراة بالبيت والعياذ بالله تعالى وكانت لهم تحريفات لمناسك الحج تخالف شريعة إبراهيم هو وتخالف حج المسلمين، فكان منهم مَنْ لا يقف بعرفة، ويقفون بالمزدلفة بدلًا من عرفة، ويؤخرون النفر، فأراد النبي هو أن يبعث أبا بكر هو في هذا العام التاسع حتى يحج بالناس، وبعث خلفه عليًّا (عَلَى الْوِلا) يعني بعث عليًّا بعده؛ لينادي في الناس: ألا يحجن بعد العام مشرك، ولا يطوفن بالبيت عريان.

ثم يقول: إن هذه السنة:

#### ٧٧- وَسُـمِّيَتْ: بِسَـنَةِ الْوُفُـودِ لِكَـثْرَةِ الْقَـادِمِ مِـنْ وُفُـودِ

طبعًا بعد أن فُتحت مكة كان العرب في أنحاء الجزيرة العربية ينتظرون نتيجة الخصومة بين النبي الله وقريش، والكعبة هي المكان المعظم عند العرب، وكانوا تبعًا لمَنْ تولى قيادة البلد الحرام.

فكانوا ينتظرون ماذا يحصل في الحروب بين النبي ﴿ ومشركي قريش، فلما فتح الله ﴿ مكة على النبي ﴾ ودخلت مكة في حوزة الإسلام دخل الناس في دين الله أفواجًا، وبدأت القبائل تفِدُ عليه ﴿ كل قبيلة ترسل وفدًا يبايع النبي ﴿ على الإسلام ويدخلون في الإسلام ويطلبون من النبي ﴾ أن يبعث معهم مَنْ يعلمهم الدين، ومَنْ يأخذ منهم الزكاة.

قال:

دَاعِ لاَ يُحْصَرُ الْوَافُونَ بِاطِّلاَعِ لَا يُحْصَرُ الْوَافُونَ بِاطِّلاَعِ أَوْضِعْفَهَا»، وَزِدْ عَلَيْهِ ضِعْفَا أَوْضِعْفَهَا»، وَزِدْ عَلَيْهِ ضِعْفَا بُوَّةُ: الأَسْوَدُ الْعَنْسِيُّ، حَتَّى مَوَّةُ: نَعَهْ فَقُتِلَ الشَّقِيُّ مَعْ مَنْ تَبِعَهُ نَعَهْ فَقُتِلَ الشَّقِيُّ مَعْ مَنْ تَبِعَهُ

٤٨- فِي (الْعَشْرِ) كَانَتْ حَجَّةُ الْوَدَاعِ
 ٤٩- فَقِيْلَ أَنْ الْأَبُوْا أَرْبَعِيْنَ أَلْفًا
 ٥٠- وَارْتَدَ فِيْهَا وَادَّعَى النَّبُوَّةُ:

٥١ لِبَعْضِ قَوْمِهِ بِسَـجْعٍ صَنَعَهُ

أبرز أحداث السنة العاشرة: حجة الوداع، حج النبي في السنة العاشرة حجة الوداع، قال: (لأيُحْصَرُ الْوَافُونَ) فيها (بِاطِّلاَعِ) الذين شهدوا حجة الوداع لا يُحصَرون؛ لكثرتهم، فقد كانوا ألوفًا مؤلفةً وما كان هناك إحصاء دقيق للعدد، فكان الإحصاء تقديريًّا أو تقريبيًّا، فقيل: كانوا أربعين ألفًا، وقيل: كانوا ثمانين ألفًا، وقيل: كانوا مائة وعشرين ألفًا، (فَقِيْلَ: «كَانُوا أَرْبَعِيْنَ أَلْفًا أَوْ ضِعْفَهَا») يعني ثمانين ألفًا، و(وَزِدْ عَلَيْهِ ضِعْفَا) يعني: أو مائة وعشرين ألفًا شهدوا مع النبي عججة الوداع.

في هذه السنة: ارتد الأسود العنسي، (وَادَّعَى النُّبُوَّةُ) وكان بصنعاء في اليمن، و(مَوَّهُ)



يعني: زخرف لقومه ولبّس عليهم (بِسَجْعٍ صَنَعَهُ) أي: جعل يقول كلامًا مسجوعًا، ويزعم أنه وحى من الله الله الله على والعياذ بالله تعالى.

(فَقُتِلَ الشَّقِيُّ مَعْ مَنْ) معه من أتباعه، في ذلك الوقت كانت اليمن دخلت في الإسلام، وكان النبي في بعث له أمراء في صنعاء، فبعث معاذًا وأبا موسى الأشعري في، كان معاذ في جهة صنعاء، وأبو موسى الأشعري في جهة حضرموت، وكان فيها أصحاب النبي في هناك فحصل قتال بين الأسود العنسي الذي ادّعى النبوة، وبين المسلمين وقُتل الشقي ومَنْ معه من أتباعه في هذه السنة التي هي العاشرة.

قال:

٥٥-فِيْمَايَلِيْهَا وَهْيَ (إحْدَى عَشْرَةً) قَصْى نَبِيُّ اللهِ فِيْهَا عُمْرَةً ٥٣- عَاشَ ثَلاَثًا بَعْدَ سِتِّيْنَ عَلَى أَصَحِّهَا، وَالْخُلْفُ فِي هَذَا خَلاَ

السنة الحادية عشرة هي السنة التي توفي فيها رسول الله ، وقد توفي في شهر ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة النبوية، وعاش النبي ثلاث وستين سنة كما ذكر المؤلف، (وفيه خلف قد خلا) يعني مضى ذِكْره: أنه جاء عن بعض الصحابة أن النبي أقام بمكة بعد البعثة عشر سنين، وبالمدينة عشر سنين، وهو بعث على رأس أربعين سنة، وأقام بمكة عشرًا وبالمدينة عشرًا يصبح المجموع ستين سنة، لكن أجابوا عن هذا قالوا: إن المقصود هنا التقريب، الذين قالوا: عشرًا بمكة وعشرًا بالمدينة قصدوا التقريب، أو أنهم لم يحتسبوا سنوات الدعوة السرية ثلاث سنوات، توفيقًا يعنى بين الأقوال.

فالصواب: أن النبي ١١ مكث بمكة ثلاث عشرة سنة بعد البعثة، وهو بُعِث وهو ابن

أربعين، ومكث ثلاث عشرة سنة، ثم عشر سنوات بالمدينة؛ لأنه قدم المدينة في شهر ربيع الأول في السنة الحادية وترفي في شهر ربيع الأول في السنة الحادية عشرة من الهجرة فمجموع مدة إقامته في بالمدينة عشر سنين.

فهذه باختصار أبرز أحداث السنوات التي قضاها النبي المدينة، ذكرها المؤلف إجمالًا، ثم بعد ذلك إن شاء الله كل هذه الأحداث مر عليها بعد ذلك بتفصيل أكثر في أبواب قادمة إن شاء الله تعالى.



### باب ذگر صفته 🏨

أي: أو صافه الطاهرة ﷺ.

قد يقول قائل: ما أهمية هذا الباب مع أن النبي ه قال: «إن الله لا ينظر إلى صوركم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم» ؟ والتفاضل عند الله الله التقوى وليس بالصفات الخلقية.

فما أهمية هذا الباب؟

أهمية هذا الباب:

أولًا: أنه من علامات محبته في فمن علامات محبته في: حُب التعرف على خِلقة رسول الله وما حباه الله في به من الصفات؛ فإن الإنسان إذا أحبّ النبي تعلق قلبه بالرغبة في معرفة صفات هذا النبي الكريم في واستحضار صورة النبي في ذهن الإنسان عند الحديث عن النبي ف.

ثانيًا: ما يتعلق بذلك من حُكم شرعي فيما يتعلق برؤية النبي ﴿ في المنام، فإن النبي ﴿ في المنام فقد رآني حقًا؛ فإن الشيطان لا يتمثل بي »؛ فالشيطان لا يستطيع أن يتمثل في صورة النبي ﴿ التي كان عليها في الدنيا.

لذلك كان عبد الله بن عباس الله إذا جاءه مَنْ يقول: رأيت النبي الله في المنام، وقال لي: كذا وكذا، يقول له: صِفْه لي، فيصف له ما رأى في المنام، فإذا وصفه كما يطابق صفته الله يقول: قد رأيته.

فإذا جاءنا شخص ويزعم أنه رأى النبي في في المنام نقول له: صِفْه لنا، فإذا وصفه صفة تطابق صفة رسول الله في التي جاءت في سيرته المشرفة، تكون هذه رؤيا حق،

والذي رآه هو النبي على حقًا؛ لأن الشيطان لا يتمثل به.

لكن إذا جاء شخص ووصف صفة أخرى تتعارض مع ما جاء في صفته في السيرة المشرفة فنقول: هذا شيطان يتلاعب بالرائي؛ لأنه يمكن أن يأتي الشيطان في صورة أخرى من الصور غير صورة النبي ، ويزعم كذِبًا أنه هو النبي فتكون هذه حُلمًا، وتلاعبًا من الشيطان.

فهذه من الفوائد الشرعية المتعلقة بمعرفة صفاته ك.

ثالثًا: يُستفاد من معرفة صفته في أن نعرف أن الله في أكرمه بالكمال الخِلقي، والكمال الخُلقية في غاية الكمال الذي والكمال الخُلقية في غاية الكمال الذي أكرمه الله في به.

قال المؤلف رحمه الله:

### ١- وَرَبْعَةً كَانَ مِنَ الرِّجَالِ لا مِنْ قِصَارِهِمْ وَلاَ الطِّوَالِ

كان النبي ﴿ ربعةً أي: معتدل الطول، الربعة: هو الإنسان معتدل الطول. (لا مِنْ قِصَارِهِمْ وَلا الطّوالِ) يعني لا كان النبي ﴿ قصيرًا ولا طويلًا، يعني لا قصيرًا قِصَرًا زائدًا، ولا طويلًا طويلًا طويلًا طويلًا وإنما كان معتدل الطول .

٦- بَعِيْدَ بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، شَعَرُهُ يَبْلُغُ شَحْمَةَ الأُذُنْ، يُوَفِّرُهُ:
 ٣- مَرَّةً أُخْرَى، فَيَكُونُ وَفْرَهُ يَـنْكِبِهُ وَفْرَهُ يَـنْكِبَيْهِ يَعْلُو ظَهْرَهُ

فيقول: من صفات النبي ، أنه كان بعيد ما بين المنكبين الله عني عريض أعلى الظهر وأعلى الصدر.



والمنكب: هو مكان التقاء الكتف والعضد.

صفة شعر النبي ﴿ قال: (شَعَرُهُ يَبْلُغُ شَحْمَةَ الأَذُنْ) شحمة الأذن: هي القطعة الطرية في طرف الأذن، فكان النبي ﴿ يطيل شعره حتى يبلغ شحمة الأذن.

قال:

..... يُوَفِّرُهُ:

## ٣- مَرَّةً اخْرَى، فَيَكُونُ وَفْرَةٌ يَعْلُو ظَهْرَهُ

يعني أحيانًا يكون شعره هو وفرة، والوفرة: هي الشعر الذي يصل إلى شحمة الأذن، وأحيانًا يتركه حتى يضرب المنكبين يعني يصل إلى المنكبين، والشعر إذا وصل إلى المنكبين يقال له: اللهُمة.

وكان من عادة النبي ، أن يفرق شعره ه من المنتصف، كان يفرق شعره من يافوخه إلى ما بين عينيه.

اليافوخ: هو منتصف الرأس إلى ما بين العينين.

فكان يفرق النبي ، شعره قسمين، وشعره ، يطول إلى المنكبين ثم يقصه حتى يصل إلى الأذنين.

قال: (يَضْرِبُ مَنْكِبَيْهِ يَعْلُو ظَهْرَهْ) يعني: ربما طال الشعر عن المنكبين حتى وصل إلى الظهر أحيانًا، لكن العادة أن شعر النبي ﴿ كان دائمًا ما بين الأذن إلى المنكب.

### ٤- يَعْلِقُ رَأْسَهُ لأَجْلِ النُّسُكِ وَرُبَّمَا قَصَّرَهُ فِي نُسُكِ

فيقول: إن النبي ﴿ كان يحلق شعره في النسك - يعني في الحج والعمرة -، عند التحلل من الحج والعمرة يحلق شعره، والحلق: هو إزالة الشعر كله، فما كان النبي ﴿ يحلق شعره إلا في النسك، وربما قصّره في النسك ﴿ يعني ربما قصّره في النسك، لكن الغالب أنه كان يحلق رأسه ﴿ في النسك.

وقد قال ﴿: «رحم الله المحلقين، رحم الله المحلقين، رحم الله المحلقين» ثلاث مرات، في كل مرة يقولون: والمقصرين يا رسول الله؟ فيقول: «رحم الله المحلقين» ثم بعد الثالثة قال: «والمقصرين».

قال:

### ٥- وَقَدْ رَوَوْا: لاَ تُوْضَعُ النَّوَاصِيْ إِلَّا لاَّجْلِ النُّسُكِ الْمَحَّاصِ

(وَقَدْ رَوَوْا) يعني روى المُحدِّثون أنه (لاَ تُوْضَعُ النَّوَاصِيْ) يعني لا يُحلَق الشعر إلا لأجل النُّسك.

وهذا الأمر ورد فيه عن النبي ، أنه لما ذكر الخوارج قال: «سيماهم التحليق» يعني علامتهم أنهم دائمًا حليقو الرؤوس.

فهنا قال الفقهاء: إنه يُكرَه أن تكون سيما الإنسان الحلق، والسيما: هي العلامة الدائمة، يعني: أنه يكون من عادته دائمًا أنه حالق رأسه، كلما نبت حلقه، فقالوا: يُكرَه هذا؛ لما فيه من التشبه بالخوارج، ولأنه يخالف هديه هما كان النبي هي يحلق شعره إلا في النسك.

لكن قالوا هذا على الكراهة وليس على التحريم؛ لأن النبي ١ لما رأى طفلًا حلقوا



بعض رأسه وتركوا بعضه، قال: احلقوه كله أو ذروه كله، فمعنى هذا أنه يجوز حلْق الرأس كله، أو ترْك الرأس كله.

لكن كما ذكرنا: الكراهة هنا في أن تكون هذه سيما للإنسان وعلامة دائمة ملازمة له، فتكون على سبيل الكراهة لا تصل إلى التحريم.

قال: (أَبْيَضُ).

و (الْمَحَّاصِ) الذي يُمحِّص من الذنوب، يعني يُطهّر منها.

(إلَّا لأَجْلِ النُّسُكِ الْمَحَّاصِ) يعني لأن النسك هو الحج والعمرة، وهما ينقيان الذنوب، وينفيان الذنوب كما ينفى الكير خبث الحديد.

المحَّاص من التمحيص، وهو: التنقية من الذنوب.

قال:

# ٦- أَبْيَضُ قَــدْ شُرِّبَ حُمْرَةً عَلَتْ وَفِي الصَّحِيْجِ: «أَزْهَرُ اللَّوْنِ» ثَبَتْ

هنا يتكلم عن لون بشرة النبي في فيقول: كان النبي أبيض مُشربًا بياضه حُمرة، قد أُشرب بياضه حمرة أي خُلِط بحُمرة.

قال: (وَفِي الصَّحِيْحِ: «أَزْهَرُ اللَّوْنِ») يعني وجاء في صحيح البخاري عن أنس ها قال: «كان النبي ها أزهر اللون» والأزهر: هو الأبيض المشرَب بحُمرة.

يقال: فلان أزهر يعني أبيض البشرة، والبياض مُشرَب يعني مشوب بحُمرة أو مخلوط بحُمرة.

فكان هذا لون بشرة النبي ه.

قال:

# ٧- وَفِي الصَّحِيْجِ: ﴿أَشْكُلُ الْعَيْنَيْنِ ﴾ أَي مُمْرَةٌ لَدَى بَيَاضِ الْعَيْنِ

يقول: (وَفِي الصَّحِيْحِ) يعني جاء في صحيح مسلم: «كان النبي هُ أشكل العينين»، («أَشْكَلُ الْعَيْنَيْن») له تفسيران:

فالتفسير الأول: هو الذي ذكره المؤلف: أنه يخالط بياض عينيه حُمرة.

وجاء عن أحد رواة الحديث- وهو سماك رحمه الله- قال: أشكل العينين: طويل شق العين.

لكن قال أكثر شُرّاح الحديث- وهذا المعروف في اللغة-: إن الشَّكَل هو اختلاط البياض بحُمرة، فأشكل العينين يعني: بياض عينيه يخالطه أو يشوبه حُمرة يسيرة.

قال:

### ٨- وَلِعَلِيِّ: «أَدْعَجُ»، وَفُسِّرَا: بِشِدَّةِ السَّوَادِ فِي الْعَيْنِ يُرَى

يقول: (وَلِعَلِيِّ) يعني: وجاء عن علي بن أبي طالب الله لما وصف النبي الله قال: «أدعج العينين»، وفُسّر الدعج: بشدة سواد العين.

وفي الحقيقة كلمة («أَدْعَجُ») فُسّرت بشدة سواد العين، وهناك تفسير آخر للدعج، وهو أنه: شدة السواد مع شدة البياض، لكن هذا التفسير لم يختاروه؛ لأنه سيتعارض مع («أَشْكَلُ الْعَيْنَيْنِ»).

ونلاحظ هنا أن الصحابة هو وصفوا النبي الله وصفاً دقيقًا في كل ما يتعلق بالمصطفى الله وذلك؛ لشدة محبتهم له الله واعتنائهم بأمره، فرووا لنا هذه التفاصيل الدقيقة المتعلقة بالنبي الله.

ڣۣؿٛ ٲڣؾٛڔؙڵۺڲڒۣڿٷڟڵڿٳ؋ؽڒ ڰڣؿڔڵۺؽڒۣڿٷڟڵڿڵ؋ؽڒ

قال:

# ٩- وَفِي الصَّحِيْجِ: «أَنَّهُ جَعْدُ الشَّعَرْ ١٠- وَعَنْ عَلِيِّ: «سَبِطٌ» لَمْ يَثْبُتِ إِسْنَادُهُ، وَكَانَ كَتَ اللِّحْيَةِ

هنا بالنسبة لشعر النبي الأحاديث الكثيرة التي جاءت في صفة شعر النبي النه كان لا هو بالشعر السبط، هو المسترسل الذي لا تكسّر فيه، ولا هو بالشعر الجعد وهو الشديد الخشونة والتثني، وإنما كان وسطًا بين ذلك، يعني جاء أنه رَجِل الشعر، وهو الشعر الذي فيه تثن يسير أو تجعد يسير، لا هو الشديد الجعودة، ولا هو بالسبط المسترسل الذي ليس فيه أي تثن ولا تكسُّر.

التوفيق بين الروايات: جاء بعض روايات جعْد الشعر، وبعضها سبِط الشعر، وأكثر الوصّاف للنبي ، قالوا: إنه كان رَجِل الشعر يعني ليس بجعد ولا سبِط، فهنا قالوا الرواية التي فيها سبِط الشعر قال: لم يثبت إسنادها.

والرواية التي جاء فيها جَعْد الشعر، قالوا: مقارنة بالسبوطة الشديدة - الاسترسال الشديد - فقصدوا أنه ليس مسترسلًا استرسالًا شديدًا.

لكن الخلاصة: أن شعر النبي ، كان كما وُصِف لا هو بالسبط ولا هو بالجعد، وإنما كان بين ذلك.

قال: (وَكَانَ كَثَّ اللِّحْيَةِ) كان الله كتَّ اللحية يعني كثير شعر اللحية وغليظ شعر اللحية، اللحية الكثّة: يعني كثيرة الشعر مع غِلَظ الشعر، اللحية ليس شعرًا ناعمًا مسترسلًا؛ لأنه شعر غليظ، وكتَّ اللحية: كثير شعر اللحية.

وكان الصحابة هي يعرفون قراءته في الصلاة من اضطراب لحيته من وراء ظهره، في

الصلاة السرية، وكانت لحيته الله عارضيه، أي: تملأ جانبي الوجه، اللحية متصلة من شعر الرأس تملأ جانبي الوجه.

قال:

### ١١-وَأَشْعَرَ (الصَّدْر) دَقِيْقَ الْمَسْرُبَةْ مِنْ سُرَّةٍ حَـتَّى يُحَـاذِي لَبَبَـهْ

يقول: كان النبي ﷺ (أَشْعَرَ (الصَّدْرِ)) يعني كثير شعر الصدر.

(دَقِيْقَ الْمَسْرُبَةُ) قالوا: هي خط من الشعر، يصل ما بين السرة واللُّبة.

واللَّبة: هي بداية النحر، فكان يوجد خط دقيق من الشعر من لبة النبي ، حتى يصل إلى سُرّته ، فكان (دَقِيْقَ الْمَسْرُبَةُ) .

قال:

## ١٢ وَكَانَ شَـثْنًا كَفُّهُ وَالْقَدَمُ وَهُو الْغَلِيْظُ قُوَّةً يَسْتَلْزُمُ

وقالوا: إن ششن الكفين، وششن القدمين هذا يدل على القوة، إذا قبض يقبض بقوة

وقالوا: هذا لا يتعارض مع ما ورد من ليونة كف النبي في فالليونة تكون في الملمس، وملمس جلد النبي في فيه ليونة، لكن حجم الكف وحجم الأصابع فيه غِلَظ وقوة في القبض وقوة في البطش، لأن أنسًا في قال: صافحتُ رسول الله في قال: فما مسّت يدي حريرًا ولا ديباجًا ألين من كف رسول الله في؛ فليونة في الجلد لكن مع قوة وغِلَظ وكِبَر في حجم الكف واليدين والقدمين.

١٣- إذا مَـشَى: كَأُنَّمَا يَنْحَـطُّ فِي صَبَبٍ، مِـنْ صُعُـدٍ يَحُـطُّ
 ١٤- إذَا مَـشَى: كَأُنَّمَا تَقَلَّعَا مِنْ صَحْرٍ، أَي قَوِيَّ مَشْي مُسْرِعَا

هنا صفة مشْي النبي ، يقول: إذا مشى النبي ، (كَأَنَّمَا يَنْحَطُّ فِي صَبَبٍ) يعني كأنما ينحدر من مكان عالٍ، ينزل إلى المكان الخفيض.

(مِنْ صُعُدٍ يَحُطُّ) يعني يحط من مكان عال أو كأنه يهبط من مكان عال.

(إذا مَشَى: كَأَنَّمَا تَقَلَّعَا) يعني بعض الصحابة لما وصف مشْي النبي ﴿ قال: يتقلع تقلُّعًا، قالوا: يعني كأنه يُخرِج قدميه من صخر، يعني كأن القدم مغروسة في صخر وهو يُخرِجها من الصخر لقوة المشية.

وهذه الصفة في المشي فيها القوة والسرعة في مشية النبي ، كان يمشي مشية فيها قوة وفيها سرعة في المشي.

ووصف الصحابة أيضًا هم أنهم كانوا يمشون مع النبي في فيجهدون أنفسهم للحاقه في وهو غير مكترث، يعني إذا مشوا مع النبي في يمشي مشيته العادية يعني هو ما يتعمد إسراعًا، لكن مشيته العادية هي في طبيعتها فيها سرعة وقوة، فالذي يريد أن يسير معه في يُجهد نفسه حتى يلاحقه وهو غير مُكترث في.

فيقول: (أَي قَوِيَّ مَشْيٍ مُسْرِعَا) يعني هذه الصفة في صفة مِشية النبي ﴿ تفيد قوة مشيته وتفيد سرعة مشيته ﴾.

١٥- يُقْبِلُ كُلُّهُ إِذَا مَا الْتَفَتَا وَلَيْسَ يُلْوِي عُنُقًا تَلَفُّتَا

كان من صفات النبي ﷺ أنه إذا التفت التفت جميعًا ﷺ يعني بجميع بدنه وصدره،

لا يلتفت بعنقه، فإذا ناداه شخص من خلفه، وأراد أن يلتفت إليه يلتفت كله الله يلتفت بعض يلوي عنقه، أو لا يلتفت برأسه أو عنقه، وإنما يلتفت جميعًا الله ولا يخالف بعض جسده بعضًا.

اللَّوْلُولُ وَ اللَّوْلُ وَ اللَّهُ الللْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللْمُولُولُ اللَّلْمُ الللْمُولُولُ الللْمُولُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُلِمُولُولُولُمُ الللْمُلْمُلِمُ اللَّلِمُ اللْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُلِمُ اللل

فهنا يصف عرق النبي ﴿ فيقول: كان عرق النبي ﴿ كاللؤلؤ - أي في بياضه وصفائه-، يعني عرق النبي ﴾ إذا انحدر كأنه حبات اللؤلؤ في نقائها، وصفائها: يعني نقاء لونها، وبياضها ﴾.

وكان عرقه الطيب من المسك كما ورد في صحيح مسلم أن أم سليم وأرضاها وهي أم أنس بن مالك خادم الرسول كانت تجمع عرق النبي و وتجعله في قارورة؛ لتتطيب به وورد هذا عن أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، أيضًا كنّ أحيانًا يجمعن عرق النبي و ويجعلنه في قارورة.

وكان النبي ﴿ يعني خاصةً وقت نزول الوحي عليه يتفصد عرقًا كما جاء في «صحيح البخاري».. كان يعني من علامات نزول الوحي عليه - ﴿ أنه إذا جاءه الوحي يتفصد جبينه عرقًا في الليلة الشديدة البرد، يتفصد عرقًا: يعني يصب العرق من جبينه ﴿ فكنّ يجمعن عرقه ﴿ ويجعلنه في قارورة يُتطيّب به.

١٨- يَقُولُ مَنْ يَنْعَتُـهُ: «مَا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ رَأَيْتُ قَطُّ مِثْلَـهُ»

مَنْ نعَتَ النبي ١ من الصحابة ١، كل منهم يقول: ما رأيت قبله ولا بعده مثله



عنى في كمال الخِلقة وكمال الخُلق .

فجاء في الصحيحين عن البراء ، قال: «لم أرَ شيئًا أحسن منه» .

وكذلك جاء في الحديث عن إسحاق الهمداني قال: قلت لامرأة حجّت مع المصطفى الله فقالت: كالقمر ليلة البدر، ولم أر قبله ولا بعده مثله.

وجاء هذا في أحاديث: أكثر من واحد ممَّنْ وصف النبي ، يقول: ما رأيت قبله والا بعده مثله .



## ذِكْر وصف أم معبد الخزاعية له ٩٠٠٠

بعد أن ذكر عددًا من صفات النبي ﴿ التي اشترك فيها واصفون كثيرون أورد هنا حديثين من أشهر الأحاديث التي وردت في صفة النبي ﴿ حديث أم معبد الخزاعية، وحديث هند بن أبي هالة.

وأم معبد وصفت النبي ١١ لزوجها حين أخبرته بمروره بخيمتها:

### ١- تَقُولُ فِيْهِ بِلِسَانٍ نَاعِتِ: أَبْلَجُ وَجْهٍ ظَاهِرُ الْوَضَاءَةِ

قالت: (أبلج الوجه): يعني مُشرِق الوجه، نيّر الوجه، وجهه أبلج، البلج: هو النور، والإشراق، والإضاءة، فتقول: أبلج الوجه يعني وجهه منير ومُضيء، وهذا المعنى أيضًا ورد في أحاديث أخرى، فبعض الصحابة وصف وجه النبي في قال: «كالقمر ليلة البدر»، وبعضهم قال: «إذا رأيته قلت: الشمس طالعة» في فكان وجهه في كأنه الشمس وكأنه القمر في ليلة البدر.

وهنا أم معبد ، تقول: كان أبلج الوجه يعني مُشرق الوجه منيرًا مضيئًا ١٠٠٠.

(ظَاهِرُ الْوَضَاءَةِ) والوضاءة يعني الحُسن والجمال.

فتقول: كان أبلج الوجه ظاهر الوضاءة.

### ٢- الْخَلْقُ مِنْـ هُ لَمْ تَعِبْـ هُ ثُجْلَةٌ كَالَّ وَلَـمْ تُـزْربِـ هِ مِـنْ صَعْلَةُ

فتقول: إن النبي ، لم يوجد في بدنه ، ما يُعاب به ، وليس فيه أي شيء من العيوب الخِلقية.

فقالت: (لَمْ تَعِبْهُ ثُجْلَة)، وقالوا: الثُّجلة: هي عِظَم البطن مع استرخاء أسفله.

فالنبي ﷺ: (لَمْ تَعِبْهُ ثُجْلَةٌ) يعني ليس عظيم البطن، مسترخي أسفل البطن، فلم يكن كذلك .

(وَلَمْ تُزْرِ بِهِ مِنْ صَعْلَةٌ) هذه أيضًا في وصْف أم معبد، والصعلة: هي صِغر حجم الرأس، فالنبي الله كان عظيم الهامة، يعني كبير حجم الرأس الله فالصعلة: هي صِغر حجم الرأس.

فإذا هنا أم معبد تنفي عن النبي الله أمرين؛ تنفي عنه الثُّجلة التي هي عِظَم البطن مع استرخاء أسفله، وتنفى عنه الصعلة التي هي صِغَر حجم الرأس.

## ٣- أَدْعَجُ، وَالأَهْدَابُ فِيْهَا وَطَفُ مِنْ طُوْلِهَا أَوْ غَطَفُ أَوْ عَطَفُ

تقول: كان النبي ، وقيل في تفسير آدُعَجُ) ومر بنا الدعج، وهو شدة سواد العينين، وقيل في تفسير آخر: شدة سواد العين مع شدة بياضه.

فتقول: كان النبي ﷺ (أَدْعَجَ) ﷺ.

(وَالأَهْدَابُ فِيْهَا وَطَفُ) وفي رواية فيها (غَطَفُ)، وفي رواية فيها (عَطَفُ).

الأهداب: هي الأشفار ، وهي شعر الجفن.

فتقول: (وَالأَهْدَابُ فِيْهَا وَطَفُ مِنْ طُوْلِهَا) فالوطف بمعنى الطول، يعني الأهداب طويلة.

وفي رواية فيها (غَطَفٌ)، والغطف: أيضًا بمعنى الوطف، وهو أن يطول شعر الأجفان، ثم ينعطف، يعني أن الشعر طويل وفيه تقوس، شعر الجفن طويل وليس مستقيمًا هكذا، وإنما يجيء بتقوس من هنا، والشعر من أسفل أيضًا فيه تقوس وانثناء.

والعَطَف: بمعناه، فالعطف: هو الطول مع الانعطاف.

فإذا كلها بمعنى واحد تقريبًا، الوطف، أو الغطف، أو العطف؛ كلها تفيد طول شعر الأجفان أو الأهداب مع انعطافها أو ما فيها من الانحناء.

### ٤- وَالْجِيْدُ فِيْهِ سَطَعُ، وَسِيْمُ وَالصَّوْتُ فِيْهِ صَحَلُ، قَسِيْمُ

فتصف جيد النبي ، والجيد: وهو العنق، فتقول: في جيده سطع، والسطع: هو طول العنق وارتفاعه، فتقول: كان النبي ، في جيده سطع يعني طول وارتفاع.

(وَسِيْمُ) يعني من صفاته الوسامة، الوسامة: وهي بمعنى الحسن، يقول: كان النبي الله وسيمًا وفي جيده سطع.

قال: (وَالصَّوْتُ فِيْهِ صَحَلُ) تقول: وفي صوته صَحَل، والصحل: فُسِّر بالبحة أو غِلَظ الصوت، يعني الصوت الذي فيه غِلَظ أو فيه بحة خفيفة، تعطي الصوت حُسنا وجمالًا، فكان في أحسن الناس صوتًا، وورد حُسْن صوته في أحاديث كثيرة، يصف الصحابة حُسْن صوت النبي في خاصةً حينما يتلو القرآن الكريم، حتى إنه في قال في: «ما أذِن الله لشيء أذنه لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن» يعني نفسه في، وأذِن: يعني أنصت واستمع، «ما أذِن الله لشيء» يعني ما استمع الله في لشيء في القرآن يجهر به» يعني نفسه في.

وقال جبير بن مطعم ، قال: سمعتُ النبي في يقرأ سورة الطور، حتى إذا بلغ: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] قال: كاد قلبي أن يطير من جمال صوت النبي في يعني وحُسْن صوته في.

فالصحل قالوا: هو قريب من الصهل، والصهل: هو صوت الفرس، مثل صوت



صهيل الفرس يكون فيه بحّة خفيفة، الصحل: بحة في الصوت مع قوة تُشبه الصهل وهو صوت الخيل.

(قَسِيْمُ) يعني كان النبي ، قسيمًا، والقسامة بمعنى الحُسْن، القسيم بمعنى الحسن وتناسق تقسيم الأعضاء.

٥- كَثِيْفُ لِحْيَةٍ، أَزَجُّ، أَقْرَنُ أَحْلاَهُ مِنْ قُرْبٍ لَهُ وَأَحْسَنُ ٢- أَجْمَلُهُ مِنْ تُعَرِّبٍ لَهُ وَأَحْسَنُ ٢- أَجْمَلُهُ مِنْ بُعُدٍ وَأَبْهَى يَعْلُوهُ إذ مَا يَتَكَلَّمُ الْبَهَا

الأزج: هو مقوّس الحاجبين مع طولهما، يعني طويل الحاجبين ، والحاجبان دقيقان وطويلان، ويمتدان إلى مؤخر العينين.

يقول: (كَثِيْفُ لِحْيَةٍ، أَزَجُّ، أَقْرَنُ) كان كثيف اللحية .

والأقرن: الموصول الحاجبين بعضهما ببعض، يعني الحاجبان متصلان أو ملتقيان في الوسط، وفي الحقيقة: موضوع القرن هو اقتران الحاجبين هنا، ووُصّاف النبي بعضهم قال: في حاجبيه قرن مثل أم معبد ، وبعضهم وصف أنه غير مقرون الحاجبين.

وهند بن أبي هالة به يستفاد من وصفه أنه مَنْ رأى النبي ه من بعيد يحسب أن حاجبيه بينهما قرن، يعني الذي يراه من بعيد يحسب أن الحاجبين مقترنان يعني ملتقيين، لكن مَنْ دنا منه ه و تأمله و جد بينهما بلجًا، يعني عدم التقاء، لكن شيء يسير لا يُرَى لمَنْ لم يدقق في النظر إليه .

فلذلك ليس هناك تعارض، ففي حاجبيه قرن يعني هذا ما يبدو لمَنْ لم يدقق في التأمل، وأما مَنْ دقق في التأمل فيجد بينهما بلجًا يسيرًا، ليس التقاءً تامًا، وإنما بينهما شيء يسير.

ثم تقول في صفة النبي ﴿ إنه أحلى الناس من قُرب، وأجمل الناس من بُعد - ﴿ فَحُسْن النبي ﴿ يعني سواء رُؤي من بعيد أو رُؤي من قريب ﴿ فجماله وحُسنه في القرب في الحالتين؛ لأن بعض الناس ربما إذا رُؤي من بعيد مثلًا يبدو حُسنه في القُرب ويختلف الأمر أو العكس، لكن النبي ﴿ كان حُسنه وجمال خِلقته ﴿ يُدركه القريب منه والبعيد عنه، ﴾.

وتصف كلام النبي فتقول: (يَعْلُوهُ إِذْ مَا يَتَكَلَّمُ الْبَهَا) يعلوه البهاء إذا تكلم ها، ويعلوه الوقار إذا صمت في تقول: «كان النبي أجمل الناس وأبهاه من بعيد، وأحسنه وأحلاه من قريب، إن تكلّم سما وعلاه البهاء، وإن صمت فعليه الوقار»، فإذا إذا تكلّم في يعلو كلامه البهاء والحُسن، وجمال الكلام الذي لا يريد سامعه أن يسكت عنه ها، وإذا صمت فعليه الوقار، عليه الحلم والرزانة.

وقالت: (مَنْطِقُهُ كَخَرَزٍ تَحَدَّرَتْ)، تقول أم معبد: «كان منطقه خرزات نظْم يتحدرن» يعني: كأنه عقد وانفرط العقد والخرزات من الجواهر النفيسة والأحجار الكريمة، كأن حبات العقد تنفرط، وتتساقط واحدة وراء الأخرى، فكلماته تخرج من فمه كأنها حبات عقد، خرزات انفرطت من العقد وهي تتساقط واحدة تلو الأخرى، فتشبه حُسن كلمات النبي كانها خرزات من العقد انفرطت.

### ٨- فَصْلُ الْكَلاَمِ لَيْسَ فِيْهِ هَذْرُ حُلْـوُ الْمَقَــالِ مَــا عَــرَاهُ نَــزْرُ

كان النبي ﴿ وَفَصْلَ الْكَلاَمِ) يعني كلامه بيّن ظاهر يفصل بين الحق والباطل، ويقطع النزاع، ويقول الكلمة التي تحسم الأمر.

(لَيْسَ فِيْهِ هَذْرُ) الهذر: هو الكلام الذي يَمل سامعه، فكلام النبي الله ليس فيه هذر يعني ليس فيه كلام مما يمل سامعه، الكلام الذي لا فائدة فيه ويُسبب الملل للسامع.

وكان حُلو المنطق، تقول أم معبد ، «حلو المنطق، لا نزر ولا هذر »؛ يعني ليس كلامه بالقليل الذي لا يُفهَم، ولا هو بالكثير الذي يُمِل.

(مَا عَرَاهُ نَزْرُ) النزر: هو القلة، يعني لا كلامه بالنزر وهو القليل قِلّة لا يُفهَم معها مقصده وماذا يريد، فليس كلامه بالقصير قِصرًا مُخِلًّا لا تفهم معه ماذا يريد، ولا هو بالطويل طولًا مملًّا يعني زيادة عن الحاجة، وإنما كلامه على بقدر تحصل الحاجة والفائدة.

وهذا كان من خصائص النبي ، أنه قال: «واختُصِر لي الكلام اختصارًا»، وقال: «أُعطيت جوامع الكلم» .

«أُعطيت جوامع الكلم» يعني الكلمات القليلة التي تجمع المعاني الكثيرة، فيتكلم النبي في الأمر فيجمع المعاني الكثيرة في الكلمات القليلة، واختُصِر له الكلام اختصارًا في بحيث يستطيع أن يُعبر عن المعاني الكثيرة في الألفاظ المختصرة الوجيزة المُفهمة التي يحصل بها المقصود ويتم بها النفع.

٩- لا بَائِنَ طُولًا وَلا يُقْتَحَمُ مِنْ قِصَرٍ، فَهْ وَ عَلَيْهِمْ يَعْظُمُ
 ١٠- بِنَـضْرَةِ الْمَنْظَرِ وَالْمِقْدَارِ تَحُفُّهُ الرِّفْقَةُ بِاثْتِمَارِ
 ١١- إنْ أُمِرُوْا: تَبَادَرُوْا امْتِثَالاً أَوْ قَالَ قَوْلًا: أَنْصَتُوْا إِجْلاَلاَ

فتقول: إن النبي ﴿ ليس بالطويل البائن ولا تقتحمه عين من قِصَر يعني لا هو طويل طولًا بائنًا، ولا هو قصير ﴿ قِصَرًا مفرِطًا، وإنما كان ﴾ معتدل الطول.

 (بِائْتِمَارِ) يعني بأمره ها.

(إِنْ أُمِرُوْا: تَبَادَرُوْا امْتِثَالاً) يعني إذا أمرهم بشيء تبادروا امتثالًا له ١٠٠٠.

(أَوْ قَالَ قَوْلًا: أَنْصَتُوْا إِجْلاًلا) إذا قال ﴿ قولًا أنصتوا إجلالًا لقوله، إذا تكلم أنصتوا واستمعوا إليه ﴿ مُجلّين له لا يقاطعونه في الكلام، ولا ينشغلون عن حديثه بشيء، وإنما ينصتون له ﴿ إذا تكلم، وإذا أمرهم بأمر بادروا إلى امتثال أمره ﴿ ...

## ١٢- فَهْ وَ لَدَى أَصْحَابِهِ مَحْفُودُ أَي يُسْرِعُ ونَ طَاعَةً، مَحْشُ ودُ

فتقول: في صفة النبي ﴿ تقول: محفود محشود، تصف أم معبد النبي ﴿ تقول: محفود محشود، فما معنى محفود؟

قال: يُسرعون طاعةً، يعني أصحابه يُسرعون في طاعته ك.

محشود: يعني يجتمع الناس حوله، دائمًا حوله حشد، الناس يجتمعون حوله ينتظرون أمره، ويتسمعون لقوله .

# ١٣- لَيْسَ بِعَابِسٍ وَلاَ مُفَنِّدِ بِذَاكَ عَرَّفَتْهُ «أُمُّ مَعْبَدِ»

فمما جاء أيضًا في وصْف أم معبد للنبي ﴿ (لَيْسَ بِعَابِسٍ) عُبوس الوجه: هو إبداء الضجر والضيق، فالعابس هو: الذي يُظهِر الكراهية والضيق من لقاء مَنْ حوله، فلم يكن ﴿ عابس الوجه، بل بالعكس من هذا -كان ﴿ حما قال جرير ﴿ : ما رآني النبي ﴾ قط إلا تبسم.

(وَلا مُفَنِّد) المفند: هو الذي لا فائدة من كلامه، كما قال يعقوب على ﴿إِنِّي لَأَجِدُ

رِيحَ يُوسُفَّ لَوُلا أَن تُفَيِّدُونِ ﴿ آيوسف: ٩٤] فتفندون: أي: تقولون: إنه أصابه الخرف؛ لكبر سِنّه وضعْف عقله، فالنبي ﴿ لم يكن بالمفند وإنما كلامه ﴿ الكلام الذي فيه رجاحة العقل، ويشهد له برجاحة العقل ﴾.

(بِذَاكَ عَرَّفَتْهُ «أُمُّ مَعْبَدِ») يعني أم معبد عرّفت النبي ﷺ بهذا التعريف ووصفته بهذا الوصف.

## باب ذِكْر وصْف هند بن أبي هالة له ﴿

و هو هند بن أبي هالة التميمي الأسدي، أمه هي أم المؤمنين خديجة ، وأرضاها؛ لأن أبا هالة التميمي الأسدي هذا كان الزوج السابق لأم المؤمنين خديجة ، قبل أن يتزوجها رسول الله .

فهند بن أبي هالة ، ربيب المصطفى .

والربيب: هو ابن الزوجة.

وكان وصّافًا، يعني كان مشهورًا بحُسْن الوصف، يعني: يتأمل الموصوف ويصفه وصفًا دقيقًا.

فيقول الناظم رحمه الله:

## ١- وَابْنُ أَبِي هَالَةَ زَادَ لَمَّا وَصَفَهُ: مُفَخَّمًا وَفَخْمَا

يقول: (وَابْنُ أَبِي هَالَةَ زَادَ لَمَّا) يعني زاد في صفات النبي الله لما وصفه الله زاد في وصفه عمّا وصفه الواصفون، يعني تدقيقًا في الوصف يعني وتوضيحًا وتبيينًا.

فقال: كان ﴿ فخمًا مُفخّمًا ﴿ كَانَ فَخمًا يعني عظيمًا، مفخمًا يعني مُعظمًّا في صدور الناس، ومُعظّمًا في أعينهم، فيقول: كان النبي ﴿ فخمًا مُفخمًا يعني كان عظيمًا مُعظّمًا ﴾.

# ٢- لِوَجْهِهِ تَلأُلُونُ كَالْبَدْرِ) يقول: كان وجهه ﴿ يتلألأ كالبدر يعني كالقمر ليلة

البدر، كما ورد أن النبي ، كان ظاهر الوضاءة، كان أبلج الوجه، كان وجهه منيرًا مشرقًا مضيئًا ، فالتلألؤ بمعنى الإضاءة، والإنارة، والإشراق .

(مُعْتَدِلُ الْخَلْقِ) يعني كان النبي شه معتدل الخلق، يعني لا هو بالطويل المفرط، ولا القصير يعني القصر المفرط، ولا هو بالسمين سمنًا مفرطًا، ولا هو بالنحيف النحافة المفرطة، فكان معتدل الخَلق ...

(عَرِيْضُ الصَّدْرِ) كان النبي ﴿ عريض الصدر، هو كما جاء في صفته: (بعيد ما بين المنكبين)، فهذا يُفسَّر قوله هنا: (عَرِيْضُ الصَّدْرِ) ﴿.

# ٣- عَظِيْمُ هَامٍ، وَاسِعُ الْجَبِيْنِ فَمْ ضَلِيْعٌ، أَقْنَاأُ الْعِرْنِيْنِ

أي: كان النبي ﴿ وَعَظِيْمَ هَامٍ ) يعني حجم الرأس، الهامة: هي الرأس، كان عظيم الرأس ، وهذا يؤكد وصْف أم معبد، قالت: (لم تزر به صعلة) وهي صِغَر الرأس، فهنا هند بن أبي هالة يقول: كان عظيم الهام .

(وَاسِعُ الْجَبِيْنِ) يعني جبينه ﷺ واسع يعني ممتد طويل عريض لعِظَم رأسه ﷺ، فالجبين واسع يعني ممتد وطويل وعريض.

(فَمُّ ضَلِيْعٌ) يقول: كان ضليع الفم ﴿ ومعنى ضليع الفم: يعني واسع الفم، عظيم الفم، وهذا كان مما يُمدَح في صفة الرجل أن يكون عظيم الفم؛ لما يؤدي به إلى الفصاحة والبيان وحُسْن إخراج الحروف من مخارجها، وتبيين الكلِم.

(أَقْنَا الْعِرْنِيْنِ) العرنين: هو ما صلُب من عظم الأنف، وأقناً: أقنى: مرتفع الأعلى، مُحدودب الوسط، يعنى فيه انحناء في وسطه، انحناء معتدل من غير إفراط.

#### ٤- يَعْلُوهُ نُـوْرٌ، مَـنْ رَآهُ إِذْ مَا لَـمْ يَتَأَمَّـلْ: ظَنَّـهُ أَشَـمَّا

يقول هند بن أبي هالة هه في صفة النبي ها: له نور يعلوه، يعني الذي ينظر إليه يشعر أن وجهه منير، يُشرق، وينبعث منه النور والضياء ها.

ويقول: يحسبه مَنْ لم يتأمله أشمّ.

والشمم: هو ارتفاع قصبة الأنف.

فيقول: الذي لم يتأمله يحسبه أشمّ.

# ٥- مُفَلَّحُ الأَسْنَانِ، سَهْلُ الْخَدِّ أَشْنَبُ، بَادِنُ، طَوِيْلُ الزَّنْدِ

يقول: (مُفَلَّحُ الأَسْنَانِ) الفلج: هو وجود فُرجة بين الثنايا، وهي الأسنان الأمامية، بها فلج يعني فُرجة بين الثنيتين الأماميتين، الثنايا العليا والثنايا السفلى، فيكون بين الثنيتين فرجة، فهذا يقال له: الفلج، وهو أيضًا من الصفات المستحسنة.

(سَهْلُ الْخَدِّ) ﷺ يعني غير مرتفع الوجنتين، يعني خد النبي ﷺ ليس فيه ارتفاع في الوجنتين يعنى ليس فيهما بروز أو ارتفاع.

قال: (أَشْنَبُ) والشنب: هو بياض الأسنان، الشنب ليس المقصود به الشعر الذي فوق الشفة العليا، يقال: فلان أشنب يعني أبيض الأسنان، فكان الله أشنب يعني أبيض الأسنان.

(بَادِنٌ): ضخم البدن، وهذه الصفة تُفهَم في ضوء ما تقدم، أن النبي الله لم يكن مسترخي البطن، ولا كان طويلًا طولًا بائنًا، فإذا البادن هنا بمعنى: عريض الصدر، بعيد ما بين المنكبين، شثن الكفين، وكما ورد في صفته أيضًا الله: أنه عظيم المشاش المشاش: رؤوس العظام - الله.

ڣۺٛ ٲڣؾڹٛڵڛٞٷڿڮڣڟۣۼؖٳڿؽ ٵڣؾڹڵڛؖؽڕڿٵڣڟڵۼٳڮؽ

فهذا معنى (بَادِنُ)، هذا معنى كون النبي ه بادنًا يعني عظيم البدن لكن من غير سمنة ولا استرخاء في البطن.

قال: (طَوِيْلُ الزَّنْدِ) والزند: هو لحم الذراع، فكان النبي ، طويل الذراع ، أو بعبارة أخرى: موصل طرف الذراع في الكف.

#### ٦- عُنْقُهُ يُرَى كَجِيْدِ دُمْيَةِ مَعَ صَفَاءِ لَوْنِهِ كَالْفِضَةِ

عنق النبي ﴿ يُرَى كجيد الدمية، والدمية: بمعنى الصورة المجسمة من الرخام أو العاج، فعنق النبي ﴿ يُرَى كجيد الدمية يعني كجيد التمثال المصنوع من العاج أو من الرخام في حُسنه وصفاء لونه، مع صفاء لونه كالفضة، فيقول: كان عنق النبي ﴾ كالفضة الصافية.

#### ٧- أَزَجُّ فِي غَـيْر قَرَنْ، إِذَا غَضِبْ بَيْنَهُمَا عِـرْقُ يُـدِرُّهُ الْغَضَـبْ

يقول: (أَزَجُّ فِي غَيْرِ قَرَنْ) أزج الحاجبين في غير قرن: يعني من غير التقاء بينهما، فإذًا الذين وصفوا بأنه كان مقرون الحاجبين فهذا كما قلنا: لِمَنْ يراه من بعيد، لكن الذي يدقق في حاجبي النبي في يجد أنهما كادا يقترنان لكن ليس بينهما اقتران.

يقول: بين حاجبي النبي ، (عِرْقُ يُدِرُّهُ الْغَضَبْ) يعني عند مكان التقاء الحاجبين عرق إذا غضب النبي ، ظهر هذا العرق وتحرك وبدا.

وكان النبي ﴿ يظهر عليه الغضب ويظهر عليه البِشْر والسرور ﴿ فكان الصحابة عيرفون من ملامح وجهه ﴿ إذا سرّه الشيء أو إذا أغضبه، وكان يغضب لله ﴿ لا لنفسه ﴿ فكان النبي ﴾ إذا سُرّ تلألأ وجهه أو تنور وجهه، يقولون: فتنوّر وجه رسول الله ﴾ أو فتلألأ وجه رسول الله ﴾ .

وإذا كرِه الشيء أو غضِب ، يعرَف الغضب في وجهه .

"فَجَاءَهُ قَوْمٌ مُفَاةٌ عُرَاةٌ مُجْتَابِي النِّمَارِ أَوِ الْعَبَاءِ، مُتَقَلِّدِي السُّيُوفِ، عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ، بَلْ فَجَاءَهُ قَوْمٌ مُفَاقٌ عُرَاةٌ مُجْتَابِي النِّمَارِ أَوِ الْعَبَاءِ، مُتَقَلِّدِي السُّيُوفِ، عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ، بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ فَتَمَعَّرَ وَجُهُ رَسُولِ اللهِ ﴿ لِمَا رَأَى بِهِمْ مِنَ الْفَاقَةِ، فَلَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ، فَأَمَرَ بِلَالاَ فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ بِلالاَ فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ إِلَى آخِرِ الْآيَةِ، ﴿إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا ﴾ والآيَة الَّتِي فِي الْحَشْرِ: ﴿ اَنَّقُوا اللّهَ وَلَتَنظُر نَفْسُ مَا فَيْكُمُ اللهِ وَلَوْ بِشِقَ تَمْرَةٍ ﴾ والآيَة الَّتِي فِي الْحَشْرِ: ﴿ اَنَّقُوا اللّهَ وَلَا اللهُ مَنْ عَمِلُ مِنْ عَمِلُ مِنْ عَرْوَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

فالشاهد أن النبي ﴿ كان يبدو على وجهه ﴿ الرضا والبشر إذا سُرّ، ويبدو على وجهه الغضب إذا تأذي من شيء ﴾.

## ٨- وَسَائِلُ الأَطْرَافِ، رَحْبُ الرَّاحَةِ ضَخْمُ الْكَرَادِيْسِ، ذَرِيْعُ الْمِشْيَةِ

يقول: كان النبي الله سائل الأطراف، معنى سائل الأطراف: ممتد الأصابع بلا احديداب ولا تعقد، ولا تكسُّر جلد، فكان النبي الله سائل الأطراف، يعني: أصابعه طويلة ممتدة، ليس فيها احديداب ولا فيها انقباض.

<sup>[</sup>۱] صحيح مسلم ١٠١٧.



(رَحْبُ الرَّاحة) رحب: يعني فسيح واسع، راحة الكف: هي بطن الكف، فكان النبي رحب الراحة، واسع الكف فسيحه، وقالوا هذه الصفة المقصود بها هنا الصفة الخلقية، لكنها أيضًا يُكنى بها عن الكرم والجود، يقال: فلان رحْب الراحة يعني هذه الصفة وإن كانت صفة خِلقية لكن يُكنَى بها عن الجود والكرم، فكان النبي ورحب الراحة حسَّا ومعنى، يعنى: من جهة الصفة الخِلقية ومن جهة أيضًا الكرم.

كان (ضَخْمَ الْكَرَادِيْسِ) ﷺ والكراديس: هي رؤوس العظام، وهي مكان التقاء العظم مع العظم الآخر.

(ذَرِيْعُ الْمِشْيَةِ) يعني سريع المشية واسع الخطوة، الذريع: الذي خطوته تكون واسعة في غير تكلف، كما مر بنا أن النبي كان إذا مشى كان أنه منحدر من صبب، يُجهِد مَنْ معه نفسه حتى يُدركه وهو غير مكترِث في فيكون مُسرعًا في المشية من غير تكلُّف أو تعمد للإسراع.

#### ذِكْرُ أخلاقه الشريفة ﷺ.

الأخلاق: جمْع خُلق، والخُلق: فُسّر بأنه الصورة الباطنة للإنسان يعني أوصاف النفس، أوصاف الروح والنفس، فما سبق كان الكلام عن الخُلق: وهو الصورة الظاهرة للإنسان، الأوصاف الحسية الظاهرة، والآن الحديث عن الخُلق وهو الأوصاف الباطنة المتعلقة بهيئة القلب وهيئة النفس والروح وصورته.

يقول:

١- أَكْرِمْ بِهِ خُلُقُهُ الْقُرْآنُ فَهْ وَ لَدَى غَضَبِهِ غَضْبَانُ

٢- يَرْضَى بِمَا يَرْضَاهُ، لَيْسَ يَغْضَبُ لِنَفْسِهِ، إلَّا إِذَا تُرْتَكَبُ:

٣- مَحَارِمُ اللهِ إِذًا فَيَنْتَقِمْ فَأَحَدُ لِذَاكَ أَصْلًا لَمْ يَقُمْ

فيقول: أَكْرِم بالنبي ، هذه صيغة تعجب: يعني أَكْرِم بخُلقه يعني ما أكرم خُلق النبي ، كان خُلقه أكرم الأخلاق .

(خُلُقُهُ الْقُرْآنُ) خلقه القرآن ﴿ كما وصفته أم المؤمنين عائشة ، قال: «كان خُلقه القرآن».

وهنا فسر المؤلف معنى (خُلُقُهُ الْقُرْآنُ) فقال: فهو يغضب لما يُغضِب الله ، مُنزَّل القرآن، فهو يغضب الله تعالى.

و (يَرْضَى بِمَا يَرْضَاهُ) يرضى بما أخبرنا الله الله الله على أنه يرضاه في القرآن الكريم.

فمعنى (خُلُقُهُ الْقُرْآنُ) يعني أن كل ما أمر الله ١ إبه وبيّن لنا أنه يحبه ويرضاه الله من



الأخلاق في كتابه الكريم فكان النبي الله أعظم الناس اتصافًا به، أكمل الناس اتصافًا به.

وكل خلق نهانا الله ﴿ عنه في القرآن الكريم وبيّن ﴾ أنه مما يُغضبه فكان النبي ﴾ أبعد الناس عن هذه الأمور التي أخبرنا الله ﴿ في كتابه أنها مما يُغضِب الله تعالى ولا يُرضيه.

ثم ذكر من صفة النبي أنه كان لا يغضب لنفسه (لَيْسَ يَغْضَبُ لِنَفْسِهِ) فكثيرًا ما أوذي النبي أو وكان يعفو عمّنْ آذاه أو يعني في نفسه. في مواقف كثيرة: لما جاء ملك الجبال وقال: لو شئت أطبقت عليه الأخشبين، وكان أهل مكة قد آذوا النبي وأهل الطائف رجموه بالحجارة وحتى جرحوا قدميه أو مع ذلك قال: «أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم مَنْ يعبد الله» وعفا عنهم ...

ثم لما فتح مكة - كما سيأتينا إن شاء الله - قال لقريش: «ما تظنون أني فاعل بكم؟» قالوا: خيرًا، أخ كريم وابن أخ كريم، قال: «اذهبوا فأنتم الطلقاء» مع أنهم آذوه ، وآذوا أصحابه ، ومع ذلك عفا عنهم النبي ، وهو قادر عليهم.

٤- بَعَثَهُ الرَّحْمَنُ بِالإِرْفَاقِ كَيْمَا يُتِمَّ صَالِحَ الأَخْلاَقِ (بَعَثَهُ الرَّحْمَنُ بِالإِرْفَاقِ) يعني بعثه الله ﴿ بالرفق فكان النبي ﴿ يحث على الرفق،

وقال ﴿ : «ما كان الرفق في شيء إلا زانه، ولا نُزع الرفق من شيء إلا شانه» وقال ﴿ الله وقال ﴿ الله وقال ﴿ الله وفي يحب الرفق »، وقال ﴿ : «إذا أراد الله بأهل بيت خيرًا أدخل عليهم الرفق تصبح المعاملات بين أهل البيت برفق، ليس فيها شجار ولا نزاع ولا شقاق، وإنما الأمور تتم برفق يعني بِيُسْر وسهولة وتسامح من الناس، فكان النبي ﴿ يحب الرفق ويوصي به، والله ﴿ بعثه بالرفق.

(كَيْمَا يُتِمَّ صَالِحَ الأَخْلاَقِ) يقول (إنما بُعثتُ لأتمم صالح الأخلاق)، وفي رواية: «لأتمم مكارم الأخلاق»؛ قالوا: معنى هذا أنه كانت توجد بعض الأخلاق الحسنة عند العرب في الجاهلية فما كان عندهم من أخلاق حسنة أقرَّهم النبي عليها، وجاء ليُتممها ويُكملها في وما كان عندهم من أخلاق ذميمة جاء لتحذيرهم منها ونهيهم عنها .

٥- أَشْجَعَهُمْ فِي مَوْطِنٍ وَأَنْجَدَا وَأَجْدَا وَأَجْوَدَ النَّاسِ بَنَانًا وَيَدَا
 ٦- مَا سِيْلَ قَطُّ حَاجَةً فَقَالَ: «لاَ» وَلَيْسَ يَاْوِي مَانْزِلًا إِنْ فَضَلاَ
 ٧- مِمَّا أَتَى دِرْهَمُ اوْ دِیْنَارُ حَتَى تُرِیْحَ مِنْهُمَا الأَقْدَارُ

يقول: (أَشْجَعَهُمْ فِي مَوْطِنِ) كان النبي ﴿ أَشْجَعَ الناس، وأنجد الناس من النجدة: وهي إغاثة الملهوف ونُصرة المظلوم، فكان أشجع الناس وأنجد الناس، أنجد الناس: يعني أكثر الناس نجدة، ومساعدةً لمَنْ استنجد به يطلب مساعدته في دفْع ظلم عنه وفي نُصرته، فحتى قبل بعثة النبي ﴿ كان النبي ﴿ كان ممَّنْ شهد حِلفًا في الجاهلية في دار ابن جدعان، يسمى حلف الفضول، ﴿ وَكَانَ حِلْفُ الْفُضُولِ أَكْرَمَ حِلْفٍ سُمِعَ بِهِ وَأَشْرَفَهُ فِي الْعَرَب، وَكَانَ أَوَّلَ مَنْ تَكَلَّمَ بِهِ وَدَعَا إلَيْهِ: الزُّبَيْرُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِب.

وَكَانَ سَبَبُهُ أَنَّ رَجُلًا مِنْ زُبَيْدٍ قَدِمَ مَكَّةَ بِبِضَاعَةٍ فَاشْتَرَاهَا مِنْهُ الْعَاصُ بْنُ وَائِلٍ فَحَبَسَ عَنْهُ حَقَّهُ، فَاسْتَعْدَى عَلَيْهِ الزُّبَيْدِيُّ الْأَحْلَافَ: عبد الدَّار، ومخزومًا، وجمحًا وَسَهْمًا وَعَدِيَّ بْنَ كَعْبِ، فَأَبُوْا أَنْ يُعِينُوا عَلَى الْعَاصِ بْنِ وَائِلٍ وَزَبَرُوهُ - أَيِ انْتَهَرُوهُ - فَلَمَّا رَأَى الزَّبَيْدِيُّ الشَّرْ أَوْفَى عَلَى أَبِي قُبَيْسٍ عِنْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ، وَقُرَيْشُ فِي أَنْدِيتِهِمْ حَوْلَ رَأَى النَّبَيْدِيُّ الشَّرَ أَوْفَى عَلَى أَبِي قُبَيْسٍ عِنْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ، وَقُرَيْشُ فِي أَنْدِيتِهِمْ حَوْلَ الْكَعْبَةِ، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ:

يَا آلَ فِهْرٍ لِمَظْلُومٍ بِضَاعَتُهُ بِبَطْنِ مَكَّةَ نَائِي الدَّارِ وَالنَّفَرِ وَمُحْرِمٍ أَشْعَثٍ لَمْ يَقْضِ عُمْرَتَهُ يَا لَلرِّجَالِ وَبَيْنَ الْحِجْرِ وَالْحَجَرِ إِنَّا لَكَّ جَالِ وَبَيْنَ الْحِجْرِ وَالْحَجَرِ إِنَّا لَكَّ جَالِ وَبَيْنَ الْحِجْرِ وَالْحَجَرِ إِنَّا لَكَ مَا الْمُحَرَامَ لِشَوْبِ الْفَاجِرِ الْغُلَدرِ فَقَامَ فِي ذَلِكَ الزُّبِيْرُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَلِب وَقَالَ: مَا لِهَذَا مِتْرَكٌ.

فَاجْتَمَعَتْ هَاشِمٌ وَزُهْرَةُ وَتَيْمُ بْنُ مُرَّةَ فِي دَارِ عَبْدِ اللهِ بْنِ جُدْعَانَ، فَصَنَعَ لَهُمْ طَعَامًا، وَتَحَالَفُوا فِي ذِي الْقَعْدَةِ فِي شَهْرٍ حَرَامٍ، فَتَعَاقَدُوا وَتَعَاهَدُوا بِاللهِ لَيَكُونُنَّ يَدًا وَاحِدَةً مَعَ الْمَظْلُومِ عَلَى الظَّالِمِ حَتَّى يُؤَدَّيَ إِلَيْهِ حَقَّهُ مَا بَلَّ بَحْرٌ صُوفَةً، وَمَا رَسا ثَبِيرٌ وَحِرَاءُ مَكَانَهُمَا، وَعَلَى الظَّالِمِ فَي الْمَعَاشِ.

فَسَمَّتْ قُرَيْشٌ ذَلِكَ الْحلف حلف الفضول، وقالو: لَقَدْ دَخَلَ هَؤُلاءِ فِي فَضْلٍ مِنَ الْأَمْر.

ثُمَّ مَشَوْا إلى الْعَاصِ بْنِ وَائِلٍ فَانْتَزَعُوا مِنْهُ سامة الزُّبَيْدِيِّ فَدَفَعُوهَا إلَيْهِ. "[1] فكان النبي ، أنجد الناس وأشجع الناس.

[١] السيرة النبوية لابن كثير: جـ١، صـ٧٥٧.

ومن شجاعة النبي ﴿ أنهم كانوا إذا حمي الوطيس يحتمون بالنبي ﴿ في المعارك والغزوات، وكان يشهد النبي ﴾ الغزوات بنفسه ﴿ وخرج بنفسه الشريفة في سبع وعشرين غزوة، يقاتل في سبيل الله، خروجه للغزوة هذا من الشجاعة.

و عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﴿ أَحْسَنَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجُودَ النَّاسِ، وَكَانَ أَشْجَعَ النَّاسِ.

وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ، فَانْطَلَقَ نَاسٌ قِبَلَ الصَّوْتِ، فَتَلَقَّاهُمْ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَاجِعًا، وَقَدْ سَبَقَهُمْ إلى الصَّوْتِ، وَهُوَ عَلَى فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ، فِي عُنُقِهِ السَّيْفُ وَمَعَ عَلَى فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ، فِي عُنُقِهِ السَّيْفُ وَمُو يَقُولُ: «لَمْ تُرَاعُوا، لَمْ تُرَاعُوا» قَالَ: «وَجَدْنَاهُ بَحْرًا، أَوْ إِنَّهُ لَبَحْرٌ» قَالَ: وَكَانَ فَرَسًا يُبَطَّأُ.»[1]

فهنا النبي ﴿ عرّض نفسه ﴿ لمخاطرة.. لكن لشجاعته ﴿ وإقدامه كان أول مَنْ ذهب يستطلع هذا الخبر بنفسه ﴾.

يقول: (وَأَجْوَدَ النَّاسِ بَنَانًا وَيَدَا) (أَجْوَدَ النَّاسِ بَنَانًا) البنان هو الإصبع، وأجود الناس يدًا: يعني أكرمهم، فيُكنَى باليد عن الكرم والسخاء؛ لأن اليد هي آلة الإنفاق.

قال: (مَا سِيْلَ قَطُّ حَاجَةً فَقَالَ: «لاً») ما سيل: ما سُئل، قال: (مَا سِيْلَ قَطُّ حَاجَةً فَقَال: لا، كَان لا فَقَالَ: «لاً») هـ، يعني من كرم النبي ﴿ أنه ما سُئل قط حاجةً فقال: لا، كان لا يقول: (لا) قط ﴿ لسائل.

وإذا سئل شيئًا ، ولم يكن عنده وعد السائل خيرًا.

وقد توفي النبي ١ وبقيت بعض الوعود التي وعدها النبي ١ لبعض الناس، وتوفي

<sup>[</sup>١] متفق عليه: البخاري ٢٩٠٨ ومسلم ٢٣٠٧.

قبل إنجازها ، فلما ولي أبو بكر الخلافة ، نادى في الناس وقال: مَنْ كانت له عِدة عند رسول الله ، فلمأ فليأتني. عند رسول الله ، فلمأتني، أي شخص وعده النبي ، أن يعطيه شيئًا فليأتني.

فلم يأتِ أحد يزعم أن رسول الله ﴿ وعده بشيء إلا أعطاه إياه، وكان ممَّنْ جاء إلى أبي بكر ﴿ جابر ﴿ فَعَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللهِ - ﴿ قَالَ النَّبِيُ ﴾ : «لَوْ قَدْ جَاءَ مَالُ البَحْرَيْنِ قَدْ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا»، فَلَمْ يَجِيْ مَالُ البَحْرَيْنِ حَتَّى قُبِضَ النَّبِيُ ﴾ فَلَمْ يَجِيْ مَالُ البَحْرَيْنِ حَتَّى قُبِضَ النَّبِيُ ﴾ فَلَمْ يَجِيْ مَالُ البَحْرَيْنِ حَتَّى قُبِضَ النَّبِيُ ﴾ فَلَمَّا جَاءَ مَالُ البَحْرَيْنِ أَمَرَ أَبُو بَكْرٍ فَنَادَى: مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴿ عِدَةٌ أَوْ دَيْنٌ، فَلْيَأْتِنَا، فَلَمَّا جَاءَ مَالُ البَحْرَيْنِ أَمَرَ أَبُو بَكْرٍ فَنَادَى: مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴿ عِدَةٌ أَوْ دَيْنٌ، فَلْيَأْتِنَا، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: إِنَّ النَّبِيَ ﴾ قَالَ لِي: كَذَا وَكَذَا، فَحَثَا لِي حَثْيَةً، فَعَدَدْتُهَا، فإذا هِيَ خَمْسُ مِائَةٍ، وَقَالَ: خُذْ مِثْلَيْهَا. »[1]

وعَنْ سَهْلٍ هَ: «أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتِ النَّبِيَ ﴿ بِبُرْدَةٍ مَنْسُوجَةٍ، فِيهَا حَاشِيتُهَا»، أَتَدْرُونَ مَا البُرْدَةُ؟ قَالُوا: الشَّمْلَةُ، قَالَ: نَعَمْ، قَالَتْ: نَسَجْتُهَا بِيلِي فَجِئْتُ لِأَكْسُوكَهَا، «فَأَخَذَهَا النَّبِيُ ﴿ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا، فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَإِنَّهَا إِزَارُهُ»، فَحَسَّنَهَا فُلاَنٌ، فَقَالَ: اكْسُنِيهَا، مَا أَحْسَنَهَا! قَالَ القَوْمُ: مَا أَحْسَنْتَ، لَبِسَهَا النَّبِيُ ﴿ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا، ثُمَّ سَأَلْتَهُ، وَعَلِمْتَ أَنَّهُ لَا يَرُدُّ، قَالَ: إِنِّي وَاللهِ، مَا سَأَلْتُهُ لِأَلْبَسَهُ، إِنَّمَا سَأَلْتُهُ لِتَكُونَ كَفَنِي، قَالَ سَهْلٌ: فَكَانَتُ كَفَنَهُ ﴾ [٢]

يقول: إذا جاءت أموال الصدقات، والغنائم إلى النبي ، لا يستريح، ولا يأوي إلى منزل حتى يُفرّق هذه الأموال، (حَتَّى تُرِيْحَ مِنْهُمَا الأَقْدَارُ) يعني حتى يستريح النبي

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٢٢٩٧.

<sup>[</sup>٢] صحيح البخاري ١٢٧٧.

﴿ بقدر الله الله من هذه الدراهم والدنانير فكانت تؤرقه الله الله عنده شيء منها.

وجاء هذا في صحيح البخاري «عَنْ عُقْبَةَ، قَالَ: صَلَّيْتُ وَرَاءَ النَّبِيِّ ﴿ بِالْمَدِينَةِ الْعَصْرَ، فَسَلَّمَ، ثُمَّ قَامَ مُسْرِعًا، فَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ إلى بَعْضِ حُجَرِ نِسَائِهِ، فَفَزعَ النَّاسُ مِنْ سُرْعَتِهِ، فَقَالَ: «ذَكَرْتُ شَيْئًا مِنْ تِبْرِ مِنْ سُرْعَتِهِ، فَقَالَ: «ذَكَرْتُ شَيْئًا مِنْ تِبْرِ عِنْدَنَا، فَكَرِهْتُ أَنْ يَحْبِسَنِي، فَأَمَرْتُ بِقِسْمَتِهِ اللَّاسَ

فقالوا: هذا لا يُخِل بالخشوع في الصلاة؛ لأنه تفكر في الخير، الذي يُخِل بالخشوع هو التفكير في أمور الدنيا، لكن النبي هو فكر في أمر تفريق الصدقات، وكان مشغول البال في الصلاة بصدقات يريد أن يُفرّقها فقالوا: هذا لا يُخِلّ بالخشوع في الصلاة.

فقال: «ذكرتُ شيئًا من تِبْر في الصلاة فكرهت أن يحبسني» فذهب النبي ، فأتى به وفرّقه .

# ٨- أَصْدَقُ لَهْجَةٍ، وَأَوْفَى ذِمَّةٌ أَنْيَنُهُمْ عَرِيْكَةً فِي الأُمَّةُ

يقول: كان الساس الماس المهجة، يعني كان أصدق الناس كلامًا الساس مدق اللهجة يأتي بمعنى صدق الكلام، ويأتي أيضًا بمعنى صفاء السريرة،، وعدم الغش المخادعة ، فالنبي الله لا يخادع الناس، ولا يخالف ظاهره باطنه؛ فهو صادق اللهجة المحادة ما يتكلم به يتكلم بالصدق على حتى كان أهل مكة يلقبونه قبل بعثته بالصادق الأمين.

(أَصْدَقُ لَهْجَةٍ، وَأَوْفَى ذِمَّةٌ) الذمة: هي العهد والأمان، يعني إذا عاهد أحدًا عهدًا أو

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري١٥٨.

= [Y 7 4]=

أعطاه أمانًا، فهو أوفي الناس بذمته وعهده ﷺ لا يغدر - ﴿ - ولا يخون عهدًا.

و(أَلْيَنُهُمْ عَرِيْكَةً) ... يعني أحسنهم معاشرة، وتواضعًا يقال: فلان ليّن العريكة بمعنى: متواضع، قليل النفور والخلاف، يعني لا يحب أن ينافر جليسه، ويخالفه في الكلام، ويتواضع لجلسائه ...

#### ٩- أَكْرَمُهُمْ فِي عِشْرَةٍ، لاَ يَحْسِبُ جَلِيْسُهُ أَنَّ سِوَاهُ أَقْرَبُ

كان النبي ﴿ أكرم الناس عِشْرة، العِشرة بمعنى: المعاشرة والمصاحبة فكان كريم العِشرة ﴿ وَالمَصاحبة فكان كريم العِشرة ﴿ حَسن العشرة لأصحابه ﴿ يُحسِن إليهم ويعاملهم بالوفاء، يعني: مَنْ صنع معروفًا، أو فعل شيئًا جميلًا يذكره له النبي ﴾.

قال: (لآ يَحْسِبُ جَلِيْسُهُ أَنَّ سِوَاهُ أَقْرَبُ) يعني كل واحد من جلساء النبي في يحسب أنه أقرب الناس إلى النبي في لما يخص به النبي في كل واحد من جلسائه من العناية والاهتمام والتقريب، فكل واحد من الجلساء يشعر أنه له اختصاص بالنبي في، وله منزلة خاصة عنده في.

#### ١٠- (حَيَاقُهُ) يَرْبُوعَلَى الْعَذْرَاءِ فِي خِدْرِهَا، لِشِدَّةِ الْحَيَاءِ

من أخلاقه الكريمة: خُلق الحياء؛ فكان أشد حياءً من العذراء في خدرها، والعذراء: هي الفتاة التي لم تتزوج، في خدرها: يعني في بيتها، التي لا تُكثِر الخروج من البيت، ومخالطة الناس، فهذه تكون من صفاتها الحياء، فالنبي كان أشد حياءً من العذراء في خدرها ...

ومما يُذكَر في هذا: «حديث عَائِشَةَ قَالَتْ: سَأَلَتِ امْرَأَةُ النَّبِيَّ ﴿ كَيْفَ تَغْتَسِلُ مِنْ حَيْضَتِهَا؟ قَالَ: فَذَكَرَتْ أَنَّهُ عَلَّمَهَا كَيْفَ تَغْتَسِلُ، ثُمَّ تَأْخُذُ فِرْصَةً مِنْ مِسْكٍ فَتَطَهَّرُ بِهَا.

قَالَتْ: كَيْفَ أَتَطَهَّرُ بِهَا؟ قَالَ: «تَطَهَّرِي بِهَا سُبْحَانَ اللهِ!» وَاسْتَتَرَ - وَأَشَارَ لَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُنَنَةَ بِيَدِهِ عَلَى وَجْهِهِ - قَالَ: قَالَتْ عَائِشَةُ: وَاجْتَذَبْتُهَا إِلَيَّ وَعَرَفْتُ مَا أَرَادَ النَّبِيُّ ﴿ وَمُنْنَةَ بِيَدِهِ عَلَى وَجْهِهِ - قَالَ: قَالَتْ عَائِشَةُ: وَاجْتَذَبْتُهَا إِلَيَّ وَعَرَفْتُ مَا أَرَادَ النَّبِيُّ ﴿ وَالْمَانُ اللَّهِ مِنَا أَثُرَ الدَّم. ﴾[1] قال:

#### ١١- نَظَرُهُ لِللَّرْضِ مِنْهُ أَكْثَرُ إِلَى السَّمَاءِ، خَافِضٌ إِذ يَنْظُرُ

يقول: كان النبي ﴿ نظره إلى الأرض أكثر من نظره إلى السماء، وربما جاء ذِكْر وحدانية الله ﴿ فيشير بأصبعه السبابة إلى السماء، ويرفع بصره إلى السماء أحيانًا في الحديث، لكن في مشيه وجلوسه كان نظره إلى الأرض ﴿ أكثر منه إلى السماء.

يقول: ( خَافِضٌ إِذَ يَنْظُرُ) يعني لا يثبت بصره في وجه أحد؛ لحيائه في قالوا: كان من حيائه في إذا حدّث أحدًا أنه لا يُثبِت بصره في وجه مُحدِّثه في وهذا من كمال الحياء، أما في الغرب فعندهم: من آداب الحديث الحملقة في وجه المُحدِّث سواء كان رجلًا أم امرأة، وهذا من قِلّة حيائهم، لكن من حياء النبي : في أنه لا يُدقق النظر في وجه المُحدِّث وإنما يلتفت إلى مُحدِّثه، لكن يكون خافضًا بصره إلى الأرض في أكثر الموقت.

١٥- أَكْثَرُهُمْمْ تَوَاضعًا، يُجِيْبُ دَاعِيَهُ: بَعِيْدُ اوْ قَرِيْبُ
 ١٥- مِنْ عَبْدٍ اوْ حُرِّ، فَقِيْرٍ أَوْ غَنِيْ وَأَرْحَمُ النَّاسِ بِكُلِّ مُؤْمِنِ

كان النبي ﴿ أكثر الناس تواضعًا ﴿ ، وقد خُيّر النبي ﴿ أن يكون ملكًا نبيًّا أو عبدًا رسولًا ، فاختار أن يكون عبدًا رسولًا ﴾ .

وكان عظيم التواضع الله فعَنْ أَبِي مَسْعُودٍ، قَالَ: أَتَى النَّبِيَّ ﴿ رَجُلٌ، فَكَلَّمَهُ،

<sup>[1]</sup> متفق عليه: البخاري ٢١٤ ومسلم ٣٣٢.



فَجَعَلَ تُرْعَدُ فَرَائِصُهُ، فَقَالَ لَهُ: «هَوِّنْ عَلَيْكَ، فَإِنِّي لَسْتُ بِمَلِكِ، إِنَّمَا أَنَا ابْنُ امْرَأَةٍ تَأْكُلُ الْقَدِيدَ»[1] الْقَديد: هو اللحم المجفف، المملح؛ لأن الأغنياء كانوا يذبحون ويأكلون اللحم الطازج يوميًّا، ولكن يقول النبي الله النا ابن امرأة كانت تأكل القديد بمكة».

وكان يقول ﷺ: «إنما أنا عبد آكل كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد».

ويقول: «لا تطروني كما أطرت النصاري المسيح ابن مريم، إنما أنا عبد الله ورسوله»

وكان ﴿ أيضًا كما جاء في صفته: كان لا يُنفّر الناس بين يديه، ولا يقال: إليك، إليك؛ لا يُنفّر الناس: حتى في حجة الوداع، ومعه أكثر من مائة ألف من الحجاج، لا يُنفّر الناس بين يديه، ولا يقال: إليك إليك.. يعني ما كان أحد يمشي يُفسِح الطريق للنبي ﴿ ويُوسّع الناس بين يديه.

وكما مر بنا في أحداث الهجرة لما قدِم النبي الله كان لا يُعرَف من أبي بكر، يعني ليس عليه ثياب مميزة، ولا له طقوس معينة، ولا كرسي مميز، وشكل مميز، وملابس مميزة، وإنما يجلس إذا جلس مع الناس الله متواضعًا.

فكان أكثر الناس تواضعًا ه.

(يُحِيْبُ دَاعِيَهُ) يعني يجيب مَنْ دعاه إلى طعام ونحوه، فكان النبي ﴿ لا يتكبر عن إجابة دعوة مَنْ دعاه، فلا يرد دعوة شخص؛ لأنه فقير مثلًا، فكان ﴿ يجيب مَنْ دعاه من عبد أو حر، فقير أو غني، وكان يقول ﴿: «لو دُعيت إلى ذراع لأجبت، ولو دُعيت إلى كُراع لأجبت» والذراع كان أحب الشاة إلى النبي ﴿، والكراع هو أردأ لحم الشاة،

<sup>[</sup>١] سنن ابن ماجه ٢ ٣٣١.

فقال: «لو دُعيت إلى ذراع لأجبت، ولو دُعيت إلى كُراع لأجبت».

ودعاه مرة رجل يهودي إلى خبز وإهالة سَنخة، وإهالة سنخة أي: دهن سنخ وهو متغير الرائحة من طول مُكثه، فالرجل كان يهوديًّا فقيرًا ودعا النبي ﴿ إلى خبز ودهن متزنخ متغير الرائحة، فأجاب دعوته، لبّى دعوته ﴿ وأكل من طعامه ...

(وَأَرْحَمُ النَّاسِ بِكُلِّ مُؤْمِنِ) كان النبي ﴿ أَرحم الناس بكل مؤمن ﴿ إِلَّهُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَأَرْحَمُ النَّاسِ بِكُلِّ مُؤْمِنِينَ ﴾ رَءُوفُتُ رَّحِيمًا بالمؤمنين ﴾.

وَأَرْحَمُ النَّاسِ بِكُلِّ مُؤْمِنِ ١٤- وَطَائِفٍ يَعْرُوهُ حَتَّى «الْهِرَّةُ» يُصْغِي لَهَا الإِنَاءَ غَيْرَ مَرَّةُ

يقول: كان أرحم الناس بالمؤمنين، وأرحم الناس بكل طائف (يَعْرُوهُ) يعني يقصده، فكان أرحم الناس بمَنْ طاف به يقصده يلتمس حاجة منه.

يقول: (حَتَّى «الْهِرَّةُ») كان رحيمًا حتى بالهرة إذا قصدت النبي اللهرة ويد طعامًا، فإذا جاءت الهرة (يُصْغِي لَهَا الإِنَاءَ) يكون النبي اللهرة ويشرب من أثرها الإناء ويدنيه لها حتى تشرب الهرة ويشرب من أثرها الإناء ويدنيه لها حتى تشرب الهرة ويشرب من أثرها اللها عليكم والطوافات».

فقوله: (غَيْرَ مَرَّةُ) يعني في مرات كثيرة، كل مرة تأتي هرة إلى النبي الله تلتمس طعامًا كان يصغي لها الإناء؛ حتى تشرب لرحمته الله الإناء؛ حتى تشرب لرحمته

وكان يقول: «في كل ذات كبد رطبة أجر» أي: حيوان له كبد يعني أي كائن حي إذا أطعمه الإنسان وسقاه له أجر بإطعامه وسقياه.

٥١- كَانَأَعَفَّ النَّاسِ، لَيْسَ يُمْسِكُ أَيْدِيَ مَنْ لَيْسَ لَهُلَّ يَمْلِكُ النَّاسِ، لَيْسَ لَهُلْ عَمْلِكُ أَيْدِيَهُ لَّ، بَلْ كَلاَمُ صَالِحُ النِّسَاءَ لاَ يُصَافِحُ أَيْدِيَهُ لَّ، بَلْ كَلاَمُ صَالِحُ

من أخلاق النبي ﴿ خُلق العفة؛ (كَانَ أَعَفَّ النَّاسِ) ﴿ يَتَعَفَفَ عمّا حرّم الله ﴾ ويقول هنا: (لَيْسَ يُمْسِكُ أَيْدِيَ مَنْ لَيْسَ لَهُنَّ يَمْلِكُ) يعني لا تمس يده يد امرأة لا تحل له، يعني ليست ملك يمينه ولا زوجته، فكان ﴿ لا تمس يده امرأة لا تحل له ﴿.

١٧- أَشَـدُّهُمْ لِصَحْبِهِ إِكْرَامًا لَيْسَ يَمُـدُّ رِجْلَهُ احْتِرَامًا:
 ١٨- بَيْنَهُـمْ، وَلَمْ يَكُـنْ يُقَدِّمُ رُكْبَتَـهُ عَلَى الْجَلِيْسِ يُكْرِمُ

يقول: كان النبي ﴿ أَشد الناس (لِصَحْبِهِ إِكْرَامًا) ومن ذلك أنه كان لا (يَمُدُّ رِجْلَهُ) كان من كرم أخلاقه ﴾ أنه لا يمد رجله بين جلسائه ﴾.

(وَلَمْ يَكُنْ يُقَدِّمُ رُكْبَتَهُ عَلَى الْجَلِيْسِ) لا يتقدم عن جلسائه وإنما يجلس معهم في الصف الذي يجلسون فيه ...

فجاء في الحديث أنه كان الله أو قر الناس في مجلسه، لا يكاد يُخرِج شيئًا من أطرافه إكرامًا واحترامًا لهم الله.

19- فَمَـنْ بَدِيْهَـةً رَآهُ هَابَـهُ طَبْعًا، وَمَـنْ خَالَطَـهُ أَحَبَّـهُ كان من صفة النبي هُ أنه مَنْ رآه بديهةً هابه، ومَنْ خالطه عِشرةً أحبه هُ، الذي

يرى النبي ﴿ لأول مرة يهاب النبي ﴿ يعني يقع في صدره هيبة للنبي ﴿ ، مثل هذا الرجل الذي أصابته رِعدة لما رأى النبي ﴾ لأول وهلة.

لكن مَنْ خالط النبي ﴿ عِشرةً: الذي يعاشر النبي ﴿ ويخالطه يحبه ، فهذا الخوف الذي حصل من رؤيته لأول مرة يذهب بمخالطة النبي ﴾، عندما يرى من تواضعه ومن كرم أخلاقه .

## ٠٠- (يَمْشِي) مَعَ الْمِسْكِيْنِ وَالأَرْمَلَةِ فِي حَاجَةٍ، مِنْ غَيْرٍ مَا أَنَفَةِ

فكان من أخلاقه عن أنه (يَمْشِي مَعَ الْمِسْكِيْنِ وَالأَرْمَلَةِ) في حوائجهم، إذا جاءه مسكين يريد من النبي أن يمشي معه في حاجة فربما أخذ بيده ومشى معه في سكك المدينة لمصلحة لمسكين، ويمشي مع الأرملة التي تُوفي زوجها وبحاجة إلى مساعدة يمشي معها النبي ومع الأمة. يعني لا يحمله كِبْر على السير مع هؤلاء كحال الملوك والجبارين، وإنما من تواضعه أنه يسعى في حاجة الفقراء من عبيد وإماء ومساكين وأرامل، ولا يستنكف أن يمشي معهم ويقضي لهم مصالحهم ...

٢١- يَخْصِفُ نَعْلَهُ، يَخِيْطُ ثَوْبَهُ يَغِيْطُ ثَوْبَهُ يَغِيْبُهُ وَلَـنْ يَعِيْبَـهُ
 ٢٢- يَخْدُمُ فِي مِهْنَـةِ أَهْلِهِ، كَمَا يَقْطَعُ بِالسِّكِّيْنِ لَخْمًا قُدِّمَا

فيقول: كان النبي ﴿ (يَخْصِفُ نَعْلَهُ) يعني يخرزها أو يُصلِحها، إذا انقطعت نعله ﴿ وكانت بحاجة إلى إصلاح،كان لا يتكبر ﴿ عن إصلاح نعله بنفسه .

و (يَخِيْطُ ثَوْبَهُ) يعني يرقع ثوبه، إذا انشق ثوبه ﴿ واحتاج إلى إصلاح، أو ترقيع، أو خياطة، فكان يخيطه ﴿ . (يَحْلُبُ شَاتَهُ) من الأمور التي كان يعملها بنفسه ﴿ حلْب الشاة، فكان يحلب شاته بنفسه ﴾ .



(وَلَنْ يَعِيْبَهُ) يعني لا يعيبه ذلك ﷺ بل هو من تواضعه وكرم أخلاقه ﷺ.

# ٢٢- يَخْدُمُ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، كَمَا يَقْظَعُ بِالسِّكَّيْنِ لَحُمَّا قُدِّمَا

(يَخْدُمُ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ) أو مَهْنة أهله، في مَهنة أهله يعني في خدمة أهله، فقالوا: مثل تقطيع اللحم بالسكين، يعني كان يتولى بعض الأعمال في المنزل يساعد بها أهله مثل: تقطيع اللحم بالسكين في فكان يساعدهم في هذا الأمر.

# ٣٧- يُـرْدِفُ خَلْفَـهُ عَلَى الْحِمَارِ عَلَى إِكَافٍ، غَـيْرَ ذِي اسْـتِكْبَارِ

فكان النبي ، يُردف خلفه يعني يُركِب خلفه أصحابه، أو خادمه، أو أقاربه، يُركبهم خلفه ، خلفه العلمار - الله -.

فهناك عدة أحاديث عن الصحابة يذكر أحدهم أنه كان رديف النبي ﴿ او رِدْف النبي ﴿ الله بن عباس ﴿ في حديث «احفظ الله يحفظك» قال: «كنت رديف النبي ﴿ يومًا على دابة فقال: يا غلام، إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك».

ومعاذ أيضًا كان مرة رديف النبي ﴿ على حمار فقال له النبي ﴿ : «يا معاذ، ما حق الله على العباد؟ وما حق العباد على الله؟ »..

فكان النبي ، ربما أردف خلفه ، وهذا من التواضع، أنه لا يتكبر النبي أن يُركِب معه غيره ، على نفس الدابة، لا يتكبر عن هذا .

وكذلك لما مرّ النبي ﴿ بأسماء بنت أبي بكر، وكانت على بُعد ميل أو أكثر من المدينة، وتحمل النوى معها، حمولة من النوى كانت تجلبها من أرض زوجها الزبير، كانت تعلف الفرس، فكان معها حِمْل والمسافة بعيدة بينها وبين المدينة، ورآها النبي

ومعه أصحابه، كان النبي و ومعه أصحابه على دوابهم ورأوا أسماء تمشي على رجلها، فأناخ النبي ف ناقته وأشار إليها أن تركب على الدابة، قالت: فذكرتُ غيرة الزبير فاستحييت، ذكرت أن الزبير يغار وربما لو علم أنها ركبت مع النبي ف على الدابة، فاعتذرت للنبي و واصلت الطريق مشيًا.

فالشاهد: أن النبي ﴿ إذا ركب الدابة ومعه متسع في الدابة لركوب شخص خلفه، ومرّ في الطريق بمَنْ يحتاج إلى ركوب أركبه معه .

يقول: (عَلَى إِكَافٍ، غَيْرَ ذِي اسْتِكْبَارِ) الإكاف: هي البرذعة، و هي ما يوضع على الحمار أو البغل؛ ليُركَب عليه، فكان يُردِف معه أحيانًا على نفس الإكاف إذا كان كبيرًا يتسع لشخصين فيركب النبي ، ويُردف شخصًا خلفه.

# ٢٤- يَمْشِي بِلاَ نَعْلٍ وَلاَ خُفِّ إِلَى عِيَادَةِ الْمَرِيْضِ حَوْلَهُ الْمَلاَ

كان النبي ١١ يمشي حافيًا أحيانًا ١١ وهذا من تواضعه ١٠٠٠.

وربما مشى حافيًا إلى المريض؛ ليعوده، و(حَوْلَهُ الْمَلا) كان النبي هي محشودًا، يعني دائمًا إذا توجه إلى مكان يكون معه رفقة، الصحابة هي ينتظرون خروج النبي هي من بيته لذهابه إلى أي مكان، ويغتنمون الفرصة ويصحبونه هي في الطريق، فكان يذهب لعيادة المريض هي وحوله الملأ من أصحابه الكرام.

#### ٧- يُجَالِسُ الْفَقِيْرَ وَالْمِسْكِيْنَا وَيُكْرِمُ الْكِرَامَ إِذْ يَأْتُونَا

كان من خُلقه ﴿ أنه (يُجَالِسُ الْفَقِيْرَ وَالْمِسْكِيْنَا) يجالس الفقراء والمساكين ويُحسِن إليهم ﴿ ولا يتكبر عن مجالستهم، وفي نفس الوقت كان يُكرِم الكريم، يُكرم وجهاء القبائل ورؤساء العشائر من ملوك العرب، فكان النبي ﴿ يُكرمهم أيضًا ويخصهم



بإكرام، فكان يقول ؟: «إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه».

وكان من صفاته ، أنه يُكرِم كبير كل قوم ويوليه عليهم، ويُهدي إليه الهدايا العظيمة.

ففي غزوة حنين أعطى النبي الأقرع بن حابس مائة من الإبل، الأقرع بن حابس هذا كان سيد بني تميم، فأعطاه النبي الله مائة من الإبل.

وعيينة بن حصن الفزاري كان زعيم قبيلة فزارة، أعطاه النبي ﷺ مائة من الإبل.

فكان معه في غزوة حنين أربعة من شيوخ القبائل، فأعطى النبي هؤلاء الأربعة كل واحد منهم مائة من الإبل، فأكرمهم، وعاملهم بما لا يعامل به آحاد الناس؛ لعلمه أن إكرام هؤلاء إكرام لقبائلهم، وهؤلاء إذا أسلموا وحسن إسلامهم تبعتهم قبائلهم، فكان يخصهم بالإكرام؛ لأن غرضه في نشر الدين، وليس غرضه أن يحوز أموالهم، ولا أن يتسلط عليهم، وإنما غرضه أن يدخلوا في الدين، ولا يهم مَنْ الذي يكون رئيسهم، المهم أن يدخلوا في الإسلام، وهذه السياسة الحكيمة من النبي شجعت رؤساء القبائل وملوك العرب على الدخول في الإسلام لعلم أحدهم أنه إذا أسلم سيظل ملكًا على قومه، وستظل له مكانته، فهذا من حُسْن سياسة النبي ، وحُسْن إدارته.

فلو أن ملكًا من الملوك يعلم أنه إذا أسلم عُزِل من الملك، وأُخِذت منه أمواله، وصار مثل آحاد الناس، وليس له خصوصية ولا احترام، لنفره ذلك عن الدين، فكان النبي في يُكرِم هؤلاء الكبراء، ويُحسِن إليهم ويخصهم بعطايا كبيرة ويوليهم على أقوامهم في.

حتى في المخاطبات، النبي الله الما بعث الرسائل إلى الملوك يدعوهم إلى الإسلام كان يكتب: من محمد رسول الله إلى هرقل عظيم الروم، فقوله: (عظيم الروم) مع أنه

كافر ومشرك بالله الله الكن مع ذلك النبي الله سماه (عظيم الروم)، فهو عظيم عند قومه، وهذا ليس فيه شيء يخالف الحق، فهو عظيم الروم، يعني: هو كبيرهم وعظيمهم، هم يُعظّمونه، فيُلقّبه بألقاب فيها إكرام له ويدعوه إلى الإسلام.

#### ٢٦- لَيْسَ مُوَاجِهًا بِشَيْءٍ يَكْرَهُهُ جَلِيْسُهُ، بَلْ بِالرِّضَا يُوَاجِهُهُ

يعني الشيء الذي يكرهه جليسه لا يواجهه به فكان إذا أساء شخص، وأراد أن ينصحه النبي في يُعرّض بالنصيحة، فيقول: «ما بال أقوام يفعلون كذا وكذا»، فإذا بلغه عن أحد ما يكره، وكان حاضرًا في وسط القوم جعل الموعظة عامة، ولم يخص بها أحدًا، ويقول: «ما بال أقوام يفعلون كذا وكذا» وينصح نصيحة عامة يسمعها المقصود بالنصيحة من ضمن الجلساء، لا يشعر أنه هو الذي وُوجه بالخطاب بشيء يكرهه.

(بَلْ بِالرِّضَا يُوَاجِهُهُ) يعني بل يواجه الناس بالرضا بالكلمة الطيبة.

# ٢٧- يَمْ زَحُ لاَ يَقُولُ إلَّا حَقَّا يَجُلِسُ فِي الأَكْلِ مَعَ الأَرِقَّا

كان النبي في يمزح ولا يقول إلا حقًا في ومن المشهور من مزاحه في : أنه لما جاءته امرأة عجوز تسأله عن شيء، فقال لها النبي في: «أما علمتِ أنه لا يدخل الجنة عجوز؟» فبكت المرأة، فضحك النبي في وقرأ: ﴿ إِنَّا آنشأَنهُنَّ إِنشَاءً ﴿ وَ اللهِ عَلَيْهُنَّ أَبُّكَارًا ﴿ وَ عَرُا اللهِ عَرُبًا أَتُرَابًا ﴿ وَ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَرُبًا أَتُرَابًا ﴿ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

كذلك قال النبي الله الأمرأة يومًا قال: «أليس زوجك الذي في عينه بياض؟» يسألها: مَنْ زوجها، فقال: «أليس زوجك الذي في عينه بياض؟» قالت: ليس في عينه بياض،



فقال النبي ﷺ: «بلي، في عينه بياض»..

فرجعت المرأة إلى زوجها تنظر في عينه وتقول: النبي الله يقول: في عينك بياض، فقال: كل إنسان في عينه بياض، يعني هي حسبت البياض إن سواد العين أبيض، لكن هو النبي الله يقصد بياض العين.

فكان هذا من ملاطفته ه.

وكان رجل من الصحابة هو اسمه زاهر، رآه النبي في السوق فأمسك به من الخلف وقال: «مَنْ يشتري هذا العبد؟» فقال: إذًا تجدني والله يا رسول الله كاسدًا، قال: «لكنك عند الله لست بكاسد».

كان النبي ، ربما نادى بعض أصحابه يا ذا الأذنين كل واحد عنده أذنين، فكان من مزاحه .

إلى غير ذلك يعني من مزاح المصطفى ١٠٠ وكرم عشرته، وحُسْن خُلقه ١٠٠٠.

المزاح بالكذب هذا طبعًا مُحرّم، المزاح بالكذب هذا من الأمور المحرمة سواء قل أو كثُر يعني؛ فالنبي ، قال: «ويل للذي يكذب الكذبة ليُضحِك الناس».

لكن المزاح الذي بالحق فهذا يُشرَع على ألا يُكثِر منه بحيث يغلب على الإنسان ويصبح حياته كلها عبث ولهو، لكن هو مثل الملح للطعام؛ إذا كثُر أضرّ وآذى.

قال: (يَجْلِسُ فِي الأَكْلِ مَعَ الأَرِقًا) كان النبي الله يجلس في الأكل مع الأرقاء يعني مع العبيد، ولا يستنكف الله كحال المتكبرين الذين لا يحبون أن يجلس معهم في الأكل الفقراء، ويتميزون في الجلوس عنهم، لكن النبي كان يجلس مع الفقير ومع العبد ومع غيره، ويأكل معهم .

۲۸۰

بل كان يقول ﷺ: «شَرُّ الطَّعَامِ طَعَامُ الوَلِيمَةِ، يُدْعَى لَهَا الأَغْنِيَاءُ وَيُتْرَكُ الفُقَرَاءُ، وَمَنْ تَرَكَ اللَّعْوَةَ فَقَدْ عَصَى اللهَ وَرَسُولَهُ ﷺ "[1].

وفي رواية: « يُمْنَعُهَا مَنْ يَأْتِيهَا، وَيُدْعَى إلَيْهَا مَنْ يَأْبَاهَا، وَمَنْ لَمْ يُجِبِ الدَّعْوَةَ، فَقَدْ عَصَى اللهَ وَرَسُولَهُ»[٢].

فكان يصف هذا الطعام بأنه شر الطعام: أن الإنسان يعمل دعوة ويخص الأغنياء ويمنع الفقراء من الأكل من طعامه.

وكان يقول: « يُدعى إليها مَنْ يأباها» بعض الناس يتعمد دعوة الأغنياء الكبراء الذين هم مشغولون، وما عندهم وقت ولا رغبة في حضورها، فيريد المفاخرة مثلًا بأنه حضر له الوجيه الفلاني والرئيس الفلاني، فيُدعَى إليها مَنْ يأباها، ويُمنَع منها مَنْ يأتيها.

والفقراء الذين هم بحاجة إلى طعام مثلًا، ويسمعون أن فلانًا عنده طعام فيأتون للأكل، يُمنعون من الحضور والأكل.

طبعًا لا مانع أن الإنسان يدعو أصدقاءه إلى طعام، لكن لا يكون قصده أنه يخص الأغنياء فقط، وإنما يدعو أصدقاءه، وحتى إذا كانوا أغنياء، فهذا لا يضره في شيء إذا كانت الدعوة؛ لكونهم من صداقته أو من قرابته، لكن لا يتعمد الإنسان أن يخص الأغنياء ويبتعد عن الفقراء وعن مجالستهم، بل مجالسة المساكين والفقراء مما يُرقق قلب المسلم، ويُقلل من تعلقه بالدنيا، ويزيده رحمةً ورأفة.

<sup>[1]</sup> صحيح البخاري١٧٧٥.

<sup>[</sup>۲] صحيح مسلم١٤٣٢.

## ٢٨- يَاْتِي إلى بَسَاتِنِ الإِخْوَانِ يُكْرِمُهُمْ بِذَلِكَ الإِتْيَانِ

كان النبي الله يذهب إلى بساتين إخوانه، أي: بساتين أصحابه من أصحاب البساتين، فكان النبي الله ربما زار بعض أصحاب البساتين من أصحابه.

(يُكْرِمُهُمْ بِلَلِكَ الإِنْيَانِ) فكان النبي ، يُكرمهم بزيارته إياهم، وأكله من طعامهم في وكان أسعد يوم عندهم عندما يأتيهم النبي ، وكان أسعد يوم عندهم عندما يأتيهم النبي ، وكان أسعد يوم عندهم عندما يأتيهم النبي ،

من ذلك قصة زيارته لأبي الهيشم بن التيهان ، وهو رجل من الكرماء من الأنصار كان عنده بستان كبير ، «فعن أبي هُرَيْرة ، قال: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﴿ ذَاتَ يَوْمٍ - أَوْ لَيْلَةٍ - فإذا هُوَ بِأَبِي بَكْرٍ وَعُمَر ، فقالَ: «مَا أَخْرَجَكُما مِنْ بُيُوتِكُما هَذِهِ السَّاعَة ؟ قالا: الْجُوعُ يَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِه ، لأَخْرَجَنِي الَّذِي أَخْرَجَكُما، قُومُوا » فقامُوا رَسُولَ اللهِ ، قالَ: «وَأَنَا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِه ، لأَخْرَجَنِي الَّذِي أَخْرَجَكُما، قُومُوا » فقامُوا مَعَه ، فأتَى رَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ فإذا هُو لَيْسَ فِي بَيْتِه ، فَلَمَّا رَأَتُه الْمَرْأَة ، قالَتْ: مَرْحَبًا وَأَهْلا ، فقالُ لهَا رَسُولُ اللهِ ﴿ : «أَيْنَ فُلانٌ؟ » قالَتْ: ذَهَب يَسْتَعْذِبُ لنَا مِنَ الْمَاء ، إذ جَاءَ فَقَالَ لَهُ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَصَاحِبَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ مَا أَحَدُ الْيُوْمَ أَكُرُمَ الْأَنْصَارِي ، فَنَظَرَ إلى رَسُولِ اللهِ ﴿ وَصَاحِبَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ مَا أَحَدُ الْيَوْمَ أَكُرُمَ الْمُدْية ، فَقَالَ لَهُ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَصَاحِبَيْه ، ثُمَّ قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ مَا أَحَدُ الْيُوْمَ أَكُرُمَ وَلَيْنَا فَا مِنْ مُؤْلِق فِيهِ بُسْرٌ وَتَمْرٌ وَرُطَبٌ ، فَذَابَ كُلُوا مِنْ الشَّاقِ وَمَّ وَالْحَلُوب » فَذَبَحَ لَهُمْ ، فَأَكُلُوا مِنَ الشَّاقِ وَمِنْ ذَلِكَ الْعِذْقِ وَشَرِبُوا ، فَلَمَ اللهِ ﴿ فَي الْمَدْيَة ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَي مِنْ بُيُوتِكُمُ الْجُوعُ ، ثُمَّ وَمُنْ الشَّاقِ وَمُنْ بِيُوتِ كُمُ الْجُوعُ ، ثُمَّ وَلَدْ لِكَ الْعِنْ مَنْ بُيُوتِكُمُ الْجُوعُ ، ثُمَّ وَلَدَى الْمُدْيَقِي وَصَابَكُمُ هُ هَذَا النَّعِيمُ ﴾ لا يَعْمِ وَنُ بُيُوتِكُمُ الْجُوعُ وَمَ مَنْ بُيُوتِكُمُ الْجُوعُ ، ثُمَّ وَلَا لَنْ مُوالِهُ وَلَا النَّعِيمُ وَلَ وَلُولُ اللَّيْعِيمُ هُنْ بُيُوتِكُمُ الْجُوعُ وَا حَتَّى أَصَابَكُمْ هُ هَذَا النَّعِيمُ وَلَ وَلَاعِيهُ وَا حَتَى الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا النَّعِيمُ وَلَا اللَّعَلَا اللَّهُ الْمُؤَا وَلَولُولُ الْمُؤَا اللَّو الْعَلَاقُ مَنْ بُولُولُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ الْمُؤَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَا اللَّه

دَوْسٍ وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْفُجَّار

٢٩- قِيْلَ لَهُ: يَدْعُوعَ عَلَى الْكُفَّارِ

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم٢٠٣٨.

٣٠- فَقَالَ: «إِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَةٌ وَلَيْسَ لَعَّانًا نَبِيُّ الرَّحْمَةُ» وَلَيْسَ لَعَّانًا نَبِيُّ الرَّحْمَةُ» وَأَتِ بِهِمْ»، فَأَصْبَحُوْا رُؤُوسَا وَأْتِ بِهِمْ»، فَأَصْبَحُوْا رُؤُوسَا

فيقول: (قِيْلَ لَهُ: يَدْعُو عَلَى الْكُفَّارِ) يعني طُلب من النبي ﴿ أَن يدعو على الكفار، وفي مرة طُلِب منه ﴿ أَن يدعو على قبيلة دوس وكانوا مشركين، فقال النبي ﴿ : «اللهم اهد دوسًا وأتِ بهم مسلمين».

وقصة الحديث: أن الطفيل الدوسي ها جاء إلى النبي الفي فقال: إن دوسًا قد هلكت، عصت وأبت، فادع الله عليهم، وكان الطفيل أسلم وذهب يدعو قومه دوسًا إلى الإسلام، ودوس قبيلة في جنوب الجزيرة العربية، ومنهم أبو هريرة ها، فالطفيل ذهب يدعو قومه إلى الإسلام فأبوا أن يستجيبوا لدعوته، ولم يُسلِم أحد، فجاء إلى النبي الله وقال: إن دوسًا هلكت وأبت الدخول في الإسلام، فادع الله عليهم، فقال: «اللهم اهد دوسًا وأتِ بهم».

فذهب إليهم الطفيل في المرة الثانية فإذا بهم قد أسلموا، وقدِم بهم بعد ذلك مسلمين على النبي .

«وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ ادْعُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ قَالَ: «إِنِّي لَمْ أَبْعَثْ لَعْ أَبْعَثْ لَعْ أَبْعَثْ لَعْ أَبْعَثْ رَحْمَةً»[١].

يعني ما بُعثت للعن الناس، والدعاء عليهم بالطرد من رحمة الله، وإنما بُعثتُ رحمةُ الله عنه وإنما بُعثتُ رحمةً

وهذا الأصل في هديه هه، لكن في بعض المواقف دعا على بعض المشركين؛ لشدة

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم ٢٥٩٩.

جُرمهم وعظيم إجرامهم، مثل هؤلاء الذين غدروا بالقراء، جاؤوا للنبي ﴿ وزعموا أنهم يريدون الدخول في الإسلام، وطلبوا من النبي ﴿ أن يُرسِل معهم بعض القراء يُعلمونهم الإسلام، ويُقرؤونهم القرآن، وبعث معهم النبي ﴿ خيرة قراء الصحابة، فأخذوهم وغدروا بهم في الطريق وقتلوهم ﴿ فدعا النبي ﴿ عليهم وقنت يدعو عليهم ﴾.

ففي مواقف معينة دعا النبي ، على بعض مَنْ اشتد إجرامهم وأذاهم من المشركين، لكن الأصل أن النبي ، يدعو لهم بالهداية، وما كان لعّانًا.

واللعّان: صيغة مبالغة، يعني الكثير اللعن.

يعني ما كان اللعن من طبعه الله الكن ربما دعا على بعض المشركين الله في بعض المواقف.

#### ٣٢- لَـمْ يَـكُ فَحَاشًا وَلاَ لَعَّانَا وَلاَ جَبانَا وَلاَ جَبانَا

لم يكن النبي ﴿ (فَحَاشًا) من الفُحش وهو الكلام البذيء، الذي يُستحيا من ذِكْره، الكلام الذي فيه النبي ﴿ فَحَاشًا، الكلام الذي فيه السب، فلم يكن النبي ﴿ فَحَاشًا، وما كان يتكلم بالكلام الذي يُستحيا من ذِكْره، ولا كان لعّانا .

(وَلاَ بَخِيْلاً لاَ وَلاَ جَبَانَا) وهذا قاله النبي ﴿ لما فتح حُنين وغنِم النبي ﴿ أموالاً كثيرة في غزوة حنين «فعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم، أَنَّ أَبَاهُ، أَخْبَرَهُ بَيْنَا هُو يَسِيرُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَمَعَهُ النَّاسُ مَقْفَلَهُ مِنْ حُنَيْنٍ عَلِقَهُ الْأَعْرَابُ يَسْأَلُونَهُ، فَاضْطَرُّوهُ إلى سَمُرَةٍ، فَخَطِفَتْ رِدَاءَهُ وَهُو عَلَى رَاحِلَتِهِ، فَوقَفَ، فَقَالَ: « رُدُّوا عَلَيَّ رِدَائِي، أَتَخْشَوْنَ عَلَى الْبُخْلَ؟ فَلَوْ كَانَ عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ لا تَجِدُونِي بَخِيلًا وَلا عَلَيَّ الْبُخْلَ؟ فَلَوْ كَانَ عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ لا تَجِدُونِي بَخِيلًا وَلا

البَّهِي الْمِرْاطِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ البَّنِيمُ المُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِن

جَبَانًا وَلا كَذَّابًا «[1] يقول: لو كان عندي مثل هذا الشجر من الأنعام لقسمته بينكم وفرقته جميعًا بينكم، ثم لا تجدوني بخيلًا ولا جبانًا .

# ٣٣- (يَخْتَارُ) أَيْسَرَ الأُمُورِ إِذْ مَا خُلِيِّرَ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ إِثْمَا

كان النبي ﴿ يختار أيسر الأمور ما لم يكن إثمًا كما في الصحيحين من حديث «عَائِشَةَ، قَالَتْ: «مَا خُيِّرُ رَسُولُ اللهِ ﴿ بَيْنَ أَمْرَيْنِ، أَحَدُهُمَا أَيْسَرُ مِنَ الْآخَرِ، إلَّا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا، مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَانْ كَانَ إِثْمًا، كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ »[٢]

٣٤- لَمْ يُـرَ ضَاحِكًا بِمِـلْءِ فِيْهِ ضَحِكُـهُ تَبَسُّمٌ يُبْدِيْـهِ

النبي ﴿ (لَمْ يُرَ ضَاحِكًا بِمِلْءِ فِيْهِ) ما كان يضحك النبي ﴿ ضحكًا بمل عنه الله النبي الله عنه النبي الله عنه النبي النبي الله الله النبي ا

قالوا: لكن ورد في بعض المواقف ضحك النبي كم حتى بدت نواجذه، النواجذ: هي الأضراس الخلفية. في مواقف قليلة نادرة ضحك النبي كم حتى بدت نواجذه ...

لكن طبعه العام ﷺ، وهديه الغالب أنه كان ضَحِكه تبسمًا ﷺ.

٣٥- يَعْجَبُ مِمَّا يَعْجَبُ الْجَلِيْسُ مِنْهُ، فَمَا بِوَجْهِهِ عُبُوسُ
 ٣٦- أَصْحَابُهُ إِذ يَتَنَاشَهُ وُنَا بَيْنَهُمُ الأَشْعَارَ، يَضْحَكُونَا بَيْنَهُمُ الأَشْعَارَ، يَضْحَكُونَا بَيْنَهُمُ الأَشْعَارَ، يَضْحَكُونَا بَيْنَهُمُ الأَشْعَارَ، يَضْحَكُونَا يَرْيُهُمُ اللَّهُ عَارَهُ يَشَرَكُهُمْ تَبَسُمَا بِهِ عَلَيْهُمَا لَيَسْمَا لِيَسْمَا لَيْسُمَا لِيَسْمَا لَهُ لِيَسْمَا لِيَسْمَا لِيَسْمَا لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيَسْمَا لِيْنَا لِيَسْمَا لِيَسْمَا لِيَسْمَالِكُمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْمَا لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْمَالِيْسَالِيْسَالِيْسَامُ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَمْ لِيْسَامِ لِيَسْمَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لَيْسَامِ لَيْسَامِ لَيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لَيْسَامِ لِيَسْمَامِ لِيَسْمَامِ لِيَسْمَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيَسْمَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيْسَامِ لِيَسْمَامِ لِيْسَمَامِ لِيْسَ

تكلم هنا عن بعض مكارم أخلاق النبي ﷺ وهذَّيه الشريف ﷺ.

<sup>[</sup>١] مسند أحمد١٦٥٧٧.

<sup>[</sup>۲] البخاري ٦٧٨٦ ومسلم ٢٣٢٧.

(فَمَا بِوَجْهِهِ عُبُوْسُ) العبوس: هو تقطيب الوجه، كهيئة المكتئب أو الغاضب، فما كان العبوس من هدي النبي ، ولكن كان من هديه ، ولكن كان من هديه الوجه، وأن يبدو عليه البِشر .

#### ٣٦- أَصْحَابُهُ إِذْ يَتَنَاشَدُوْنَا بَيْنَهُمُ الأَشْعَارَ يَضْحَكُوْنَا

كان الصحابة و كانوا يجلسون فيتناشدون الأشعار، ويتحدثون بأمر الجاهلية، يُخبرون عن الوقائع التي حصلت في الجاهلية قبل الإسلام، فكانوا يذكرون هذه الأمور ويضحكون منها، ويتبسم النبي ، فكان يشاركهم بالتبسم ، ويستمع إلى ما يُنشدونه من الأشعار، وهذا من حُسْن خُلقه ، وطِيب عِشرته .

فإذًا هذي النبي هو أكمل الهذي، فليس هناك أحد أحرص على وقته، ولا أكثر حرصًا على النبي هو أكمل الهذي، فليس هناك أحد أحرص على وقته، ولا أكثر حرصًا على الخير من رسول الله هذا نفسه باب من أبواب الأجر، وهذه المجالس يُستعان بها على طاعة الله تعالى، فكان هذا من هذي الرسول ه.

فَهُمْ سَوَاءٌ عِنْدَهُ فِي الْحَقِّ يَأْتِيْهِ، أَوْ يَتْرُكُهُ مَلُوْمَا وَتَرْكِهِ لِلشَّيْء: «لِمْ تَرَكْتَهُ؟»

٣٨- قَدْ وَسِعَ النَّاسَ بِبَسْطِ الْخُلْقِ ٣٨- مَا انْتَهَرَ الْخَادِمَ قَطُّ فِيْمَا ٣٠- مَا انْتَهَرَ الْخَادِمَ قَطُّ فِيْمَا ٤٠- فِي صُنْعِهِ لِلشَّيْءِ: «لِمْ صَنَعْتَهُ؟»

#### ٤١- يَقُولُ: «لَوْ قُدِّرَ شَيْءٌ كَانَا» سُبْحَانَ مَنْ كَمَّلَهُ سُبْحَانَا

يقول: إن النبي ﴿ (قَدْ وَسِعَ النَّاسَ بِبَسْطِ الْخُلْقِ) يعني بحُسن خُلقه ﴿ قد وسِع النَّاس جميعًا، وقد رُويَ عنه ﴿ أنه قال: «إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم فليسعهم منكم حُسن الخلق وبسُط الوجه» يعني لا يستطيع أحد مهما كان ماله كثيرًا أن يسع الناس كلهم بهذا المال، ويُحسِن إلى الناس جميعًا بماله، ولكن يستطيع الإنسان أن يسع الناس جميعًا بحُسن خُلقه، وطلاقة وجهه، بشاشة وجهه، وحُسْن خُلقه يستطيع أن يسع الناس جميعًا.

فكان النبي ١١ يسع الناس جميعًا ببسط وجهه ١١٠٠٠

(فَهُمْ سَوَاءٌ عِنْدَهُ فِي الْحَقِّ) كان النبي ﷺ يعطي كل ذي حق حقه، والناس جميعًا سواء في إعطائهم حقوقهم التي جعلها الله ﷺ لهم.

لكن طبعًا هناك تفاوت في حقوق الناس، فهناك حق الزوجة والأولاد، وحق الجيران، وحق المسلم، وحق غير المسلم، فكان النبي الله يعطي الناس جميعًا حقوقهم ، كل بما كفل له الشرع.

يقول الناظم: إن النبي ﴿ (مَا انْتَهَرَ الْخَادِمَ قَطُّ) ﴿ ، وذلك كما جاء في حديث أنس ها قال: «خدمتُ النبي ﴿ عشر سنين، فما قال لي قط لشيء فعلته: لمَ فعلته، ولا لشيء تركته: لمَ تركته»، فأنس خدم النبي ﴿ عشر سنين، خلال هذه السنين العشرة ما قال له قط لشيء فعله: لم فعلته، ولا لشيء تركه لم تركته، وهذا من حُسن خُلق النبي ﴿ وتعامله مع خادمه.

(يَقُولُ: «لَوْ قُدِّرَ شَيْءٌ كَانَا») كان من كلامه ﷺ (يَقُولُ: «لَوْ قُدِّرَ شَيْءٌ كَانَا») يعني



ما قدّره الله الله الله الله الله الله وكان النبي الله يُرشِد أُمته إلى أن يقولوا: قدّر الله وما شاء فعل، وينهاهم عن (لو)، ويقول: "لو تفتح عمل الشيطان"، ويقول: "وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلَا تَقُلُ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ" أَي كَانَ النبي الله يُرشِد أمته إلى هذا، وكان عاملاً بهذا الخُلق الكريم، وهذا الهدي العظيم أنه إذا حصل شيء تكرهه أو فاتك شيء كنت تحب أن تحصل عليه، فلا تقعد تتحسر على ما مضى وتقول: لو أني فعلت كذا لكان كذا، ف (لو) تفتح عمل الشيطان، تؤدي بالإنسان إلى الاعتراض على قدر الله الوكن قل: قدّر الله وما شاء فعل، وفي رواية: "قَدَر الله وما شاء فعل".

وكان يقول ﷺ: «لو قُدّر شيء كان».

# ٤٢ - وَفِي (الْجُلُوسِ) يَحْتَبِي تَوَاضُعًا وَمَرَّةً كَ الْقُرْفُصَاءِ ﴿ خَاضِعًا

في صفة جلوسه الله أنه يجلس جِلسة الاحتباء. والاحتباء أحيانًا يكون باليد، وأحيانًا يكون باليد، وأحيانًا يكون بالثوب، قال: حبوة اليد، وحبوة الثوب، حبوة الثوب: أن يجلس الشخص على إليته، وينصب قدميه ثم يأتي بثوب من ظهره ويجعله يضم رجليه.

وهناك حبوة اليد: أن يضم رجليه ويُقرّب فخذيه إلى بطنه عن طريق إمساكهما باليد. فكان النبي الله يحتبى تواضعًا الله.

قال: (وَمَرَّةً كـ «الْقُرْفُصَاءِ» خَاضِعًا) وأحيانًا كان يجلس ، جلسة القرفصاء،

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم٢٦٦٤.

وبعض أهل اللغة يقول: القرفصاء هي الاحتباء، وهذا ورد حتى في بعض الأحاديث: كان يحتبي وهو القرفصاء، وبعض أهل اللغة فرّق بينهما قال: يقال لجلسة الاحتباء: قرفصاء إذا كان الإنسان لا يلبس ثيابًا داخلية تحت الإزار الذي يلبسه، أما إذا كان تحته ثوب آخر فيقال لها: الاحتباء، بعض أهل اللغة يفرق بينهما بهذا التفريق.

وبعضهم يقول: الاحتباء هو ما يكون بالثوب، والقرفصاء هي الحبوة التي تكون باليد.

فهذه جلسة الاحتباء أو جلسة القرفصاء، وربما خالف بين الرجلين أو يضع القدمين متلاصقتين.

هذه الجلسة كان النبي الله يجلسها، ولكنه نهى عنها إذا أدّت إلى انكشاف عورة الإنسان، إذا كان لا يتنبه لثيابه مثلًا، كبعض مَنْ يلبس إزارًا أو نحوه، وليس تحته ثياب داخلية، فإذا كان جلسة الاحتباء تؤدي إلى انكشاف العورة فيكون منهيًّا عنها، وكذلك إذا كان في حضور ناس، كذلك أيضًا يُنهى عنها في الصلاة.

ولكن الأحاديث التي وردت بالنهي عن الاحتباء في الصلاة هي بلفظ الإقعاء، يعني نهى النبي ، عن الإقعاء في الصلاة كإقعاء القرد، أو كإقعاء الكلب أو إقعاء السبع.

وفُسّر الإقعاء هنا بأنه مثل الاحتباء، لكن مع إرسال اليدين، يعني نفس جلسة الاحتباء لكن مع إرسال اليدين، وعدم ضم القدمين باليد، فهذا نهى عنه النبي في الصلاة.

وينهى أيضًا عن الحبوة يوم الجمعة والإمام يخطب، ووردت أحاديث تنهى عن الاحتباء يوم الجمعة والإمام يخطب، بالنسبة للمأمومين، لكن في الحقيقة هذا الحديث في سنده كلام، ومَنْ حسّن هذا الحديث واحتج به فقالوا: النهي يفيد الكراهة؛ لأن هذه



الجلسة - جلسة الاحتباء - ربما تفضي إلى النوم والنعاس.

فكان النبي الله يجلس هذه الجلسة المجلسة المحمون لهم مجالس كراسي مذهبة. كالملوك يتكبرون عن الجلوس هذه الجلسة، ويخصصون لهم مجالس كراسي مذهبة. كالملوك الذين كانوا يجلسون على عروش ومجالس مُذهّبة ومرصّعة بالجواهر، لكن النبي كان يجلس على الأرض مع أصحابه الله جلسة الاحتباء أو جلسة القرفصاء ...

#### 27- مَجْلِسُـهُ: حِلْمٌ وَصَبْرٌ وَحَيَا يَبْدَأُ بِالسَّلْامِ مَـنْ قَـدْ لَقِيَا

مجلسه ﴿ مجلس حلم، ومجلس صبر، ومجلس حياء، يصف مجالس النبي ﴿ مجلس علم يعني ليس فيها غضب، وإنما مجلس فيه حلم، يحتمل النبي ﴿ جلساءه، ليس كجلوس مَنْ يغاضب جليسه، وإنما يجلس ﴿ في حلم.

ومجلس صبر: يصبر فيها النبي الله لا يتململ، ولا يتأفف من مجالسة أصحابه، ولا يبادر بعقاب مَنْ أساء في مجلسه، وإنما يحتمل الله جلساءه الله.

ومجلس حياء: مجلسه ه مجلس حياء يعني لا يُذكّر في مجلسه الكلام الكالم الفاحش أو البذيء أو الذي يُستحيا منه، ونحو هذا.

## ٤٤ - وَيُؤْثِـرُ الدَّاخِـلَ بِالْوِسَادَةْ أَوْ يَبْسُـطُ الشَّوْبَ لَهُ زِيَادَةْ

الوسادة: هي ما يُجلَس عليه، أو يُتكَأ عليه، فكان النبي الله يجلس على الوسادة، وإذا جاءه ضيف يريد أن يُجالِسه فكان يُكرمه الله بالوسادة، ربما قام عن وسادته الواعطاها

لجليسه يُكرمه بها ويُؤثره بها ه.

(أَوْ يَبْسُطُ الثَّوْبَ لَهُ زِيَادَةٌ) إذا كان تحته ثوب يجلس عليه، ثم جاء مَنْ يُجالِس النبي كان يبسط الفراش إذا كان مثنيًا، يُوسّعه؛ ليُفسِح لجليسه حتى يجلس معه على الفراش بدلًا من الجلوس على التراب.

# ٥٥- لَيْسَ يَقُولُ فِي الرِّضَا وَالْغَضَبِ قَطْعًا: سِوَى الْحَقِّ، فَخُذْهُ وَاكْتُبِ

يقول: إن النبي كُلُّ شَيْءٍ أَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ مَا أُرِيدُ حِفْظُهُ، فَنَهَتْنِي قُرَيْشُ عَمْرٍو، قَالَ: كُنْتُ أَكْتُبُ كُلَّ شَيْءٍ أَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ اللهِ مَا أُرِيدُ حِفْظُهُ، فَنَهَتْنِي قُرَيْشُ عَنْ ذَلِكَ، وَقَالُوا: تَكْتُبُ وَرَسُولُ اللهِ فَي يَقُولُ فِي الْغَضَبِ وَالرِّضَا؟ فَأَمْسَكْتُ، حَتَّى عَنْ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللهِ فَي فَقَالَ: «اكْتُبْ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيلِهِ، مَا خَرَجَ مِنْهُ إلَّا حَقُّ «[1] فَي جميع أحيانه كان لا يقول إلا حقًا شواء في وقت رِضَى أو في وقت غضب، وأذِن لأصحابه أن يكتبوا عنه كل ما يقول، سواء في وقت رضاه أو في وقت غضبه؛ فإنه لا يخرج منه إلا الحق منه ولا يقول إلا الحق.

## ٤٦- يَعِظُ بِالْجِدِّ إِذَا مَا ذَكَّرَا كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ حَذَّرَا

من هذي المصطفى الله الله يعظ بالجد والاجتهاد، (إذا مَا ذَكَرا) يعني إذا ما قام خطيبًا في أصحابه في فكان يُحدّثهم بجد، يأخذ أمر الدين بجد وبقوة وبيقين فيما يُحدّثهم عنه ويُخوفهم منه من عذاب الله في وما يحثهم عليه من الخير، فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ في إذَا خَطَبَ احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ، وَعَلَا صَوْتُهُ، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْش يَقُولُ: «صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ»، وَيَقُولُ: «بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْن»،

<sup>[</sup>١] مسند أحمد٢٠٨٢.

**—** [ Y 9 1 ]

وَيَقْرُنُ بَيْنَ إصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ، وَالْوُسْطَى، وَيَقُولُ: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَيَقُولُ: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّدٍ، وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

#### ٤٧- وَيَسْتَنِيْرُ وَجْهُهُ إِنْ سُرًّا تَخَالُهُ مِنَ السُّرُوْرِ بَدْرَا

كان ﴿ إذا جاءه ما يسره، يبدو على وجهه ﴿ السرور، فكان إذا سُرّ ﴿ تخال وجهه بدرًا، وجاء في الصحيحين: «كان ﴾ إذا سُرّ استنار وجهه كأنه قطعة قمر» .

وكذلك إذا غضب في يتمعر وجهه ويبدو عليه الضيق والغضب كما ورد هذا في أحاديث منها: ما في صحيح مسلم "عَنِ الْمُنْذِرِ بْنِ جَرِيرٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ في فِي صَدْرِ النَّهَارِ، قَالَ: فَجَاءَهُ قَوْمٌ حُفَاةٌ عُرَاةٌ مُجْتَابِي النِّمارِ أَوِ الْعَبَاءِ، مُتَقَلِّدِي السُّيوُفِ، عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ، بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ فَتَمَعَّرَ وَجُهُ رَسُولِ اللهِ في لِمَا رَأَى بِهِمْ مِنَ الْفَاقَةِ، فَدَخَلَ ثُمَّ حَرَجَ، فَأَمَر بِلاَلا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ حَطَبَ فَقَالَ: في رَأَى بِهِمْ مِنَ الْفَاقَةِ، فَدَخَلَ ثُمَّ حَرَجَ، فَأَمَر بِلاَلا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ حَطَبَ فَقَالَ: في يَاتُهُ النَّهُ الذِي خَلَيْمُ اللهِ عَلَيْكُمْ رَقِبًا في وَالْآيَةُ النِّي فِي الْحَشْرِ: ﴿ الْقَيْمُ مِنَ نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ إلى آخِرِ الآيَةِ، ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبًا ﴾ وَالْآيَةُ النِّي فِي الْحَشْرِ: ﴿ الْقَيْمُ مِنْ نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ إلى آخِرِ الآيَةِ، فَصَلَّى ثُمَّ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبًا ﴾ وَالْآيَةُ النِّي فِي الْحَشْرِ: ﴿ الْقَنْوُلُ اللهُ وَلَيْ بِشِقً وَالْلَامُ اللهِ عَلَى الْمُورِقِ عَلَى الْمَولُ اللهِ في الْمُ بَشِقِ الْمُنْ مَنْ وَرُهُ مِن الْأَنْصَارِ بِصُرَّةٍ كَادَتْ كَفَّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا، بَلْ قَدْ عَجَزَتْ، قَالَ: ثُمَّ تَعْمِرُ عَنْ هِ الْمُسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ في يَتَهَلَّلُ، كَانَعُ مَلْ اللهِ أَنْ يَنْفُصَ مِنْ أَنْ وَزُرُهُمْ أَنْ وَزُرُهُمْ الْمُؤْرُومُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم٨٦٧.

<sup>[</sup>۲] صحيح مسلم١٠١٧.

# ٤٨- يَمْنَعُ أَنْ يَمْشِيَ خَلْفَهُ أَحَدْ بَلْ خَلْفَهُ مَلاَئِكُ اللهِ الأَحَدْ

## ٤٩- وَلَيْسَ يَجْزِي سَيِّنًا بِمِثْلِهِ لَكِنْ بِعَفْ وِ وَبِصَفْحِ فَضْلِهِ

فكان النبي الله لا (يَجْزِي سَيِّئًا بِمِثْلِهِ) ولكن يجازي على السيئة بالعفو والصفح فكان النبي الله مَنْ أساء إليه.

ويذكر العلماء أن مجازاة السيئة لها مراتب ودرجات:

المرتبة الأولى: جزاء السيئة بأسوأ منها: فهذه مرتبة مُحرّمة منهي عنها، أن الإنسان يجازي السيئة بأسوأ منها؛ يكون بهذا قد ظلم، تحوّل من مظلوم إلى ظالم.

المرتبة الثانية: وهناك مجازاة السيئة بمثلها: وهذه مرتبة مباحة، من الأمور التي أباحها الله تعالى: ﴿ وَجَزَرُوا سَيِئَةٍ سَيِئَةٌ مِثَلُهَا فَمَنْ عَفَ وَأَصَّلَحَ فَأَجَرُهُ، عَلَى اللهِ ﴿ وَجَزَرُوا اللهِ وَهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فَمَنْ سَبُّكَ فَسَبِبَه، أو ضربك فضربته، أو آذاك بشيء فجازيته بمثل إساءته فهذا مما عفا الله ﷺ عنه، مما أُبيح، سواء بمثله أو بأقل.

المرتبة الثالثة: هي العفو عن المسيء، أنك تعفو عنه، ولا تجازيه على سيئته، فهذه مرتبة مندوب إليها، وحثنا الله على عليها في قوله في: ﴿ وَجَزَوَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنَ عَلَى الله عَلَى عَلَى الله في عليها في قوله في: ﴿ وَجَزَوَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنَ عَلَى الله في عَلَى الله في اله في الله في الله في اله في

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٚٷڿڮڶڬڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڷڛڽڿۼڣڟؚڵۼٳڎؽ

وقال النبي ﷺ: «ما زاد الله عبدًا بعفو إلا عِزًّا»، إذا عفوت زادك الله ﷺ عِزَّا بهذا العفو.

المرتبة الرابعة: وهي مجازاة السيئة بالحسنة: أن يُسيء إليك شخص فلا تكتفي بأن تعفو عنه؛ بل تُحسِن إليه، فهذه أكمل المراتب، وقالوا: لاسيما إذا اجتمع معها أيضًا ألا يجد الإنسان في قلبه تجاه هذا الذي أساء إليه، فهناك عفو عن المسيء بمعنى أنك لا تعاقبه لكنك تجد في صدرك، لا يزال صدرك مشحونًا تجاه هذا الشخص الذي أساء إليك لكنك لم تعاقبه فهذه مرتبة، هناك المرتبة الأعلى إنك تُحسِن إلى مَنْ أساء إليك وفي نفس الوقت لا تجد في صدرك تجاه هذا الشخص الذي أساء إليك، يعني العفو عنه ظاهرًا وباطنًا، أنك لا تعاقبه ولا تؤاخذه ظاهرًا وتعفو عنه باطنًا وتُحسِن إليه، فهذا من أكمل ما يكون وهذه كانت مرتبة النبي هن، وخيرة أصحابه.

كالصديق كان يُحسِن إلى مسطح بن أثاثة من وهو قريب لأبي بكر وكان فقيرًا وكان من المهاجرين، وممَّنْ شهِد بدرًا، ولكنه ممَّنْ وقع في خاض في عِرض عائشة في حادثة الإفك، المنافقون اتهموا أم المؤمنين عائشة بما برأها الله منه، وبعض المؤمنين الصالحين تكلموا في هذا الأمر منهم مسطح من فكان أبو بكر في يُحسِن إليه، وينفق عليه، فلما تكلم في عِرْض ابنته عائشة، حلف أبو بكر في ألا ينفق على مسطح بعد الآن، يعني أن يقطع عنه النفقة التي كان ينفقها عليه، فما أراد أن يُسيء إليه، ولكن فقط أن قطع عنه الإحسان،

فأنزل الله تعالى الآية الكريمة: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ الْفَضْلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ ﴾ [النور: ٢٢]؛ ولا يأتل: لا يحلف. أولو الفضل منكم والسعة: وهو أبو بكر الصديق ، ﴿ أَن يُؤْتُواْ أُولِي اللَّهُ إِلَى وَالْمَسْكِكِينَ وَاللَّمُهُ جِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [النور: ٢٢] أي لا يحلفوا أن يقطعوا الإحسان

أو الإيتاء لِمَنْ اتصف بهذه الصفات: ﴿ أُولِي ٱلْقُرِينَ وَٱلْمَسَدِكِينَ وَٱلْمُهَجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعَفُواْ وَلْيَصَّفَحُواً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُّ ۚ ﴾ [النور: ٢٧] فلما نزلت هذه الآية الكريمة قال أبو بكر ٤٠٤: بلى. أُحب أن يغفر الله لي، فعاد إلى الإنفاق على مسطح وكفّر عن يمينه.

فإذًا هنا المجازاة بالإحسان، وكان هذا هدي المصطفى ، وجاء في صحيح البخاري من حديث «عَطَاءِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: لَقِيتُ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ العَاصِ ، قُلْتُ: الْبخاري من حديث «عَطَاءِ بْنِ يَسَادٍ، قَالَ: ﴿ أَجَلْ، وَاللهِ إِنَّهُ لَمَوْصُوفٌ فِي التَّوْرَاةِ؟ قَالَ: ﴿ أَجَلْ، وَاللهِ إِنَّهُ لَمَوْصُوفٌ فِي التَّوْرَاةِ وَالْجَبْرِنِي عَنْ صِفَةِ فِي القُرْآنِ: ﴿ يَكَأَيُّهُ النَّيْ الْمَالَئِكُ الْمَتَوكُلُ لَيْسَ بِفَظُ وَلاَ غَلِيظٍ، وَلاَ سَخَّابٍ فِي لِلْأُمِّيِينَ، أَنْتَ عَبْدِي وَرَسُولِي، سَمَّيْتُكَ المتَوكلُ لَيْسَ بِفَظُ وَلاَ غَلِيظٍ، وَلاَ سَخَّابٍ فِي لِلْأُمْتِينَ، أَنْتَ عَبْدِي وَرَسُولِي، سَمَّيْتُكَ المتوكلُ لَيْسَ بِفَظُ وَلاَ غَلِيظٍ، وَلاَ سَخَّابٍ فِي اللَّمْوَاقِ، وَلاَ يَدْفَعُ بِالسَّيِّةِ السَّيِّةِ السَّيْفِ اللهِ عَلَى السَاعِي السَاعِقِ اللهِ اللهُ عَلَى السَاعِقِ عَلَى السَاعِي السَيْفِ هِ عَلَى السَيْفِ السَّعَةِ مِن السَعِهِ مِن يَعِيدَ اللهِ عَلَى السَعِهِ عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى السَعْمِ اللهِ عَلَى النبي عَلَى السَعْمِ مَنْ يَعِيدَ اللهِ وَعَلَى عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي السَّيْفِ اللهِ عَلَى السَلَيْفِ اللهِ عَلَى السَلَيْفِ اللهِ عَلَى النبي السَّيِ السَلَيْفِ اللهِ عَلَى السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلِي السَلَيْفِ السَلِي السَلَيْفِ السَلْمُ اللهِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلَيْفِ السَلِي السَلَيْفِ السَلِي السَلِي السُلِي السَلَيْفُ السَلِي السَلِي السَلِي السَلَي

ومن عفو النبي ﴿: عفوه ﴿ عن المرأة اليهودية التي وضعت السم في الطعام، أرادت أن تقتل النبي ﴿، عفا عن حقه، ولكن لما مات الصحابي الذي أكل من الطعام، وهو بِشر ﴿، قتلها قصاصًا به.

وعفا النبي ﷺ عن رجل يهودي تقاضاه بينه فأغلظ عليه، رجل من اليهود وكان من

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٢١٢٥.



أحبار اليهود ومن علمائهم، وكان يجد صفة النبي الله في التوراة لا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا، كان هذا اليهودي يجد في صفة النبي الله في التوراة لا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا.

فهذا الرجل اليهودي قال: إنه رأى جميع صفة النبي التي التي ذُكرت في التوراة إلا هذه الصفة، يعني حتى العفو عن المسيء رآها، لكن يريد أن يرى هذه الصفة أنه كلما زيد الجهل عليه كلما ازداد حلمًا، فاحتال حيلة ليزداد فيها جهلًا على النبي الويظر كيف يعامله النبي اله فكان له دين عند النبي الوقت النبي المورض النبي المورض النبي المورض أجل، وأصبح له دين عند النبي وضرب له النبي المجلًا، النبي القال: في الوقت الفلاني سأعطيك الثمن، فجاء هذا اليهودي قبل حلول الأجل، وتظاهر بالغضب ورفع صوته في حضور النبي وأصحابه، وقال: أنتم يا بنو عبد المطلب قوم مُطْل، تماطلون الناس حقوقهم، وتؤخرون عليهم حقوقهم، وأين ديني، ولماذا تأخرت في سداد الدين ؟ وأخذ يرفع صوته في حضور النبي .

فهم الصحابة به أن يفتكوا بهذا الرجل، فقال النبي ﴿ : دعه فإن لصاحب الحق مقالاً، وأمر النبي ﴿ أن يُقضَى دينه، وأن يُزاد له، وأعطاه حقّه وزيادة، طبعًا الزيادة إذا كانت غير مُشترطة فتكون من حُسْن القضاء الذي أوصى به النبي ﴿ ، فأخبر الرجل حينئذٍ أنه أراد يختبر هذه العلامة في النبي ﴾ أنه لا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلمًا.

فالنبي ه ما آذاه، وكان قادرًا ه معه أصحابه لو أمرهم أن يضربوا عنقه لفعلوا، ولكنه ه عفا عنه وأكرمه، وتجاوز له عن رفْع صوته، وأمر أصحابه أن يكرموه ويعطوه حقه وزيادة.

كذلك عفوه ﷺ عن مَنْ جذبه بردائه حتى أثَّرَت حاشية البرد في عنق رسول الله

النبي الما جاء أعرابي وجعل يطلب العطاء وجذب النبي من بُرده، وكان عليه بُرد نجراني غليظ الحاشية، الحاشية هي البطانة المحيطة بالعنق من النوع الخشن الذي يجرح الجلد إذا احتكّ به، فالأعرابي جاء وأمسك ببرد النبي و وجذبه حتى أثرت حاشية البرد في عنق رسول الله ، ويقول: أعطني فإنك لا تُعطيني من مالك ولا من مال أبيك، وفي رواية: لا تعطيني من مال أمك ولا من مال أبيك، ويطلب من النبي الصدقة بهذا الأسلوب الغليظ.. فتبسم النبي وأمر بإعطائه ما أراد، وعفا عنه النبي ، وهذا من مكارم خلقه .

٤٩ - وَلَيْسَ يَجْزِي سَيِّئًا بِمِثْلِهِ لَكِنْ بِعَفْوٍ وَبِصَفْحِ فَضْلِهِ
 ٥٠ - كَانَ يُحِبُّ الْفَالَ مِمَّنْ ذَكَرَهُ وَكَانَ يَكْرَهُ اتَّبَاعَ الطِّيرَةُ

من هذي النبي ﴿ أنه كان يحب الفأل ﴿ فكان يعجبه أن يسمع مَنْ يُنادى باسم حسن، فيتفاءل فكان ﴿ إذا قصد حاجة وسمع مَنْ ينادي باسم حسن تفاءل النبي ﴾ بهذا.

وسمع النبي ، وجلًا يقول: يا خضرة وهو خارج لخيبر، فقال: «اخرجوا بنا إلى خضرة، أخذنا فألك من فيك» يعنى تفاءل النبي ، بذه الكلمة.

و (يَكْرَهُ اتَّبَاعَ الطِّيرَةُ) لكن في العكس وهي مسألة التشاؤم كان ينهى عن التطير ، نهى عن التطير ، ينهى عن التشاؤم والتطير، فكان يتفاءل لكن لا يتطير.

فكان أحيانًا كان النبي الله إذا سمع مَنْ يقول: يا نجيح، يكون قاصدًا حاجة ويسمع شخصًا يُنادَى اسمه نجيح أو اسمه أفلح، فيقول: أفلحت حاجتنا إن شاء الله، أو نجحت حاجتنا إن شاء الله.



لكن إذا سمع ما يُكرَه لا يتشاءم ، وينهى عن الطيرة، وقال ؛ «الطيرة شرك» التطير هذا من الشرك، ويُعتبر الطيرة من الشرك الأصغر، ومما حذّر منه النبي .

فالمسلم لا يتطير ولكن يتفاءل إذا سمع كلمة حسنة.

وكان يقول ﴿ : "إذا بعثتم إليّ بريدًا» كان يقول لأمرائه، النبي ﴿ كان له أمراء وحمّال على البلاد المختلفة.. لما فتح الله عليه كان له أمراء في اليمن وفي البحرين وفي غيرها، وفي أنحاء الجزيرة العربية، فكان يقول: "إذا بعثتم إليّ بريدًا فابعثوه حسَن الوجه حسن الاسم».

# باب ذِكْر خُلِقه ﷺ في الطعام والشراب

الباب السابق كان يتكلم عن أخلاق النبي ، بصفة عامة، و هنا يتكلم عن أخلاقه في الطعام والشراب خاصةً، أي: آداب النبي ، في الأكل والشرب.

قال:

يقول: كان المصطفى ﴿ لا يعيب طعامًا يحضره ﴿ قط، إن اشتهاه أكل منه، وإن لم يشتهه لكن كان ﴿ من أدبه وكمال خلقه ﴾ لا يعيب الطعام، إذا لم يشتهه فيتركه ﴾.

كما جاء في الصحيحين: «ما عاب ﴿ طعامًا قط، إن اشتهاه أكله، وإن كرهه تركه». ولذلك لما أُكِل الضبُّ على مائدة رسول الله ﴿ لم يأكل النبي ﴿ فسأله الصحابة الله الوا: يا رسول الله أحرام هو؟، قال: «إنه ليس بحرام، ولكنه لم يكن بأرض قومي فلذا تجدني أعافه» أو كما قال ﴿ .

# ٢- وَلَـمْ يَكُنْ جُلُوْسُـهُ مُتَّكِياً فِي حَالَـةِ الأَكْلِ، وَلَكِـنْ مُقْعِياً

كان النبي الله لا يأكل متكئًا، وكلمة الاتكاء تأتي بمعنى أن يجلس الإنسان متربعًا وتحته وسادة هذا نوع من الاتكاء: أن يجلس متربعًا وتحته وسادة.



والنوع الثاني من الاتكاء هو أن يجلس معتمدًا على إحدى يديه مائلًا إلى أحد الشقين، فكان النبي ﴿ وقت الأكل لا يأكل متكئًا ﴿ ، يعني لا يجلس متربعًا على وسادة أو وطاء تحته، ولا مائلًا إلى أحد الجانبين ﴿ .

لكن كان يأكل مقعيًا، الإقعاء يُشبه الاحتباء، وهناك نوع آخر من الإقعاء هو أن يجلس مثل الجلسة التي هي بين السجدتين: أن يجلس على أطراف قدميه، ويجعل المقعدة على العقبين، يجعل مقعدته على العقبين، وينصب القدمين، ويجعل أطراف الأصابع إلى الأمام، فهذه جلسة الإقعاء أيضًا.

فكان النبي ﴿ فِي أَكْله يجلس مُقعيًا إما على صورة الاحتباء، أو على صورة الإقعاء الذي يكون بين السجدتين، فكان يجلس هكذا .

وقالوا: الحكمة في هذا أن هذه الجلسة تجعل الإنسان يتقلل من الطعام، وكان النبي عجب التقلل من الطعام، ولا يستكثر منه .

لكن إذا جلس الإنسان متكئًا أو متربعًا أو معتمدًا على إحدى يديه فهو جائز، لكن الأكمل والأحسن إن أراد الاقتداء أن يجلس مُقعيًا اقتداءً بالنبي .

#### ٣- يُعْجِبُهُ الذِّرَاعُ وَالدُّبَّاءُ وَالْخُلُواءُ

يذكر هنا بعض الأطعمة التي كان المصطفى الله يحبها، فكان يعجبه ذراع الشاة عند الشاة إليه الذراع» الشاة الذراع» الشاء الذراع» ال

لذلك المرأة اليهودية التي وضعت السم للنبي السالة النبي الذلك المرأة اليهودية التي وضعت السم في ذراع الشاة لعلمها أن النبي الله يحب الأكل من الذراع، فكان يحب الألااع.

وكان يعجبه الدباء، الدباء هو القرع أو اليقطين، أنواع القرع كلها تُعتبر من الدباء.

فكان يتتبعه ﴿ في الإناء لذلك يقول أنس كان النبي ﴿ يتتبع الدباء في القصعة، يعني يحبه ﴿ ويأكله ۞، فقال أنس: فما زلت أحبه لما رأيته، كان يرى النبي ۞ يحبه فأحبه؛ لحب النبي ۞ للدباء ۞.

وكان يحب العسل والحلواء، يحب العسل عجبه العسل والحلواء، الحلواء: قالوا هي: كل ما عولج من الطعام بسكر أو عسل، مثل (الحلويات) المعروفة، أصناف الطعام التي تُحلّى بالسكر، أو تُحلّى بالعسل، وتُعالَج بها يعني تُصنَع منها، يدخل في صُنعها العسل أو السكر، فكان النبي عليه يحب الحلواء ويحب العسل .

٤- وَيَا أُكُلُ الْبِطِّيْخَ وَالْقِثَاءَ بِرُطَبٍ، يَبْغِي بِهِ الدَّوَاءَ
 ٥- يَقُولُ: «يُطْفِي بَرْدُ ذَيْنِ حَرَّ ذَا»
 وَكُلُّ إِرْشَادٍ فَعَنْهُ أُخِذَا

يقول: كان النبي ﴿ (يَأْكُلُ الْبِطِّيْخَ وَالْقِثَّاءَ) يأكل البطيخ بالرطب، ويأكل القثاء بالرطب أيضًا، يأكل البطيخ بالرطب يعني يأكل البطيخ ومعه رطب، والقثاء يأكلها أيضًا مع الرطب، فكان يأكل البطيخ مع الرطب ويأكل القثاء مع الرطب أيضًا.

وكان يقول ﷺ: (يُطْفِي بَرْدُ ذَيْنِ حَرَّ ذَا) برد ذين: هما البطيخ والقثاء، بردهما يُطفئ حر الرطب، الرطب حارّ، يعني فيها لسعة من ما فيها من الحلاوة، فيُطفئ برد البطيخ والقثاء حر الرطب.

فقال: (وَكُلُّ إِرْشَادٍ فَعَنْهُ أُخِذَا) يعني: ما يُذكر عن أطباء زمانهم، طبعًا لا أعلم الوصايا الطبية الحالية، لكن كل إرشاد هو من النبي في فالأطباء كانوا يوصون بالجمع بين الحار والبارد في الطعام، يكون أحسن في الهضم وأنفع للآكل، أنه ما يأكل طعامًا



حارًّا فقط أو باردًا فقط وإنما يجمع بينهما يعني.

والحرارة ليس المقصود بها: ارتفاع درجة حرارة والبرودة: انخفاضها، بل المقصود: بالحرارة شدة الحلاوة، والبرد: قلة الحلاوة مثل البطيخ، أو انخفاضها مثل: القثاء يعني فيه عذوبة، فالبارد يُطفئ حر الطعام الحار.

فطبعًا إرشاد النبي ١ مُقدّم على إرشاد كل مُرشِد ١٠٠٠.

# ٦- يَا ثُكُلُ بِالأَصَابِعِ الثَّلاَثَةِ يَلْعَقُهَا لِقَصْدِ ذِي الْبَرَكَةِ

كان النبي الله يأكل بثلاثة أصابع، وهي: الإبهام، والسبابة، والوسطى.

وطبعًا لا مانع أن الإنسان يأكل بالملعقة، لكن مع اعتقاده أن هدي النبي ، هو الأكمل والأفضل.

وكان النبي ﴿ إذا انتهى من الأكل يلعق أصابعه ﴿ ، يعني يعلق ما تبقى على الأصابع من الأكل .

وكان لا يرفع القصعة حتى يلعقها؛ فإن في آخر الطعام البركة، و كان يقول: «لا تدرون في أي طعامكم البركة»، فكان النبي الله يلعق أصابعه؛ لأنه ربما كانت البقايا التي في الأصابع من الطعام هي التي يكون فيها بركة الطعام وخيره، فيلعقها قبل أن يغسل يده.

# ٧- يَبْدَأُ «بِاسْمِ اللهِ»، ثُمَّ يَخْتِمُ بهالْحَمْدِ»، فِي شُرْبٍ وَأَكْلِ يَطْعَمُ

## ٨- (يَـشْرَبُ) فِي ثَلاَثَةٍ أَنْفَاسَـا يَمُـصُّ، فَهْـوَ أَهْنَـأُ اخْتِلاَسَـا

كان النبي الله يشرب في ثلاثة أنفاس يعني يشرب جزءًا من الإناء ثم يتنفس الله ثم يشرب جزءًا ثم يتنفس، ثم يشرب جزءًا يتنفس، وكان هذا من هديه الله.

قال: (يَمُصُّ) المص: هو الشرب بتدرج، فكان يمص مصَّا، لا يعب عبًّا كما ورد في الحديث، العب هو إفراغ الإناء بسرعة داخل الفم، فكان النبي الله يشربه بشيء من التدرج يعني شيئًا فشيئًا، وهذا الذي يقال له: المص.

(فَهْوَ أَهْنَأُ اخْتِلاَسَا) الاختلاس هو السرعة، فالمص أهنأ من العب الذي هو الإسراع الشديد، وعدم التدرج في الشراب أو جعله شيئًا فشيئًا.

#### ٩- لَمْ يَتَنَفَّسْ فِي الْإِنَا إِذ يَشْرَبُ يُبِيْنُهُ عَنْ فِيْهِ، فَهْ وَأَطْيَبُ

أثناء شُرْب النبي كان لا يتنفس في الإناء، فوقت التنفس يُبعد الإناء عن فمه الثناء شُرْب النبي على كان لا يتنفس في الإناء، ثم يبعده عن فيه، فيكون التنفس خارج الإناء، ثم يدنيه فيشرب، ثم يبعده عن فيه، فيكون التنفس خارج الإناء، وهذه أيضًا من الوصايا الطبية؛ لما في النفس الخارج من الكربون الذي ربما تضرر شاربه، فكان إذا أراد أن يتنفس يُبعد الإناء عن فيه، ويتنفس خارج الإناء ثم يدنيه ويشرب ...

# ١٠- يَـشْرَبُ قَاعِدًا، وَمِـنْ قِيَامِ لِعَـارِضِ كَا زَمْــزَمَ الْحَــرَامِ ١١- وَشُرْبُــهُ مِــنْ قِرْبَــةٍ مُعَلَّقَةْ دَلَّ بِــهِ لِلرُّخْصَـةِ الْمُحَقَّقَــةْ

يقول: من هذي النبي ﴿ أنه كان (يَشْرَبُ قَاعِدًا) يعني في أكثر أحواله ﴿ يشرب قاعدًا ﴿ لكنه شرب قائمًا في مرات قليلة؛ ليبين جواز ذلك، منها: أنه ﴿ شرب من زمزم قائمًا ﴾ ومرة شرب من قربة معلقة في السقف، فلا يُستطاع الشرب منها إلا إذا



قام الإنسان وأدناها إليه حتى يستطيع الشرب، فشرب النبي ، من زمزم قائمًا، وشرب من قربة معلقة قائمًا .

(دَلَّ بِهِ لِلرُّخْصَةِ) يعني دلّت هذه الأحاديث على أن النهي عن الشرب قائمًا أنه للكراهة وليس للتحريم، وأن هناك رخصة في الشرب قائمًا.

لكن كان شربه قائمًا لعارض، يعني لشيء عارض، وما كان هو العادة الدائمة، بل عادته هي الشرب قاعدًا.

# ١٢- يُنَاوِلُ الأَيْمَنَ قَبْلَ الأَيْسَرِ إلَّا بِإِذْنِهِ لِحَقِّ الأَكْبَرِ

يقول: كان النبي الله يُؤتَى بالشراب، وهو جالسٌ مع أصحابه، فيشرب ، ثم يعطي مَنْ على يمينه، والذي على يمينه يشرب ويعطي مَنْ على يمينه حتى يدور الشراب عن يمين النبي .

وقالوا: هذا فيه أن الذي يسقي الجالسين يبدأ بكبير القوم، كما كان الذي يأتي بالشراب يبدأ أولًا بالنبي ، فيشرب كبير القوم، ثم يعطي بعد ذلك مَنْ على يمينه، ويدور الشراب ابتداءً من يمين كبير القوم على الجلساء.

لكن جاء في صحيح مسلم أن النبي ﴿ أُتِي بشراب فشرب منه ، وعن يمينه غلام، وعن يساره الأشياخ: أبو بكر، وعمر، وغيرهم، وكبار الصحابة كانوا جالسين على يساره، والذي كان جالسًا عن يمين النبي ﴾ غلام صغير.

الغلام على حقه، فإذًا هذه السُّنة في التقديم.

وفي الدخول، يعني: في التقديم مثلًا لدخول مكان، فالأكبر يُقدَّم قبل الأيمن، الأكبر أولى من الأيمن، هكذا كان يُفتي الشيخ ابن باز -رحمه الله وغيره- عند التقديم في الدخول فالأكبر يُقدَّم على الأيمن.

١٣- وَالْبَارِدُ الْحُلْوُ يُحِبُّ شُرْبَهُ وَاللَّبَنَ اسْتَزَادَ إِذ أَحَبَّهُ الْمُجْزِي» عَنِ الشَّرَابِ وَالطَّعَامِ الْمُجْزِي» الشَّرَابِ وَالطَّعَامِ الْمُجْزِي»

كان النبي السراب البارد الحلو كما جاء في الحديث في سُنن الترمذي من حديث عائشة ، قالت: «كان أحبّ الشراب إليه الحلو البارد».

وكان الله يحب اللبن، ويشربه، ويستزيد منه، يعني: كان إذا شرب اللبن يقول: اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه، فكان يستزيد من اللبن، ويقول: «ليس شيء يُجزئ مكان الطعام والشراب إلا اللبن» يعني اللبن له مزية على غيره أنه يُجزئ عن الطعام والشراب.

الطفل الصغير يتغذى على اللبن سنتين، و يُجزئه اللبن عن الطعام والشراب، فكان عن الطفل البن، ويقول: "إنه يُجزئ عن الطعام والشراب».



#### باب ذِكْر خُلقه ﷺ في اللباس.

#### ١- يَلْبَسُ مَا مِنَ الثِّيَابِ وَجَدَا مِنَ الإِزَارِ وَالْقَمِيْتِ وَالسِّدَا

والثياب التي كان العرب يلبسونها بصفة عامة،كانوا يقسمونها إلى: مُقطَّعات وغير مُقطَّعات، الثياب المقطعات: هي المُفصَّلة على قدر أعضاء البدن، وهي التي تُحاك وتُقصَّ وتُفصَّل على قدر الأعضاء، يعني عولجَت بالخياطة والتفصيل، كالقميص ونحوه.

والثياب غير المقطّعات: تكون عبارة عن قطعة قماش كبيرة توضع على بدن الإنسان، عبارة عن شيء لم يُعالَج بتفصيل وتقطيع وقصّ وخياطة.

ومن الثياب غير المقطعات: الإزار والرداء.

فالإزار عبارة عن قطعة قماش تلفّ على النصف الأسفل من البدن، والرداء عبارة عن قطعة قماش تلف على النصف الأعلى من البدن، مثل لباس الحجيج، يلبسون الإزار والرداء.

وأما القميص فهو الذي يقال له: الثوب، ويقال له: القفطان، في بعض البلاد القفطان، أو الثوب، أو يقال له: (الجلابية) في بعض البلاد، له أسماء طبعًا باختلاف البلاد، فهذا هو القميص.

فكان القميص أحب الثياب إلى النبي ١٠ فكان النبي اله أحيانًا يلبس الإزار

والرداء ١١٠ لكن كان القميص أحب إليه من الإزار والرداء.

والقميص من لباس الأنبياء من قديم، من أيام نبي الله يوسف ها قال يوسف: ﴿ اَذَهُ مَهُوا بِقَمِيصِي هَاذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجَهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ [يوسف: ٩٣] قال: ﴿ وَقَدَّتُ قَمِيصَهُ, مِن دُبُرٍ ﴾ [يوسف: ٢٥].

# ٢- وَبُـرْدَةٍ وَشَـمْلَةٍ وَحِـبَرَةٌ وَجُبَّـةٍ، أَوْ فَقَبَاءٍ حَـضَرَه

لَبِس النبي البردة، والبردة: كساء أسود مربع فيه صور تلبسه الأعراب، كان من ثياب الأعراب، كلمة كساء، يعني: قماش غير مخيط بمعنى غير مُفصّل ومُقطّع، هو عبارة عن كساء أسود مربع الشكل، وفيه صور، فكانوا دائمًا يجعلون فيه نقوشًا.

فلبس النبي البردة. وهي من الثياب التي تلبس فوق الثياب، فيكون لابسًا تحتها قميصًا أو إزارًا ورداءً، ثم توضع البردة فوق الثياب، يعني عادة البردة يكون تحتها ثياب أخرى.

فلبس النبي الله البردة ولبس أيضًا الشملة، والشملة: كساء من صوف أو شعر يُتغطّى به، يعني: الشملة في العادة تغطي جميع البدن، مثل الرداء الذي يوضع على النصف الأعلى من البدن، لكنه طويل، فالشملة من الثياب غير المُفصلة فهي عبارة عن قطعة قماش، توضع على البدن، فيُلتحف بها، تُلَفّ على البدن، وتغطي البدن كله، ونسجها عادة يكون من الصوف أو الشعر.

قال: (وَبُرْدَةٍ وَشَمْلَةٍ وَحِبَرَةٌ) الحبرة: - بوزن عنبة-ثوب أخضر مُخطط أو كساء أخضر مُخطط من برود اليمن، فالحبرة نوع من البرود، قال الداودي: لونها أخضر، وقال ابن بطال: تُصنَع من قطن، وقال القرطبي: سُميت حبرة؛ لأنها تُحبّر أي تُزيّن، والتحبير: هو التزيين والتحسين.



فكان النبي إلى يلبس الحبرة الله.

## ٢- وَبُـرْدَةٍ وَشَـمْلَةٍ وَحِـبَرَةٌ وَجُبَّـةٍ، أَوْ فَقَبَاءٍ حَـضَرَه

(الجبة والقباء): الجبة هي أشبه ما يكون حاليًا بـ(البشت) أو العباءة الرجالية، التي تكون مفتوحة من الأمام.

والقباء-بفتح القاف-: مثل الجبة ولكن يكون مشقوقًا من الخلف، القباء مثل: ثياب المستشفيات تكون مفتوحة من الخلف، فالجهة الأمامية مُغلقة والفتحة من الجهة الخلفية.

وكل من الجبة والقباء من الثياب التي تُلبَس فوق الثياب، يكون الإنسان لابسًا قميصًا وفوقه جبة أو فوقه قباء.

والقباء في العادة كانوا إذا لبسوه تمنطقوا حوله، يعني: وضعوا حزامًا يُربَط على البطن؛ لأن فتحته من الخلف، وتُلبَس فوق الثياب، ويكون مربوطًا فوقه السلاح، يربطون أحزمة السلاح فتُمسك القباء.

فلبس النبي ١ الجبة ولبس القباء ١٠.

وفي الحديث: «لبس النبي ﴿ جُبة رومية ضيقة الكُمين » كان النبي ﴿ مرة لابسًا جُبة رومية ضيقة الكمين، فأراد أن يتوضأ فلم يستطع، من ضيق الكم ما استطاع أن يُخرِج ذراعه منه ﴿ فنزع الكم وأخرج يده لغسلها.

فلبس النبي إلى الجُبة ولبس القَباء الله أيضًا.

٣- لَبِسَ أَيْضًا حُلَّـةً حَمْـرَاءَ فَزَادَهَا بِحُسْـنِهِ سَـنَاءَ

النبي ﷺ لبس أيضًا حُلة حمراء (فَزَادَهَا بِحُسْنِهِ سَنَاءً) يعني بهاءً وسناءً ١٠.

والحُلة: هي كل ثوب مكون من قطعتين متشابهتين، من قماش واحد، ولون واحد يعني أي ثوب مكون من قطعتين: قطعة للنصف الأعلى، وقطعة للنصف الأسفل من البدن يقال له حُلة، فإذا لبس الإنسان إزارًا ورداءً من نفس نوعية القماش، ونفس اللون والشكل، فيقال لها: حُلة، مثل: البدل الإفرنجية يقال لها: حُلة؛ لأنها جاكيت وبنطلون من نفس نوعية القماش ونفس اللون فيقال لها: حُلّة.

وموضوع لُبس الأحمر هذا فيه كلام طويل للفقهاء على أساس أن النبي هي نهى عن المياثر الحُمر، ونهى عن المزعفر - هو المصبوغ بالزعفران -، والزعفران صبغ لونه أحمر، ونهى عن المياثر الحُمر وهى نوع من الثياب الحمراء.

وشراح الحديث لهم كلام في كيفية التوفيق بين هذه الأحاديث:

فبعضهم يقول: هذا النهي للكراهة، على أساس إذا نهى النبي ، عن شيء ثم فعله يكون النهي للكراهة، وقالوا: بجواز لُبس الأحمر أيًا كانت مادة صُنْعه.

والرأي الآخر: قالوا: إن المياثر الحُمر هذه كانت مصنوعة من الحرير، فالنهي عنها؛ لأنها نوع معين من الثياب، وكانت من حرير فنهي عنها لأجل ذلك.

وكذلك المُزعفر؛ لأنه كان من ثياب الكفار، يعني كان المشركون يصبغون به، وكان هذا النوع من الثياب ليس من عادة المسلمين لُبسه، وكان المشركون يلبسونه فنهى عنه؛ لأجل هذه العِلة، وليس لأجل لونه الأحمر بدليل أنه لبس الحُلة الحمراء.



ورأي آخر قالوا: الحُلة الحمراء التي لبسها النبي كانت من حمرة مشوبة أو معها لون آخر وليست حُمرة خالصة، وأخذوا هذا من حديث آخر، فيه أن النبي للس لبس أخبة فيها خطوط حُمر وخطوط سود، فقالوا: لعلها هي المقصودة بالحُلة الحمراء. وليس المقصود حُمرة خالصة فهذا أخذ به بعض العلماء وقالوا: يُنهَى عن لُبس الأحمر الخالص.

فهذه الآراء التي وردت في هذا الموضوع.

فعلى كل حال؛ النبي ، ثبت عنه أنه لبس حُلة حمراء، و ثبت عنه أنه لبس جُبة فيها خطوط حُمر و خطوط سود .

في الحقيقة أيضًا مما تكلم فيه العلماء موضوع شراء الملابس الغالية أو النفيسة، أو لبس الثياب الرخيصة؛ فأكمل شيء هو الاعتدال، فخير الأمور الوسط، والاعتدال؛ لأن النبي في نهى عن ثياب الشهرة، وقالوا: ثوب الشهرة هذا إما لنفاسته وإما لحقارته، يعني الثوب الذي يشتهر به الإنسان إما لنفاسته؛ لكونه من الثياب التي لا يلبسها إلا واحد أو الأفراد المعدودون، بحيث إذا رُؤي صاحبها اشتهر بلبسه إياها؛ لكون عامة الناس يعجزون عن لبسها، فهذا مما يدخل في ثياب الشهرة.

كذلك من ثياب الشهرة: الثوب الخَلِق البالي، المرقع الممزق، أو الذي إذا لبسه الإنسان أُشيرَ إليه على أنه فقير، طبعًا إلا أن يكون معذورًا يعني ليس عنده غيره يلبسه طبعًا لا حرج، لكن إذا كان الإنسان يستطيع أن يلبس ثوبًا أحسن منه فيكون منهيًا عن تعمّد لُبس الثوب البالي أو الخلِق.

وفي نفس الوقت أيضًا نجد حديث النبي ﴿ قال: «مَنْ ترك اللباس تواضعًا لله ﴿ قَالَ: «مَنْ ترك اللباس تواضعًا لله ، خيره الله يوم القيامة من أي حُلل الإيمان شاء يلبسها » الذي يترك اللباس تواضعًا لله،

طبعًا هذا الحديث لا يفيد تحريم لُبس اللباس النفيس أو الغالي، لكن يفيد أنه مَنْ ترك اللباس تواضعًا لله في يعني كان قادرًا على أن يشتري أفخر أنواع الثياب، التي يشتهر بها بين الناس، أو الثياب التي يعجز عامة الناس عن لُبسها، فإذا كان قادرًا عليها ومع ذلك تركها، ليس بالضرورة تركها أنه يلبس رديئة أو ممزقة، ولكن تركها إلى ما هو أدنى منها، وأقل منها وهو قادر على ما هو أعلى، لكن تركها تواضعًا لله في فإن الله في يُلبِسه يوم القيامة من حُلل الإيمان، وهو من نعيم الآخرة الذي لا نعلم كيفيته.

والله ﴿ فِي القرآن سمى التقوى لباسًا؛ لأن التقوى تستر الإنسان، فقال الله تعالى: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلنَّقُوىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف: ٢٦].

فالخلاصة: أن خير الأمور الوسط، والنبي كان يلبس ما وجد وكان لباسه فللخلاصة: أن خير الأمور الوسط، والنبي كان يلبسه الناس في زمنه كان كان عنده من اللباس المعتاد المتعارف عليه الذي يلبسه الناس في زمنه العيدين وفي بعض الثياب النفيسة التي ربما أهداها إليه الملوك، وكان يلبسها في العيدين وفي صلاة الجمعة، فكان عنده برد حِبرة يلبسه في العيدين، ويلبسه في الجمعة، ويلبسها للوفود.

لكن عامة لباسه ه من جنس ما يلبسه الناس من القطن والكتان والصوف، والأزر والأردية والقمصان من الألبسة المعتادة.

#### ٤- وَرُبَّمَا ارْتَدَى الْكِسَاءَ وَحْدَهُ لَيْسَ عَلَيْهِ غَيْرُهُ، لَمْ يَعْدُهُ

ربما ارتدى النبي الكساء وحده، والكساء: قطعة قماش غير مخيطة، غير مُفصّلة يقال لها: كساء، فربما ارتدى النبي النبي الكساء وَحْدَهُ لَيْسَ عَلَيْهِ غَيْرُهُ) الله يعني ربما لبس كساءً ولم يلبس غيره، ويكون هذا الكساء طويلًا يغطى البدن، ويلبسه .

٥- وَرُبَّمَا كَانَ الإِزَارُ وَحْدَهْ لَيْسَ عَلَيْهِ غَيْرُهُ يعْقِدُهْ
 في نسخة (يعْقِدُهْ) وفي نسخة (بِعُقْدَهْ).

فالقصد: أن النبي ﴿ كان أحيانًا أيضًا ربما لبس الإزار فقط، الإزار هو الذي يستر النصف الأسفل أحيانًا ربما لم يضع الرداء ﴾، ولبس الإزار وحده على نصفه الأسفل .

#### ٦- وَرُبَّمَا كَانَ عَلَيْهِ مِـرْطُ مُرَحَّـلُ، يَقْنَعُ لاَ يَشْتَظُ

(رُبَّمَا كَانَ عَلَيْهِ مِرْطُ) ربما لبس النبي ﴿ مرطًا، والمرط: كساء من الخز أو الصوف، الخز: هو قماش منسوج من حرير وصوف، أو من صوف. فالمرط: إما يكون خزَّا وإما أن يكون صوفًا.

فكان النبي ١ يلبس مِرطًا إما من الخز وإما من الصوف الخالص.

والمرط كما ذكرنا يُؤتزَر به، فيُلبَس مثل الإزار؛ لأن المرط أيضًا من الثياب غير المخيطة أو غير المُفصّلة، عبارة عن قطعة قماش، فكان النبي الله يلبس المرط أحيانًا.

و (مُرَحَّلُ) يعني منقوش عليه تصاوير، فكان يلبس المرط المُرحَّل يعني المنقوش عليه التصاوير.

وطبعًا التصاوير التي كانت توجد في ثياب يلبسها النبي همن صور غير ذوات الأرواح يُعفى عنها الأرواح كشجر ونحوه، وبعض العلماء يرى أنه حتى صور ذوات الأرواح يُعفى عنها في الثياب؛ لما جاء في حديث زيد بن أرقم قال: «إلا رقمًا في ثوب» إن النبي هم عن الصور إلا رقمًا في ثوب، يعني إلا الصور المنقوشة في الثياب التي تُلبس، على أساس أنه يُعتبر من الممتهن، فيعفى عنه.

لكن لم يرد صراحةً أن ثياب النبي الله كان فيها صور من ذوات الأرواح، يعني لم يرد صراحةً، لكن نوعية المرط المرحل هو يكون فيه نقوش وتصاوير.

قال: (يَقْنَعُ لاَ يَشْتَطُّ) يعني يقنع النبي ﴿ بهذا، (لاَ يَشْتَطُّ) يعني لا يُجاوِز ﴿ فكان يرضى ﴿ بما يجد من الثياب ﴾.

وهذا المرط كان الرجال يأتزرون به، والمرأة ربما لبسته خمارًا تلف به رأسها. والمرط غالبًا يكون أسود اللون.

## ٧- وَرُبَّمَا صَلَّى بِثَوْبٍ وَاحِدِ مُلْتَحِفًا بِهِ بِغَيْرِ زَائِدِ

ربما صلى النبي ه في ثوب واحد ملتحفًا به، يعني يلفه عليه، ربما صلى النبي في ثوب واحد يلتحف به: يعنى يلفه عليه - ...

ووردت بعض الأحاديث التي تنهى عن الصلاة في الثوب الواحد، لكن قالوا: هذا إذا كان يُخشى ظهور العورة، يعني إذا كان الثوب الواحد تنكشف منه عورة الإنسان إذا صلى فهنا يُنهى عنه، لكن إذا كان ثوبًا واحدًا سابعًا يغطي البدن، فلا حرج في الصلاة فيه.

٨- لا يُسْبِلُ الْقَمِيْتَ وَالْإِزَارَا بَلْ فَوْقَ كَعْبَيْهِ هُمَا اقْتِصَارَا
 ٩- بَلْ رُبَّمَا كَانَا لِنِصْفِ السَّاقِ تَوَاضُعًا لِرَبِّهِ الْخَلاَّقِ

كان النبي ﴿ لا يُسبِل القميص ولا الإزار، القميص: هو الثوب أو القفطان، وكذلك الإزار، فكان ثوب النبي ﴿ وإزاره لا يصلان إلى الكعبين، والكعبان: هما العظمان الناتئان في جانبي كل قدم، فكان النبي ﴾ لا يُجاوز الكعبين في القميص وكذلك في الإزار.

ڣۺۼ ٲڣؾڹؙٳڛؙؽڒڮٳڣڟڵڿڵڣ ڵڣؾڹؙڸڛٞؠڕڿٷڟؚڵڿڵڮ

(بَلْ رُبَّمَا كَانَا لِنِصْفِ السَّاقِ) ربما رفع النبي ﴿ قميصه حتى يكون إلى نصف الساق، وورد حديث ابن عمر أن النبي ﴿ قال: ﴿ أُزرة المسلم إلى نصف الساق، فإن أبى فإلى الكعبين».

## ١٠- يَلْبَسُ ثَوْبَهُ مِنَ الْمَيَامِنِ وَنَزْعُهُ بِالْعَكْسِ لِلتَّيَامُنِ

(يَلْبَسُ ثَوْبَهُ مِنَ الْمَيَامِنِ) يعني كان يحب التيامن الله يعني: يُدخِل الكم اليمنى قبل الكم اليسرى، أو يلبس الجهة اليمنى من الثوب قبل الجهة اليسرى، وأما عند النزع فبالعكس؛ ينزع اليسرى قبل اليمنى.

كذلك في لُبس النعال والخفاف أيضًا كان النبي الله يلبس اليمنى قبل اليسرى، وفي النزع ينزع اليسرى قبل اليمنى، ويقول: «لتكن اليمنى أو لاهما تُنعَل، وأخراهما تُخلَع»؛ يعني لأنه من باب الإكرام، فكون الرجل مثلًا منتعلة أكمل من كونها حافية، فتكون اليمنى يطول وقت انتعالها، فهي تُلبس أولًا وتُخلَع آخرًا، فتكون هي التي يطول وقتها.

كذلك في الأكمام يلبس الكم الأيمن أولًا ثم الأيسر، وعند النزع ينزع الأيسر أولًا ثم الأيمن.

## ١١- كَانَتْ لَهُ (مِلْحَفَةُ) مَصْبُوغَةُ بِزَعْفَ رَانٍ أَوْ بِـوَرْسٍ يُنْبَـتُ

النبي ه كانت له ملحفة، والملحفة: قطعة قماش طويلة يُتغطّى بها عند النوم، وتُلفّ على البدن في البرد وغيره وعند الحاجة إليها فوق الثياب.

فالنبي ه كانت له مِلحفة، وهذه الملحفة كانت مصبوغة بالزعفران والورس. والورس: نوع من النبات الذي يُصبَغ به.

والزعفران: معروف أيضًا نبت يُصبَغ به، وصبغه لونه أحمر، صبغة الزعفران والورس كذلك تعطى لونًا أحمر.

فكان عند النبي ، ملحفة مصبوغة بالزعفران والورس، فكان ربما التحف بها أو تغطى بها .

١٢ - يَقُولُ عِنْدَ اللَّبْسِ بِاللَّسَانِ: «الْحَمْدُ لِللهِ الَّذِي كَسَانِيْ»
 ١٣ - مَا يَسْتُرُ الْعَوْرَةَ مِنْ لِبَاسِ

هنا يشير إلى معنى الدعاء النبوي الذي كان يدعو به النبي إذا لبس الثوب ويوصي به، فكان إذا لبس ثوبًا يقول: «مَنْ لبس ثوبًا جديدًا، فقال: الحمد لله الذي كساني ما أواري به عورتي، وأتجمل به في حياتي، ثم عمد إلى الثوب الذي أخلَق» أي: القديم الذي بَلِي. «فتصدق به، كان في كنف الله، وفي حفظ الله، وفي ستر الله حيًّا وميتًا» هذا الحديث رواه الترمذي وابن ماجه من حديث عمر هم، وفي سنده ضعف، لكنه من فضائل الأعمال.

فيدعو بهذا الدعاء يقول: الحمد لله الذي كساني ما أواري به عورتي، وأتجمل به في حياتي، ويعمد إلى الثوب القديم إذا كان صالحًا للبس ويوجد مَنْ يحتاج إليه، ويمكنه أن يلبسه، فيتصدق به فله الأجر على هذا.

وكان ﷺ إذا لبس ثوبًا يقول: «الحمد لله الذي كساني ما يستر عورتي».

ومن دعائه أيضا الله يقول: «الحمد لله الذي كساني هذا الثوب بحوله وقوته من غير حول مني ولا قوة» ويُسمي الثوب باسمه، يقول: كساني هذا القميص، أو هذا الرداء، أو هذا الإزار، بحوله وقوته من غير حول مني ولا قوة.



فكان النبي ﷺ يحمد الله ﷺ عند لُبس الثياب.

#### ١٤- وَيَصْعَــ دُ الْمِنْـ بَرَ إِذ يَشَــاءُ بِرَأْسِــ هِ عِصَابَـةً دَسْـمَاءُ

كان النبي هي يلبس العصابة، العصابة: يعني العمامة، فكان من هديه هي لُبس العمامة، وهي لفافة تُلَفُّ حول الرأس، وبعض العلماء يقول: ثلاث لفات فوق الرأس، وطرف يكون من تحت الحنك، وذؤابة تكون من الخلف.

فكان النبي هي يلبس العمامة، ويشير هنا إلى الحديث الذي فيه أن النبي هي «خطب على المنبر، وعليه عمامة دسماء» ما معنى دسماء؟

قيل: عمامة دسماء يعني سوداء؛ لأن النبي ﴿ فِي أحاديث أخرى ورد أنه كان يلبس عمامة سوداء، وكان له عمامة بيضاء أيضًا. كان ربما لبس عمامة سوداء ، وأحيانًا يلبس عمامة بيضاء .

فقيل: لبس عمامة دسماء، ففُسّرت بأنها سوداء.

والتفسير الآخر: قالوا: دسماء يعني لونها لون الدسم، الدسم: وهو الدهن، قالوا: من كثرة ما كان يضع النبي من الدهن (الطِّيب) على رأسه الشريف كان بريق الطيب يظهر في مفرق رأس رسول الله من فربما تسرّب إليها الدهن الذي كان يتطيب به على صار لونها لون الدسم، كأنها عليها سمن أو دهن فقالوا: دسماء.

٥١ - وَنَعْلُـهُ الْكَرِيْمَـةُ الْمَصُونَةُ طُـوْبَى لِمَـنْ مَـسَّ بِهَا جَبِيْنَهُ
 ١٦ - لَهَـا قِبَـالاَنِ بِسَـيْرٍ، وَهُمَا سِـبْتِيَّتَانِ سَـبَتُوْا شَـعْرَهُمَا

(وَنَعْلُهُ الْكَرِيْمَةُ الْمَصُونَةُ) يصف نعل النبي ﴿ بأنها كريمة، وبأنها مصونة؛ لأنها مست قدم رسول الله ﴿ والنبي ﴿ مبارك، وكل ما مسه ﴿ فإنه يُتبرك بمسه ﴾.

يقول: (طُوْبَى لِمَنْ مَسَّ بِهَا جَبِيْنَهُ) طوبى: يعني هنيئًا لمَنْ استطاع أن يلمس نعل النبي ، ولو وضعها على جبينه لكان هذا شرفًا له؛ لبركة رسول الله ، وبركة ما لبسه ومسّه ...

ثم يذكر صفة نعل النبي في فيقول: (لَهَا قِبَالآنِ بِسَيْرٍ) لها قبالان، والقبال: هو السير الذي يكون بين الإصبعين، فكان لها قبالان، قبال بين الأصبع الكبير والسبابة، والآخر بين السبابة والوسطى، ومجمع القبالين إلى سير على ظهر القدم.

ونعل النبي ﴿ كانتا سبتيتين، والسبتية: هي التي صُنعت من جلد البقر المدبوغ الذي أُزيل عنه شعره، فكانت نعل النبي ﴾ من جلد البقر.

ثم ذكر طول نعل النبي ١ وعرضها وَطُوْلُهَا:

#### ١٧- وَطُوْلُهَا شِبْرٌ وَإِصْبَعَانِ وَعَرْضُهَا مِمَّا يَلِيَ الْكَعْبَانِ

طول نعل النبي الله شبر، وإصبعان: أي إذا وضعت فبعد نهاية الشبر تقيس عرض أصبعين، فالشبر يصل إلى قُرب نهاية القدم.

وعرض النعل من جهة الكعبين أي الجزء الأخير منها، فقال: من جهة الكعبين سبع أصابع.

# ١٨ - سَبْعُ أَصَابِعَ وَبَطْنُ الْقَدَمِ خَمْسٌ، وَفَوْقَ ذَا فَسِتُّ فَاعْلَمِ

(وَبَطْنُ الْقَدَم خَمْسٌ) يعني العرض عند بطن القدم يضيق، ويصبح خمسة أصابع.

(وَفَوْقَ ذَا فَسِتُّ) الجزء الأعلى ستة، فالترتيب هكذا: فوق ستة أصابع، وفي المنتصف خمسة، وتحت عند الكعب سبعة.

وبعض نعال النبي ١ كانت خُفظِت في بعض الأماكن، وقاسها العلماء، ورسموها



١٩- وَرَأْسُهَا مُحَدَّدُ، وَعَرْضُ مَا بَيْنَ الْقِبَالَيْنِ اصْبَعَانِ، اصْبِطْهُمَا

(وَرَأْسُهَا مُحَدَّدُ) رأسها محدد: يعني مُدبب.

عرض ما بين القبالين: إصبعان.

٠٠- وَهَــذِهِ تِمْثَــالُ تِلْـكَ النَّعْلِ وَدُوْرُهَـا، أَكْـرِمْ بِهَا مِـنْ نَعْلِ

(وَهَلِهِ تِمْثَالُ) يعني صورة أو رسم، التمثال: هو الصورة أو الرسم، ورسمها الناظم الحافظ العراقي ه يعني رسم صورة النعل.

(وَدُوْرُهَا) يعني تدوير النعل، كيف كان تدويرها وشكلها.

(أَكْرِمْ بِهَا مِنْ نَعْلِ).

فهذه صفة نعل رسول الله ١٠٠٠.

وكان النبي ﴿ يَحْثُ المَسافِرِ على الاستكثار من النعال «فعَنْ جَابِرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ ﴿ يَقُولُ فِي غَزْوَةٍ غَزَوْنَاهَا: «اسْتَكْثِرُوا مِنَ النِّعَالِ، فَإِنَّ الرَّجُلَ لَا يَزَالُ رَاكِبًا مَا انْتَعَلَ »[1].

المسافر لا يزال راكبًا ما انتعل، يعني: طالما معك نعل فأنت كالراكب، إذا انقطع السير، واضطررت إلى المشى حافيًا فكأنك أصبحت بلا دابة تركبها.

<sup>[</sup>١] صحيح مسلم٢٠٩٨.

#### باب ذِكْر صفة خاتمه ١٠٠٠

(وَفَصُّهُ مِنْهُ) وفصه من الفضة أيضًا، من نفس مادة صُنْع الخاتم.

(وَنَقْشُهُ عَلَيْهِ، نَصُّهُ) منقوش على فصّ خاتم النبي ﴿: (محمد رسول الله)، وكانت منقوشة ثلاثة أسطر: كلمة محمد في السطر الأسفل، ورسول في السطر الأوسط، والله في السطر الأعلى، يعني تُقرَأ من الأسفل إلى الأعلى: محمد رسول الله، فهذا خاتم النبي ﴿ كَانَ النبي ﴾ وكان النبي ﴿ يختم كتبه بهذا الخاتم. الوقت لاستعماله في ختم الكتب والرسائل، فكان النبي ﴿ يختم كتبه بهذا الخاتم.

وقوله: (لَيْسَ فِيْهِ كُبْر) وفي نسخة: (ليس فيه كَسْرُ) وفُسّرت بأن كل كلمة في سطر مستقل، الكلمة كاملة في سطر

فقوله: (ليس فيه كسر) بمعنى أن الكلمات كاملة في سطورها.

٣- وَفَصُّهُ لِبَاطِنٍ يَخْتِمُ بِهُ وَقَالَ: «لاَ يُنْقَشْ عَلَيْهِ يَشْتَبِهْ»

يقول: إن النبي ﴿ كان يجعل فص الخاتم لباطن الكف، وليس من الجهة الظاهرة. وقال ﴿: (لا يُنْقَشْ عَلَيْهِ يَشْتَبِهُ) يعني نهى النبي ﴿ أَن يُنقَش على نقْش خاتمه خاتمه بخاتم غيره، يعني خشي النبي ﴾ إذا اتخذ خاتمًا منقوشًا عليه:



«محمد رسول الله»أن كل الصحابة يجعلون خواتمهم منقوشًا عليها: «محمد رسول الله» فيشتبه خاتمه بخاتم غيره، فنهى أن يُنقَش على نقْش خاتمه.

طبعًا هذا في حياته هو حتى لا تشتبه الكتب التي ختمها النبي هو بالتي ختمها غيره، لكن بعد وفاته هو لا حرج لو أن شخصًا صنع خاتمًا بهذا النقش؛ لزوال المانع الذي لأجله منع النبي هو.

فهنا يقول إن النبي ، كان يلبس خاتمه في خنصر اليد اليمنى أو خنصر اليد اليسرى، الخنصر: هو الإصبع الصغير، في اليد اليمنى أو في اليد اليسرى.

قال: (كِلاَهُمَا فِي مُسْلِمٍ) يعني جاء التختم في اليمين واليسار كلتيهما في صحيح مسلم، وكلاهما جاء في صحيح البخاري، يعني في البخاري ومسلم أن النبي التختم في اليمين، وفيهما أنه تختم في اليسار .

بعض أحاديث خاتم النبي ﴿ فيها أن النبي ﴿ اتخذ أوّل ما اتخذ خاتمًا من ذهب قبل تحريم الذهب، ورد في بعض الأحاديث أن النبي ﴿ أوّل ما اتخذ: اتخذ خاتمًا من ذهب ولبسه في خنصر اليمنى، ثم نُهي عن الذهب للرجال، لما نُهي النبي ﴿ عن لُبس الذهب، ونُهي الرجال عن الذهب فنزعه النبي ﴿ واتخذ خاتمًا من فضة، ولبسه في خنصر يده اليسرى، فعلى هذه الأحاديث هذا يفيد أن التختم في خنصر اليسرى كان آخر الأمرين منه ﴿ .

وبعض العلماء يقول: إنه حتى بعد النهي عن لُبس خاتم الذهب، كان النبي هي يلبس خاتم الفضة أحيانًا في اليمين، وأحيانًا في اليسار، و الصحابة بعد النبي هي منهم مَنْ كان يتختم في اليسار.

ويذكر شُرّاح الحديث أن الصحابة منهم من كان يتختم في خنصر اليمني، ومنهم من كان يتختم في خنصر اليسرى، فكأن الصحابة رأوا كلا الأمرين جائزًا لا حرج فيه.

وورد أيضًا أن النبي ﷺ لبس خاتمًا له فص حبشي، يعني له فص من الأحجار الكريمة من أحجار الحبشة.

فهذه الأحاديث التي وردت قالوا: إما أن تُحمَل على حالتين: أن النبي ﴿ فِي بعض الأحيان لبس خاتمًا له فص حبشي، وفي أحيان أخرى لبس الخاتم الذي نقشه محمد رسول الله.

أو يُحمَل هذا على أنه ربما كان له خاتمان، وربما تختم بهما في وقت واحد: هذا في اليمين وهذا في اليسار، لكن في الحقيقة الأظهر: أنه يحمل على اختلاف الأوقات، وأنه لم يُنقَل أنه في تختّم بخاتمين في وقت واحد، وإنما بعض العلماء حاول الجمع بين الأحاديث بهذا، لكن الأحسن: أن يقال: إنه مع اختلاف الأوقات، يعني: أنه تختّم أحيانًا بخاتم من فضة له فص حبشي، لبسه أحيانًا، وأحيانًا كان يلبس الخاتم الذي نقشه محمد رسول الله.

وهنا سؤال: هل يجب نزع الخاتم عند الوضوء؟ قالوا: إذا كان الخاتم ضيقًا لا يصل الماء إلى ما تحته فهنا يُحرّك عند الوضوء، ليس بالضرورة أن ينزعه بالمرة، لكن يكفي تحريكه، أما إذا كان واسعًا والماء ينفذ من خلاله فلا يحتاج إلى نزْعه عند الوضوء.



وورد في حديث في سنده شيء من الضعف أن النبي الله كان إذا أراد الخلاء وضع خاتمه؛ لأن نقشه فيه اسم الله، لكن الحديث في سنده ضعف.

وعلى كل حال، يأخذ منه العلماء أنه من أدب دخول الخلاء ألا يدخله بشيء فيه اسمه الله في إلا إذا خشي أن يُسرَق أو يضيع كالدراهم والدنانير التي يكون عليها شيء من القرآن، ويخشى أن تضيع إذا تركها فلا حرج بالدخول بها، لكن يجتهد في ستْرها في هذه الحالة، وكذلك المرأة إذا كانت عندها سلسلة فيها شيء من القرآن، أو الرجل عنده خاتم فيه شيء فيه ذِكْر الله في فيستره أو يديره أو يضعه في داخل ثوبه، أو شيء من هذا فهذا من أدب دخول الخلاء.

#### باب ذِكْر فراشه ١٠٠٠

١- فِرَاشُهُ: مِنْ أَدَمٍ وَحَشْوُهُ لِيْنَا فَلْ يُلْهِي بِعُجْبٍ زَهْوُهُ
 ٢- وَرُبَّمَا نَامَ عَلَى الْعَبَاءَةِ بِثِنْيَتَانِ عِنْدَ بَعْضِ النِّسْوَةِ
 ٣- وَرُبَّمَا نَامَ عَلَى الْحَصِيْرِ مَا تَحْتَهُ شَيْءٌ سِوَى السَّرِيْرِ

كان فراش النبي ١ من أدم، والأدم: جمع أديم، والأديم: هو الجلد المدبوغ.

(وَحَشُوهُ لِيْفُ) جلد مدبوغ ومحشو بالليف، مثل: (المرتبة) التي يُنام عليها، كانت مصنوعة من الجلد وحشوها من الداخل من الليف.

قال: (فَلاَ يُلْهِي بِعُجْبِ زَهْوُهُ) الزهو: هو حُسن المنظر، فكان فراش النبي هي متواضعًا، كان فراشه هي متواضعًا ليس مما يُلهي بالزهو، ما كان عنده أثاث فاخر كما يتباهى الناس بالأثاث، ولكن كان فراشًا من الجلد المحشو بالليف ينام عليه .

قال: (وَرُبَّمَا نَامَ عَلَى الْعَبَاءَةِ بِثِنْيَتَيْنِ) أحيانًا كان النبي في ينام على العباءة مثنية ثنيتين، تُثنى ثنيتين وينام عليها في. (عِنْدَ بَعْضِ) نسائه.. وورد هذا في سُنن الترمذي عن حفصة أم المؤمنين في أن النبي في كان له فراش في بيت حفصة من عباءة، والعباءة قماشة كبيرة ومطوية على اثنتين وينام عليها النبي في، وأنها قالت للنبي فذات مرة: لو ثنيته بأربع ثنيات كان أوطأ لك، فثناه بأربع، فلما أصبح أمر برده لحالته الأولى، يعني نام مرة عليه أربع ثنيات، ثم أمر بعد ذلك برده على وضعه الأول يعني ثنيتين فقط.

قال: (وَرُبَّمَا نَامَ عَلَى الْحَصِيْرِ) أحيانًا كان النبي ، إنام على الحصير.

(مَا تَحْتَهُ شَيْءٌ سِوَى السَّرِيْرِ) السرير في لغة العرب: هو كل فراش يُنام عليه، السرير هو أي فراش يُنام عليه، فأي بساط أو فراش تنام عليه فهو سرير.

والحصير معروف أنه خشن، أحيانًا كان ربما نام على الحصير، فأثّر في جلد النبي الحصير.

# باب ذِكْر طيبه وكُله ﷺ.

١- الطِّيْبُ وَالنِّسَاءُ: حُبِّبَالَهُ وَيَكْرَهُ: الرِّيْحَ الْكَرِيْهَ كُلَّهُ
 ٢- وَطِيْبُهُ غَالِيَةٌ، وَمِسْكُ وَالْمِسْكُ وَحْدَهُ، كَذَاكَ السُّكُ
 ٣- بَخُوْرُهُ: الْكَافُورُ وَالْعُودُ النَّدِيْ وَعَيْنَهُ: يَكْحُلُهَا بِالإِثْمِدِ
 ٤- ثَلاَثَةً فِي الْعَيْنِ لِلإِيْتَارِ وَرُوِيَ: اثْنَتَيْنِ فِي الْيَسَارِ

النبي ه حُبّب إليه من الدنيا: الطيب، والنساء، قال ه: «حُبّب إليّ من دنياكم: النساء والطيب، وجُعلت قُرة عيني في الصلاة».

توجد رواية ضعيفة أو البعض ينسبها إلى النبي ﴿ : «حُبب إليّ من دنياكم ثلاث» لكن هذا ليس بصحيح؛ لأن الصلاة ليست من أمور الدنيا، وإنما النبي ﴿ حُبّب إليه من الدنيا أمران: هما: الطيب، والنساء فقط، فأمران من الدنيا، أما الصلاة فهذه ليست من أمور الدنيا.

قال: «و جُعلت قرة عيني» يعني سعادتي وراحتي «في الصلاة».

قال: (وَيَكْرَهُ: الرِّيْحَ الْكَرِيْهَ كُلَّهُ) كان النبي ﷺ يكره الريح الكريه يكره أي رائحة كريهة.

طبعًا في أمر النساء كان النبي ﴿ قد أعطاه الله ﴿ قوة ليست لغيره ﴿ فجاء في حديث أنس ﴿ في صحيح البخاري، قال: «كنّا نتحدث أنه أُوتي قوة ثلاثين ﴿ وكان يطوف على نسائه جميعًا، وهنّ تسع نسوة، فيعاشرهن جميعًا ﴿ تسع نسوة بغُسل



واحد ها، كان ربما ها عاشر أزواجه التسع كلهن في الليلة الواحدة بغسل واحد ها ويقول أنس: وكنّا نتحدث أنه أوتى قوة ثلاثين ها. فهذا مما أعطاه الله الله من القوة.

فكان يكره الريح الكريه كله، ومما كان يكرهه ﴿: رائحة الثوم، ورائحة البصل، والكراث، ونحوها، فكان يقول: «من أكل ثومًا أو بصلًا أو كراثًا فليعتزل مسجدنا»، وقال: «إن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم»، وكان يحب الريح الطيب.

وحتى الحناء مثلًا، كانت أمهات المؤمنين يختضبن بالحناء فقالت: كان الله يعجبه لونه، ولا يعجبه ريحه، كان يحب لون الحناء في المرأة إذا اختضبت بالحناء، لكن لا يحب رائحة الحناء الله.

فكان يعني يحب الروائح الطيبة ويكره ١ الروائح الكريهة.

قال: (وَطِيْبُهُ غَالِيَةٌ) الطيب الذي يتطيب به العالمية، والغالية: نوع من الطيب مركب من المسك، والعنبر، والعود، والكافور، نوع يعني مخلوط فيه مسك، والمسك هذا، المسك كما قالوا: بعض دم الغزال.

فهذه أنواع الطيب التي كانت يُخلَط بعضها ببعض، ويُصنَع منها دهن، يتطيب به ﴿ وَيُصنَع منها دهن، يتطيب به ﴿ وَ الْمِينُهُ عَالِيَةٌ ﴾.

(وَمِسْكُ، وَالْمِسْكُ وَحْدَهُ) فكان أحيانًا يتطيب بالغالية، والمسك.

والغالية أيضًا أحيانًا تأتي بمعنى العود، فالعود فقط يقال له أيضًا الغالية، فكان يتطيب بنوع العود هو الفاخر، أو النفيس ذو الرائحة، فأفضل أنواع العود يقال لها: الغالية، فكان النبي النعالية، وأحيانًا بالمسك وحده ...

قال: (كَذَاكَ السُّكُّ) والسُّك هو طيب مصنوع من المسك، ومن صبغ أسود.

لأن المسك الأصلي يكون لونه أبيض، مثل لون الزبد والسمن، هذا المسك الأصلي، ويكون طيب الرائحة، فأحيانًا يُخلَط المسك بنوع من الصبغ الأسود الطيب الرائحة أيضًا، ويقال له: السُّك في هذه الحالة.

#### قال: (بَخُوْرُهُ: الْكَافُورُ وَالْعُودُ النَّدِيْ).

الأول هذا الطيب الدهني الذي يُتَطيّب به على الجلد والرأس والشعر، وكان النبي الله على الخلف والرأس والشعر، وكان النبي الله يعني يضع الطيب في رأسه وفي لحيته ، وفي يديه وبدنه.

وكذلك بالنسبة للبخور، وهو الأعواد الخشبية التي يوضع معها الفحم وتُشعَل؛ ليكون لها بخار يُتطيّب به، فكان النبي الله يتبخر بالكافور مع العود، وهما نوعان من الخشب، خشب الكافور، وأخشاب العود.

قال: (وَعَيْنَهُ: يَكُحُلُهَا بِالإِثْمِدِ) حجر الإثمد، وهو كُحل الإثمد، فكان النبي هي يكحل عينه بالإثمد في قبل النوم في الليل، (ثَلاَثَةً فِي الْعَيْنِ) يعني ثلاث مرات في كل عين في رواية، وفي رواية أخرى أنه: (ثلاث مرات في اليمنى، ومرتان في اليسرى) بحيث يكون المجموع وترًا، فكان يكتحل وترًا: إما وترًا في كل عين ثلاثة وثلاثة، أو وترًا في مجموعة العينين، يعني ثلاثة هنا واثنتين هنا فيكون المجموع وترًا.



### باب ذِكْر معجزاته 🕮.

والمعجزات: جمع معجزة، وهي خوارق العادات التي يُجريها الله ، على يد أنبيائه صلوات الله وسلامه عليهم.

فخرْق العادة للأنبياء -صلوات الله وسلامه عليهم - إظهارًا لنبوتهم، وإقامةً للحُجة على أقوامهم يقال له: معجزات، ويقال له أيضًا: آيات، ومصطلح الآية أحسن من مصطلح المعجزة لاشك؛ لأنه المصطلح القرآني، دائمًا في القرآن الكريم، مثلًا يقول - تعالى - عن معجزات موسى الله : ﴿ فِي تِسْع ءَايَنتٍ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ \* النمل: ١٢]..

وإذا وقع خرْق العادة لمشرك أو ساحر أو نحو ذلك، ففي هذه الحالة يكون هذا من عمل الشياطين والعياذ بالله الله الله على يضلون به الناس، والعياذ بالله تعالى.

عدُّها على أنها معجزة واحدة وتحتها معجزات كثيرة تندرج تحت كونها معجزة القرآن الكريم؛ لأن القرآن الكريم فيه إعجاز تشريعي، وإعجاز بلاغي، وإعجاز من جهة الإخبار عن الأمور المغيبة.

فكل آية من آيات القرآن الكريم فيها وجوه يعني من وجوه الإعجاز.

ذكر المؤلف هج عددًا من هذه المعجزات ليس على سبيل الحصر، وإنما على سبيل التمثيل، وذكر الأنواع الرئيسة التي يندرج تحتها أنواع أخر.

# ١- أَعْظَمُهَا: مُعْجِزَةُ الْقُرْآنِ تَبْقَى عَلَى تَعَاقُبِ الأَزْمَانِ

فهذه أعظم معجزة للنبي ﴿ معجزة القرآن العظيم الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه؛ حيث حفظه الله ﴿ من التحريف ومن التغيير على تعاقب الزمان، فكما أنزله الله ﴿ على نبيّه ﴾ جعله الله تعالى محفوظًا في صدور حفّاظ القرآن العظيم.

والقرآن- كما ذكرنا- إعجازه من وجوه عديدة؛ لما فيه من الإخبار عن الأمور المغيبة مثل قوله -تعالى- مثلاً: ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِي آَدُنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ المغيبة مثل قوله -تعالى- مثلاً: ﴿ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِي آَدُنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدُ عَلِيهِمْ سَيَغْلِمُونَ وَهُمْ مِّنَ يَعْدُ وَيُومُ بِنِينَ لِللهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيُومَ بِنِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ فَي اللهِ اللهُ اللهُ مُن مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيُؤمَ بِنِ يَفْرَحُ اللهُ وَمِن اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن أَمِن قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَومُ بِنِ يَفْرَحُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِن اللهِ اللهُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَومُ اللهِ اللهِ مَن اللهُ اللهُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَومُ اللهِ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَومُ اللهُ وَمِنْ اللهِ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ وَلِهُ الللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِهُ الللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

وغير ذلك مما أخبر الله ﴿ عنه أنه سيقع ووقع كما أخبر الله ﴿ وكذلك ما فيه من الإعجاز التشريعي، وما فيه الشريعة الكاملة العادلة، والإعجاز من جهة الإخبار عن أحوال الأمم السابقة بما يطابق الحقيقة رغم كون النبي ﴿ ما قرأ قبله كتابًا ولا خطّ بيمينه ﴿ كتابًا كما قال ﴿ وَمَا كُنتَ لَتَلُواْ مِن فَبَلِهِ عِن كِئْبٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيمِينِكَ خطّ بيمينه المُعْ عَلَيْ بَلُ هُو ءَايَنتُ بِيّنتُ فِي صُدُورِ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَالِينَا إِلّا ٱلظَّلِمُونَ اللّهِ العَلَمُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَالِينَا إِلّا ٱلظَّلِمُونَ اللّهِ العَلَمُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَالِينَا إِلّا ٱلظَّلِمُونَ اللّهِ العَلَمُ وَمَا يَعْجَدُ اللّهِ الْعَلَمُ وَمَا يَعْجَدُ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهِ العَلَيْ العَلَمُ وَاللّهُ الطّلِمُونَ اللّهِ الطّلَالِمُونَ اللّهِ الطّلِمُونَ اللّهِ الطّلِمُونَ اللّهِ الطّلَالِمُونَ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهُ الطّلَالِمُونَ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُونَ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلَالِمُ الطّلَالِمُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلْمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلَالِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلْمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللللللّهُ الطّلِمُ الللللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلَمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ الللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّلِمُ اللّهُ الطّل



فالنبي هما تلا كتابًا قبله، ومع ذلك أخبر عن هذه الوقائع التي منها وقائع كان لا يعلمها إلا الأفراد من كبار علماء أهل الكتاب، وكانوا يأتون يسألون النبي عن هذه الوقائع التي كانوا يُسرّونها فيما بينهم، مثلما سألوه عن الروح، وسألوه عن أصحاب الكهف، وسألوه عن ذي القرنين، وأمور كان لا يعلمها إلا الأفراد من أكابرهم، ويجعلونها سرَّا لا يطلع عليه غيرهم، وأخبر عنها النبي على وجهها وصفتها، الإعجاز التشريعي في القرآن الكريم كما ذكرنا.

الإعجاز البلاغي في هذا القرآن العظيم، وكان العرب أهل بلاغة وفصاحة ويُضرَب بهم المثل في هذا وجاء القرآن الكريم، فشهدوا له أنهم لا يستطيعون أن يقولوا مثله، وأنه ليس بقول الإنس ولا الجن، ولا هو مثل الشعر ولا مثل سجع الكهّان، وشهدوا له بأنه لا يُستطاع الإتيان بمثله.

# ٢- كَذَا انْشِقَاقُ الْبَدْرِ حَتَّى افْتَرَقَا بِفِرْقَتَ يْنِ، رَأْيَ عَيْنِ حُقِّقَا

هذه معجزة ثانية من معجزات النبي ﴿ وهي انشقاق القمر للنبي ﴿ ورقتين وذلك كما مر بنا من قبل أن النبي ﴿ أرى المشركين آية عظيمة، وذلك أن القمر انشق فرقتين، وكان ذلك ليلة البدر، ورأوا فلقة من القمر في جهة، وفلقة في الجهة الأخرى فقالوا: سحر محمد أعيننا، وقال لهم بعضهم: لئن سحر أعينكم لن يسحر أعين الناس جميعًا، ثم قدم المسافرون وأخبروا أنهم رأوا القمر مشقوقًا في هذه الليلة التي أراهم فيها النبي ﴾ القمر مشقوقًا.

٣- وَقَدْ زَوَى لَهُ الإِلَه حَقَّا الأَرْضَ، مَغْرِبًا لَهَا وَشَرْقَا
 ٤- وَقَالَ: «مَا زَوَاهُ لِي سَيَبْلُغُ إِلَيْهِ مُلْكُ أُمَّتِي»، فَبَلَغُوا

كذلك من معجزات النبي بي بصفة عامة إخباره عن الأمور الغيبية التي وقعت مثلما أخبر بي ومن هذا: أنه قال بي: «إن الله زوى لي الأرض» يعني جمع لي الأرض وضم بعضها لبعض حتى رآها النبي بي قال: «فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن مُلك أمتي سيبلغ ما زوي لي منها» مُلك أمة النبي بي سيبلغ في اتجاه الشرق إلى أقصى نقطة رآها النبي بي جهة الشرق، وجهة الغرب أيضًا إلى آخر بقعة زُويت للنبي في وطُويت له من جهة الغرب.

ووقع هذا مثلما أخبر النبي ، ما مرت سنوات معدودة بعد إخبار النبي بهذا حتى كانت جيوش المسلمين قد دخلت الصين شرقًا، وتوغلت غربًا حتى وصلت إلى المحيط الأطلسي، فبلغ ملك أُمة النبي أقصى المشرق وأقصى المغرب.

وقالوا هنا: من الإعجاز في هذا الحديث أن النبي الله لم يذكر جهتي الشمال والجنوب، وذلك أن ملك أُمته الله لم يتوسع شمالًا وجنوبًا مثل توسعه شرقًا وغربًا، يعني أُمة الإسلام اتسعت، واتسع مُلكها في اتجاه الشرق وفي اتجاه الغرب بما لم يتسع إليه بنفس الكيفية في اتجاهي الشمال والجنوب مثلما أخبر الله.

فالقصد: أن النبي ، أخبر عن مُلك أُمته وأنه سيتسع اتساعًا عظيمًا في اتجاه الشرق وفي اتجاه الغرب، ووقع مثلما أخبر .

# ٥- وَحَنَّ جِــدْعُ النَّخْلِ لَمَّا فَارَقَهْ لِمِنْ بَرٍ إِلَيْــهِ، حَــتَّى اعْتَنَقَــهْ

من معجزات النبي ؟ حنين الجذع إليه لما فارقه النبي ﴿ (لِمِنْبَرٍ) فصار يخطب على المنبر .

فكان النبي ﴿ يخطب الجمعة على جذع، كان ﴿ يقف فوقه؛ ليخطب الجمعة على النبي ﴿ يَفُ اللَّهُ عَلَامًا نَجَارًا، كان عندها غلام الله المرأة من الأنصار ﴿ قالت للنبي ﴿ إِن لَي غلامًا نَجَارًا، كَانَ عندها غلام



نجار فقالت: يصنع لك منبراً تخطب عليه، فوافق النبي ، على هذا، وهذا الغلام النجار صنع منبراً للنبي .

فأول خطبة خطبها النبي على المنبر سُمِع للجذع حنين مثل: حنين العشار يعني مثل الناقة الحامل، وفي بعض الروايات مثل: أنين الصبي، فسُمع للجذع هذا الصوت حتى نزل النبي عن المنبر أثناء الخطبة فالتزمه وسكن، وفي رواية: فاحتضنه النبي وسارّه بشيء، وكلمه النبي بشيء وربت عليه - فسكن هذا الجذع.

### ٦- وَنَبَعَ الْمَاءُ فَجَاشَ كَثْرَةٌ مِنْ بَيْنِ إصْبَعَيْهِ، غَيْرَ مَرَّةٌ

هذه معجزة أخرى لرسول الله ، أو هي نوع من أنواع المعجزات يضم تحته أكثر من واقعة؛ وهو نبع الماء من بين أصابع النبي .

فجاء في صحيح البخاري: «وضع النبي الله يده في ركوة فجعل الماء يفور من بين أصابعه كأمثال العيون، فشربنا وتوضأنا»، ووقع هذا غير مرة، فمنها في صلح الحديبية، وفي غزوة تبوك، وفي غيرها من الوقائع، كان يحصل أحيانًا نفاد الماء مع النبي وأصحابه في سفر ونحوه ويحتاجون إلى الشراب، فيضع يده في إناء، فيتفجر الماء من بين أصابعه على حتى يُصبح كالعيون يشربون ويملؤون أوانيهم، ويكفي هذا الماء لجيش كبير يشربون من هذا الماء.

# ٧- وَسَبَّحَ الْحَصَى بِكَفِّهِ بِحَقْ كَذَا الطَّعَامُ عِنْدَهُ بِهِ نَطَقْ

كذلك من معجزاته ﴿: تسبيح الحصى بكفه ﴿ فكان الحصى يُسبح بكف النبي ﴿ عني: يمسك الحصى بكفه فيُسمَع للحصى صوت التسبيح يقول: سبحان الله، سبحان الله، وجاء هذا عند أبي داود وغيره.

# ٨- وَشَجَرُ وَحَجَـرُ قَدْ سَـلَّمَا عَلَيْهِ نُطْقًا، وَالذِّرَاعُ كَلَّمَا

كذلك من معجزاته ﴿: تسليم الحجر والشجر عليه - ﴿ نطقًا، كان الشجر والحجر يقول للنبي ﴿: السلام عليك يا رسول الله ﴿ وهذا كان قبيل نزول الوحي على رسول الله ﴿ بمكة، فكان النبي ﴿ يمضي إلى الشعاب وبطون الأودية، فلم يمر بشجر ولا حجر إلا قال: السلام عليك يا رسول الله ﴿.

وورد في بعض الروايات: أن هذا الأمر استمر ستة أشهر في بداية بعثته ، كان إذا مرّ في الطريق يسمع الحجر والشجر يقول له: السلام عليك يا رسول الله .

وكذلك من معجزاته النبي الذراع للنبي الذراع للنبي المرأة اليهودية التي أهدت إلى النبي الله الذراع.

فكلّم الذراع النبي ﷺ وأخبره أنه مسموم.

لكن الذي حصل أن رجلًا من الصحابة ﴿ وهو بشر ﴿ كان أول مَنْ أكل، النبي ﴿ قال: كلوا، وكان الصحابة ينتظرون عادةً أن يبدأ النبي ﴿ الطعام، لكن بشرًا كان ممَّنْ بدأ في نفس الوقت الذي بدأ النبي ﴿ فيه يقتطع اللحم، فأكل بشر قطعة لحم، وابتلعها، والنبي ﴾ كان قد أخذ قطعة من اللحم ووضعها في فمه، ثم كلمه الذراع فقال: إنه مسموم، فقال ﴾: «إنه يخبرني أنه مسموم» فلفظ النبي ﴾ الطعام الذي في فمه، وهذا السم من النوع الذي لا يظهر أثره عند الأكل، لا يظهر إلا بعد أن يدخل إلى



المعدة، ويبدأ يشعر بالألم في بطنه بعد أن يبتلعه، لكن النبي ﴿ وضع قطعة اللحم في فمه ثم أخرجها ﴿ ولم يأكلها، وقال: أخبرني أنه مسموم، ثم لم يلبث بشر أن تغير لونه، ومات في مكانه ، من أثر هذا السم.

وطبعًا أُتي بالمرأة وسألها النبي ، فقال: قلت: إن كنت نبيًّا فلن يضرك، وإن كنت كذابًا استرحنا منك.

وكثير من العلماء يقولون: إن النبي ﴿ جمع الله -تعالى - له أجر الشهادة إلى أجر النبوة، فكان النبي ﴿ بعد ذلك تصيبه الحمى، حتى إن الحمى التي أصابته في مرض وفاته ﴿ فقال: «ما زالت تلك الأكلة من الشاة مسمومة يوم خيبر تعاودني» يعني ما زال هذه القطعة اللحم الصغيرة التي وضعها في فمه وأخرجها ﴿ ما زالت تعاوده يعني تسبب له آلامًا، وتسبب له حمى على فترات من يوم غزوة خيبر في العام السابع إلى وفاته ﴿ في العام الحادي عشر.

فبعض العلماء أخذ من هذه الأحاديث أن السم كان سبب وفاة رسول الله ، فيقولون: مات شهيدًا من أثر السم الذي أكله يوم خيبر ووضعته له المرأة اليهودية .

### ٩- وَقَدْ شَكًا لَهُ الْبَعِيْرُ إِذْ جُهِدْ وَبِالنُّبُوَّةِ لَهُ الذِّيْبُ شَهِدْ

من معجزات النبي ﴿ أن البعير شكا إليه الجُهد، أو الجَهد يعني المشقة، فجُهِد البعير يعني أصابته المشقة فشكا إلى النبي ﴿ وذلك في الحديث الذي رواه أبو داود عن عبد الله بن جعفر ﴿ أنه أردفه النبي ﴿ خلفه، يعني أركبه خلفه على الدابة فدخل حائطًا لرجل من الأنصار، بستانًا لرجل من الأنصار، فوجد بعيرًا فلما رآه حن وبكى واغرورقت عيناه، فمسح عليه النبي ﴿ فسكن، البعير جاء إلى النبي ﴿ وحن وبكي

البعير، فمسح النبي ﷺ على رأس البعير حتى سكت.

ثم نادى صاحبه فقال: «إنه شكا إليّ أنك تجيعه وتدئبه» الدأب: هو العمل المتواصل، تجعله يعمل عملًا متواصلًا لا تتيح له فرصة للراحة، وأنك تجيعه، فأمره النبي الله أن يرفق بهذا البعير.

ذكر هنا أيضًا من المعجزات شهادة الذئب له بالنبوة، قال: (وَبِالنَّبُوّةِ لَهُ الذّيْبُ شَهِدٌ)، وذلك كما جاء في الحديث: «بينما راع يرعى إذ انتهز الذئب شاة فتبعه الراعي فحال بينه وبينها، خاء الذئب فاختطف شاة من الراعي، فحال بينه وبينها، فقال له: ألا تتقي الله؟ تحول بيني وبين رزق ساقه الله إليّ؟ فقال الراعي: العجب من ذئب مُقعٍ على ذنبه يكلمني!

فقال الذئب: أعجب من هذا: رسول الله بين الحرتين يدعو الناس إلى أنباء ما قد سبق الذئب كلم الرجل، وقال: أعجب من هذا رسول الله بين الحرتين، والحرة: هي حجارة سوداء تحيط بالمدينة في الجهة الشرقية والغربية، والحرة الشرقية والعربية هما حدود للمدينة، فقال: رسول الله بين الحرّتين، يعني: في المدينة يدعو الناس إلى أنباء ما قد سبق، فكان هذا أيضًا من معجزات رسول الله ...

النبي في قال: «ما بعث الله نبيًّا إلا وأعطاه من الآيات ما على مثله آمن البشر» يعني: ما من نبي بعثه الله في إلا وأعطاه من الآيات، أي: من الدلائل وخوراق العادات والحُجج، ما على مثله آمن البشر: يعني ما يجعله الله في سببًا في إيمان البشر بصدق رسالة نبيهم.

ونبينا ﴿ -كما ذكر بعض العلماء - نجد أن الله ﴿ أعطاه وأعطى أمته، من جميع ما أعطى الأنبياء السابقين من المعجزات، قالوا: إذا تأملت معجزات الأنبياء السابقين،



فما من نوع منها إلا تجد له نظائر إما في معجزات النبي ﷺ أو في كرامات أُمته.

يعني مثلًا: الآن مرّ بنا أن النبي ﴿ كان يُكلم الحيوان، والجماد، والنبات، ويسمع تكليمهم ﴿ ويفهم ما يقولون، فهذه كانت معجزة لسليمان ﴿ عُلِمْنَا مَنطِقَ ٱلطَّيْرِ ﴾ [النمل: ١٦] فنبينا ﴾ أُوتي من جنس هذه المعجزة.

وإبراهيم الله الله في النار، وكانت عليه بردًا وسلامًا، هل هذا حصل للنبي ؟ هو ما حصل له، ولكن حصل لبعض أمته، وهو أبو مسلم الخولاني الله الذي ألقاه الأسود العنسي -الذي ادّعى النبوة - في النار، فكانت عليه بردًا وسلامًا، فلما لقيه عمر في قال: الحمد لله الذي جعل في أُمة محمد أله من كانت النار عليه بردًا وسلامًا كما كانت على إبراهيم.

مسألة انشقاق البحر لموسى هو وجيشه وكونهم يعبرون البحر، هذا حصل للصحابي العلاء بن الحضرمي ها، عبر بجيشه الخليج العربي لغزو بلاد فارس، فانشق البحر وعبر بجيشه البحر إلى الجهة الأخرى، وهذا حصل لصحابي من صحابة النبي ها، فهو من معجزات نبيّنا ها. فما يحصل لأمته من الكرامات يندرج تحت معجزاته ها.

فالقصد: أن جميع أصناف معجزات الأنبياء السابقين تجدها إما وقعت لنبيّنا الله العض أفراد أُمته على سبيل الكرامة لهم، وكرامات هؤلاء - يعني أتباع النبي التعبير معجزة لنبينا الله.

١٠ وَجَاءَ مَرَّةً (قَضَاءَ) الْحَاجَةِ وَلَمْ يَجِدْ شَيْئًا سِوَى أَشَاءَةِ:
 ١١ وَمِثْلِهَا، لَكِنْ هُمَا بَعُدَتَا أَمَرَ كُلَّا مِنْهُمَا: فَأَتَتَا

### ١٢- تَخُدُّ الأَرْضَ ذِي وَذِي حَتَّى قَضَى حَاجَتَــهُ: أَمَــرَ كُلَّا فَمَــضَى

من معجزات النبي ﴿ أَنه أراد يومًا أن يقضي حاجته ﴿ فِي مكان خالٍ ولم يجد شيئًا يستتر به ﴿ (سِوَى أَشَاءَةِ)، والأشاءة: هي النخلة الصغيرة التي لا تكفي لستره ، يعني في أرض صحراء مكشوفة، وليس فيها شيء يستتر النبي ﴿ خلفه لقضاء الحاجة إلا أشاءة صغيرة، -نخلة صغيرة - لا تكفي لستره .

(وَمِثْلِهَا) يعني وأشاءة أخرى، لكنها بعيدة عنها، يعني الأرض ليس فيها إلا نخلتان صغيرتان متباعدتان، كل واحدة منهما لا تكفى لتستره الله ليقضى حاجته.

فأشار النبي ﴿ إليهما بيده الشريفة ﴿ أن تقاربا، فتحركت النخلتان، كل منهما (تَخُدُّ الأَرْضَ) يعني: تشق الأرض، ومنه: الأخدود، وهو الشق في الأرض، فالنبي ﴿ أشار إليهما أن تقاربا فإذا بالنخلتين تتحركان فتخدان الأرض حتى التصقتا واقتربت إحداهما من الأخرى، فقضى النبي ﴿ حاجته خلفهما مستترًا بهما، ثم أشار إليهما أن تباعدا فرجعت كل واحدة منهما إلى مكانها.

وكانت هذه من معجزات رسول الله ، والحديث رواه الإمام أحمد، والطبراني، والبيهقي، وغيرهم.

في رواية للحديث: عن يعلى بن مُرة عن أبيه قال: كنت مع النبي في في سفر فنزل منزلاً فقال لي: ايت تلك الأشاءتين فقل لهما: إن رسول الله في يأمركما أن تجتمعا، قال: فأتيتهما، فقلت لهما: ذلك، فوثبت إحداهما إلى الأخرى، فاجتمعتا فخرج النبي فاستتر بهما فقضى حاجته، ثم وثبت كل واحدة منهما إلى مكانها.

وكما مرّ يعنى له طرق، وفي بعضها أن النبي ١ أشار إليهما، ربما أنه أرسل الصحابي



إليهما؛ ليكلمهما وأشار إليهما النبي الله فاجتمعتا، ثم بعد ذلك أشار إليهما، فرجعت كل واحدة منهما إلى مكانها.

# ١٣ - وَازْدَلَفَتْ إِلَيْهِ سِتُّ بُدْنِ لِلنَّحْرِ، كُلُّ سَابِقُ لِلطَّعْنِ

من معجزات رسول الله ﴿ : أيضًا أنه (ازْدَلَفَتْ إِلَيْهِ سِتُّ بُدْنِ) جمع بَدنة وهي: (الناقة)، ازدلفت: من الازدلاف، وهو القرب والتنافس؛ لينحرهن النبي ﴿ تُرب له بدنات خمس، أو يوم عيد كما في سنن أبي داود وسُنن النسائي، أن النبي ﴿ قُرِّب له بدنات خمس، أو ست، أو سبع، في الرواية: خمس، أو ست، أو سبع؛ لينحرها يوم عيد فطفقن يزدلفن إليه لأيتهن يبدأ.

والنحر: هو الطعن في اللُّبة، وهي في بداية العنق من جهة الصدر، فالإبل تُنحَر؛ لأنها تُطعَن في لُبتها، والبقر والغنم يُذبَح، لكن الإبل تُنحَر، فالنبي في أراد أن ينحرهن يوم عيد فجعلن يزدلفن إليه، يتسابقن إليه، كل منها تريد أن يبدأ النبي في بها فينحرها قبل الأخرى؛ لتنال شرف أن ينحرها رسول الله في بيده الشريفة في.

### ١٤ - وَنَدَرَتْ عَدْنُ قَتَادَةٍ فَرَدْ تِلْكَ، فَكَانَتْ مِنْ صَحِيْحَةٍ أَحَدْ

من معجزات رسول الله ﴿ أن عين قتادة بن النعمان ﴿ ندرت، يعني: سقطت على وجهه، على وجهه في غزوة أُحد، أصيب يوم أُحد فندرت عينه يعني سقطت عينه على وجهه، وخرجت عينه من مكانها، فردها النبي ﴿ بيده الشريفة، النبي ﴾ إلى مكانها، فكانت أحد من العين الصحيحة، فكانت أحد عينيه، يعنى: أشدهما حِدّة في قوة الإبصار.

# ١٥- وَبَرِئَتْ عَيْنُ عَلِيٍّ إِذْ تَفَلْ فِيْهَا لِوَقْتِهِ، وَمَا عَادَ حَصَلْ

كذلك من إبراء النبي الله للمرضى -بأمر الله تعالى-: أنه يوم خيبر قال النبي الله:

«لأعطين الراية غدًا رجلًا يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله» فتشرّف لها الصحابة هي ، كل منهم استشرف، أي: حاول أن يبدي نفسه؛ لعل النبي في يدعوه أو يناديه، كل منهم يريد هذا الفضل وأن يكون هو المعنيّ بهذا التكريم.

فأخذ النبي في ينظر في القوم يبحث عن علي فلم يجده، فقال: «أين علي؟» فقال: رمدت عينه، كان علي القوم يبكن جالسًا مع الحاضرين ؛ لأن بعينيه رمدًا، فدعاه النبي في فتفل في عينيه، قال: فما رمدتا حتى مات، يعني برئت عيناه وما أصابهما رمد من ذلك اليوم .

### ١٦- وَابْنُ عَتِيْكٍ رَجْلُهُ أُصِيْبَتْ فَهْيَ بِمَسْحِهِ سَرِيْعًا: بَرئَتْ

ابن عتيك: هو عبد الله بن عتيك الأنصاري ، كان النبي قد أرسله ليقتل رافع بن أبي الحقيق، وكان رجلًا من زعماء اليهود وكان يؤذي المسلمين ويكيد لهم، فأرسل النبي عبد الله بن عتيك؛ ليقتله، فذهب عبد الله بن عتيك لقتله وهو متوجه إليه في حصنه الذي كان فيه فسقط من درج، يعني وهو نازل من درج إلى المكان الذي فيه رافع، فزلق من الدرج وانكسرت رجله، وتمكن في النهاية من قتْل رافع بن أبي الحقيق، ولكنه رجع ورجله مكسورة من انزلاق الدرج، فمسح النبي بيده الشريفة على رجله فرئت كأن لم يكن مها بأس.

# ٧١- وَقَالَ: «أَقْتُلُ أُبِيَّ بْنَ خَلَفْ» خَدَشَهُ خَدْشًا يَسِيْرًا: فَانْحَتَفْ

فيقول: من معجزات النبي أنه قال لأبيّ بن خلف: أنا أقتلك إن شاء الله، وكان أبي بن خلف من زعماء المشركين في مكة، فقال للنبي بيومًا: إن عندي قعودًا أعلفه كل يوم، أقتلك عليه، وتكرر هذا أكثر من مرة، كان يقول هذا للنبي أن فكان النبي يود عليه ويقول: بل أنا أقتلك إن شاء الله.



فدارت الأيام بعد هذا، وهاجر النبي ﴿ إلى المدينة، ولما جاءت غزوة بدر، فرأى النبي ﴿ أُبِي بن خلف، فضربه النبي في عنقه ضربة خدشته خدشًا يسيرًا في عنقه، فظل يصرخ ويصيح ويقول: قتلني محمد، قتلني محمد، فجعل قومه يقولون: إن بك لخورًا. يعني ما هذا الخور؟ ما نرى بك بأسًا، يعني هذا خدش يسير فقال: إنه قال: أنا قاتلك، فلو بصق عليّ لقتلني. فظل يتلوى من ألم هذه الخدشة حتى مات في الطريق وهم راجعون، (فَانْحَتَفْ) يعنى لقى حتفه وهلك.

١٨- كَذَاكُمُ أُمَيَّةُ بْنُ خَلَفِ قُتِلَ كَافِرًا بِبَدْرٍ، فَوفِيْ
 ١٩- وَعَدَّ فِي (بَدْرٍ) لَهُمْ مَصَارِعَا كُلُّ بِمَا سَمَّى لَهُ: قَدْ صُرِعَا

كذلك أُمية بن خلف وهو أخو أُبي بن خلف، هذا قُتل في غزوة بدر، وكان أيضًا من أئمة الكفر، وكان هو الذي يعذب بلال بن رباح .

فالقصد: أن أُمية بن خلف كان ممَّنْ دعا عليه النبي ﴿ بالهلاك، وقال: «اللهم عليك بأُمية بن خلف» فكان ممَّنْ قُتِل في غزوة بدر، دعا عليه النبي ﴿ فلقي مصرعه في غزوة بدر.

طبعًا الذي قتله هو بلال هم غزوة بدر عبد الرحمن بن عوف أسَر أُمية بن خلف، فرآه بلال مع عبد الرحمن بن عوف فقال: رأس الكفر أُمية بن خلف، لا نجوت إن نجا، فكان عبد الرحمن لا يريد أن يُقتَل أُمية؛ لأنه من أئمة المشركين، وربما افتداه المسلمون بمال كثير فجعل يحوطه حتى لا يقتله بلال، وبلال يضربه بالسيف، حاول أن يجد أي فُرجة بعيدًا عن عبد الرحمن، ويطعن أُمية بن خلف حتى قتله بلال .

فكان النبي هي قد دعاء على أمية، وكان هذا في اليوم الذي ألقى فيه عقبة بن أبي

معيط، قذرًا على رأس رسول الله ﴿ وهو ساجد ﴿ في مكة، وجعل أُمية بن خلف، وأبو جهل، وعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، والوليد بن عتبة، يضحكون ويسخرون من النبي ﴿ فقال النبي ﴿ اللهم عليك بأُمية بن خلف، اللهم عليك بأبي جهل، اللهم عليك بعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة والوليد بن عتبة، وعقبة بن أبي معيط فدعا عليهم النبي ﴿ قال عبد الله بن مسعود ﴿ فقد رأيتهم صرعى في القليب يوم بدر، يعني ما مرت فترة طويلة حتى رآهم عبد الله بن مسعود، كان شهد تلك الواقعة يوم آذوا رسول الله ﴿ فمرّت الأيام حتى رآهم صرعى يوم بدر في القليب، هؤلاء المجموعة كلهم الذين دعا عليهم النبي ﴾ .

ومن معجزات النبي ﴿ أنه قبل غزوة بدر، قبل بداية المعركة النبي ﴿ وهو في أرض المعركة جعل ﴿ يشير لهم إلى أماكن معينة من الأرض، ويقول ﴿ : هنا مصرع أبي جهل، وهنا مصرع أمية بن خلف، وهنا مصرع الوليد بن عتبة، وهنا مصرع عتبة بن ربيعة، وهنا مصرع شيبة بن ربيعة، فحدد النبي ﴿ الأماكن التي سيصرعون فيها، وهذا قبل بداية المعركة.

فيقول الصحابة هذ: فما عدا واحد منهم الموضع الذي أشار إليه النبي في كل واحد منهم مات في نفس الموضع الذي أشار إليه النبي في أنه سيموت فيه، ما تجاوز واحد منهم موضع يده في الموضع الذي أشار إليه بيده كل منهم قُتل فيه.

٥٠ - وَقَالَ عَنْ قَوْمٍ: «سَيَرْ كَبُونَا ثَبَجَ هَـذَا الْبَحْرِ»، أَي: يَغْزُونَا
 ٢٠ - وَمِنْهُ مُ أُمُّ حَرَامٍ رَكِبَتْ الْبَحْرَ، ثُمَّ فِي رُجُوْعِهِمْ قَضَتْ

فمن معجزات رسول الله ﴿ مما يتعلق بالإخبار عن المغيبات: أنه ﴿ كان نائمًا ثم استيقظ ﴾ من النوم مستبشرًا يتهلل وجهه ﴾، وقال: «عُرِض عليّ ناس من أُمتي



يركبون ثبج هذا البحر - يعني وسط هذا البحر - ملوكًا على الأَسِرّة، أو كالملوك على الأَسِرّة».

ثم نام النبي ﴿ نومة أخرى، ثم استيقظ مستبشرًا متهللًا، فقال: «عُرِض عليّ ناس من أُمتي يركبون ثبج هذا البحر ملوكًا على الأَسِرّة أو كالملوك على الأَسِرّة» فقالت أم حرام ﴿: ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «أنتِ من الأولين»، فهؤ لاء مجموعة أخرى سيغزون في البحر.

فكان أول غزو في البحر خرج أيام عثمان بن عفان، وكان قد بعث جيشًا لفتْح جزيرة قبرص في البحر، وكان الروم يحتلون قبرص، وقد أنشأ المسلمون أسطولًا بحريًا وغزوا في البحر ففتحوا جزيرة قبرص، وكانت أم حرام مع زوجها عبادة بن الصامت في البحر ففتحوا جزيرة قبرص، وكانت أم حرام من وأرضاها، وقبرها لا يزال إلى فخرجت هي وزوجها لغزو قبرص، وتوفيت هناك وأرضاها، وقبرها لا يزال إلى الآن هناك، في قبرص إلى وقتنا هذا هي.

وأم حرام اسمها: الغميصاء أو الرميصاء، الغميصاء بالغين، أو بالراء، بنت ملحان، وهي أخت أم سُليم هذا فلما قفلوا من غزوهم قُدمت لها دابة؛ لتركبها فصرعتها فماتت ودُفنت بقبرص في، وكان أمير الجيش معاوية بن أبي سفيان في عدد من الصحابة كان منهم: أبو الدرداء، وعبادة بن الصامت، وزوجته أم حرام، وآخرون.

فالشاهد: أن النبي الخبر عن هذا الأمر الغيبي، أن أُمته سيغزون في البحر، ووقت أن أخبر النبي الأُمته لا أسطول، ولا سُفن، ولا شيء، وأخبر أن أم حرام ستكون مع أول جيش يغزو في البحر، وأنها مع الأولين، وليست مع الجيش الثاني الذي

البَّهِيْ الْمِائِدِيْ الْمَائِدِيْ الْمَائِدِيْ الْمَائِدِيْنِ الْمَائِدِيْنِ الْمَائِدِيْنِ الْمُؤْفِقِينِ الْمَائِدِيْنِ الْمُؤْفِقِينِ اللَّهِينِي الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِي الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِي الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِي الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِيلِي الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِينِ الْمُؤْفِقِيلِي

سيخرج، ووقع كل هذا كما أخبر ١٠٠٠.

٢٢- وَقَالَ فِي الْحَسَنِ سِبْطِ نَسَبِهْ يَومًا: «لَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهْ
 ٣٢- مَا كَانَ بَيْنَ فِئَتَيْنِ، وَهُمَا عَظِيْمَتَانِ، الْكُلُّ مِمَّنْ أَسْلَمَا»
 ٢٢- فَكَانَ ذَا، وَقَالَ فِي عُثْمَانَا: «تُصِيْبُهُ الْبَلْوَى»، فَحَقًا كَانَا

من معجزات رسول الله ﴿ التي تتعلق بإخباره بالمغيبات: أنه قال عن الحسن سبط النبي ﴿ يعني: ابن بنته - وكان طفلًا صغيرًا - فقال النبي ﴿ : "إن ابني هذا سيد، ولعل الله أن يُصلِح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين»..

فدارت الأيام بعد هذا، ولما كانت سنة إحدى وأربعين من الهجرة وهي السنة التي يقال لها: عام الجماعة، وقالوا هذا؛ لأن النبي قال: «تكون خلافة على منهاج النبوة ثلاثون عامًا» يعني قال: «تكون النبوة فيكم ما شاء الله أن تكون، ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها، ثم تكون خلافة على منهاج النبوة ثلاثون عامًا».

فمدة خلافة أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي الله كانت تسعة وثلاثين عامة وستة أشهر، يعني بعد مقتل علي الله كان قد بقي ستة أشهر على إكمال ثلاثين عامًا، فلما قُتِل علي الخلافة ابنه الحسن - ابن علي - ابن علي الخلافة ابنه الحسن - ابن علي الخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة ابنه الحسن المن علي المخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة ابنه الحسن المن علي المخلافة ابنه الحسن - ابن علي المخلافة المنافقة ال

وكان هناك صراع بين فئتين عظيمتين من المسلمين، أهل الشام كانوا مع معاوية بن أبي سفيان هن، وأهل العراق مع علي هن، وكان المسلمون منقسمين، فولي الحسن بعد مقتل أبيه الخلافة ستة أشهر، ثم إنه تنازل عن الخلافة لمعاوية بن أبي سفيان هن وهو في الشام. بعث الحسن إلى معاوية يريد الصلح، وعرض عليه أن يتنازل له عن الخلافة، ووافق معاوية هن وأكرم الحسن وأكرم آل البيت واستقبلهم، واجتمعت



كلمة المسلمين واصطلحت الفئتان، وصار معاوية ، ملكًا على المسلمين جميعًا واجتمعت كلمتهم بعد أن كان المسلمون منقسمين.

وكان ذلك في شهر ربيع الأول سنة إحدى وأربعين من الهجرة، وسُمي هذا العام بعام الجماعة، حقنًا لدماء المسلمين.

فتحقق فيه ما أخبر عنه النبي ، قال: «إن ابني هذا سيد، ولعل الله أن يُصلِح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين».

كذلك أخبر النبي ﴿ عن عثمان ﴿ كما جاء في صحيح البخاري من حديث أبي موسى الأشعري ﴿ أَن النبي ﴿ كان جالسًا، فاستأذن أبو بكر فأذِن له، ثم استأذن عمر فأذِن له، ثم جاء عثمان يستأذن فقال النبي ﴿ : «ايذن له وبشّره بالجنة».

كان أبو موسى الله قال: كنت بوابًا له يومئذ، يعني كان يذهب إلى الباب وينظر مَنْ الطارق، ويأذن لمَنْ. فلما جاء يستأذن عثمان فجاء أبو موسى وقال للنبي الله: إن عثمان يستأذن، فقال: «ايذن له وبشره بالجنة مع بلوى تصيبه». فحصل أن ابتُلي عثمان بثورة الذين ثاروا عليه وحاصروا داره وقتلوه ظلمًا الله.

# ٥٦ - وَمَقْتَلَ الأَسْوَدِ فِي صَنْعَا الْيَمَنْ ذَكَرَهُ لَيْلَةَ قَتْلِهِ، وَمَـنْ: ٢٦ - قَتَلَهُ، كَـذَاكَ كِسْرَى أَخْبَرَا بِقَتْلِهِ: فَـكَانَ ذَا بِـلاَ مِـرَا

ومن معجزات النبي ﴿ أنه أخبر بمقتل الأسود العنسي في صنعاء اليمن، وأخبر النبي ﴿ بمَنْ قتله، وذلك في نفس اليوم أو في نفس الليلة التي قُتل فيها الأسود العنسي، والأسود العنسي كان ممَّنْ ادّعى النبوة على عهد رسول الله ﴿ في أواخر حياة رسول الله ﴾ بدأ يظهر مَنْ يدّعي النبوة، كمسيلمة الكذاب ادعى النبوة في اليمامة، والأسود العنسي ادعى النبوة في صنعاء باليمن.

فلما قُتل الأسود العنسي أخبر النبي الأسود العنسي قُتل في هذه الليلة، وكان الخبر حتى يصل إلى المدينة يحتاج إلى مدة حتى يصل إليها، فبعد ذلك جاءت الأخبار بمقتل الأسود العنسي في نفس الليلة التي أخبر فيها النبي عن مقتله، وبنفس تفاصيل قصة قتْله كما أخبر عنها الرسول ...

كذلك أخبر النبي هي عن مقتل كسرى، وكلمة كسرى تُطلَق على كل مَنْ ملك الفرس من الكافرين.

وكسرى الذي كان في زمن النبي ﷺ اسمه أبراويز بن هرمز.

وقد بعث النبي ﴿ إليه كتابًا يدعوه فيه إلى الإسلام، فلما جاءه الكتاب مزقه، وبعث إلى عامله على اليمن، -وكانت اليمن محتلة من قِبَل الفرس- أن يبعث رجلين من قِبَله يأتيانه برسول الله ﴿ ، يعني بلغ به الكبر -والعياذ بالله - أنه بعث لعامله على اليمن أن يبعث رجلين يُحضران النبي ﴾ إلى كسرى.

فأرسل عامله على اليمن رجلين إلى النبي ، من المجوس، وورد في الخبر أن



النبي الله الما رآهما كانا قد حلقا لحاهما وأعفيا شواربهما كعادة المجوس، وكان هذا أمرًا غريبًا على العرب، وكان العرب في الجاهلية، واليهود والنصارى كلهم يُطلقون لحاهم، فلما جاء هذان الرجلان المجوسيان كره رسول الله أن ينظر إليهما، وقال: «ويلكما مَنْ أمركما بهذا؟» قالا: ربنا، يعنيان: كسرى، قال: «إن ربي قتل ربكما الليلة، عدا عليه ولده شيرويه فقتله» شيرويه ابن أبراويز هذا عدا على أبيه فقتله.

فجاء الخبر كما قال النبي ، أن ابن كسرى قتله في نفس الليلة التي أخبر فيها النبي .

٢٧- وَقَالَ إِخْبَارًا عَنِ الشَّيْمَاءِ:
 ٣٠٠ وَقَالَ إِخْبَارًا عَنِ الشَّيْمَاءِ:
 ٣٨- خِمَارُهَا أَسْوَدُ»، حَتَّى أُخِذَتْ
 عَهْدَ أَبِي بَكْرِ: كَمَا قَدْ وُصِفَتْ

ومن معجزات النبي هي: أنه أخبر عن الشيماء بنت نفيلة الأزدية، وهذه كانت من نصارى العرب في الحيرة بالعراق، وكانت تُدعَى أميرة الحيرة -منقطة الحيرة في العراق - وكانت أميرة على تلك المنطقة هي وأخوها، وأخوها كان من علماء النصارى، يعني من قساوسة النصارى الكبار.

فعن خريم بن أوس الله قال: قدمت على النبي اله مُنصر فه من تبوك وهو راجع من غزوة تبوك فأسلمتُ، قال: فسمعته يقول الله: «هذه الحيرة البيضاء» النبي يشير إلى جهة الحيرة، «قد رُفعت لي، وهذه الشيماء بنت نفيلة الأزدية على بغلة شهباء معتجرة بخمار أسود» فالنبي الله قال: رُفعت لي، يعني: لعلها صُوّرت للنبي يعني منطقة الحيرة رُفعت للنبي حتى رآها، وقد يكون المعنى: أنه رُفع مثالها أو صورتها للنبي ، ورُفعت له أميرتهم الشيماء بنت نفيلة الأزدية، على بغلة شهباء: يعني على بغلة بيضاء، معتجرة بخمار أسود: وعليها خمار أسود تلبسه.

قال خريم هنا: فقلت: يا رسول الله، إن دخلنا الحيرة فوجدناها كما تصف فهي لي؟ قال: «هي لك»، قال: فلما دخلناها كانت أول مَنْ تلقانا وقالوا: إنها أُخذت في السبي، وكان هذا في عهد أبي بكر الصديق هنه، و كان أمير الجيش هو خالد بن الوليد فقال له: إن النبي فوعدني بكذا، فقال له خالد: ايتِ بشاهدين، فجاء بشاهدين فشهدا له، فأعطاه خالد الشيماء.

والشيماء بنت نفيلة هذه غير الشيماء بنت الحارث السعدية التي هي أخت النبي هي من الرضاعة.

٢٩ - وَقَدْ دَعَا لِـ وَلَدِ الْخَطَّابِ بِعِـ زَّةِ الدِّيْنِ بِـ هِ، أَوْ بِـ أَيْ:
 ٣٠ - جَهْلِ، أَصَابَتْ عُمَرًا: فَأَسْلَمَا عَزَّ بِهِ مَـ نْ كَانَ أَضْحَى مُسْلِمَا

ومن معجزات النبي ﴿ : أنه دعا فقال: «اللهم أعِز الإسلام بأحب العمرين إليك» يعني عمر بن الخطاب وأبا جهل بن هشام، فأصابت دعوته عمر بن الخطاب فأسلم فعز بإسلامه كل مَنْ كان مسلمًا، ولذلك كان عبد الله بن مسعود ﴿ يقول عن عمر بن الخطاب: ما زلنا أذلة حتى أسلم عمر. و قال: كنا لا نستطيع أن نصلي عند الكعبة حتى أسلم عمر، كان الصحابة لا يستطيعون أن يصلي أحدهم عند الكعبة حتى أسلم عمر ﴿ ...

وقال ابن مسعود أيضًا قال: كان إسلامه فتحًا، وهجرته نصرًا وخلافته رحمةً.

٣١- وَلِعَالٍ بِذَهَابِ الْحَرِّ وَالْبَرْدِ: لَمْ يَكُنْ بِذَيْنِ يَدْرِيْ

دعا النبي ﴿ لعلي بن أبي طالب ﴿ أَن يُذهِب الله عنه الحر والبرد، كان يشتكي مرة من حر أو برد فدعا له النبي ﴾ أن يُذهِب الله عنه الحر والبرد، فكان لا يدري بحر



ولا برد، فقالوا: كان ربما لبس في البرد ثوبين خفيفين، وربما لبس في الحر قُباءً محشوًّا ولا بيدو عليه أي شعور بالحر ولا عرق ولا أي شيء، وفي البرد ربما خرج بثوبين خفيفين والناس حوله يعانون من البرد وهو لا يحس بأي برودة ولا أي شيء .

# ٣٢- وَ(لابْنِ عَبَّاسٍ) بِفِقْهِ الدِّيْنِ مَعْ عِلْمٍ بِتَأْوِيْلِ: فَبَحْرًا اتَّسَعْ

دعا النبي ﴿ لعبد الله بن عباس ﴿ فقال: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التأويل»؛ اللهم فقهه في الدين: المعنى اللغوي للفقه هو اللهم، طبعًا بعد ذلك صار هناك معنى اصطلاحي للفقه، لكن ما كان هذا المعنى الاصطلاحي موجودًا زمن النبي ﴿ إنما في الفقه في الدين: بمعنى الفهم في الدين.

وعلمه التأويل: التأويل يعني تفسير القرآن الكريم.

يقول: (فَبَحْرًا اتَّسَعْ) يعني فصار بحرًا واسعًا من العلم، وصار ترجمان القرآن كما قال فيه ابن مسعود ، نِعْم ترجمان القرآن عبد الله بن عباس.

وصار بحرًا واسعًا في الفقه في الدين، وكذلك في العلم بتفسير القرآن الكريم.

٣٣- وَثَابِتٍ بِعَيْشِهِ سَعِيْدَا حَيَاتَهُ، وَمَوْتِهِ شَهِيْدَا: ٣٣- وَثَابِتٍ بِعَيْشِهِ سَعِيْدَا الْمُلَةِ الْمُلَةِ وَطُولِ الْمُلَةِ: ٣٤- فَكَانَ ذَا، وَأَنْسٍ بِكَثْرَةِ الْمُلَةِ وَكُانَ يُولِدِ وَطُولِ الْمُلَةِ: ٣٥- فِي عُمْرِهِ، فَعَاشَ نَحْوَ الْمِئَةِ وَكَانَ يُولِي نَخْلُهُ فِي السَّنَةِ: ٣٥- حِمْلَيْنِ، وَالْـوُلُدُ لِصُلْبٍ مِئَةُ مِنْ بَعْدِ عِشْرِيْنَ ذُكُورًا أُثْبِتُوا مِئَةُ مِنْ بَعْدِ عِشْرِيْنَ ذُكُورًا أُثْبِتُوا مِئَةً

هنا يذكر من دعوات النبي الله التي ظهر فيها إكرام الله الله الله الجابة دعائه الله المبار الله الله الله المبار المبار المبارين في المبارين المباري

بالجنة، غير العشرة المبشرين هناك آخرون بشّرهم النبي ، بالجنة منهم ثابت بن قيس .

فدعا له النبي ﴿ فقال: «عِش سعيدًا ومُت شهيدًا» فدعا له النبي ﴿ أَن يعيش سعيدًا وأن يموت شهيدًا، فعاش ﴿ سعيدًا، وقُتِل يوم اليمامة شهيدًا.

كذلك دعاؤه ﴿ لأنس بن مالك ﴿ دعا له النبي ﴿ فقال: «اللهم أكْثِر ماله وولده، وبارك فيه» وفي رواية قال: «اللهم كثّر ماله، وكَثّر ولده، وأطِل عمره»، فدعا له النبي ﴾ بطول العمر، وكثرة المال، وكثرة الولد.

وأنس ه كان خادم رسول الله ، لما هاجر النبي الله المدينة كان عمر أنس عشر سنين، وظل يخدم النبي عشر سنين إلى أن توفي النبي .

فعاش أنس ابن مالك ، مائة وثلاث سنوات ، فمات سنة ثلاث وتسعين للهجرة ، فطال عمره كما دعا له النبي .

وقال: «اللهم كَثِّر ماله» دعا له بكثرة المال، فكان أنس كان أكثر أهل البصرة مالًا، قضى أنس كان أكثر أهل البصرة مالًا، قضى أنس كان جزءًا كبيرًا في حياته إلى وفاته كان في البصرة، فكان له مزارع وله قصور في البصرة، وكان من أكثر أهلها مالًا.

وكثَّر الله ﷺ أولاده فكان له مائة وعشرون ذكرًا، أو أبناؤه الذكور كانوا مائة وعشرين لصلبه ثم أولاد أبنائه، يعني هؤلاء أولاده الذكور كانوا مائة وعشرين ابنًا، غير البنات



وغير أولاد الأولاد..

وورد أنه دفن لصلبه من بين أولاده، يعني أولاده بنين وبنات كانوا بالمئات.. ففي صحيح البخاري عن أنس ، في صحيح البخاري قال: أخبرتني ابنتي أمينة أني دفنت لصلبي مائة وعشرين من الولد.

وكان له زوجات وله إماء كثيرات، وله أو لاد من زوجاته وإمائه ١٠٠٠

قال: (والْوُلْدِ) بمعنى الولد، دعا له بكثرة المال وكثرة الوُلد يعني كثرة الأولاد، (وَطُوْلِ الْمُدَّةِ) (فَعَاشَ نَحْوَ الْمِئَةِ وَكَانَ يُؤْتِي نَخْلُهُ فِي السَّنَةِ حِمْلَيْن).

(وَالْوُلْدُ لِصُلْبٍ) هم أولاده مباشرة، فأولاده لصلبه (مِئَةُ مِنْ بَعْدِ عِشْرِيْنَ ذُكُوْرًا) الذكور ١٢٠ غير البنات.

٣٧- وَقَالَ فِيْمَنِ ادَّعَى الْإِسْلَامَا وَقَدْ غَزَا مَعْهُ الْعِدَا وَحَامَا ٣٧- وَقَالَ فِيْمَنِ ادَّعَى الْإِسْلَامَا مَعْهُ: «بِأَنَّهُ مِنَ اهْلِ النَّارِ» حَعْ شِدَّةِ الْقِتَالِ لِلْكُفَّارِ مَعْهُ: «بِأَنَّهُ مِنَ اهْلِ النَّارِ» - مَعْ شِدَةِ الْقِتَالِ لِلْكُفَّادِ بِنَحْرِهِ لِنَفْسِهِ عَمْدَ الْيَدِ - بَنَحْرِهِ لِنَفْسِهِ عَمْدَ الْيَدِ - بَنَحْرِهِ لِنَفْسِهِ عَمْدَ الْيَدِ

يقول: في غزوة من الغزوات كان رجل ظاهره الإسلام، يقاتل مع النبي ، أعداءه، وقال النبي ، عن هذا الرجل: «هو من أهل النار».

فشق ذلك على الصحابة ١٠ هذا رجل يجاهد مع المسلمين، والنبي ١٠ يقول:

«هو من أهل النار» ثم وجدوه في القتلى، وإذا به قد أخبر عنه مَنْ رآه أنه أصابه جرح فقطع عروق يديه وقتل نفسه -والعياذ بالله تعالى- يعني أصابه جُرح في المعركة فقطع عروق يديه حتى نحر نفسه بيده عمدًا.. قتل نفسه.. فصدَّق الله مقالة النبي ، يعني أظهر الله -تعالى- صِدْق هذه المقالة وجعل الواقع يطابق ما أخبر عنه النبي ، وهذا الرجل قتل نفسه.

# ٤٠ وَكَانَ مِنْ عُتْبَةٍ بْنِ أَبِي لَهَبْ ١٤ وَكَانَ مِنْ عُتْبَةٍ بْنِ أَبِي لَهَبْ ١٤ يُسَلِّطُ اللهُ عَلَيْهِ كَلْبَا قَتَلَهُ الأَسَدُ قَتْلًا صَعْبَا

بعض النسخ (عتبة) وفي بعضها (عتبية) مصغرًا (عتبية بن أبي لهب)، وكانا أخوين عتبة بن أبي لهب وعتبية بن أبي لهب، فيقول: كان منه أذى للنبي ، وذلك أنه بصق على رسول الله ، فدعا عليه النبي ، قال: «اللهم سلط عليه كلبًا من كلابك» فأكله الأسد في الزرقاء من أرض اليمامة، قتله الأسد قتلًا صعبًا، جاء الأسد فأكله في الزرقاء باليمامة.

 = (rol)=

28- وَقَدْ (شَكًا) لَهُ قُحُوطَ الْمَطَرِ شَاكٍ أَتَاهُ وَهُـو فَـوْقَ الْمِنْبَرِ
 28- فَرَفَـعَ الْيَدَيْنِ لِللهِ وَمَا قَرَعَـةٌ وَلاَ سَحَابٌ فِي السَّمَا
 28- فَطَلَعَتْ سَحَابَةٌ وَانْتَشَرَتْ: فَأُمْطِـرُوْا جُمُعَـةً تَوَاتَـرَتْ
 28- فَطَلَعَتْ شَكَا لَهُ انْقِطَاعَ السُّبُلِ: فَأَقْلَعَـتْ لَمَّا دَعَا اللهَ الْعَـلِيْ
 26- حَتَّى شَكَا لَهُ انْقِطَاعَ السُّبُلِ:

من معجزات النبي المتعلقة باستجابة دعائه الذات النبي وهو على الجمعة، وكان الناس قد أصابهم جدب وقِلّة مطر، فجاء رجل إلى النبي وهو على المنبر فشكا إليه شاك قحوط المطر، وقال: هلكت الدواب، ادع الله أن يسقينا، فرفع النبي النبي يديه وهو على المنبر فدعا، وقالوا: هذا الموضع الوحيد الذي حُفظ فيه عن النبي أنه كان يرفع يديه إذا دعا وهو على المنبر يوم الجمعة، إذا دعا بالاستسقاء أو بالاستصحاء، بنزول المطر أو بإيقاف المطر، كان يرفع يديه، فيما عدا ذلك كان إذا دعا على المنبر لا يرفع يديه الكما روى الصحابة عنه أنه كان لا يرفع يديه إذا دعا على المنبر، وإنما يقول بسبابته هكذا، أي: كان النبي لا يزيد عن الإشارة بالسبابة وهو يخطب على المنبر الله المنبر الله المنبر المنبر المنبر المنبر المنبر الله المنبر الله المنبر المنابر المنبر المنابر ا

ولما رأى بعض الصحابة رجلًا من أمراء بني أمية يخطب ويرفع يديه يدعو على المنبر، قال الصحابي: قبّح الله هاتين اليدين، ما زاد رسول الله على أن قال بسبابته هكذا، وهذا لإنكار الصحابة للإحداث في الدين.

لكن رفع النبي هي يديه في الدعاء على المنبر في الاستسقاء في ذلك اليوم لما طلب نزول المطر، وكذلك في الجمعة التي بعدها لما دعا بالاستصحاء (بإيقاف المطر) رفع يديه أيضًا هي.

لكن في غير الخطبة إذا كان الإنسان يدعو في غير خطبة وصلاة يكون من السُّنة رفْع اليدين عند الدعاء.

المهم أن رجلًا جاء إلى النبي شفضكا إليه الجدب وقِلّة المطر، فيقول الصحابي: وما في السماء قزعة، والقزعة هي السحابة الصغيرة، يعني السماء صافية تمامًا فرفع النبي شي يديه ودعا فرجعوا من الجمعة أقدامهم تغوص في الماء، بمجرد أن دعا النبي في إذا بالسماء تهطل مطرًا متواترًا متتابعًا إلى الجمعة التي تليها، ظلوا جمعة كاملة المطر ما توقف منذ أن دعا النبي في إلى الجمعة التي بعدها.

الراوي يقول: فجاء وقال للنبي ، وهو على المنبر: يا رسول الله، ادعُ الله لنا، انقطعت السبل، وأخذ يشكو الأذى الذي أصابهم بسبب كثرة المطر، فرفع النبي يديه وقال: «اللهم حوالينا ولا علينا».

فدعا النبي الله أن يجعل المطر حولهم ولا عليهم، «اللهم على الآكام والظراب وبطون الأودية» دعا أن يكون المطر بعيدًا عن سقوف بيوتهم وعن أماكن السكنى، وإنما على المرتفعات التي ينحدر منها الماء إلى أماكن الزرع وأماكن الحاجة إليه.

بمجرد أن دعا النبي الله إذا بالمطر ينكشف وإذا بالشمس ساطعة وليس في السماء قزعة، ورجعوا والجو صحو.

مِنْ دُوْنِ صَاعٍ وَبُهَيْمَةٍ، بَقِيْ: أَكْثَرُ مِمَّا كَانَ مِنْ طَعَامِ أَتَتْ بِهِ جَارِيَةٌ فِي صُغْرِ مِئِيْنَ أَرْبَعًا أَتَوْا: فَرَوَّدَا كَأَنَّهُ مَا مَسَّهُ مِنْ قَابِضِ 23- وَأَطْعَمَ الأَلْفَ زَمَانَ الْخَنْدَقِ 24- بَعْدَ انْصِرَافِهِمْ عَنِ الطَّعَامِ: 24- كَذَاكَ: قَدْ أَطْعَمَهُمْ مِنْ تَمْرِ 24- وَأَمَرَ الْفَارُوقَ أَنْ يُرَوِّدَا 29- وَالتَّمْرُ كَانَ كَالْفَصِيْلِ الرَّابِضِ

هذه عدة وقائع حصلت يشير إليها المؤلف، كلها ترجع إلى موضوع تكثير الطعام ببركة دعاء النبي ، وببركة وضْع يده الشريفة في هذا الطعام.

فذكر هنا عدة وقائع، الواقعة الأولى يقول: (وَأَطْعَمَ الأَلْفَ زَمَانَ الْخَنْدَقِ) في غزوة الخندق أطعم النبي ﴿ ألف رجل كانوا معه في غزوة الخندق (مِنْ دُوْنِ صَاعٍ) دون الصاع: يعني أقل من صاع من الشعير، (وَبُهَيْمَةٍ) تصغير بَهَمة وهي ولد الضأن، البهيمة: المقصود بها هنا الشاة الصغيرة، فمن شاة صغيرة وأقل من صاع من الشعير أطعم النبي ﴿ ألف رجل كان معه يوم الخندق، فأكلوا وشربوا وانصرفوا، وبقي بعد انصرافهم من الطعام (أَكْثَرُ مِمَّا كَانَ) قبل أن يأكلوا.

فذهب جابر ودعا النبي ﴿ فدعا الجيش كله، وكانوا ألف رجل، فقال تعالوا، فحضروا ودعا النبي ﴾ وجعلوا يأكلون يعني في إحدى الروايات: دخل عشرة فأكلوا

حتى شبعوا ثم خرجوا، ثم دخل عشرة فأكلوا حتى شبعوا ثم خرجوا، وظلوا يأكلون حتى شبع وخرج، والأكل بعد انصرافهم أكثر مما كان عليه قبل أن يبدؤوا في الطعام، فهذا كان في غزوة الخندق.



وكذلك في الواقعة الأخرى:

# ٤٨- كَذَاكَ: قَدْ أَطْعَمَهُمْ مِنْ تَمْرِ أَتَتْ بِهِ جَارِيَةً فِي صُغْرِ

وهذه الجارية الصغيرة هي بنت بشير بن سعد ، فأتت بتمر قليل إلى النبي ، فأطعم منه ثلاثة آلاف رجل من هذا التمر القليل، أكلوا منه حتى شبعوا.

### ٤٩- وَأَمَـرَ الْفَـارُوقَ أَنْ يُـزَوِّدَا مِئِيْنَ أَرْبَعًا أَتَـوْا: فَـزَوَّدَا

النبي ه أمر الفاروق عمر بن الخطاب النبي النبي المعمئة راكب أتوا إليه من تمر كان عنده، فزوّدهم، الزاد: هو الطعام الذي يحملونه معهم في أسفارهم، فأعطى أربعمائة راكب، كل راكب أعطاه زادًا، أعطاه تمرًا يكفيه يعني في طريقه، وكمية كبيرة من التمر.

(وَالتَّمْرُ كَانَ كَالْفَصِيْلِ الرَّابِضِ) الفصيل هو ولد الناقة، يعني مثل: الناقة الصغيرة الرابضة، يعني كومة من التمر.

فزوّدهم جميعًا و (كَأَنّهُ مَا مَسّهُ مِنْ قَابِضِ) كأنه لم يقبض منه تمرة واحدة، فظل عمر التمر ويُحمّل هؤلاء الركاب، أربعمئة شخص كل واحد أعطاه كمية من التمر كبيرة، والتمر كالفصيل الرابض أمام عمر الله كأنه لم تُقبَض منه تمرة واحدة، بعد ما عبّاً الأربعمائة وظل التمر كما هو.

٥١ - (كَذَاكَ) أَقْرَاصُ شَعِيْرٍ جُعِلَتْ مِنْ تَحْتِ إِبْطِ أَنْسٍ، فَأَكَلَتْ:
 ٥٠ - جَمَاعَةٌ مِنْهَا ثَمَانُونَ، وَهُمْ قَدْ شَبِعُوْا، وَهُو كَمَا أَتَى لَهُمْ

وأطعم النبي ، جماعة من أقراص شعير قليلة جعلها أنس تحت إبطه، القرص هو قرص الخبز من خبز الشعير، فجعلها أنس تحت إبطه لقلتها. (أربعة أرغفة، خمسة

البَّهِي الْمِرْاطِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ البَّنِيمُ المُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِن

أرغفة). فأكل منها ثمانون رجلًا وشبعوا، (كَمَا أَتَى لَهُمْ) يعني كأنه لم يمسها أحد منهم، وبعد أن أكلوا، وشبعوا بقيت أقراص الشعير كما هي كأنه ما مسها أحد.

٥٣ - وَأَطْعَمَ الْجَيْشَ: فَكُلُّ شَبِعَا مِنْ مِنْ مِنْ وَدٍ، وَمَا بَقِي فِيْدِ دَعَا:
 ٥٥ - لِصَاحِبِ الْمِزْوَدِ فِيْهِ، فَأَكُلْ مِنْدُ حَيَاتَهُ إلى حِيْنَ قُتِلْ:
 ٥٥ - عُثْمَانُ ضَاعَ، وَرَوَوْا: أَنْ حَمَلاً خَمْسِیْنَ وِسْقًا مِنْهُ لِلْهِ عَلاَ

هذه معجزة لرسول الله ﴿ متعلقة بأبي هريرة ﴿ ، فهو صاحب هذا المزود المحكى عنه.

والمزود: هو وعاء التمر، وعاء وعاء من قماش، أو نحوه. يوضع فيه التمر.

فكان مع أبي هريرة هم مزود فيه تمر، فأخذ النبي مؤود أبي هريرة هم، وأطعم منه الجيش، كانوا جيشًا كبيرًا في إحدى غزوات النبي في فأطعم الجيش كله من هذا المزود، يعني جعل يغرف لهم التمر ويعطيهم هم حتى أكل الجيش كله من هذا المزود.

(دَعَا: لِصَاحِبِ الْمِزْوَدِ) أي: لأبي هريرة هـ. دعا له النبي أن يبارك الله له فيه، قال: «بارك الله لك فيه»، فظل أبو هريرة في يأكل من هذا المزود ثلاثين سنة، لا ينفد منه التمر إلى السنة التي قُتِل فيها عثمان في قُتل عثمان سنة ٣٥هـ يعني نحو ثلاثين سنة تقريبًا، في ولما قُتِل عثمان في نُهِب بيت أبي هريرة، وسُرق المزود، ففقده يومئذ، وكان النبي في دعا له أن يبارك الله له فيه.

وجاء عن محمد بن سيرين أن أبا هريرة ، حمل خمسين وسقًا منه لله على عني تصدق من هذا المزود بخمسين وسقًا، والوسق: ستون صاعًا.

ڣۺٛڿ ٲڶڣؾڹؖٲڵڛؙڒٷڮٳڣٚڟڵڿؖٳڣؽ

المزود أصلًا لا يكاد يتسع لأكثر من صاع، فتصدق منه بخمسين وسقًا في سبيل الله، كان يحمل منها للمجاهدين.

خمسون وسقًا، الوسق: ستون صاعًا تقريبًا.

وقال أبو هريرة هنذ أُصبت بثلاث مصائب في الإسلام: موت النبي ، وقتْل عثمان، وفقْد المزود.

٥٦ - وَفِي بِنَائِهِ بِزَيْنَةِ اطْعَمَا خَلْقًا كَثِيْرًا مِنْ طَعَامٍ قُدِّمَا
 ٥٧ - أَهْدَتْ لَهُ أُمُّ سُلَيْمٍ، رُفِعَا مِنْ بَيْنِهِمْ وَهُوَ كَمَا قَدْ وُضِعَا

كذلك أيضًا مما وقع لرسول الله ه من البركة في الطعام: أنه لما بنى بزينب بنت جحش أم المؤمنين ، أهدت إليه أم سُليم والدة أنس قصعة من طعام، فأطعم منها خلقًا كثيرًا، فدعا النبي ف خلقًا كثيرًا، وأكلوا من هذه القصعة حتى شبعوا ثم رُفع الطعام من بينهم وهو كما وُضِع أو أكثر.

فهذه وقائع ولها نظائر أخرى كلها ترجع إلى البركة في الطعام الذي دعا فيه النبي ، دعا له النبي ، أو وضع فيه يده الشريفة .

٥٥ - وَالْجَيْشُ فِي يَوْمِ حُنَيْنِ: إذ رُمُوْا مِنْــ هُ بِقَبْضَــةٍ تُرَابًا هُزِمُــوْا
 ٥٥ - وَأَنْــزَلَ اللهُ بِــ كِتَابَــا وَامْتَــلاَتْ أَعْيُنُهُــمْ تُرَابَــا

فيقول: في يوم حنين، في غزوة حنين رمى النبي الكفار بقبضة من تراب، وقال: «شاهت الوجوه» بمعنى: تشوهت، فامتلأت أعينهم كلهم ترابًا، والجيش كانوا بالآلاف، وما منهم أحد إلا وامتلأت عينه ترابًا من قبضة رسول الله التي ألقاها عليهم، وهُزموا عن آخرهم، يعنى امتلأت أعينهم ترابًا وكانت سببًا في هزيمتهم وولوا الأدبار.

وأنزل الله ﴿ فِي ذلك كتابًا: يعني أنزل الله ﴿ هذا المعنى فِي القرآن الكريم؛ حيث قال ﴿ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِكِرَ اللَّهَ رَمَنْ ﴾ [الأنفال: ١٧] في تلك الرمية التي رماها النبي ﴾ من تراب.

# ٦٠ كَذَاالتُّرَابُ فِي رُؤُوسِ الْقَوْمِ: قَدْ وَضَعَهُ وَلَهُ مِنْهُمْ مَنْهُمْ أَحَدْ

كذلك من معجزاته عنى أنه في يوم هجرة النبي من مكة إلى المدينة، اجتمعت قريش وقالوا: نأخذ من كل قبيلة رجلًا جلدًا شابًا، يضربون النبي ضربة رجل واحد؛ حتى يتفرق دمه في القبائل، فأحاطوا ببيت رسول الله في في الليلة التي هاجر فيها، ينتظرون خروجه؛ ليقتلوه في، فخرج النبي في ووضع التراب على رأس كل واحد منهم، ويقرأ: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِرُونَ فَلِيسٍ؛ وكانوا لا يرونه في وألقى الله عليهم النوم، وجعل يضع التراب على رؤوسهم، فوضع على رأس كل واحد منهم ترابًا، وقرأ الآية وخرج في لم يروه ولم يشعروا بخروجه.

### ٦١ - وَكَمْ لَهُ مِنْ مُعْجِزَاتٍ بَيِّنَةٌ تَضِيْقُ عَنْهَا الْكُتُبُ الْمُدَوَّنَةُ

له هه معجزات كثيرة بيّنة واضحة تضيق الكتب عن جمْعها وإحصائها، ولكن هذا الذي ذُكِر شيء منها.



### باب ذِگر خصائصه ﷺ

وهي: الأحكام التي اختص الله ، بها النبي ، وبعضها خاص بالنبي ، وبعضها خاص بالنبي ، وبعضها خاص به وبأمته، فضلهم الله تعالى بهذا عن غيرهم من الأمم السابقة.

وخصائص النبي هم موضوع من موضوعات السيرة أُفرِد بعلم مستقل، فتوجد بعض المؤلفات ألّفها العلماء في خصائص النبي هم كعلم مستقل متفرع عن علوم السيرة النبوية المشرفة.

وهذه الخصائص النبوية منها: أمور واجبة على النبي هي وهي مستحبة في حق بقية الأمة، مثل: صلاة الضحى، وكذلك الوتر، والتهجد، وقيام الليل، وغير ذلك من الأمور.

هذا القسم قالوا: الحكمة فيه أن الله ﴿ أراد أن يرفع درجته ﴿ ويزيد له الأجر؛ لأن الواجب أجره أكبر من أجر المستحب؛ لقول الله ﴿ في الحديث القدسي: «ما تقرب عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه».

وهناك قسم آخر من الخصائص: هي أمور مباحة لأُمته وحُرِّمت عليه - هـ فمن ذلك: أن الله على حرِّم عليه أكْل الزكاة، وكذلك: أكْل الثوم والبصل، وأن يأكل متكئًا: يعني مائلًا على أحد شقيه معتمدًا على اليد، أو متكئًا بمعنى جالسًا متربعًا على وسادة، فهذا مما قيل: إنه يحرم على النبي هو دون غيره.

البَّهِيْ الْمِائِدُ فِي الْمَائِدُ فِي الْمِنْ الْمِيْدِ فِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ

ولا يتسحر، لا يأكل شيئًا، بينما أُمته نُهيت عن ذلك، نهى النبي ، أُمته عن الوصال، وقال: «إني لست كهيئتكم؛ إني أبيت عند ربي فيطمعني ويسقيني».

إلى غير ذلك كما سنوضح.

ومما يدخل في الخصائص - كما ذكرنا -: الأمور التي فضّل الله هي بها النبي ها على غيره من الأنبياء، أو فضّله هو وأمته بها على غيرها من الأمم مثل قوله: «أُعطيت خمسًا لم يُعطَهن نبي قبلي» منها: أنه أُعطي الشفاعة العظمى يوم القيامة، هذه خاصة بالنبي ها أنه يشفع في فصْل القضاء بين الخلائق يوم القيامة، الناس يطول وقوفهم ينتظرون أن يجيء رب العالمين - ها ليقضي بينهم، فيذهبون إلى آدم ها يقولون: اشفع لنا عند ربك، فيقول: لست لها اذهبوا إلى نوح، فيذهبون إلى نوح فيقول: لست لها اذهبوا إلى إبراهيم، ثم إلى موسى، ثم إلى عيسى، وعيسى ها يقول لهم: لست لها، اذهبوا إلى محمد ها فيقول: «أنا لها، أنا لها» ويسجد تحت العرش فيقول الله ها له: ارفع رأسك، وسل تُعطَ، واشفع تُشفّع، فيشفع في فصْل القضاء بين العاد.

ومن خصائصه ١٤٠ أنه أُعطي جوامع الكلم: يعني : أنه يجمع المعاني الكثيرة في الكلمات القليلة.

وهناك خصائص للنبي الله ثبتت بنصوص صريحة تبين أن هذا الحكم خاص بالنبي الله مثل: الوصال في الصيام، كان النبي الله ينهى أمته عن الوصال، وكان يواصل،

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٛڗڂڮڶۻڵٳڂٳٚڎ۬ؽ ڰڣؾڹڷڛڽڕڿٷڝٚڶۼڗڰؽ

فأراد الصحابة أن يواصلوا اقتداءً به ﴿ وواصلوا بالفعل ثلاثة أيام، والنبي ﴿ مُغضَب ينهاهم عن الوصال، وهم يحسبون أنه ينهاهم شفقةً عليهم، وأن الوصال عمل صالح، وأن النهي لرفْع المشقة عنهم، فقال لهم ﴿ : "إني لست كهيئتكم، إني أبيت عند ربي فيطمعني ويسقين ، وقال: «مَنْ كان مواصلًا فليواصل إلى السحر » الذي يريد أن يواصل يمكن أنه لا يفطر، لكن لا بد أن يتسحر، ليس لأحد أن يصوم بغير إفطار ولا سحور، يمكن أن يترك الإفطار لكن يواصل إلى السحر، لكن إذا واصل فلم يفطر ولم يتسحر ولم يأكل شيئًا بين المغرب والفجر فهذا مُحرّم على أمته، والنبي ﴿ قال: "إني لست كهيئتكم ».

فقال الله ﷺ: ﴿ وَأَمْرَاةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِمُهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضَّنَا عَلَيْهِمْ فِي آَزُونِجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تَ أَيْمَنُهُمْ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضَّنَا عَلَيْهِمْ فِي آَزُونِجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تَ أَيْمَنُهُمْ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضَى مَا فَرَضَى الله عَلَيْهِمْ فِي آَزُونِجِهِمْ وَمَا مَلَكَ تَ أَيْمَنُهُمْ لِللهُ أَكْلُونَ عَلَيْكُ مِن دُونِ عَلَيْكَ حَرَبُ وَكُلْ اللهُ أَحل له أَزواجه، وأحل له:...

فبعض الخصائص كما ذكرنا وردت فيها نصوص صريحة بالخصوصية، وهناك خصائص أخرى أثبتها الفقهاء اجتهادًا منهم في بعض الأحيان في التوفيق بين نصوص قد تبدو للفقيه المفتي أنها متعارضة أحيانًا؛ النبي شي مثلًا أمر أمته بشيء ثم قامت أدلة على أن النبي شي لم يفعل هذا الشيء الذي أمر به الأمة، أو نهاهم عن شيء وفعله شي.

فهذه في مسائل.

وهناك وجوه للجمع والتوفيق، أحيانًا يستطيع العلماء التوفيق بين هذه النصوص بأن يقولوا مثلًا: إن أمْره للأمة كان على سبيل الندب؛ فلذلك تركه الله اللهم أن هذا الأمر ليس على سبيل الإيجاب.

وأحيانًا يلجؤون إلى القول بالنسخ، يقولون مثلًا: إنه ترك فعْله قبل وجوبه مثلًا، ثم إنه وجب، أو كان يفعله قبل تحريمه ثم لما حُرّم تركه.

فأحيانًا يكون هناك طرق للجمع أو الترجيح غير القول بالخصوصية، فيذهب الفقهاء إلى التوفيق بين هذه النصوص بأن يقولوا: إن أمْره المنحد كان إيجابًا على أمته، وكونه الله ترك الفعل في بعض الأحيان يقولون: هذا لخصوصيته.

فيحصل أحيانًا اختلاف في حُكم من الأحكام: هل هو من خصوصيات النبي الله في عصوصيات النبي الله أو أنه ليس من خصوصياته، فكثير من مسائل خصائص النبي العلماء، وليس مقطوعًا بكونها من الخصائص.

فهنا المؤلف -رحمه الله- ذكر ما هو راجح عنده، لكن بعض ما ذكره من المسائل التي فيها مجال للنقاش.

#### يقول:

| الْوِتْرِ وَالسِّوَاكِ وَالأُضْحِيَّةِ            | ١- خُصَّ النَّبِيُّ بِوُجُوْبِ عِدَّةِ:        |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| عَلَى الْعَـدُوِّ، وكـذا الْمُشَـاوَرَةْ          | ٢- كَذَا الضُّحَى لَوْ صَحَّ، وَالْمُصَابَرَةْ |
| حَكَاهُ عَنْهُ الْبَيْهَ قِيْ فِي «الْمَعْرِفَةْ» | ٣- وَالشَّافِعِي عَنِ الْوُجُوبِ صَرَفَهْ:     |



هنا يقول: النبي الله خُصّ بوجوب عدة أشياء:

أولها: (الْوِتْرِ) وجوب الوتر: أنه لا بدوأن يختم صلاته بالليل موترًا بركعة أو بثلاث ركعات، يعنى بعدد وتر من الركعات.

فقالوا: الوتر هذا فرض في حقه وسُّنة في حق أُمته.

والثاني: (السّواكِ) لكل صلاة، النبي هي قال: «لولا أن أشق على أُمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة هي، وكان في صلاة الليل يستاك عند كل صلاة هي، وكان في صلاة الليل يستاك بين كل ركعتين هي.

والوتر والسواك مما اختُلف في كونه من خصائص النبي ، أو أنه كان يفعلهما ندبًا كما هو في حق بقية الأمة.

فالإمام أبو حنيفة -رحمه الله- يرى أن الوتر واجب على النبي ، وعلى أُمته، وأنه ليس من الخصائص.

والأئمة الثلاثة (مالك، والشافعي وأحمد) يرون أنه مستحب في حق الأمة لكن اختلفوا هل هو واجب عليه- الله الميس واجبًا عليه.

قال: (الْوِتْرِ وَالسِّوَاكِ وَالأُضْحِيَّةِ) الأضحية أيضًا قيل: بوجوبها على النبي ه مع استحبابها في حق الأمة، لماذا؟

قالوا: لأن النبي ، كان يضحي يوم العيد، وذبح النبي ، كبشًا عن نفسه وأهل بيته، قال: هذا عن محمد وأهل بيته.

وذبح كبشًا آخرًا، وقال: هذا عن مَنْ لم يضحِّ من أمتى.

قال: «بسم الله، والله أكبر، هذا عمَّنْ لم يُضحِّ من أمة محمد» كله.

فقالوا: إذًا عموم الأمة ضحى عنهم النبي الله فلا تكون الأضحية واجبة على الأمة، لكن هو كان واجبًا عليه أن يُضحِّى الله الله الأنعام.

قال: (كَذَا الضُّحَى لَوْ صَحَّ) يعني لو صح أن الضحى كان واجبًا على النبي ... فالمؤلف غير جازم بمسألة وجوب الضحى على النبي الله لكن لم يثبت أن الضحى كانت واجبة على النبي ، والصواب: أنه مستحب في حقه كما هو مستحب في حق الأمة.

قال: (وَالْمُصَابِرَةُ) أي: المصابرة على قتال العدو وإن زادوا على الضعف، يعني إذا حضر جيش المسلمين المعركة كان واجبًا عليهم أن يثبتوا وأن يصابروا الأعداء، المصابرة: يعني أن يغلب صبرهم صبر الأعداء، بمعنى: أنهم لا ينهزمون، ولا يفرو من أرض المعركة..

فوجب عليهم المصابرة إذا كان الأعداء عشرة أضعافهم أو أقل، فالمئة يصابرون الألف، والعشرون يصابرون المئتين، وكان هذا في أول الأمر، ثم خفف الله عن الألمة، وقال في: ﴿ ٱكْنَ خَفَّكَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَكَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّأْتُهُ صَابِرَةٌ يُعْلِبُوا مِأْتَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَعْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ ﴾ والأنفال: ٢٦].

فهذا الحكم الذي استقر في حق عموم الأمة: وهو وجوب المصابرة إذا كان الأعداء الضعف أو أقل، أما إذا زادوا عن الضعف فيكون جيش المسلمين معذورًا إذا انهزم أو لم يصابر الأعداء، إذا زادوا عن الضعف، فقد خفف الله ﷺ عن الأمة.

لكن قالوا: إن النبي ، من خصائصه: أنه يجب عليه أن يثبت أيًّا كان عدد أعدائه، فلهذا الذي جاء في سيرته ، أنه في بعض الغزوات الشديدة التي انهزم فيها المسلمون



بمعنى تأخروا وتراجعوا، ثبت النبي ﴿ ونفر قليل معه رغم كون الأعداء ألوفًا مؤلفة، ولم يفر قط ﴿ في معركة شهدها رغم احتدام القتال، وكون كثير من أصحابه انهزموا؛ لكثرة الأعداء، لكن كان ثبات النبي ﴿ يثبتهم، يرجعون بعد ذلك عندما يجدون النبي ﴿ ثابتًا.

مسألة وجوب المشاورة؛ لقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأُمْ فِي ٱلْأُمْ فِي ٱلْأُمْ فِي ٱلْأَمْ فِي أَلُوره، ذكروا هنا من خصائص النبي ﴿: أنه يجب عليه أن يستشير أصحابه ﴿ فِي أموره، لكن قال: (وَالشَّافِعِي عَنِ الْوُجُوبِ صَرَفَهُ) حكاه الإمام البيهقي في كتاب «المعرفة» حكى عن الإمام الشافعي أنه صرف هذا الأمر عن الوجوب، يعني قال: إن قوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ ﴾ [آل عمران:١٥٩] ليس واجبًا لا على النبي ﴿ ولا على غيره، وإنما هو على سبيل الندب، يعني يُستحب للأمير أو المسؤول أن يستشير مَنْ معه، لكن لا تجب عليه الاستشارة.

## ٤- كَذَا التَّهَجُّدُ وَلَكِنْ خُفِّفَا فَشَخًا، وَقِيْلَ: «الْوتْرُ ذَا»، وَضُعِّفَا

يقول: كذلك التهجد وهو: الصلاة في آخر الليل، قيام الليل يقال له تهجد إذا كان بعد نوم في أول الليل، يعني إذا الإنسان نام في أوله، أو استراح في أوله، ثم قام آخر الليل فهذا يقال له: التهجد.

فقيل: إن التهجد واجب على النبي ﷺ.

قال: (وَلَكِنْ خُفَفًا) يعني وجب عليه وعلى أمته حولًا ثم خُفف ذلك عنه وعن أُمته، ونُسخ وجوبه؛ لأن الله في قال له في: ﴿ قُرِ ٱلنَّيْلَ إِلَّا فَلِيلًا ﴿ ﴾ أَوْزِدْ وَجُوبه؛ لأن الله في قال له في: ﴿ قُرِ ٱلنَّيْلُ إِلَّا فَلِيلًا ﴾ [المزمل ٢:٤] فكان قيام الليل واجبًا عليه، ثم بعد سنة أنزل الله في الآية الكريمة التي في آخر سورة المزمل، وهي قول الله في: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ

البَيْمِيرِ إلى البَرْقُ

أَدُنَى مِن ثُلُثِي الَيْلِ وَنِصَفَهُ, وَثُلُثُهُ, وَطَآبِفَةٌ مِّنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ الَيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَن لَّن تَحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴿ الْمَرْمِلِ: ٢٠] فكان هذا نسخًا لوجوب التهجد.

قال: (وَقِيْلَ: «الْوِتْرُ ذَا»، وَضُعِّفا) يعني قيل: إن الوتر هو التهجد، وضُعِّف هذا القول، ويقول: الصحيح أن الوتر غير التهجد، وأن الوتر هو آخر ركعة منفصلة أو آخر ثلاث ركعات، سواء انفصلت الثلاث أو اتصلت.

و كان أحيانًا يصِل خمس ركعات، أو سبع ركعات، أو تسع ركعات، ففي هذه الحالة تكون هذه الركعات المتصلة وترًا، إذا وصل خمس ركعات، أو سبع ركعات، أو سبع ركعات، أو تسع ركعات بسلام واحد، يعني: بتسليمتين لكن بدون أن يفصل بينها بتسليم فتكون هذه وترًا وما قبلها يكون هو التهجد أو القيام.

## ٥- كَـذَا قَضَاءُ دَيْنِ مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَتْرُكْ وَفَاءً، قِيْلَ: «بَلْ هَذَا كَرَمْ»

كذلك من الأمور التي اختُلف في وجوبها عليه - الله قضاء ديْن مَنْ مات ولم يترك وفاءً، فالنبي الله قال: «مَنْ مات وترك مالاً فلورثته» النبي النبي الناس وقال: «مَنْ مات وترك مالاً فلورثته، ومَنْ مات وعليه ديْن فإليّ وعليّ» فإلى النبي وعليه قضاء دين مَنْ مات مديناً.

فكان إذا مات أحد مدينًا يخبرون النبي ويقضي النبي ويقضي النبي وينه، فقيل: كان هذا واجبًا على النبي في وقيل: بل هذا كرم من النبي في وليس على سبيل الوجوب، وإنما على سبيل الندب، فلو كان على سبيل الندب لا يكون خصوصية؛ لأن كل الأمة يُستحب لهم قضاء الدين عن المدين على سبيل الندب والاستحباب، هذا عمل مندوب في حق عموم الأمة، لكن إذا كان واجبًا على النبي في فيكون وجوبه عليه من خصائصه.

٦- كَذَاكَ: تَخْيِيْرُ النِّسَاءِ اللاَّتِيْ
 مَعْهُ. وَأُمَّا فِي (الْمُحَرَّمَاتِ):
 ٧- مِمَّا أُبِيْحَ لِسِوَاهُ...

إلى آخره، يقول: آخر ما ذكره من المسائل التي هي واجبة عليه - وليست واجبة في حق أمته: مسألة تخيير زوجاته بين البقاء في عصمته وبين المفارقة، فمن اختارت المقام معه شي تبقى في عصمته شي و يبقى حكمها كحكم الزوجة، يعني أنه يباح تطليقها ويباح إمساكها.

لكن مَنْ اختارت فراقه لزمه طلاقها، يعني هذا حُكم التخيير، يُخيرهن، فمَنْ اختارت البقاء معه فيصبح مُخيرًا في إمساكها أو تطليقها كعموم الأزواج، وأما مَنْ اختارت الفراق، فهنا يكون واجبًا عليه أن يطلقها.

فهذا حُكم أمر الله ﴿ به نبيه ﴿ فِي قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِإَزْوَلِهِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَ وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْكَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّمْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْكَ أُمَتِّعْكُنُّ وَأُسَرِّمْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تَرُدُكَ ٱلْمَحْسِنَاتِ مِنكُنَّ الْجَمَّا وَإِن كُنتُنَّ تُرَدِّدَكَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ اللّهَ اللّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فخيرهن النبي ﴿ وتلا عليهن الآية فقالت كل واحدة من أمهات المؤمنين -رضي الله عنهن-: نريد الله ورسوله .

فهذه كانت المسائل التي تجب عليه - كانت المسائل التي تجب عليه - كانت المسائل التي تجب عليه - كانت واجبة ولكن تبقى في دائرة الاستحباب.

فيُستحب للرجل إذا وجد زوجته غير راغبة في البقاء معه، وتريد الفراق أن يُخيّرها في هذا، وإذا أرادت الفراق أن يفارقها.

البَّهِيْ الْمِائِدُونَّ البَّهِيْ اللَّهِ الْمَائِدُونِيُّ

فهذه الأحكام هي في دائرة الاستحباب في حق الأمة، وواجبة في حق النبي ، لكن كما رأينا بعضها فيه اختلاف.

٣- سَمَّا أُبِيْتَ لِسِوَاهُ حُرِّمَا عَلَيْهِ، فَهْ مَ مَدُّ عَيْنَيْهِ لِمَا:
 ٧- مِمَّا أُبِيْتَ لِسِوَاهُ حُرِّمَا عَلَيْهِ، فَهْ مَ مَدُّ عَيْنَيْهِ لِمَا:
 ٨- قَدْ مُتِّعَ النَّاسُ بِهِ مِنْ زَهْرَةِ دُنْيَاهُمْ، كَذَاكَ مِنْ خَائِنَةِ:
 ٩- الأَعْيُنِ اعْدُدْهُ، وَنَزْعُهُ لِمَا لَيْسَ مِنْ لأُمَةِ حَرْبٍ حُرِّمَا:
 ١٠- حَتَّى يُلاَقِيَ الْعِدَا فَيَنْزِعَا صَدَقَةً: فَامْنَعْ وَلَوْ تَطَوْعًا

هنا ذكر مسائل حُرّمت على النبي ١٠٠ ولم تحرم على غيره:

أولها: مدّ عينيه إلى ما مُتِّع الناس به من زهرة الحياة الدنيا: ﴿ وَلَا تَمُدُنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ عَ أَزْوَكُمَا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱللَّيُوقِ ٱلدُّيُوقِ ٱلدُّيُالِيَفْتِنَهُمْ ﴾ [طه: ١٣١]، فأما في حق عموم الأمة فإذا كان نظرهم إلى ما مُتّع به غيرهم من زينة الدنيا ليس على سبيل الحسد لهم على ما أعطاهم الله، ولكن على سبيل الغبطة لهم، الغبطة، أي: تمني المثل من غير تمني زوال النعمة عن الشخص، فهذا مباح في حق الأمة، لكنه مُحرّم على النبي .

على قول مَنْ قال: إنه من خصائصه هذا الحكم.

قال: (كَذَاكَ مِنْ خَائِنَةِ: الأَعْيُنِ اعْدُدْهُ) يعني حُرّم على النبي ﴿ أَن تكون له خائنة الأعين، وهذه من خصائص الأنبياء عمومًا، يعني هذه خصيصة ليست لنبينا ﴿ فقط، ولكن لعموم الأنبياء.

وخائنة الأعين: بمعنى: أن يشير بعينه إشارة تُفهِم أصحابه شيئًا لا يفهمه مَنْ يخاطبه،



هذا فيها نوع من المخادعة ومما يتنزه عنها الأنبياء.

وخائنة الأعين لها قصة يتضح من خلالها المراد، وهي: أنه لما كان يوم فتْح مكة أمّن رسول الله ه الناس إلا أربعة نفر وامرأتين، هؤلاء لم يعفُ النبي وقال: «اقتلوهم، وإن وجدتموهم متعلقين بأستار الكعبة» وهم: عكرمة بن أبي جهل، وعبد الله بن خطل، ومقيس بن صبابة، وعبد الله بن سعد بن أبي سرح.

والمرأتان هما: جاريتان مغنيتان لعبد الله بن خطل، كانتا تغنيان غناءً في هجو المسلمين، والسخرية من المسلمين طول مدة بقاء النبي الله في مكة.

فعكرمة بن أبي جهل كان معينًا لأبيه على إيذاء رسول الله ، وإيذاء المسلمين، وكان سيد بني مخزوم بعد مقتل أبيه، فلما بلغه الخبر أن النبي ، أمر بقتله ولو تعلق بأستار الكعبة، فرّ هاربًا وركب سفينة في البحر؛ حتى لا يدركه النبي ، فلما كان في البحر هاجت رياح شديدة، فجعل أهل السفينة يقولون: أخلصوا دعاءكم لله وحده؛ لأن المشركين كانوا يعبدون الله ويعبدون معه آلهة أخرى، فقالوا: لا ينجيكم في البحر إلا الله، فقال عكرمة في نفسه: لئن كان لا ينجيني في البحر إلا الله فلا ينجيني في البر إلا هو، فأسلم ، وعلم النبي كان توعده بالقتل، وأمر بقتله لكنه أسلم، وعلم النبي بإسلامه فعفا عنه.

وأما عبد الله بن خطل، ومقيس بن صبابة، وعبد الله بن سعد بن أبي سرح فهؤلاء الثلاثة كل منهم أسلم ثم ارتد، فكانوا ممَّنْ أسلم في مكة، وصحب النبي هؤلاء الثلاثة، ثم ارتدوا عن الإسلام عياذًا بالله تعالى.

وعبد الله بن خطل قصته: أنه أسلم، وبعثه النبي ﴿ مُصدَّقًا، يجمع الصدقات، وبعث معه رجلًا من الأنصار، وكان معه مولى له فقتل المولى الذي كان معه، ثم

ارتد مشركًا ولحق بالمشركين في مكة، وكان له قينتان -جاريتان-كانتا تغنيان بهجو المسلمين والاستهزاء بهم.

ومقيس بن صبابة هذا كان قد أسلم أيضًا، وبعد ما أسلم، قتل رجل من المسلمين أخاه خطأً، فحكم له النبي ، بالدية، فأخذ الدية، ثم قتل قاتل أخيه، ثم ارتد وهرب إلى مكة.

وعبد الله بن سعد بن أبي سرح كان أخًا لعثمان بن عفان من الرضاعة، وأسلم وكان واحدًا من كتاب الوحي الذين يكتبون للنبي الله ثم ارتد عن الإسلام والعياذ بالله تعالى، بمكة.

فأهدر النبي الله دمه، وأمر بقتله ولو تعلق بأستار الكعبة، فذهب إلى عثمان فاحتمى به، وعثمان بن عفان الله يعلم حِلم النبي ، وأنه يحب العفو عن المسيء، فأخذ معه عبد الله بن سعد، وذهب يشفع له عند النبي ، فأعرض عنه النبي ، يعني عثمان يكلمه وهو ي يُعرِض بوجهه، لا يريد أن يسمع كلام عثمان وهو يشفع في عبد الله بن سعد، فلما كرر عثمان شفاعته فيه عفا عنه النبي .

ثم نظر النبي ﴿ إلى أصحابه فقال: «أما كان فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا حين رآني كففت يدي عن بيعته فيقتله؟» فقالوا: ما يدرينا يا رسول الله ﴿ ما في نفسك، هلا أومأت إلينا بعينك؟ فقال ﴾: «إنه لا ينبغي لنبي أن تكون له خائنة الأعين»

فهذا موضوع خائنة الأعين.

طبعًا هم استفادوا التحريم؛ لأن كلمة «لا ينبغي» تكون في المنع الشديد، كما في مسألة ادّعاء الولد لله في فالله على يقول: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لِلرَّمْنِ أَن يَنْجِذَ وَلَدًا ﴾ [مريم: ١٩]، الرحمن في لا ينبغي له أن يتخذ ولدًا فهذه تأتي في سياق الإنكار العظيم.

كذلك في نسبة الشعر للنبي ﴿ وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَايَنْبَغِي لَهُ ﴿ ﴿ وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَايَنْبَغِي لَهُ ﴿ ﴿ وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرِ وَمَايَنْبَغِي لَهُ ﴿ وَمَاعَلَمْنَكُ ٱلشِّعْدِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ ال

هذا موضوع خائنة الأعين.

وأما في الآية الكريمة وهي: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةُ ٱلْأَغَيُّنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩] الله يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فخيانة العين قالوا: منها النظر إلى ما لا يحل النظر إليه، فهذا من خائنة الأعين، وذكر ابن عباس ، وغيره في تفسير الآية: أن تكون مرأة مسلمة وبدا شيء من عورتها، أو ثوبها انكشف عن شيء مما لا يحل النظر إليها، وهي لا تشعر به، أو يختلس النظر إليها، فهذا مما يدخل في خائنة الأعين.

لكن خائنة الأعين هنا في الحديث: هي من خصائص النبي الله يعني: أن يومئ إلى مباح على خلاف ما يُظهره، قالوا: أن يومئ - يعني يشير بعينه - إلى أمر يباح فِعْله بس بخلاف ما يُظهره.

قال: (وَنَزْعُهُ لِمَا لَبِسَ مِنْ لأُمَةِ حَرْبٍ حُرِّمًا حَتَّى يُلاَقِيَ الْعِدَا)، وهذا حُكم ليس خاصًا بنبينا ﴿ فقط، ولكن هو من خصائص الأنبياء عمومًا: أن النبي منهم إذا لبس لأمة الحرب- يعني عُدة الحرب: الدرع والسلاح، والدرع: عبارة عن قميص من الحديد، يكون منسوجًا من حلقات حديدية صغيرة مثل: السلاسل، يُشبَك بعضها ببعض، ويُجعَل على شكل القميص يُدخِل فيه يديه ورأسه وصدره.

فإذا لبس لأمة الحرب- يعني لبس الدرع وحمل السلاح للحرب- فليس له أن يضع السلاح، ويخلع درعه حتى يلاقي عدوه.

قال: (صَدَقَةً: فَامْنَعْ وَلَوْ تَطَوُّعَا) يعني يحرم عليه ﴿ قبول الصدقة لنفسه، أي: أن يأخذ من الصدقة أو يأكل من طعام تُصدِّق به ﴿ وكان هذا من خصائصه، كما حدث مع سلمان ﴿ لما قدِم النبي ﴿ إلى المدينة فذهب إليه بتمر وقال: هذا صدقة عليك وعلى أصحابك، فقال النبي ﴿ : كلوا، ولم يأكل معهم، ثم قدِم مرة أخرى بتمر، وقال: هذا هدية لك ولأصحابك، فقال: كلوا، وأكل معهم ﴿ ، فكان يأكل من الهدية ولا يأكل من الصدقة.

وكانت الصدقة محرمة عليه - الله وعلى آل بيته، فهذه خصوصية له ولآل بيته وكانت الصدقة محرمة عليه حسوة الله ولآل بيته والنبي كان أحيانًا يجد تمرة ساقطة في الطريق فيقول: «لولا أني أخشى أن تكون من الصدقة، من تمر الصدقة لأكلت هذه التمرة» لكن كان يتورع عنها خشية أن تكون من الصدقة، والصدقة تحرم عليه.

ولما أخذ الحسن- وكان طفلًا صغيرًا- تمرة من تمر الصدقة فوضعها في فمه أخرجها النبي هي منه، وجعل يقول: كخ.. كخ؛ إنها صدقة، أما علمت أن الصدقة لا تحل لآل محمد- هي.

وفي حديث بريرة أيضًا لما تُصدّق عليها بطعام ثم أهدت منه إلى النبي ، فقال صدقة، ولنا هدية الأن حُرمة هذا الطعام ليست في ذاته، وإنما في طريقة كسبه، فبريرة اكتسبته على أنه صدقة في حقها، لكن النبي ، اكتسبه على أنه هدية له .

١١- وَالشِّعْرَ وَالْخَطَّ، وَقِيْلَ: "يُمْنَعُ ثُومٌ وَنَحْوُهُ"، وَأَكْلُ يَقَعْ:
 ١٢- مَعَ اتِّكَاءٍ، وَالنِّكَاحُ لِلأَمَةُ مَعْ الْكِتَابِيَّةِ غَيْرِ الْمُسْلِمَةُ



يقول: مما حُرِّم على النبي الشعر، يعني إنشاء الشعر، فهذا مما حُرِّم عليه القوله تعالى: ﴿وَمَا عَلَمْنَكُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَكُوَ السِنَهِ الله للنبي الله لكنه لكنه كان يستمع إلى شعر غيره وكان له شعراء منهم: حسان بن ثابت، وكعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة هي كانوا ينشدون الشعر بحضرته السيد وكان يُعجبه الشعر الجيد ويستمع إليه، ويمدح ما يكون حسنًا من الشعر.

وربما ردد النبي ، بيتًا من الشعر، يعني ربما ردّد بيتًا لكن ليس من إنشائه، يمكن أن ينقل شعر غيره، لكن في العادة يكون بيتًا واحدًا ونحوه.

فالنبي ه ما كان يتلو كتابًا قبل القرآن، ولا خطّ بيمينه كتابًا؛ حتى لا يرتاب المبطلون ويقولوا: كان يقرأ في الكتب وينقل منها، فالنبي ما قرأ كتابًا قبل القرآن، ولكن علمه الله هذا العلم العظيم وأنزل عليه هذا الكتاب المبين.

فهذه أشياء تحرم عليه - الكنها مباحة الأُمته، أُمته يباح لهم أن يُنشئوا شعرًا، ويباح لهم الكتابة وتعلَّم الخط. بل هي من ضمن الوسائل التي تُعين على نشر الدين، وعلى تعلَّم أحكام الإسلام.

والوسائل لها حُكم المقاصد؛ فالكتابة والقراءة مما يعين على حِفْظ هذا الدين، وعلى نشْره وتعلّمه وتعليمه، فهما من الأمور الحسنة، ولذلك أمر النبي في غزوة بدر أسرى المشركين الذين كانوا يُحسنون الكتابة أن يُعلّم كل واحد منهم عشرة من أطفال المسلمين الكتابة حتى يُطلِق سراحهم، اشترط النبي على أسرى المشركين

الذين كانوا يُحسنون الكتابة أن يُعلِّم كل واحد منهم عشرة من أطفال المسلمين الكتابة قبل أن يُطلِق سراحه.

فإذًا تعلُّم الكتابة من الأمور التي رغّب فيها الرسول ﴿ وكان له كُتّاب يُملي عليهم، ويكتبون بأمره ﴾.

كذلك مما يحرَم عليه: أكْل ما له ريح كريهة كثوم وبصل، فالنبي كان لا يأكل ثومًا ولا يأكل بصلًا في وقال: "إني أناجي مَنْ لا تناجي» لما وجد بعض أصحابه يمتنع من أكْل الثوم لما رأى النبي لا يأكله، فقال: "كُل، فإني أناجي مَنْ لا تناجي» يعني: أنا أناجي الملائكة الذين لا تناجيهم أنت، فكان هذا من خصائصه ...

لكن أيضًا ليس هناك دليل على أنه تركه على سبيل التحريم عليه، يعني قد يكون تركه لعدم رغبته فيه.

ومسألة الاتكاء عند الأكل: قيل كان مُحرّمًا عليه - الله عند الأكل: قيل كان مكروهًا في حقه الله وليس مُحرّمًا.

فكان لا يأكل متكتًا، ويقول: «إني لا آكل متكتًا»، والاتكاء: أن يجلس متربعًا على وسادة ونحوها، أو يأكل مائلًا إلى أحد جنبيه معتمدًا على إحدى يديه.

قال: (وَالنِّكَاحُ لِلاَّمَةُ) يعني مما حُرِّم عليه (: نكاح الأمة المسلمة - يعني أن يتزوج بأمة - لكن يمكن أن يكون له إماء مملوكات يعاشر هن بملك اليمين، لكن ليس له أن يتزوج أمةً؛ لأن الأَمة أباحها الله في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ هُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مُلُومِينَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّ

فالأمة التي يملكها الإنسان إما أنه اشتراها بماله، أو غنِمها في الحرب، وهذا لعموم



أُمة المسلمين بما فيهم النبي ، فالنبي ، فالنبي ، وغيره يُباح لهم أن يعاشروا من الإماء ما لا يُحدّ بعدد، يعني المسلم يباح له أربع زوجات ثم ما شاء من الإماء.

كثير من الصحابة و كان عندهم عشرات الإماء بالإضافة إلى أربع زوجات، فالإماء ليس لهن تحديد في العدد، وبعض الخلفاء مثل الخليفة المتوكل العباسي كان له ثلاثة آلاف أمة، يعني كانوا من الفتوحات والجهاد، يغنمون نساءً، كان له ثلاثة آلاف أمة، قالوا: وطئهن جميعًا، يعني كلهن عاشرهن، طبعًا على مدار سنين.

فالقصد: أن تملُّك الإماء ومعاشرة الأمة بملك اليمين هذا لا حرج فيه، وكان للنبي إماء، ومنهن: مارية أم ابنه إبراهيم، هذه كانت أمة لرسول الله م تكن زوجة، أهداها إليه المقوقس وهو ملك القبط في الإسكندرية، أهدى إلى النبي جاريتين جميلتين وحسنتي الخِلقة، وكانتا أختين، هما: مارية وسيرين أختها، وأهدى إليه بغلة اسمها دلدل، وأهدى أشياء أخرى، فقبل النبي هديته، فاصطفى لنفسه مارية، وأهدى سيرين لحسان بن ثابت شاعره من وعاشرها النبي وكان له منها ابنه إبراهيم الذي توفي وهو طفل صغير.

واقتناء الأمة بملك اليمين، يجعل أبناءها أحرارًا، فإذا ولدت طفلًا لسيدها فإنها لا تباع، يحرم عليه أن يبيعها، وتصبح حرة بمجرد موته، يعني أولاده منها أحرار، والأمة نفسها بمجرد أن يموت سيدها تصبح حرة، وهذه التي يقال لها: أم الولد، ونهى النبي عن بيْع أمهات الأولاد، وإذا أتى منها بولد فلا يبيعها ولكن يمسكها إلى أن يموت فتصبح حرة بموته.

لكن الزواج بأمة مملوكة لشخص آخر، أنك تتزوج بأمة مملوكة لشخص آخر وأنت تتزوج بها، فهنا أولادها يصبحون عبيدًا لمالك الأمة، في هذه الحالة، فلهذا يُنهى

المسلم عن الزواج بأمة مملوكة لغيره؛ لأنه يتسبب في استرقاق أولادها، لأن أولادها يصبحون مملوكين لسيد الأمة، أحيانًا الشخص إذا كان عنده إماءً كثيرات يصطفي لنفسه ما يشاء منهن، والباقيات يزوجهن وأولادهن في هذه الحالة يصبحون عبيدًا عنده، يمكن أن يبيعهم بعد ذلك.

فلذلك نهى الله على عن نكاح الأمة إلا بشروط لمَنْ خشي العنت، يعني: لمَنْ كان يخشى على نفسه الوقوع في الزنا إذا لم يتزوج بأمة، ولا يملك مهر حرة ولا ثمن أمة، يعني لا يملك أن يشتري أمة يكون هو مالكها، ولا يملك مهر امرأة حرة يتزوجها، ويخشى على نفسه العنت، فإذا توفرت هذه الشروط يباح الزواج بالأمة.

فهذا في حق عموم المسلمين، والنبي ﷺ كان يحرم عليه التزوج بالإماء.

وكذلك نكاح الكتابية، لماذا؟

قالوا: لأن النبي الله أخبر بأن زوجاته في الدنيا هن زوجاته في الدنيا، زوجات النبي في الدنيا هن زوجاته في الجنة، والجنة مُحرّمة على غير المسلمين؛ فلذلك لا يجوز أن يتزوج بكتابية؛ لأنه لو تزوجها لصارت أمَّا للمؤمنين وصارت زوجة له في الآخرة، وهذا غير ممكن، فلهذا كان ممنوعًا من الزواج من الكتابيات مع كونه مباحًا للمسلمين.

## ١٣-(كَذَاكَ) إِمْسَاكُ الَّتِي قَدْ كَرِهَتْ نِكَاحَهُ، وَالْخُلْفُ فِي هَذَا ثَبَتْ

يعني كذلك مما يحرم عليه ، أن يُمسِك امرأة كرهت البقاء معه، فكان يحرم عليه أن يُمسكها ويجب عليه أن يُطلقها.

وقالوا: تزوج النبي ﴿ بامرأة يقال لها: ابنة الضحاك، فلما أُدخلت على النبي ﴿ قال: أعوذ بالله منك، فقال: «قد استعذت بعظيم، الحقي بأهلك»، أو «عُذتِ بمعاذ



### الحقي بأهلك».

والحديث في صحيح البخاري، وورد في سبب هذا: أن بعض أمهات المؤمنين بسبب الغيرة قلن لها: نعلمك شيئًا هو يحبه، وقلن لها: إنه يحب أن يقال: أعوذ بالله منك، يعني كأن الكلام كان فيه تعريض، يعني هو يحب التعوذ من الشر، لكن ليس منه فقلن لها بشيء فيه تعريض، وكأنه يحب هذه الكلمة.

فقالت المرأة للنبي ﴿ أعوذ بالله منك لما أراد أن يدخل بها، فقال: «لقد عُذت بمعاذ، أو عُذت بعظيم الحقي بأهلك» ففارقها النبي ﴿ .

قال: (وَالْخُلْفُ فِي هَذَا ثَبَتْ) يعني هذا ليس مقطوعًا به، قيل: إنه يعني فارقها على سبيل الوجوب أنه يجب عليه أن يفارقها، فقيل: إنما فارقها تكرمًا لا وجوبًا عليه، لكنه اختار أن يفارقها .

١٥- وَقَدْ أَبَاحَ رَبُّهُ: الْوِصَالاَ لَهُ، وَفِي سَاعَةِ الْقِتَالاَ:
 ١٥- بِمَكَّةٍ، كَذَا بِلاَ إحْرَامِ دُخُولُهَا، وَلَيْسَ بِالْمَنَامِ:
 ١٦- مُضْطَجِعًا نَقْضُ وُضُوئِهِ حَصَلْ كَذَا اصْطِفَاءُ مَا لَهُ اللهُ أَحَلْ:
 ١٧- مِنْ قَبْلِ قِسْمَةٍ، كَذَاكَ يَقْضِي لِنَفْسِهِ وَوُلْدِهِ فَيَمْضِي

انتقل إلى الكلام على نوع آخر من خصائص النبي ﴿ وهو: ما أُبيح له وهو مُحرّم عليه على غيره، مرَّ بنا قسم هو واجب عليه، غير واجب على غيره، وقسم هو مُحرّم عليه مباح لغيره، هذا القسم عكسه فهو مُباح له ﴿ مُحرّم على غيره ﴿ ...

فهذه الأمور التي تباح له ﷺ وتحرم على غيره:

أولها: الوصال، الوصال كما سبق: أن الإنسان يصوم يومين متتابعين فأكثر من غير أن يُفطِر ولا يتسحر، لا يأكل ولا يشرب شيئًا بين مغرب اليوم الأول إلى فجر اليوم الثاني.

فهذا نهى النبي ه عنه أصحابه، فقالواله: إنك تواصل، فقال: «إني لست كهيئتكم..» أو: «إني لست كاحدكم إني أبيت عند ربي يطعمني ويسقين».

وهذا الحديث اختُلف في شرحه، قيل: هو طعام وشراب حسي، وأن النبي كان في رمضان لا يُفطِر ولا يتسحر ولا يطعم ولا يشرب شيئًا ويطعمه الله في ويسقيه يعني في فترة التي بين المغرب إلى فجر اليوم التالي – فيطعمه الله في طعامًا حسيًّا، يعني يجد منه الشبع، وشرابًا حسيًّا يجد منه الرِّي. فهذا تفسير الحديث على ظاهره.

والتفسير الآخر : تفسير معنوي على غير ظاهره، قالوا: المقصود يعني أنه يبيت عند ربه، أي: أنه لانشغاله بعبادة الله في يجد من حلاوة الإيمان، والراحة في العبادة ما يكون له بمثابة الطعام والشراب، يعني يجد لذة للعبادة تفوق لذة الطعام والشراب فيستغني بها عنه. والله تعالى أعلم.

لكن التفسير الأول يعني أنه يُحمَل على ظاهره، وأنه طعام حسي خاص برسول الله

ولهذا لما نهى أصحابه عن الوصال فظلوا يواصلون، واصل معهم ثلاثة أيام حتى خرج الشهر وكان مُغضبًا الله لأنه نهاهم عن الوصال وواصلوا، فلما ظهر هلال شوال ودخل العيد، قال: «لو زاد الشهر لزدتكم» كالمنكل بهم يعني عقابًا لكم على المواصلة وقد نهاهم عن المواصلة.

لكن الصحابة هي أحيانًا يفهمون من نَهْيه أنه ينهاهم عن شيء من العبادة فيه أجر



لكن هو يخشى عليهم المشقة، أنه ليس نهي حتم.

فإذًا الوصال أُبيح له ﷺ وحُرّم على أمته.

الأمر الثاني: القتال بمكة ساعة من نهار: أُحِلّ له أن يقاتل في مكة ساعة من نهار، وقال في ذلك يوم فتْح مكة، دخلها في ومعه أصحابه، دخلوها بالسلاح، وكانوا عشرة الله مقاتل مع رسول الله في وقاتلوا في مكة وقتلوا بعض المشركين بها كما مرّ.

وخطب النبي بعد أن فتح مكة وقال: «إنها أُحِلّت لي ساعة من نهار، وإنها لم تحل لأحد بعدي، وإن حُرمتها عادت كيوم خلق الله السموات والأرض» فبيّن النبي أن إباحة القتال بمكة كان خاصًا له.

وقال النبي ﷺ: «فإن ترخّص أحد لقتال رسول الله ﷺ فقولوا: إن الله أحلّه لرسوله ولم يُحلّه لك»، يعني النبي ﷺ نُصّ هنا نصًّا صريحًا على أن إباحة القتال في مكة كانت خاصّة به ﷺ.

كذلك دخول مكة بلا إحرام؛ لأن النبي ﴿ دخل مكة، وعليه عمامة سوداء ﴿ ، ولم يكن مُحرمًا ﴾ لما دخلها يوم فتْح مكة دخلها بعُدة الحرب.

وهذه أيضًا من المسائل الخلافية في الحُكم بالنسبة لغير النبي ، يعني هنا حُكم النبي أنه يُباح له دخول مكة بغير إحرام، لكن هل يباح هذا لغير النبي أب فمن الفقهاء مَنْ قال: إن مَنْ لم يرد الحج أو العمرة فله أن يدخل مكة بغير إحرام، فالإحرام إنما يجب على مَنْ أراد دخول مكة لحج أو عمرة، لكن لو أن شخصًا مثلًا أراد الذهاب إلى مكة للتجارة؛ ليبيع بعض البضائع مثلًا هناك، أو ليزور قريبًا له أو للعلاج، فله أن يدخل مكة بغير إحرام عند بعض الفقهاء.

لكن الرأي الآخر قالوا: يحرم دخول مكة لأي سبب من الأسباب إلا مُحرمًا، فالذي له مصلحة في مكة: تجارة، أو زيارة قريب فلا بد أن يدخلها مُحرمًا ثم يعتمر، وبعد ذلك يتاجر إن شاء، أو يزور قريبه أو يفعل ما شاء، لكن لا بد أن يدخلها مُحرمًا.

فعلى القول بوجوب الإحرام لدخول مكة على غير النبي الله يكون هذا الحُكم من خصائصه: أنه له أن يدخل مكة بغير إحرام، ويحرم هذا على غيره، وأما على القول بأنه يباح لعموم الأمة دخول مكة بغير إحرام فلا يكون خصوصيًّا لرسول الله .

وأما عموم الأمة فهناك عدة مذاهب في موضوع النوم ينقض الوضوء أم لا.

يقول: (كَذَا اصْطِفَاءُ مَا لَهُ اللهُ أَحَلْ مِنْ قَبْلِ قِسْمَةٍ) يعني كان من خصائصه ﴿: أنه له أن يصطفي ما شاء لنفسه ﴿ من الغنائم قبل التقسيم، إذا رأى مثلًا جارية فأعجبته، أو شيئًا من السلاح، أو شيئًا رغب أن يأخذه لنفسه ﴿ أو الدواب، فله أن يصطفيه لنفسه قبل تقسيم الغنائم على المجاهدين.

كذلك من خصائصه عن أنه (يَقْضِي لِنَفْسِهِ وَوُلْدِهِ فَيَمْضِي) يعني فيمضي حُكمه وقضاؤه، أنه الله له أن يقضي لنفسه أو لأولاده الله ويمضي حُكمه الله أما أي قاض آخر من قضاة المسلمين فإذا كان هو نفسه أو أحد أولاده طرفًا في القضية، فليس له أن يقضي فيها، وإنما يقضي فيها غيره.

# ١٨- كَذَا الشَّهَادَةُ، كَذَاكَ يَقْبَلُ مَنْ شَهِدُوْا لَهُ، كَذَاكَ يَفْصِلُ: ١٩- فِي حُكْمِهِ بِعِلْمِهِ لِلْعِصْمَةِ وَاخْتَلَفُوْا فِي غَيْرِهِ لِلرِّيْبَةِ

يقول: من خصائص عن أنه له أن يشهد لنفسه، وله أن يشهد لأولاده، وأن يقبل شهادة مَنْ شهد له أو شهد لأولاده عني في القضايا له أن يكون شاهدًا لنفسه، يعني أن يكون طرفًا في القضية وشاهدًا في نفس الوقت، وغير النبي في إذا كان طرفًا للقضية لا يمكن أن يكون هو الشاهد والخصم في نفس الوقت، لكن النبي على بعصمته لو شهد لنفسه بشيء في فشهادته لنفسه حق في ومقبولة، لو شهد لولده، وأن يكون قاضيًا ويقبل شهادة الشهود الذين يشهدون له في.

كذلك جواز الشهادة له ، بما ادّعاه ، يعني النبي ، لو ادّعى شيئًا فيُشهد له ، بما قال إنه حقه .

وهذا حصل في فرس كان النبي في قد اشتراه من رجل من الأعراب، وأعطاه ثمنه، ثم جاء هذا الأعرابي وزعم أنه لم يبع الفرس للنبي فقال النبي فقال النبي الأولم أكن اشتريته منك؟ فقال: لم تشتره مني، هلم شهيدًا، وقالوا: هذا الأعرابي قد يكون منافقًا والعياذ بالله، فقال: إنه لم يبع الفرس للنبي في، فقال: هات مَنْ يشهد لك، فشهد خزيمة بن ثابت في أن رسول الله اشترى الفرس من الأعرابي وأعطاه ثمنه، فجعل رسول الله في شهادة خزيمة تعدل شهادة رجلين.

وسأله النبي ﷺ: «لم شهدت، ولم تكن شاهدًا؟» يعني كيف شهدت ولم تكن حاضرًا؟ فقال: يا رسول الله، إني أصدقك في خبر السماء، وما تُخبرنا به عن الله الله الله عن الله الله الله عن الله عن الله الله عن ال

فقالوا: هذا من خصائص رسول الله ﴿ لعصمته الله الكن عموم الأمة لا يصح أن يشهد أحد لأحد مهما كان صالحًا ومن أهل الخير، في خصومة أو قضية إذا لم يكن شاهدًا وحاضرًا.

مهما كان الإنسان صادقًا، فليس لك أن تشهد له في قضية، ولم تكن شاهدًا إلا في الشهادة لرسول الله في خصومة بين رسول الله في وأحد، يشهد لرسول في ولو لم يكن حاضرًا.

ومن خصائصه على أنه له أن يحكم بعلمه من غير إثباتات، القاضي. من مسائل القضاء: أن القاضي ليس له أن يحكم بعلمه، لا بد من إثباتات ظاهرة بيّنة، فلو أن القاضي كان شهد الأمر، وشهد الواقعة، ويعلم أن فلانًا هو صاحب الحق، فإذا قضى بينهما فليس له أن يحكم بمقتضى علمه، وإنما يحكم بمقتضى شهادة الشهود، وبمقتضى البيّنات.

فهذا الحُكم العام لعموم المسلمين حتى لا يُظلَم الناس؛ لأنه لو فُتح المجال يمكن لكل قاضٍ أن يحكم بالهوى بغير بينات وبغير إثباتات وأدلة، بمقتضى أنه هو عارف هذا الموضوع، ويعلم مَنْ صاحب الحق.

لكن رسول الله ، له خصوصية في هذا، أنه لو كان يعلم صاحب الحق فله ، أن يحكم بما يعلمه ، وإن لم يكن عليه بينات ظاهرة.

قال: (وَاخْتَلَفُوْا فِي غَيْرِهِ لِلرِّيْبَةِ) يعني غير النبي الختلفوا فيه: هل القاضي له أن يحكم بعلمه أو لا؟ (لِلرِّيْبَةِ) يعني للتهمة والشك؛ لأن هناك تهمة إذا حكم القاضي بغير بينات ظاهرة، فإنه يكون متهمًا في أنه ربما حابى أو حكم بالهوى، طالما ليس هناك بينات ظاهرة.



ولكن بعض العلماء جوّز أيضًا لغير النبي الله أن يحكم بعلمه من القضاة لكن وضعوا لذلك شروطًا.

٢٠- كَـذَا لَهُ أَنْ يَحْمِيَ الْمَوَاتَ لِنَفْسِهِ، وَيَأْخُـذَ الأَقْوَاتَ الْحَقْرَهَ لَهُ أَنْ يَحْمِيَ الْمَوَاتَ الْحَتَاجَ، وَالْبَـذْلَ فَأَوْجِبْ حَتْمَا:
 ٢١- وَغَيْرَهَا مِنَ الطَّعَامِ مَهْمَا احْتَاجَ، وَالْبَـذْلَ فَأَوْجِبْ حَتْمَا:
 ٢٢- مِنْ مَالِكٍ، وَإِنْ يَكُنْ مُحْتَاجًا لَكِنَّهُ لِفِعْلِ هَـذَا مَـا جَـا

من خصائصه على الله أن يحمي الموات، الموات: هي الأرض غير المزروعة ولا المعمورة، بالبناء، ولا هي مزروعة، فهذه الأرض الموات له أن يحميها يعني أن يجعل شيئًا منها حمى لنفسه الله بحيث لا يتعدى أحد عليها ولا يباح لغيره أن يستعملها.

فإذا صار هذا الموات محميًّا فليس للناس أن يحيوه، والأصل أنه يحق لآحاد المسلمين أن يحيوا هذا الموات فإذا خرج شخص إلى الصحراء بعيدًا عن حدود المدينة وإلى أرض الموات وحوّلها إلى مزرعة أو حفر فيها بئرًا، وزرع فيها أو بنى فيها بيتًا فهو له؛ لقول النبي هي قال: «مَنْ أحيا مواتًا فهو له» لكن بشرط أن هذا الموات لا يكون مما حماه النبي هي، فإذا حمى مواتًا لا يستطيع أحد أن يحيي هذا الموات.

فهذا بالنسبة للنبي ، له أن يحمي ما شاء من الموات، لكن غيره من الأئمة من أمراء المسلمين وملوكهم له أن يحمي الموات للمصلحة العامة وليس لمصلحة نفسه، كأن يرى مثلًا أن المدينة يمكن أن تحتاج إلى التوسع مثلًا بعد سنوات، فيمنع الناس أن يحيوا هذا الموات؛ لأنه يريد أن يُنشئ فيه مشروعًا فيه مصلحة للبلد، لكن ليس له أن يحمى مواتًا ويمنع الناس من إحيائه لمصلحته الخاصة.

لكن النبي في من خصائصه: أنه يجوز له أن يحمي الموات لنفسه، لكن طبعًا هذه كلها مسائل نظرية؛ لأن النبي في كما هو معلوم كان أزهد الناس في في الدنيا، وكان بيته في من الطين، وسقف بيته من سعف النخيل في ولم يكن له في بيته إلا فراش واحد ينام عليه، ويصلي عليه، وفي الصباح يضعون عليه العلف للشاة في؛ فكان أزهد الناس في في الدنيا، وأكثرهم اجتنابًا لها في.

دائمًا الزهد يكون فيما تملك، لكن الإنسان لا يزهد في شيء هو غير قادر عليه، هذا زهد ناقص، الزهد الكامل فعلًا أن تكون مالكًا للشيء، وقادرًا عليه، ومع ذلك تتركه لله تعالى.

كذلك من خصائصه ﴿ : أن يأخذ الأقوات، من طعام، وشراب، ونحوه إذا احتاج إليه، وحينئذٍ يجب على مالكه أن يبذله للنبي ﴿ حتى لو كان مالكه محتاجًا إليه؛ لأن حاجة النبي ﴿ أولى من حاجته. لكن كما قال: (لَكِنَّهُ لِفِعْلِ هَذَا مَا جَا) لكن ما جاء أن النبي ﴿ فعل هذا، يعني هو حق له، لكنه لم يفعل هذا قط، ما ورد أن النبي ﴿ أخذ قوتًا من أحد عن غير طيب نفس من باذله، ولكنه كان يجوز له لو شاء أن يأخذ ما احتاج إليه من الأقوات.

لكن الذي ورد أن النبي ﴿ كان ربما جاع، وربط على بطنه الحجر من الجوع؛ ليخفف عنه ألم الجوع، الحجر إذا رُبِط على البطن يضغط عليها فيعطي إحساسًا بالشبع مع كون الإنسان لا يزال جائعًا، فكان ﴿ ربما مرت عليه أيام، وهو جائع ﴿



أو ليس في بيته إلا الماء، مع أن أصحابه كان منهم موسرون.

فالقصد: أن النبي كان يتعفف عن هذه الأمور حتى إنه كان يشتري من اليهود، إذا لم يكن معه ثمن البضاعة يشتري من اليهود بالأجل حتى لا يُحرج أصحابه، يعني لو ذهب يشتري من أحد أصحابه لألحّ على النبي أن يأخذه بلا ثمن، وربما كان الصحابي يُؤثر النبي على نفسه، فكان النبي يندهب إلى اليهود ويشتري منهم، وربما رهن بعض أمتعته عند اليهودي حتى يُحضر له الثمن، حتى مات ودرعه مرهونة عند يهودي في صاع من شعير، اشترى صاعًا من شعير، لم يكن معه ثمن صاع الشعير في وتوفي ودرعه مرهونة عند اليهودي، فاستردها أبو بكر الله بعد وفاة النبي أو أعطى لليهودي ثمن الصاع.

## ٣٠- وَ(الْخُلْفُ) فِي النَّقْضِ بِلَمْسِ الْمَرْأَةِ وَالْمُكْثِ فِي الْمَسْجِدِ مَعْ جَنَابَةِ

يقول: كذلك من خصائصه الله المختلف فيها: مسألة انتقاض الوضوء بلمس المرأة، وهذه من مسائل الخلاف الفقيهة، فثبت أن النبي الله قبّل بعض نسائه ثم صلّى ولم يتوضأ الله فمعناه أن مس المرأة لا ينقض الوضوء.

فمن الفقهاء مَنْ قال: هذا عام في عموم الأمة، ليس خاصًا برسول الله ، وهو الصواب في الحقيقة.

وحملوا قوله سبحانه: ﴿أَوْ لَكُمْسَنُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾ [انساء: ٢٤] قالوا: المقصود بها: بالملامسة في الآية الكريمة: الجماع، يعني معاشرة الإنسان لزوجته توجب الاغتسال، وإذا لم يجد ماءً يتيمم، فالتيمم هنا لمَنْ لم يجد ماءً يغتسل به من الجنابة. فالصواب: أن لمس المرأة لا ينقض الوضوء. وهؤلاء حملوا الآية الكريمة: (أو لامستم النساء) على الجماع؛ لأن الملامسة يُكنَى بها عن الجماع في كتاب الله هي آيات أخرى، مثل قوله

﴿ وَمِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَ ﴾ [الأحزاب: ٤٩] فقالوا: إذًا آية التيمم لمَنْ لامس النساء ولم يجد ماءً، هذا في الجماع، وقبّل بعض نسائه ولم يتوضأ هذا في الملامسة العادية التي هي غير الجماع، ويكون الحُكم عامًّا للأمة، ليس فيه خصوصية لرسول الله ، هذا يكون أحسن من أن نلجأ إلى القول بالخصوصية.

لكن من الفقهاء من قال: (أو لامستم النساء) تشمل أيّ ملامسة للمرأة، وليس المقصود فقط معاشرة الزوجة، بل اللمس بصفة عامة، وحملوا تقبيل النبي بعض نسائه وصلاته بعد ذلك مباشرة بغير وضوء على الخصوصية.

لكن في الحقيقة مسألة الخصوصية بعض العلماء وسّع فيها زيادة عن اللازم، وحمل كل تعارض بين نص عام وفِعْل لرسول الله على الخصوصية، لكن الأصوب دائمًا في هذا الباب أن الأصل أن أفعال النبي هي للاقتداء؛ لأن الله في قال: ﴿ لَقَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسُورُةً حَسَنَةً ﴾[الأحزاب: ٢١]، فالأصل: أن أفعال النبي هي تشريع لعموم الأمة، فلا نقول: إن هذا الفعل خاص برسول الله في إلا إذا قام دليل واضح على الخصوصية، هنا إذا وجدنا طريقة للجمع نتحاشى بها القول بالخصوصية يكون دائمًا هذا أولى من أن نقول خاص برسول الله في.

كذلك مسألة: إباحة المكث في المسجد للنبي ﴿ ولو كان جُنبًا، بينما يحرم هذا على عموم الأمة؛ فقيل: هذا من خصائص رسول الله ﴿ وقيل: أيضًا ليس في هذا خصوصية، وإنما الجنب يباح له أن يمكث في المسجد إذا توضأ، فالوضوء يخفف الجنابة ولا يزيلها، لكن الجنب إذا توضأ يمكن أن يمكث في المسجد، سواء النبي ﴿ وَعَيره.

أيضًا الأصوب هنا: أنه ليس هناك خصوصية في هذا.

= ( ٣٨٧ )=

37- وَجَائِــزُ نِكَاحُــهُ لِتِسْـعةِ وَفَوْقَهَـا، وَعَقْـدُهُ بِالْهِبَـةِ
 67- فَإِنْ فَــلاَ بِالْعَقْدِ: حَتْمُ مَهْرِهِ وَلاَ الدُّخُــولِ بِخِـلاَفِ غَــيْرِهِ
 67- كَــذَا بِلاَ وَلِيٍّ اوْ شُــهُودٍ، اوْ فِي حَالِ إحْــرَامٍ، بِخُلْفٍ قَدْ حَكُوْا

هنا: من خصائصه ﴿ أنه يباح له نكاح تسع من النسوة وما فوقها بغير حصر، يعني قال: (وَجَائِزٌ نِكَاحُهُ لِتِسْعَةِ وَفَوْقَهَا) وفوق التسعة، وطبعًا الذي حصل أن النبي ﴿ لم يجمع في وقت واحد أكثر من تسع نسوة، لكن مجموع مَنْ دخل بهن النبي ﴿ كنّ إحدى عشرة امرأة، لكن لم يجتمع منهن في وقت واحد أكثر من تسع، فيجوز له أن يجمع ﴿ في عصمته في الوقت الواحد تسع نسوة أو أكثر من تسع.

(وَعَقْدُهُ بِالْهِبَةِ) وعقد النبي ﴿ بالهبة: يعني أنه ينعقد نكاحه بلفظ الهبة للآية الكريمة: ﴿ وَامْرَأَةُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي ﴾ [الأحزاب: ٥٠] فلو أن امرأة قالت للنبي ﴿ الأحزاب: ٥٠] فلو أن امرأة قالت للنبي ﴿ وهبت لك نفسي، فقال: «قبلت» صارت زوجته ﴿ بالهبة.

فإن عقد بلفظ الهبة لم يجب عليه مهر، فلو أن امرأة وهبت نفسها للنبي الله فقبل الهبة فلا يجب عليه في هذه الحالة مهر، لا بالعقد ولا بالدخول، بخلاف غير النبي الهبة فلا يجب عليه في هذه الحالة مهر، لا بالعقد ولا بالدخول، بخلاف غير النبي فإنه عليه المهر.

(كَذَا بِلاَ وَلِيِّ اوْ شُهُودٍ) يعني أن النبي ﴿ له أن يتزوج بغير ولي أو بغير شهود، وبغير ولي وشهود جميعًا.

ومذاهب الفقهاء في صحة الزواج بلا ولي كالتالي: الإمام أبو حنيفة -رحمه الله-يرى أن العقد صحيح من غير ولي، والإمام مالك يرى أن العقد صحيح من غير شهود، لكن لا يوجد إمام يُصحِّح عقدًا بغير ولي وشهود في نفس الوقت، فالإمام أبو حنيفة لم يشترط الولى، والإمام مالك لم يشترط الشهود.

وأما الشافعي وأحمد فاشترطا الشهود والولي؛ هذا لعموم الأمة.

أما النبي ﴿ فله أن يتزوج بغير ولي ولا شهود، وهذا في حق غيره يكون عقدًا باطلًا، لا يصح عقد بغير ولي ولا شهود عند أحد من علماء المسلمين في حق غير النبي ، النبي في فله ذلك.

وكانت زينب بنت جحش چه تفتخر على أزواج النبي چه، تقول: زوجكن أهاليكن وزوجني الله من فوق سبع سموات؛ يعني كان نكاح النبي چه لزينب: أن الله قال: ﴿ رَوَّجَنَّكُهُا ﴾ [الأحزاب: ٣٧] فزوجه الله في إياها فصارت زوجة له بتزويج الله إياها للنبي

قال: (أَوْ فِي حَالِ إِحْرَامٍ، بِخُلْفٍ قَدْ حَكَوْا) لأنه ورد حديث ابن عباس النبي النبي تزوج ميمونة وهو مُحرِم، لكن هذا الحديث قيل: إن الصواب: أنه وهم أو خطأ من ابن عباس - الله وهم قالت: تزوجني وهو حلال، كان مُحلًا ، لم يكن مُحرمًا، وقال أبو رافع: تزوجها وهو حلال، وكنت السفير بينهما.

فالصواب: أن النبي الله تزوج ميمونة وهو حلال، لم يكن مُحرمًا.

٧٧- وَمَـنْ يَرُمْ نِكَاحَهَا لَزِمَهَا إِجَابَةٌ ) يعني: مَنْ أراد النبي ﴿ أَن يتزوجها لزمها إجابته،



وهذا طبعًا أيضًا في قول بعض العلماء، فقيل: إنه من خصائصه ، أنه لو رغب في نكاح امرأة أنها يلزمها ذلك، ويجب عليها أن تجيبه ، وقيل: لا دليل على هذا الأمر.

لكن طبعًا من الناحية العملية: النبي ها ما رغب في الزواج بامرأة إلا وهي تتشرف بزواج رسول الله بها، يعني ما تزوج النبي ها امرأة وهي غير راغبة في الزواج به، وأوجب عليها القبول به، يعني هذا من الناحية العملية ما حصل، لكن المسألة تظل نظرية، فلو فُرِض أن النبي هو رغب بالزواج بامرأة وهي كانت لا تريد الزواج به في فيجب عليها أن تجيبه هو وليس عندها اختيار كغيره من الأزواج فعموم المسلمين: إذا تقدم خاطب لامرأة للزواج بها تكون مُختارة، يعني لها أن توافق عليه ولها ألا توافق، وهنا قال بعض العلماء: إن من خصوصياته في: أنه إذا خطب امرأة فليس عندها اختيار أنها توافق أو لا توافق، يجب عليها أن توافق.

لكن كما ذكرنا هذا ليس عليه دليل يدل عليه، لكن من باب الظن بالمؤمنات أنه لا يُظُن بمؤمنة أنه يخطبها رسول الله ، وترغب عنه عنه يعني لا يُظَن هذا بمؤمنة، تظل المسألة نظرية.

قال: (وَحَرُمَتْ خِطْبَتُهَا) يعني إنه تحرم خطبة امرأة رغب رسول الله ﴿ في الزواج بها حتى ولو لم يخطبها بالفعل، هنا ذكر في خصائص النبي ﴿ أنه لو أظهر ميله لامرأة أو رغبته في الزواج بها، حتى لو لم يخطبها يحرم على غيره أن يتقدم لخطبتها.

فذكروا في هذا قصة حفصة بنت عمر لما تأيمت، يعني: لما استُشهد زوجها خنيس بن حذافة هذا فعرض على عثمان أن يتزوجها فقال: عثمان هذا ليس لي رغبة في الزواج في هذا الوقت، فعرض على أبي بكر هذأ أن يتزوجها، فسكت أبو بكر، قال: فوجدت عليه أكثر مما وجدت على عثمان؛ لأن عثمان رفض رفضًا صريحًا، لكن أبو

### بكر ه ترك الأمر مُعلقًا، يعنى سكت ما قال شيئًا.

ثم بعد ذلك خطبها رسول الله و و تزوجها من فلما تزوجها النبي قال أبو بكر لعمر: لعلك وجدت عليّ حين كلمتني عن حفصة؛ إني سمعت رسول الله ذكرها. ولم أكن لأفشي سر رسول الله ف. فانتظر حتى يرى ماذا يفعل النبي ، النبي ما خطبها، ولكن كأنه ذكرها، يعني أثنى عليها وذكرها بالخير، فكأن أبا بكر فَهِمَ أن النبي وقال ربما تكون له رغبة في الزواج بها، فترك الأمر حتى ينظر ماذا يفعل النبي ، وقال لعمر: لو أن النبي له لم يتقدم لخطبتها لكنت تزوجتها، لكن انتظرت أولًا حتى أنظر ماذا يفعل النبي .

## ٢٨- وَمَنْ لَهَا زَوْجُ: فَحَقًّا وَجَبَا طَلاَقُهَا، كَمَا جَرَى لَّ زَيْنَبَا»

يقول: من خصائص النبي ﴿ أنه إذا رغب في الزواج بامرأة، وكانت متزوجة أنه يجب على زوجها أن يطلقها ليتزوجها النبي ﴿ ويقول: إن هذا جرى لزينب بنت جحش زوجة زيد بن حارثة ﴿ أجمعين، وأن النبي ﴿ رغب في الزواج بها، وأن زيدًا طلقها وتزوجها النبي ﴾ لكن في الحقيقة هذا الكلام غير صحيح.

الصواب: أن زيدًا طلقها؛ لأمر وقع بينهما، وقعت بينهما نُفرة بأمر الله ﴿ زيد ما طلقها من أجل أن يتزوجها النبي ﴿ ، وإنما وقعت بينما نُفرة وعدم توافق بينهما ﴿ وأن زيدًا رغب في تطليقها، وكان يستشير النبي ﴿ في تطليقها.



وزيد بن حارثة كان مولى لرسول الله ، وكان النبي ، تبناه في الجاهلية قبل تحريم التبني.

فاستشار زيد النبي ﴿ فِي تطليق زينب، فكان يقول له: أمسك عليك زوجك واتق الله، فكان النبي ﴿ يشير عليه بأن يُمسِك عليه زوجه وألا يُطلقها، كما هو في كتاب الله تعالى.

الصواب في تفسير الآية: ﴿ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا اللّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النّاسَ وَاللّهُ أَحَقُ الله مَا الله عليه أن النبي عليه أن النبي عليه أن يخشى أنه الزواج بزينب، زوّجه الله منها على من فوق سبع سموات، وأن النبي على كان يخشى أنه لو تزوجها أن يقول الناس: تزوج زوجة ابنه؛ لأنه كان ابنه في الجاهلية بالتبني، ونُسِخ هذا الحُكم.

لكن الله كانت له حِكمة في أن يتزوجها النبي الإبطال هذه العادة، وقالوا هنا: لأن العادة كانت راسخة في المجتمع ومستقرة فيه، فمثل هذه العادات لا يكفي في تغييرها أن تُغيّر بالكلام، فالعادات التي تكون راسخة في المجتمع، ونشأ عليها الصغير، وهرم عليها الكبير، لا يمكن تغييرها فقط بالكلام، تحتاج إلى تغيير عملي وقدوة من الكبراء، يكونون قدوة للناس لتغيير هذه العادات.

فالقصد: أن زيدًا لم يطلقها من أجل أن النبي ، وغب فيها فطلقها زيد، هذا غير صحيح.

الصواب: أنه طلقها لنُفرة وقعت بينهما وعدم توافق، ثم إن النبي ، بعد ذلك لما طُلّقت تزوجها رسول الله .

وأيضًا من سيرته العملية ﴿ ما نُقِل أن النبي ﴿ رغب في امرأة ذات زوج، ما حصل هذا من رسول الله ﴾.

فكما ذكرنا كثير من هذه الخصائص هي اجتهاد ممَّنْ قالها، واستنباط منهم لبعض النصوص، لكن أحيانًا لا يكون عليها دليل صحيح.

## ٢٩- وَفِي وُجُوبِ قَسْمِهِ بَيْنَ الْإِمَا وَبَيْنَ زَوْجَاتٍ لَهُ: خُلْفُ نَمَا

ومن خصائص رسول الله ﴿ أنه يجب عليه أن يقسم بين إمائه وزوجاته، في المبيت فمَنْ كان له أكثر من زوجة فإنه يبيت عند كل واحدة ليلة، وأما الإماء فلا قسم لهن، فالأمة لسيدها أن يعاشرها في أي وقت، يعني ليس لها قسم مع الزوجات.

القسم يكون لليالي بين الزوجات الحرائر، وأما الإماء فليس لهنّ قسم.

يعني النبي ه مثلًا له تسع نسوة فيبيت ليلة عند كل واحدة، ثم يرجع إلى الأولى مرة أخرى، وأما الأمة فيعاشرها ف في أي يوم من الأيام، ليس لها قسم مخصوص، يعنى يوم بحيث أنها تدخل في القسمة، يكون الأيام تُقسم على عشرة أو أكثر.

فيقول: فيه خُلف، أي: خلاف، فبعض العلماء ذكر أن النبي ، كان من خصائصه: أنه يجب عليه أن يقسم بين الإماء وبين الزوجات، لكن ليس هناك أيضًا دليل على هذا.

والذي ورد أن مارية أم إبراهيم كانت أمة النبي ، وجعل لها بيتًا في العوالي، عوالي المدينة، وكانت على بُعد ثلاثة أميال أو أربعة أميال من مسجد الرسول وبيوت أزواجه، يعني بيوت أزواج النبي كانت تحيط بمسجده ، وبيت مارية كان في العوالي، على بُعد ثلاثة أو أربعة أميال، وكان يذهب إليها النبي في بيتها الذي في العوالي، يذهب إليها النبي متى شاء، ويعاشرها في ذلك البيت، لكن ما كان لها

ڣؿٛڿ ٲڣؾڹؖڵڛؙڗۼڶڮٳڣٚڟڵۼؖٳڣؽ ٵڣؿڹڵڛڽڿۼڣڟۣۼؖٷؿ

قسم مع زوجاته.

٣٠ (زَوْجَاتُهُ) كُلُّ مُحَرَّمَاتُ هُنَ لِذِي الإِيْمَانِ: أُمَّهَاتُ
 ٣٠ نِكَاحُهُنَ مَعْ عُقُوقِهِنَّهُ مَعَ الْوُجُوبِ لاحْتِرَامِهِنَهُ
 ٣٠ نِكَاحُهُنَ مَعْ عُقُوقِهِنَهُ
 ٣٠ لَا نَظَرُ وَخَلْوَةً بِهِنَهُ
 وَلاَ بِتَحْرِيْمِ بَنَاتِهِنَهُ

من خصائص النبي ﴿ أَن زوجات النبي ﴿ مُحرمات على المؤمنين، فيحرم على المؤمنين الزواج النبي ﴿ أمهات على المؤمنين الزواج بزوجات النبي ﴾ بعد وفاته ﴿ لأن أزواج النبي ﴾ أمهات للمؤمنين، وهذا ليس مشروعًا في حق الأمة أن يجعل أحد زوجته أُمًا لأحد، هذا خاص برسول الله ﴾.

قال الله ﴿ النَّبِيُّ أُولِيَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمِمٌ وَأَزْوَنَجُهُۥ أُمَّهَا ثُهُمُ ۗ ﴿ الأحزاب:٦] فالنبي ﴿ أُولِي بالمؤمنين مِن أنفسهم، يعني هو ولي للمؤمنين ﴿ وهو أب للمؤمنين ﴿ وهو أب للمؤمنين ﴿ وأزواج النبي ﴾ أمهات لكل مؤمن.

المقصود بكون زوجات النبي ﴿ أمهات للمؤمنين: أي: من جهة أنه يحرم الزواج بهن بعد وفاة رسول الله ﴿ ،كما يحرم على الإنسان أن يتزوج بأمه يحرم عليه أن يتزوج بزوجات رسول الله ﴿ بعد وفاته؛ لقوله ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمُ مَّانَ تُؤَذُواْ رَسُولَ اللهِ وَلَا أَن تَنكِحُواْ أَزُورَ جَهُ مِن بَعْدِهِ عَ أَبدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٣]..

فهذا أحد معاني كونهن أمهات للمؤمنين.

(نِكَاحُهُنَّ مَعْ عُقُوقِهِنَّهُ) يعني: هن أمهات للمؤمنين بمعنى أنه يجب طاعتهن والبر بهن كما تُبر الأم، وكما أنه يحرم على الإنسان أن يعق أمه، وأن يؤذيها بتأفف مثلًا فلو طلبت شيئًا يحرم أن يقول لها: أف، أو أن يؤذيها بكلمة، فكذلك أمهات المؤمنين هن

كالأمهات في أنه يجب البر بهن ويحرم عقوقهن.

(مَعَ الْوُجُوبِ لاحْتِرَامِهِنَّهُ) يعني مع وجوب احترام أمهات المؤمنين، أنها تُحترَم كما يحترم الإنسان أمه من النسب يحترم أم المؤمنين ويذكرها بالخير، ويثني عليها ويستغفر لها، ويصلها بما يصل به أمه.

قال: (لا نَظَرُ وَخَلُوةٌ بِهِنَهُ) لكن هُن لا يأخذن أحكام أمهات النسب في مسألة النظر، فأمك من النسب يباح لك أن تنظر إليها، وأن تبدي الأم زينتها لابنها، يعني أنها لا تحتجب الأم من ابنها، هذا في الأم من النسب، لكن أمهات المؤمنين في هذا يختلفن عن الأمهات من النسب في مسألة النظر.

وكذلك في مسألة الخلوة، فالإنسان يخلو بأمه في بيت واحد، أو حجرة واحدة، يكون الإنسان مع أمه، هذا لا حرج فيه مع أمه من النسب، لكن مع أمهات المؤمنين لا تجوز الخلوة بهن.

(وَلاَ بِتَحْرِيْمِ بَنَاتِهِنَهُ) كذلك أمك من النسب يحرم عليك الزواج ببنتها، لكن أمهات المؤمنين لا يحرم عليك الزواج ببنتها، فمثلًا: علي المؤمنين لا يحرم عليك الزواج ببنتها، فمثلًا: علي المؤمنين، فهؤلاء بنات خديجة، وخديجة هي أم المؤمنين، فعثمان من المؤمنين، وخديجة هي؛ أمه لأنها أم المؤمنين، لكن تزوج بنتها.

فإذًا هُن يشتركن مع الأمهات من النسب في أحكام، ويُخالفن أمهات النسب في أحكام.

أَوْ مَاتَ عَنْهَا، أَوْ تَكُونُ سَبَقَتْ ضُعِّفْن وَ فِي الْعُقُوبَةِ

٣٣-مَنْ دَخَلَتْ عَلَيْهِ، أَوْقَدْ فُورِقَتْ - ٣٣ - مَنْ دَخَلَتْ عَلَيْهِ، أَوْقَدْ فُورِقَتْ - ٣٤



يقول: تحريم أمهات المؤمنين: هذا الحكم ينطبق على مَنْ دخلت عليه - أي: مَنْ دخل بها، وفارقها في حياته، أو مات عنها ، أو (سَبَقَتْ) يعني ماتت وهي في عصمته .

هذا تعريف أمهات المؤمنين؛ لأن بعض النساء عقد عليهن النبي ﴿ وطلقهن قبل الدخول، وهذه وقع فيها اختلاف بين الصحابة، اجتهدوا في امرأة كان النبي ﴿ عقد عليها وطلقها ولم يدخل بها، تزوجت في عهد عمر ﴿ وكان عمر قد همّ أن يعاقب مَنْ تزوجها وتشاور الصحابة في هذا ورأوا أنه إذا عقد على امرأة، ولم يدخل بها أنها لا تكون من أمهات المؤمنين ولا ينطبق عليها قوله ﴿ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزُوبَكُهُ مِن بَعَدِهِ \* فَالوا: المقصود بقوله: ﴿ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزُوبَكُهُ مِن بَعَدِهِ \* الأحزاب: ٣٥] اللائي دخل بهن، لكن التي عقد عليها ولم يدخل بها وطلقها قبل الدخول فهذه لا تكون من أمهات المؤمنين.

وأما مَنْ دخل بها النبي ﴿ وطلقها فقالوا: هذه تكون من أمهات المؤمنين وتأخذ أحكامهن في مسألة حُرمة الزواج بهن ووجوب برهن والإحسان إليهن.

ومن أمهات المؤمنين: مَنْ مات وهن في عصمته، كنّ أزواجًا له إلى لحظة وفاته

كذلك من أمهات المؤمنين: مَنْ سبقنه بالوفاة كخديجة، وزينب رضي الله عنهن ماتتا في حياة النبي في وتوفين في حياته عنه أمهات المؤمنين كنّ أزواجًا للنبي في وتوفين في حياته فهُن من أمهات المؤمنين، وكذلك اللائي بقين إلى لحظة وفاته في وكُنّ على قيد الحياة وتوفي قبلهن، فكل هؤلاء يأخذن أحكام أمهات المؤمنين.

قال: (وَهُنَّ أَفْضَلُ نِسَاءِ الأُمَّةِ) أمهات المؤمنين أفضل نساء هذه الأمة.

٣٥- أَفْضَلُهُ ـنَّ مُطْلَقًا خَدِيْجَةُ وَبَعْدَهَا عَائِشَـةُ الصِّدِيْقَـةُ (وَبَعْدَهَا عَائِشَةُ (وَبَعْدَهَا عَائِشَةُ (وَبَعْدَهَا عَائِشَةُ الصِّدِيْقَةُ) رضى الله عنهن وأرضاهن.

وفي مسألة المفاضلة بين خديجة وعائشة المفاضلة بين خديجة وعائشة المفاضلة بين خديجة طائل تحته؛ لأن الجميع متفِق على فضلهما وكونهما الفضل أزواجه الله خديجة وعائشة الله ثم سائر أزواجه الله بعد ذلك في الفضل.

طبعًا الذين قالوا بتفضيل خديجة على عائشة هو قالوا: لأن النبي قال: «أفضل نساء أهل الجنة: خديجة، وفاطمة، ومريم، وآسية» مريم بنت عمران، وآسية بنت مزاحم وهي امرأة فرعون، وهذا الحديث رواه الإمام أحمد وصححه الشيخ الألباني رحمه الله تعالى.

وأما الذين فضّلوا عائشة ، فلقول النبي الله النبي النساء كفضل النساء كفضل الثريد على سائر الطعام»، فهذا فضل عائشة الشريد على سائر الطعام»، فهذا فضل عائشة الله على النساء، فهذا أخذوا منه فضل



عائشة، ولأنها كانت أحب الناس إلى رسول الله ١٠٠٠.

أما المفاضلة بينهما وبين مريم عليها السلام: فأكثر العلماء على تفضيل مريم عليهما، يعني الكلام عن المفاضلة في فضلهما على نساء هذه الأمة، وعلى النساء عمومًا سوى مريم عليها السلام.

ولهذا لما روى أبو هريرة هي عن النبي في أنه قال: «خير نساء ركبن الإبل نساء قريش، قال أبو هريرة قال: وما ركبت مريم بنت عمران بعيرًا قط. فهذا لا يعني تفضيلهن على مريم؛ لأن النبي في قال: «خير نساء ركبن الإبل» فهذا لا يفيد أنهن أفضل من نساء لم يركبن الإبل كمريم، وإنما تفضيلهن على نساء ركبن الإبل.

هذا طبعًا من ضمن ما يستدل مَنْ يرى فضل خديجة على عائشة ، طبعًا لهم أدلة، منها: سبُقها في الإسلام، وبذُلها وتضحيتها في سبيل الله، ومنها: أن النبي الله لما كان يُكرِم صاحبات خديجة ويُحسن إليهن. تقول عائشة . «ما غرت من امرأة - يعني من أزواج رسول الله ، ما غرت من خديجة وما اجتمعت معها قط» يعني ما اجتمعت معها، ولكن كانت تغار منها من كثرة ذِكْر النبي الله الها وثنائها عليها.

فقالت يومًا للنبي ﴿: كانت عجوزًا أبدلك الله خيرًا منها، فقال ﴿: «لا والله ما أبدلني الله خيرًا منها، لقد صدقتني حين كذبني الناس، وآمنت بي حين كفر بي الناس، وواستني بنفسها ومالها، ورزقني الله منها الولد» قالت: فما ذكرت خديجة بعدها، يعنى ما ذكرتها بعدها قط بشيء رضى الله عنهن وأرضاهن.

فهذا أيضًا مما استُدل به على تفضيل خديجة ٨٠٠

وأما عائشة ، فمما استُدل به على تفضيلها: ما كانت عليه من الفقه والعلم وأنها أعلم نساء الأمة وأفقه نساء الأمة، وما وُعِد به العلماء من رفعة الدرجات. إلى آخره.

و على كل حال؛ هما خير أزواج رسول الله ، وسيدات نساء العالمين رضي الله عنهن وأرضاهن.

فابن عباس الله عنهن الله عنهن فابن عباس الله عنهن أنبينا الله عنهن وأرضاهن جميعًا.

وهن أفضل نساء أهل الجنة، وكونهن أفضل نساء أهل الجنة أيضًا هذا يناسب أن يزوجهن الله تعالى بأفضل أهلها، وهو رسول الله .

ونساؤه ﷺ بعد خديجة وعائشة متساويات في الفضل.

اءِ خَيْرُ الْخَلاَئِقِ بِلاَ مِرَاءِ مَاءِ مَعْصُومَةٌ مِنَ الضَّلاَلِ بِعِصَمْ مَعْصُومَةٌ مِنَ الضَّلاَلِ بِعِصَمْ

٣٦- وَأَنَّهُ خَاتَهُ الْانبِياءِ
 ٣٧- أُمَّتُهُ فِي النَّاسِ أَفْضَلُ الأُمَمْ



العصم: جمع عِصمة، وهي: الحفظ.

من خصائص النبي الله : أنه خاتم الأنبياء، فلا نبي بعده الله وهذه خصيصة له، فكل نبي قبله: بعده نبي، إلا نبينا محمد الله فهو النبي الخاتم الذي ليس بعده نبي.

وقال الله ﴿ فِي كتابه الكريم: ﴿ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّ مَنَ ۗ ﴾ [الأحزاب: ١٠] وفي القراءة الأخرى: وخَاتِمَ النبيين.

فالنبي ﴿ هو خاتَم الأنبياء، وقال ﴿ لعلي: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى، غير أنه لا نبي بعدي " يعني هو وزير لرسول الله ﴿ ، وخليفةٌ استخلفه على المدينة، النبي ﴿ استخلف عليًا على المدينة في إحدى غزواته ﴿ كما استخلف غيره، فليس علي هو الوحيد الذي استخلفه الرسول ﴿ ، استخلفه واستخلف غيره، لكن في إحدى الغزوات استخلف النبي ﴿ عليًا على المدينة وقال: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى " لأن موسى قال لهارون: ﴿ ٱخْلُفَنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنْبِعُ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢] فهو مثله في هذه الحيثية.

«غير أنه لا نبي بعدي» لكنه ليس مثل هارون أنه نبي بعد موسى ك.

وقد أخبر النبي ﴿ أنه سيأتي بعده كذابون ثلاثون، كلُّ يزعم أنه نبي، وأنه لا نبي بعده، وهؤ لاء الكذابون الثلاثون هم رؤوس أدعياء النبوة الذين جاءوا بعد النبي ﴿ ، عددهم أكبر من ثلاثين، لكن منهم ثلاثون افتتن الناس بهم وكان لهم أتباع وشوكة، وبعضهم افتتن به خلق كثير.

وأما كون عيسى هي ينزل في آخر الزمان كما أخبر النبي هي، فإنه ينزل في آخر الزمان حاكمًا بشريعة محمد هي فعيسى هي إذا نزل في آخر الزمان ينزل حكمًا عدلًا، يحكم بكتاب الله هي وبسُنة محمد هي فعندما ينزل لا يكون نبيًّا بعد محمد هي وإنما في هذه

الحالة ينزل كحاكم بشريعة محمد على.

قال: (خَيْرُ الْخَلاَئِقِ بِلاَ مِرَاءِ) النبي ، هو خير الخلائق بلا مراء- يعني: بلا شك-فهو أفضل الخلق ،

وقال ﷺ: «أنا سيد ولد آدم، ولا فخر»، وقالوا: معنى (ولا فخر) يعني لا أقول هذا تفاخرًا، وإنما تبليغًا لما كلفه الله ﷺ أن يبلغه، لتعلم الأمة هذه المعلومة التي لا سبيل للأمة أن تعلمها إلا من قبكه ﷺ.

وأصحاب عيسى ﴿ (الحواريون) قالوا لعيسى ﴿ : ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ ﴾ [المائدة: ١١٢].. الحواريون وكانوا اثني عشر رجلًا، وهم خيرة أصحاب عيسى ﴿ سألوه هذا السؤال قالوا: ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآيِدَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءُ قَالَ ٱتَّقُوا ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ١١٢]

﴿ قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَيِنَ قُلُوبُ اوَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّيْهِدِينَ ﴾ [المائدة:١١٣] يعني هم عللوا أنهم يريدون آية وعلامة.



لكن القصد: أن هذا يبين أن أصحاب محمد ، هم خير الأصحاب، وأمته ، هم أفضل الأمم.

(مَعْصُومَةٌ مِنَ الضَّلاَلِ بِعِصَمْ) والعصم: جمع عصمة، وهي: الحفظ؛ وذلك أن النبي الله قال: «لا تجتمع على ضلالة» فأمة النبي الله تجتمع على ضلالة.

## ٣٨-أَصْحَابُهُ خَيْرُ الْقُرُونِ فِي الْمَلاَ كِتَابُـهُ الْمَحْفُـوظُ أَنْ يُبَـدَّلاَ

أصحاب النبي ، خير القرون في الملا- والملا: هم أشراف الناس- فأصحابه خير القرون، النبي ، قال: «خير أمتي قرني، ثم الذين يلونهم».

فأمته خير الأمم هذه خصيصة، وأصحابه خير الأصحاب هذه خصيصة أخرى، وأصحابهم خير القرون بعد قرن الصحابة، ثم القرن الذين بعدهم هم خير القرون بعد قرن الصحابة، ثم القرن الثالث، والقرن: مائة عام، أو هو الجيل من الناس.

فالقرن الذي كان فيه النبي ﷺ هو خير القرون، ثم القرن الذي يليه، ثم القرن الذي يليه، ثم القرن الذي يليه، إلى عام ثلاثمائة من الهجرة النبوية، فاختار الله ﷺ له أفضل القرون، واختار

لأصحابه أن يعيشوا في أفضل القرون.

(كِتَابُهُ الْمَحْفُوطُ أَنْ يُبَدَّلاً) يعني أيضًا مما فضّل الله ﴿ به محمدًا ﴿ أَنْ الله ﴾ اختاره ليُنزل عليه أفضل الكتب وخير الكتب.

والكتب التي أنزلها على كلها كلام الله على الكن فيه تفاضل بين السور، فالنبي وصف بين السور، فالقرآن كله كلام الله الكن فيه تفاضل بين سوره، فالنبي وصف سورة الفاتحة بأنها أعظم سورة أو أفضل سورة في القرآن، ووصف آية الكرسي بأنها أعظم آية في القرآن، وسورة في القرآن، فإذًا هناك تفاضل أعظم آية في القرآن، فإذًا هناك تفاضل بين سور القرآن مع اشتراكها كلها في الفضل، لكن بعضها أفضل من بعض، فكذلك كتب الله التي أنزلها بعضها أفضل من بعض، وأفضل الكتب التي أنزلها الله هو القرآن الكريم، فاختار الله -تعالى - له محمدًا في فأنزل عليه أفضل الكتب، وجعل الكتاب الذي أنزله عليه محفوظً من التبديل، فهذا من خصائصه: أن الله في اختصه بأفضل الكتب، واختصه بكتاب محفوظ من التبديل والتغيير؛ حيث قال في: ﴿ إِنَّا بِأَفْضِل الكتب، واختصه بكتاب محفوظ من التبديل والتغيير؛ حيث قال في: ﴿ إِنَّا بِنَمَا الكتب، واختصه بكتاب محفوظ من التبديل والتغيير؛ حيث قال في: ﴿ إِنَّا فَضِلَ التحريف.

# ٣٩- (شِرْعَتُهُ) قَدْ أُبِّدَتْ وَنَسَخَتْ كُلَّ الشَّرَائِعِ الَّـتِي قَبْلُ خَلَتْ

شرعة النبي ﴿ (قَدْ أُبِّدَتْ وَنَسَخَتْ كُلَّ الشَّرَائِعِ الَّتِي) خلت من قبل، يعني: مضت من قبل؛ فهذا أيضًا من خصائص نبينا ﴿ فشريعته نسخت كل الشرائع قبله، والنسخ : هو الإزالة، فالنسخ هنا بمعنى إزالة حُكم الشرائع السابقة.

فشريعة محمد الله نسخت كل الشرائع السابقة، وأُبِّدت يعني: بقيت شريعة أبدية إلى أن تقوم الساعة.



وأخذ الله الله الميثاق على الأنبياء السابقين أنهم لو أدركوا محمدًا الله أن يتبعوه ويعملوا بشريعته، فقال الله الوكان موسى حيًّا ما وسعه إلا أن يتبعني»، ولذلك فإن عيسى الله عندما ينزل في آخر الزمان سيتبع محمدًا الله ويكون من العاملين بشريعة محمد الله .

#### ٤٠- وَالأَرْضُ مَسْجِدٌ لَهُ طَهُـورُ وَالرُّعْـبُ شَـهْرًا نَـصْرَهُ يَسِـيْرُ

فجُعلت له الأرض مسجدًا وطهورًا، وهذا في قوله ﷺ: «أُعطيت خمسًا لم يُعطَهن نبي قبلي» فذكر من هذه الخمس قال: «وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فعنده مسجده وعنده طهوره».

الطهور: هو ما يُتطهّر به، بمعنى إباحة التيمم بتراب الأرض.

فكان الأنبياء قبل النبي في يصلون في البِيَع والصوامع، والأماكن التي خُصصت للصلاة، ولم يكن مأذونًا لهم أن يصلوا في أي مكان، بخلاف أمة محمد في فقد جُعلت لهم الأرض مسجدًا وطهورًا، في أي مكان يصلي المسلم طالما كان المكان طاهرًا إلا ما ورد تفصيله في كتب الفقه من الأماكن. مثل: أماكن الخلاء، والمقابر، ونحوها.

والطُّهور: هو ما يُتطهر به، والمراد: التيمم، يعني إذا لم يجدماءً يضرب بيديه الأرض ضربة واحدة، ثم ينفض ما عليها من التراب، ويمسح وجهه وكفيه إلى الرسغين.

كذلك يقول (أنصرت بالرعب مسيرة شهر) من الخمس التي اختُص بها النبي في حديث جابر الله النبي الأصرت بالرعب مسيرة شهر بمعنى أنه اله الذا عزم على قتال عدو، فلو كان بينه وبينهم مسافة شهر يدبّ الرعب في قلوب أعداء النبي بمجرد أن يرغب في قتال عدو من أعدائه فينصره الله الله على عدوه بالرعب الذي يلقيه في قلب عدوه، حتى لو كانت المسافة بينه وبين عدوه مسيرة شهر.

وقالوا: لم يكن أصلًا هناك عدو للنبي ١١٠ أبعد من شهر في جميع الاتجاهات.

وسيأتينا إن شاء الله في غزوات النبي الله كيف أن أعداءه كانوا يتهيبون قتاله الله كثرة عددهم وعتادهم، لكن يتهيبون قتال النبي الله ويذهبون مترددين، ويراجعون أمرهم مرات كثيرة للرجوع، وعدم مواصلة القتال لما يلقيه الله الله في قلوبهم من الرعب.

#### ٤١- سَـيَّدُ أَوْلاَدِ أَبِيْنَا «آدَمَا» قَـدْ حَلَّلَ اللهُ لَهُ الْغَنَائِمَا

فمن خصائصه ﴿: أنه سيد ولد آدم وقال ﴿: «أنا صاحب لواء الحمد يوم القيامة، آدم فمَنْ دونه تحت لواء أدم فمَنْ دونه أي: آدم وجميع الأنبياء يسيرون تحت لواء النبي ﴿.

فالمسألة السابقة التي هي مسألة الخصيصة السابقة وهي فضل النبي هي على الخلائق يعني على المخلوقات عمومًا، وهنا فضله على ولد آدم، يعني على البشر خصوصًا.

أما المسألة الأولى: التي هي فضل النبي ها على الخلائق عمومًا فهذه قال بها بعض الصحابة وبعض التابعين في مسألة المفاضلة بين النبي ها، وبين الملائكة أو جبريل وميكائيل، فبعض الصحابة قال: ما خلق الله خلقًا أكرم عليه من محمد، قالوا: ولا جبريل ولا ميكائيل؟، قال: ولا جبريل ولا ميكائيل، هذا مروي عن عبد الله بن سلام الصحابي ها، وعن بعض التابعين، يعني أن النبي ها أفضل من جميع المخلوقات بما في ذلك جبريل وميكائيل عليهم السلام.

وهناك نقاش في مسألة المفاضلة بين الملائكة والصالحين من البشر عمومًا، وهنا يذكر فضل النبي الله على ولد آدم خصوصًا.



#### (قَدْ حَلَّلَ اللهُ لَهُ الْغَنَائِمَا).

من خصائصه عن أن الله الله الله الله الله الله الله ولأمته، طبعًا بعض هذه الخصائص كما ذكرنا بعضها للنبي الله فقط، وبعضها له ولأمته، وبعض الخصائص شاركه فيها بعض الأنبياء، الخصائص أنواع:

منها: ما اختص الله به الأنبياء دون غيرهم من البشر.

ومنها: ما اختص الله به محمدًا وأمته دون غيرهم من الأمم.

ومنها: ما اختص الله به محمدًا ، ون غيره، لا من الأنبياء ولا من الناس.

فمثلًا: جَعْلُ له الأرض مسجدًا وطهورًا هذا له ولأمته في والنصر بالرعب كذلك قالوا: له ولأمته في يعني مَنْ كان سائرًا على هذي النبي في وعلى سُنته وعاملًا بشرعه متبعًا لسُنته فإن الله في أيضًا يلقي الرعب في قلوب أعدائه منه حتى لو كان قليل العدد والعُدة.

كذلك مسألة إباحة الغنائم فهذه له ﴿ ولأمته، ولم تحل الغنائم لأحد قبل النبي ، ولكن كانوا إذا حاربوا الأعداء وغنموا منهم يجمعون الغنائم فتأتي نار فتحرقها، إلا إذا كان فيها غلول، إذا كان أحد غلّ شيئًا من الغنائم (أخذه منها) فلا تأتي النار لإحراقها فيعلمون أن أحدًا غلّ (أخذ) من هذه الغنائم شيئًا ولم تؤدّ كاملة، فكانوا يفتشونهم، كما وردت بذلك أحاديث تدل على هذا.

أما نبينا ﷺ وأُمته فأحلَّ الله ﷺ لهم الغنائم التي يغنموها من أعدائهم في القتال.

مَقَامَـهُ الْمَحْمُـودَ حَـتَّى رَضِيَا يُحْجِـمُ عَنْهَا كُلُّ مَـنْ لَهَا أُتِيْ

٤٢- أُرْسِلَ لِلنَّاسِ جَمِيْعًا، أُعْطِيَا

28- وَخُصَّ بِالشَّفَاعَةِ الْعُظْمَى: الَّتِي

فالنبي الله أرسل للناس جميعًا، وكان الأنبياء قبله يُرسَلون إلى أقوامهم خاصة، فالنبي الله قال: «بُعثت للناس كافة، وكان الأنبياء قبلي يُبعَثون إلى أقوامهم خاصة»، وفي الحديث الآخر قال: «وبُعثت إلى كل أحمر وأسود»؛ فالنبي الله بُعث للخلق جميعًا .

ليست رسالته خاصةً بالعرب، ولا خاصة بقوم دون قوم كما كانت رسالات الأنبياء السابقين -صلوات الله وسلامه عليهم- وإنما رسالته إلى الناس كافة، وفي كتاب الله ها يدل على ذلك: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَكُ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ ﴾ [الأنبياء:١٠٧].

وقال تعالى: ﴿ كَأَفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾[سبأ:٢٨]..

فالله ﷺ أرسله كافةً للناس بشيرًا ونذيرًا ﷺ.

ويدل على هذا أنه بعث كتبًا يدعو كسرى ملك الفرس وقومه إلى الإسلام، ويدعو هرقل قيصر الروم وقومه إلى الإسلام، ويدعو المقوقس ملك القبط إلى الإسلام، ويدعو النجاشي ملك الحبشة إلى الإسلام، وغيرهم، فكان النبي يدعوهم إلى الإسلام، ودعا اليهود من بني إسرائيل إلى الإسلام، ودل هذا على أن دعوته الله للناس جميعًا.

وكذلك من خصائصه على: أن الله الله عطاه المقام المحمود.

والتفسير المشهور للمقام المحمود: أنه الشفاعة العظمى في فصْل القضاء، وهي شفاعة للناس جميعًا، وذلك أن الناس يطول وقوفهم ينتظرون أن يقضي الله الله يلينهم، فيقول فيطول وقوفهم وانتظارهم ويُلجمهم العرق، وتدنو الشمس من رؤوسهم، فيقول بعضهم لبعض: تعالوا نستشفع بالنبيين إلى ربنا الله حتى يقضي بيننا.



فيذهبون إلى آدم ، ويقولون: يا آدم أنت أول البشر خلقك الله بيده، وأسجد لك ملائكته اشفع لنا عند ربك، فيقول: لست لها اذهبوا إلى نوح، ويقول ، نفسي نفسي، لست لها، اذهبوا إلى نوح، إني عصيت ربي وأكلت من الشجرة.

فيذهبون إلى نوح ه ويقولون: يا نوح أنت أول رسول أرسله الله إلى أهل الأرض، وسماك الله عبدًا شكورًا اشفع لنا عند ربك، فيقول: إني سألت ربي ما ليس لي به علم، نفسي نفسي، لست لها، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى إبراهيم.

فيذهبون إلى إبراهيم ها فيقولون: يا إبراهيم، أنت خليل الله اشفع لنا عند ربك، فيقول: لست لها، إني كذبت ثلاث كذبات، نفسي نفسي، اذهبوا إلى غيري، اذهبوا إلى موسى.

فيذهبون إلى محمد ﴿ فيقول ﴿ يقولون له: اشفع لنا عند ربك، فيقول ﴿ أنا لها، أنا لها، ويخر ساجدًا تحت العرش، ويُلهمه الله ﴿ محامد وتسابيح يحمده بها، ثم يقول الله ﴾ له: ارفع رأسك، وسل تُعط، واشفع تُشفّع.

فيشفع ﷺ في فصل القضاء، فيُشفعه الله ﴿ ويقبل الله -تعالى شفاعته- ويشفع ﴾.

فقيل: المقام المحمود هو الشفاعة العظمى؛ لأن الله الله المحمود في كتابه الكريم: ﴿عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَّحْمُودًا ﴾[الإسراء:٧٩].

وجاء عن بعض السلف أن المقام المحمود: أن رسول الله ﴿ يوم القيامة يكون بين الجبار وبين جبريل، فيغبطه بمقامه ذلك أهل الجمع، أي: يكون النبي ﴿ أقرب إلى الله تعالى من جبريل ﴿ فيغبطه بذلك أهل الجمع.

وجاء في تفسير مجاهد بن جبر التابعي -رحمه الله - أنه قال: المقام المحمود أن يُجلسه الله هي معه على عرشه، أن الله في يُجلِس نبيّه الله على عرشه في فيكون هذا هو المقام المحمود.

والله الله عليه ويغبطه عليه ويغبطه عليه ويغبطه عليه ويغبطه عليه ويغبطه عليه الناس يوم القيامة.

فإذا كان المقام المحمود هو نفس الشفاعة العظمى كما هو في تفسير جمهور العلماء، فتكون خصيصة واحدة، وإذا كان المقام المحمود شيئًا غيره فتكونان خصيصتين من خصائص النبي .

هذه الشفاعة العظمي.

(الَّتِي يُحْجِمُ عَنْهَا كُلُّ مَنْ لَهَا أُتِيْ) يقول عن الشفاعة العظمى: أنه يُحجم عنها كل مَنْ لها أُتِي يعني كل الأنبياء الذين يذهب الناس إليهم يطلبون منهم الشفاعة يُحجمون عنها.

# ٤٤- أَوَّلُ مَنْ تَنْشَـقُ عَنْهُ الأَرْضُ وَلاَ يَنَامُ قَلْبُهُ بَلْ غَمْضُ

من خصائصه عنه أوّل مَنْ تنشق عنه الأرض يوم القيامة، فعندما ينفخ إسرافيل

ڣؿڿ ٲڣؾؖڹڷڛٚٷڿڮٳڣڟڵۼٳڎؽ ٵؙڣؾڹڷڛڽڿۼؖڣڟؚڵۼٳڎؽ

الله نفخة البعث، إسرافيل الملك الكريم الله ينفخ نفختين: نفخة الصعق: يصعق مَنْ في السموات ومَنْ في الأرض إلا مَنْ شاء الله، ثم ينفخ نفخة البعث: ﴿ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ لَي السموات ومَنْ في الأرض عن الناس ويخرجون من قبورهم، فيكون نبينا الله أول مَنْ تنشق عنه الأرض.

وقد أخبر عن نفسه: «أنه أوّل مَنْ تنشق عنه الأرض يوم القيامة» قال: « فإذا موسى قائم باطش بقائمة من قوائم العرش» البطش: هو الإمساك، ممسك بقائمة من قوائم عرش الله في فيقول نبينا عنه: «فلا أدري أفاق قبلي أم جوزي بصعقة الطور» والحديث في صحيح البخاري.

طبعًا في تفسير (إلا مَنْ شاء الله) هناك أقوال:

قيل: هي أرواح الأنبياء، وفي أرواح المؤمنين بصفة عامة، والحور العين، والولدان المخلدون كل هؤلاء أحياء الآن، فهل هؤلاء يصعقون أو لا يصعقون؟ الله الله علم.

كذلك قيل: جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، وملك الموت، وقيل: موسى هي هو الذي شاء الله هي أنه لا يصعق.

طبعًا الأنبياء أموات في قبورهم، لكن إذا قيل: إنهم يصعقون، فمعناه: تصعق أرواحهم التي هي الآن على قيد الحياة. والله الله الله الكريمة: ﴿ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ ٱللَّهُ اللهِ الزمر: ٢٨].

فالقصد: أن نبينا ، يكون أول مَنْ تنشق عنه الأرض يوم القيامة.

ومن خصائصه ﷺ: أنه (لآيَنَامُ قَلْبُهُ بَلْ غَمْضُ) أي: غمض العينين، تُغمَض عيناه، ومن خصائصه هذا هذا ﴿ إنما تنام عيناه، ولكن لا ينام قلبه ﷺ فقال ﴿ إنما تنام عيناي ولا ينام قلبي الكان هذا

من خصائصه على.

# ٥٥- أَوَّلُ مَنْ يَقُومُ لِلشَّفَاعَةِ أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بَابَ الْجَنَّةِ

فيكون نبينا هي أوّل شافع وأول مشفّع، أول مَنْ يشفع وأول مَنْ تُقبَل شفاعته هي.

(أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بَابَ الْجَنَةِ) من خصائصه ﴿ : أنه أول مَنْ يقرع باب الجنة، وذلك كما ورد في الأحاديث أن أول زمرة يدخلون الجنة فقراء المهاجرين، أول مَنْ يدخل الجنة فقراء المهاجرين، فهؤلاء لاحساب عليهم؛ لأن المؤمنين منهم: مَنْ يدخل الجنة بغير حساب و لا عذاب، ومنهم مَنْ يدخل الجنة بحساب، ولكن بغير عذاب، ومنهم مَنْ يدخل الجنة؛ ثلاثة أنواع: بغير حساب و لا عذاب، وبحساب بغير عذاب، وبحساب وعذاب؛ فالناس ثلاث فئات.

فممَّنْ يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب: فقراء المهاجرين، ويكونون أول مَنْ يدخل الجنة، فيذهبون يستفتحون باب الجنة، والناس في أرض المحشر ينتظرون الحساب، فيقول لهم خزنة الجنة: أوقد حوسبتم؟!، يتعجبون من سرعة وصولهم، والناس لا يزالون ينتظرون الحساب، وهؤلاء جاؤوا إلى باب الجنة يستفتحون، فيقول خزنتها: أوقد حوسبتم؟!، فيقولون: وعلى أي شيء نُحاسَب، إنما كانت سيوفنا على عواتقنا نقاتل في سبيل الله حتى قُتلنا، فيقول لهم خزنة الجنة: أُمرنا ألا نفتح لأحد قبل محمد هو فيذهبون ويُخبرون النبي في أنهم ينتظرونه لفتح باب الجنة، فيأتي النبي محمد هو فيذهبون ويُخبرون النبي في أنهم ينتظرونه لفتح باب الجنة، فيأتي النبي



فيأتي النبي ﴿ قال: «فآخذ بحلقة الباب فأقعقعها » يأخذ النبي ﴿ حلقة الباب ويُقعقِع حلقة الباب ويُقعقِع حلقة الباب، فيقولون: مَنْ ؟ فيقول: محمد ﴿ فيقولون له: أُمرنا ألا نفتح لأحد قبلك، فيفتحون الباب، ويكون ﴿ أُول مَنْ يدخل الجنة ﴿ .

فيكون ﷺ أول مَنْ يقرع باب الجنة وأول مَنْ يُفتَح له وأول مَنْ يدخل الجنة ﷺ.

## ٤٦- أَكْثَرُ الْانْبِياءِ حَقَّا تَبَعًا يَـرَى وَرَاءَهُ كَقُـدَّامٍ مَعًا

من خصائصه ﴿: أنه أكثر الأنبياء تبعًا، أكثر الأنبياء أتباعًا ﴿ ولذلك ورد في أحاديث الإسراء في الصحيحين وغيرهما، وفي بعض روايات حديث الإسراء: أن النبي عندما صعد ﴿ وجاوز السماء السادسة التي فيها موسى ﴿ وصعد إلى لقاء ربه بكى موسى ﴿ فقالوا: ما يُبكيك؟ قال: غلام بُعث بعدي يدخل الجنة من أُمته أكثر ممّن يدخل من أمتي.

فقالوا: هذا محمول على التنافس في الخير، يعني هذا باب من أبواب الخير وهو يغبط نبيّنا على كثرة الأتباع المؤمنين زيادة في الأجر؛ لأن النبي له مثل أجور مَنْ تبعه من أمته لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا، فهو يغبط نبينا على كثرة ما له من الأجور؛ لكثرة أتباعه.

والنبي ﴿ ذكر أنه قال: يأتي النبي ومعه الرهط. النبي ﴿ عُرِض عليه الأنبياء وأممهم فرأى النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل، والنبي معه الرجلان، والنبي وليس معه أحد، كل نبي ومعه أتباعه، فبعض الأنبياء ليس معه أحد، وبعضهم معه رجل، ومعه رجلان، ومعه الرهط يعني: العدد القليل من الناس دون العشرة.

ثم عُرض عليه سواد عظيم فقال: «هذه أمتى؟» فسأل النبي ، قال: «قلت: هذه

أمتي؟» فقيل له على: إنهم ليسوا أمتك، إنهم موسى وقومه، ولكن انظر إلى الأفق، فنظر إلى الأفق فنظر الله الأفق الآخر قال: « فإذا سواد أعظم منه، فقيل له: هذه أمتك»، فهذا معناه أن أُمة موسى هوسى هو أكثر الأمم عددًا بعد أمة نبينا هحتى إن النبي الله لما رأى أمة موسى حسبهم أمته؛ لكثرة عددهم، ولكن قيل له: انظر إلى الأفق، فنظر فإذا سواد، والسواد: الناس الكثيرون الذين يُروَن من بعيد حيث لا تبدو تفاصيل ملامحهم، لكن تبدو أشخاصهم من بعيد.

فأمته ﴿ أكثر الأمم عددًا، وجاء في أحاديث عن النبي ﴿ أنه قال عن أمته: «أهل الجنة مائة وعشرون صفًّا: ثمانون صفًّا من هذه الأمة، وأربعون من سائر الأمم»، وأخبر ﴿ أَن أَمته ثلثا أهل الجنة؛ لأن نسبة ثمانين إلى الـ ١٢٠ نسبة الثلثين.

كان جالسًا مع أصحابه فقال: «أما ترضون أن تكونوا ربع أهل الجنة؟» فقالوا: الله أكبر، فقال: «أما ترضون أن تكونوا ثلث أهل الجنة؟» قالوا: الله أكبر، قالوا: الله أكبر، قالوا: الله أكبر، قال: «أترضون أن تكونوا ثلثي أهل الجنة؟» قالوا: الله أكبر، قال: «أترضون أن تكونوا ثلثي أهل الجنة؟» قالوا: الله أكبر، قال: «إني لأرجو أن تكون أمتي ثلثي أهل الجنة».

كذلك من خصائصه الله يرى وراءه كما يرى أمامه، وبعض العلماء قالوا: هذا خاص بالصلاة كما ورد في الحديث، وبعضهم قال: هو في الصلاة وغيرها، والله الله علم.

فالنبي ﴿ عندماكان يصلي كان يرى مَنْ وراءه ﴿ يعني: يصورهم الله ﴿ له ويُطلعه عليهم، والله ﴾ على كل شيء قدير. فالآن مثلًا: توجد شاشات و(كاميرات) مراقبة وأشياء وصل إليها الناس، فالله ﴿ بقدرته كان يُطلِع النبي ﴿ على مَنْ يصلون خلفه، فيكون عالمًا بهم ﴿ فقال لهم ﴾: (إني أراكم من وراء ظهري) كان يسوي الصفوف



## ٤٧- آتَاهُ رَبُّهُ جَوَامِعَ الْكَلِمْ قَرِيْنُهُ أَسْلَمَ، فَهْ وَقَدْ سَلِمْ

آتاه ربه جوامع الكلم فقال: «أُعطيت خمسًا لم يُعطَهن نبي قبلي» وذكر منها: «وأُعطيت جوامع الكلم»، وفي رواية قال: «واختُصِر لي الكلام اختصارًا» فقالوا: المقصود بهذا أنه يجمع المعاني الكثيرة في الألفاظ القليلة، فكان عجمع المعاني الكثيرة في الألفاظ القليلة؛ فأحاديثه في قليلة المبنى كثيرة المعنى، فتجد كلمات النبي كلمات وجيزة لكنها مشتملة على معاني كثيرة عظيمة.

وبعض شراح الحديث قالوا: منه القرآن الكريم، فالقرآن الكريم كله هو من جوامع الكلم التي أُعطيها النبي الإضافة إلى كون سُنته المشرفة أيضًا هي من جوامع الكلم، واختُصر له الكلام الله الكلام

(قَرِيْنُهُ أَسْلَمَ، فَهُوَ قَدْ سَلِمْ) قرينه: أي: الشيطان الذي معه السلم، فسلم النبي الله من أذاه ومن وسوسته، فالنبي الخبر أن كل إنسان قد وُكِّل به قرين من الجن يأمره بالشر ويوسوس له، فقالوا: حتى أنت يا رسول الله؟ قال: «حتى أنا إلا أن الله أعانني عليه فأسلم، فلا يأمرني إلا بخير» في بعض الروايات.

في رواية: «فأسلم» فبعض الشراح قالوا: فأسلم، وبعضهم ضبطها: فأسلم، فإذا قلنا: (فأسلم) فهي فعل ماض يعني أسلم القرين وصار مسلمًا، والرواية الأخرى (فأسلم) فهي فعل مضارع يعنى فأسلم أنا من أذاه.

لكن الرواية التي فيها (فأسلمَ فلا يأمرني إلا بخير) يعني تُرجَّح أن يكون المقصود أنه صار مسلمًا؛ لأنه لو كانت مسألة يسلم من أذاه لكان لا يأمره بشيء أو على الأقل يسكت، لكن لا يأمر إلا بخير هذا يُرجِّح التفسير بأنه أسلم يعني صار مسلمًا.

## ٨٥- (صُفُوفُـهُ) وَالأُمَّةِ الْمُبَارَكَةْ كَصَفِّ عِنْـدَ رَبِّهَـا الْمَلاَئِكَةْ

مما اختصه الله به: أن جعل صفة صلاة أمته أنهم يصلون صفوفًا كما تصف الملائكة عند الله في وصَفُ الملائكة عند الله جاء ذِكْره في قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلائكة عند الله عند الله في وصَفَّ الملائكة عند والمُملكُ صَفَّا صَفَّا صَفَّا الملائكة عند ربها، يتمون الصفوف ويُسدون الفُرج، ويتمون الصف الأول فالأول» فهكذا الملائكة تصُفّ عند ربها، يسدون الفُرج ويُتمون الصف الأول فالأول، فهكذا أمة النبي في الصلاة.

وقوله: ((صُفُوفُهُ) وَالأُمَّةِ الْمُبَارَكَةُ) يعني: وصفوف الأمة المباركة.

# ٤٩- وَلاَ يَحِلُّ الرَّفْعُ فَوْقَ صَوْتِهِ وَلاَ يُنَادَى بِاسْمِهِ، بَلْ نَعْتِهِ



وكان أصحاب النبي ، يطرقون بابه بالأظافير، يقرعون بابه ، الأظافير؛ حتى لا يرفعوا صوتهم في نداء رسول الله .

وكان أحد الصحابة جهوري الصوت، وهو ثابت بن قيس بن شماس هذه وكان يُلقّب به (خطيب رسول الله) كان النبي هؤ إذا قدم الوفود يقوم خطيبهم فيخطب، يفتخر بقبيلته، ويذكر مناقبهم، وكان النبي هؤ يأمر ثابت بن قيس يقوم فيخطب يفتخر بالإسلام ويذكر مكارم الإسلام، فيقول: أجبهم يا ثابت هذ.

فثابت بن قيس بن شماس الله كان جهوري الصوت، كان صوته عاليًا فلما نزلت الآيات الكريمة ﴿ وَلَا بَحَهَ رُواْ لَهُ, بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا الآيات الكريمة ﴿ وَلَا بَحَهُ مُرُواْ لَهُ, بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا لَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

هو كان يرفع صوته قبل أن تنزل الآية الكريمة؛ لأنه بطبعه جهوري الصوت، فكان يرفع صوته في محادثة رسول الله ﴿ وفي ندائه، لكن لما نزلت الآية امتنع عن هذا وخشي أن يكون عمله حبط بسببها، فأخبره النبي ﴿، بشّره بالجنة وأخبره أنه من أهلها.

 يقال: يا أبا القاسم ، أو يا نبي الله، أو يا رسول الله، فهذا فيه احترام للنبي ، وتأدُّب معه.

وهذا في النداء فقط، والنداء يكون في أثناء حياته ، أما بعد وفاته في فلا يُنادَى وإنما يُذْكَر اسمه في و ذِكْر اسم النبي في هذا غير النداء، لكن أيضًا من التأدُّب مع رسول الله في أنه إذا ذُكِر اسمه يُثنى عليه في ويقال مثلًا: قال رسول الله في، أو على نبينا محمد في يعني يُذْكَر اسمه مقرونًا بوصف النبوة، أو مقرونًا بوصف الرسالة مع الصلاة والسلام عليه تأذُّبًا معه في.

#### ٥٠- خُوْطِبَ فِي الصَّلاَةِ: بِ"السَّلاَمِ عَلَيْكَ " دُونَ سَائِرِ الأَنَامِ

في الصلاة في صيغة التحيات نقول: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، فنستعمل حرف الخطاب في صيغة التحيات فنقول: السلام عليك أيها النبي.

(دُونَ سَائِرِ الأَنَامِ) يعني لا تخاطب أحدًا في صلاتك سوى النبي - الله من خصائصه: أنه لا يُخاطَب أحد في الصلاة إلا النبي .

فلو خاطبت شخصًا غير النبي ﴿ في الصلاة بطلت، لكن من الفقهاء مَنْ يقول: إنه لا دليل على هذا؛ لأن النبي ﴿ لما مرّ أمامه شيطان يريد أن يقطع صلاته خنقه النبي ﴿ وقال: «ألعنك بلعنة الله ثلاثًا» فهذا استعمل ضمير الخطاب، قال: «ألعنك بلعنة الله» فكان مخاطبةً من النبي ﴿ للشيطان في الصلاة.

على كل حال؛ هذه مسألة فقهية، لكن القصد هنا: أنه ليس مما يقال في الصلاة ما فيه خطاب لأحد من البشر إلا الرسول ، طبعا المسلم يخاطب رب العالمين في نقول: ﴿إِيَّاكَ نَمْتُهُ وَإِيَّاكَ نَمْتُعِيثُ ﴾ [الفاتحة: ٥]. لكن القصد: أنه لا يُخاطَب أحد من الناس في الصلاة سوى النبي في قول: (السلام عليك أيها النبي).

ڣۣڞٛ ٲڣؾؖڹٲڵڛٚٷڿٳڬڟڵۼٳڎ۬ؽ ڰڣؾڹٲڛڽڿۼؖڣڟؚڵۼؖٳڎؽ

وكذلك اختُص النبي الله بسلام خاص غير السلام على عباد الله الصالحين، فجميع عباد الله الصالحين مشمولون بسلام عام، وهو له سلام خاص (السلام عليك أيها النبي).

وفي بعض صيغ التشهد الواردة (السلام على النبي) يعني يجوز أن يقال: (السلام على النبي ورحمة الله وبركاته)؛ عليك أيها النبي ورحمة الله)، ويجوز أن يقال: (السلام على النبي ورحمة الله وبركاته)؛ فهذه من صِيَغ التحيات الواردة.

#### ٥١ - وَمَنْ دَعَاهُ فِي الصَّلاَةِ: وَجَبَتْ إِجَابَةٌ لَهُ، وَفَرْضُهُ ثَبَتْ

(مَنْ دَعَاهُ): يعني مَنْ دعاه النبي ﴿ وهو يصلي وجب على المدعو أن يجيب النبي ﴿ فلو أن النبي ﴿ نادى شخصًا وكان هذا الشخص يصلي فعلى المصلي أن يجيب النبي ﴿ حتى لو كان ذلك في صلاة الفرض، وأما غير النبي ﴿ فإذا دعا مُصليًا، فلا يجوز له أن يجيبه، إلا الوالدان في صلاة النافلة. وقد ورد إجابة دعوة الوالدين في حديث جريج العابد، وهذا من شرع مَنْ قبلنا، مسألة شرع مَنْ قبلنا شرع لنا ما لم نُؤمَر بخلافه.

فعن أبي هُرَيْرة، أَنَّهُ قَالَ: كَانَ جُرَيْجٌ يَتَعَبَّدُ فِي صَوْمَعَةٍ، فَجَاءَتْ أُمُّهُ. قَالَ حُمَيْدٌ: فَوَصَفَ لَنَا أَبُو رَافِعٍ صِفَةَ أَبِي هُرَيْرَةَ لِصِفَةِ رَسُولِ اللهِ ﴿ أُمَّهُ حِينَ دَعَتْهُ، كَيْفَ جَعَلَتْ كَفَّهَا فَوْقَ حَاجِبِهَا، ثُمَّ رَفَعَتْ رَأْسَهَا إِلَيْهِ تَدْعُوهُ، فَقَالَتْ: يَا جُرَيْجُ أَنَا أُمُّكَ كَلِّمْنِي فَصَادَفَتْهُ يُصَلِّي، فَقَالَ: اللهُمَّ أُمِّي وَصَلاتِي، فَاخْتَارَ صَلاَتَهُ، فَرَجَعَتْ، ثُمَّ عَادَتْ فِي الثَّانِيةِ، فَقَالَتْ: يَا جُرَيْجُ أَنَا أُمُّكَ فَكَلِّمْنِي، قَالَ: اللهُمَّ أُمِّي وَصَلاتِي، فَاخْتَارَ صَلاَتَهُ، اللهُمَّ أُمِّي وَصَلاتِي، فَاخْتَارَ صَلاَتَهُ، فَقَالَتْ: اللهُمَّ أَمِّ فَكَلِّمْنِي، قَالَ: اللهُمَّ أُمِّي وَصَلاتِي، فَاخْتَارَ صَلاَتَهُ، فَقَالَتْ: اللهُمَّ أَنْ يُكَلِّمْنِي، اللهُمَّ فَلَا تُومِتُهُ حَتَّى النَّهُمَّ أُمِّي وَصَلاتِي، اللهُمَّ فَلا تُومِتُهُ حَتَّى النَّهُمَ أَنِي وَإِنِّي كَلَّمْتُهُ، فَأَبِى أَنْ يُكَلِّمْنِي، اللهُمَّ فَلا تُومِتُهُ حَتَّى اللهُمَّ فَلا تُومِتُ عَلَيْهِ أَنْ يُفْتَنَ لَفُتِنَ. قَالَ: وَكَانَ رَاعِي ضَأْنٍ يَأُوي إلَى قَلَاتُ وَكَانَ رَاعِي ضَأْنٍ يَأُوي إلَى وَنُو دَعَتْ عَلَيْهِ أَنْ يُفْتَنَ لَفُتِنَ. قَالَ: وَكَانَ رَاعِي ضَأْنٍ يَأُوي إلَى دَيْرِهِ، قَالَ: فَخَرَجَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الْقَرْيَةِ فَوَقَعَ عَلَيْهَا الرَّاعِي، فَحَمَلَتْ فَوَلَدَتْ غُلامًا، فَقِيلَ دَيْرِهِ، قَالَ: فَخَرَجَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الْقَرْيَةِ فَوَقَعَ عَلَيْهَا الرَّاعِي، فَحَمَلَتْ فَوَلَدَتْ غُلامًا، فَقِيلَ دَيْرِهِ، قَالَ: فَخَرَجَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الْقَرْيَةِ فَوَقَعَ عَلَيْهَا الرَّاعِي، فَحَمَلَتْ فَوَلَدَتْ غُلامًا، فَقِيلَ

لَهَا: مَا هَذَا؟ قَالَتْ: مِنْ صَاحِبِ هَذَا الدَّيْرِ، قَالَ فَجَاءُوا بِفُؤوسِهِمْ وَمَسَاحِيهِمْ، فَنَادَوْهُ فَصَادَفُوهُ يُصَلِّي، فَلَمْ يُكَلِّمْهُمْ، قَالَ: فَأَخَذُوا يَهْدِمُونَ دَيْرَهُ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ نَزَلَ إِلَيْهِمْ، فَصَادَفُوهُ يُصَلِّي، فَلَمْ يُكَلِّمْهُمْ، قَالَ: فَأَخَذُوا يَهْدِمُونَ دَيْرَهُ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ نَزَلَ إِلَيْهِمْ، فَقَالُوا لَهُ: سَلْ هَذِهِ، قَالَ فَتَبَسَّمَ، ثُمَّ مَسَحَ رَأْسَ الصَّبِيِّ فَقَالَ: مَنْ أَبُوك؟ قَالَ: أَبِي رَاعِي الضَّأْنِ، فَلَمَّا سَمِعُوا ذَلِكَ مِنْهُ قَالُوا: نَبْنِي مَا هَدَمْنَا مِنْ دَيْرِكَ بِالذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ، قَالَ: لا، وَلَكِنْ أَعِيدُوهُ تُرَابًا كَمَا كَانَ، ثُمَّ عَلَاهُ اللهُ الل

فالشاهد يعني في حديث جريج: أن أمه نادته وهو في الصلاة.

فالفقهاء يقولون: إذا نادى الوالدان الشخص، وهو يصلي نافلة يجيبهما، يقطع نافلته ويخرج لإجابتهما، أما إذا نادى أحد الوالدين المصلي وهو في فريضة فلا يقطع الفريضة لإجابته لكن يتجوز فيها، ويخفف صلاته، ويتجوّز فيها.

قالوا: لكن النبي ﴿ إذا دعا أحدًا وهو يصلي فريضة وجب عليه أن يجيب النبي

وهل تبطل صلاة الذي خرج من صلاته لإجابة النبي ١٠٠٠

بعض الفقهاء يقولون: لو خرج من صلاته لإجابة النبي ش ثبت فرضه، ولا تبطل صلاته بذلك، يرجع ويُكمِل على ما فات، يعني لا يعيد الصلاة من أولها وإنما يُكمِل على ما فات، ويكون هذا من خصائص النبي .

لكن طبعًا في إجابة الوالدين: إذا كان في نافلة يقطع النافلة ويخرج لتكليمهما، ثم إذا رجع يستأنف أي: يبدأ من جديد صلاة النافلة إذا أراد أن يقضيها.

وذلك لقوله تعالى: ﴿ٱسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴿ الأَنفال: ٢٤].

<sup>[</sup>۱] صحيح مسلم۲۵۵۰.



#### ٥٢ وَبَوْلُهُ وَدَمُهُ إِذ أُتِيَا تَبَرُّكًا مِنْ شَارِبِ مَا نُهيَا

من خصائص رسول الله ؟: طهارة بوله، وطهارة دمه الشريف، وأنه لو تبرّك مُتبرّك بشُرب بول النبي الله أو دمه فلا يُنهى عن ذلك.

وهذا الأمر وردت فيه أحاديث في سندها شيء من الضعف، لكن يُستأنس بها وتُذكر في خصائص النبي ، فشُرب الدم ورد في حديث عبد الله بن الزبير ، أنه أتى النبي وهو يحتجم، والحجامة هي أن يُشرَط مواضع معينة في الظهر وغيره، ويُشفَط منها بعض الدم الفاسد الذي يتجمع في هذا المكان، فكان النبي في يحتجم فجاء عبد الله بن الزبير فلما فرغ النبي في من الحجامة قال: «يا عبد الله، اذهب بهذا الدم فأهرقه حيث لا يراه أحد»، فقال له النبي في مكان لا يراه أحد.

قال: فلما برزتُ عن رسول الله عمدتُ إلى الدم فحسوته، فأخذ الدم ليريقه، فلما ابتعد عن النبي شرب الدم، قال: فحسوته، فلما رجعت إلى النبي قال: «ما صنعت يا عبد الله؟» قال: جعلته في مكان ظننت أنه خافٍ عن الناس.

قال: «فلعلك شربته». قال: نعم، قال: «ومَنْ أمرك أن تشرب الدم؟ ويل لك من الناس، وويل للناس منك»، وفي رواية قال: «لا تمسك النار»، ومسح ، على رأسه.

الحديث رواه الدارقطني، والبيهقي، وأبو يعلى، والبزار، وأبو نعيم في الحلية، وغيرهم، وبعض العلماء حسّن إسناد هذا الحديث.

هذا الحديث يدل على خصوصية لرسول الله ، طبعًا الأصل: هو تحريم شُرب الدم؛ لقوله ، ﴿ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْ تَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوعًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥] يعني يحرم شُرب

الدم سواء دم إنسان أو دم حيوان بصفة عامة، فيكون دم رسول الله ، مُستثنى من هذا، ويكون طاهرًا وسببًا للبركة؛ لأنه لما شربه قال له: «لا تمسك النار».

وأما شرب بول رسول الله ﴿: فجاء هذا في حديث أميمة بنت رقيقة ﴿ أن النبي كان يبول في قدح من عيدان ثم يوضع تحت سريره، طبعًا في ذلك الوقت ما كانت توجد دورات مياه كما هو معروف الآن، فكان النبي ﴿ إذا أراد قضاء الحاجة يخرج من البيت؛ لقضاء الحاجة في الصحراء أو في الخلاء ثم يرجع، لكن أحيانًا ﴿ إذا احتاج إلى قضاء الحاجة بالليل كان هناك قدح من الخشب مُخصص للبول إذا احتاج ﴿ إلى البول ليلاً فيستعمله ﴾ ثم يراق بالنهار حتى لا يخرج بالليل إلى الصحراء.

«فكان عبول في قدح من عيدان، ثم يوضع تحت سريره، فبال فوضع تحت سريره سريره فبال فوضع تحت سريره فبال في فوضع تحدمه، سريره فب فجاء فإذا القدح ليس فيه شيء» «فقال لامرأة يقال: لها بركة، كانت تخدمه، وكانت أمة لأم حبيبة جاءت معها من أرض الحبشة»: «أين البول الذي كان في القدح؟ قالت: شربته يا رسول الله، فقال في: «صحة يا أم يوسف» قال: صحة، وكانت تُكنى أم يوسف.

«فما مرضت قط حتى كان مرضها الذي ماتت فيه» وهذا الحديث رواه البيهقي، والدارقطني، والطبراني، والحاكم، وأبو نعيم، وغيرهم.

فهذه الأحاديث التي وردت في هذا.

والذي ورد في صحيحي البخاري ومسلم هو التبرك بنخامة رسول الله ﴿ وبصاق رسول الله ﴿ وبصاق رسول الله ﴿ ما تنخّم نخامة ولا رسول الله ﴾ هذا ورد في صحيحي البخاري ومسلم: أن النبي ﴿ ما تنخّم نخامة ولا بصق بصاقة إلا وقعت في كف أحدهم يبتدرونها، يتسابقون إليها، يعني كل منها إذا أراد أن يتنخم فيتسابقون، كل منهم يريد أن تقع النخامة على يده، ويمسحون بها وجوههم



وأبدانهم، يلتمسون البركة من آثار رسول الله ١٠٠٠.

فعلى كل حال: إذا صحت هذه الأحاديث فيكون هذا من خصائصه كل.

#### ٥٣ - يَقْبَلُ مَا يُهْدَى لَهُ فَحِلُّ: دُونَ الْـوُلاَةِ فَهْـوَ لاَ يَحِلُّ

من خصائصه على البلدان أو قادة للجيوش، فإذا أهدوا إليه هدايا فيحل له أن يقبلها، بخلاف على البلدان أو قادة للجيوش، فإذا أهدوا إليه هدايا فيحل له أن يقبلها، بخلاف غيره من الولاة؛ فإنه لا يحل لهم قبول هدية عُمّالهم؛ لأنها تكون في حقهم رشوة، من أجل التغاضي عن مظالمهم وإقرارهم في ولايتهم رغم أنهم لا يستحقون هذه الولايات، أو إقرارهم على هذه الوظائف التي عُيّنوا فيها.

فكان النبي ، يقول: «هدايا العُمّال غلول» يعني تعتبر من الغلول ومن الرشوة، لكن من خصائصه ، أن الهدايا له تحل.

وإذا كانت الهدية للخليفة أو الوالي، أو القائد من شخص كانت بينهما صداقة قبل تولّي هذا المنصب، أو قرابة وتهادٍ من قبل فاستمر على ما كان عليه فله ذلك، يعني أن هذه الهدية ليست بسبب المنصب، لكن إذا كان هدية بسبب توليه الولاية فهذا ذريعة لأن يولي الحاكم مَنْ يعطونه الأموال على حساب التغاضي عن مظالمهم.

٥٥- فَاتَتْهُ رَكْعَتَانِ بَعْدَ الظُّهْرِ: صَلَّاهُمَا وَدَامَ بَعْدَ الْعَصْرِ
 ٥٥- وَمَا لَنَا دَوَامُ ذَا: بَلْ يَمْتَنِعْ وَمَا سِوَى سَبَبِهِ فَمُنْقَطِعْ

النبي ﷺ فاتته ركعتا سُنَّة الظهر البعدية، في يوم، وورد أنه كان مشغولًا في ذلك

اليوم بتقسيم أموال وردت إليه فانشغل بقسمة هذه الأموال وتفريقها من بعد صلاة الظهر حتى دخل وقت العصر، فلم يُصل سُنة الظهر البعدية، فلما صلى العصر فقضى الركعتين؛ اللتان هما سُنة الظهر القبلية بعد العصر ثم داوم على هذا، فصار من بعد ذلك اليوم يصلي ركعتين بعد العصر دائمًا وكان إذا فعل شيئًا أثبته، أي: إذا فعل شيئًا من الخير أثبته وداوم عليه، فكان يداوم على صلاة ركعتين بعد العصر؛ لأنه في أول مرة صلاهما بنيّة قضاء سُنة الظهر البعدية، ثم داوم على ركعتين بعد العصر إلى أن مات مع أنه كان ينهى أُمته عن الصلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس.

فأما أمته: فهم منهيون عن الصلاة بعد العصر إلا ذوات الأسباب، يعني مثل: تحية المسجد، أو قضاء راتبة الظهر إذا فاتت، لكن ليس بعد العصر سُنّة بعدية مُستحبة في كل يوم إلا لرسول الله .

قال: (وَمَا سِوَى سَبِيهِ فَمُنْقَطِعْ)

٥٦ - وَنَسَبٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ رَآهُ نَوْمًا فَهْ وَ قَدْ رَآهُ، لَنْ:
 ٥٧ - يَكُونَ لِلشَّيْطَانِ مِنْ تَمَثُّلِ بِصُوْرَةِ النَّبِيِّ، أَوْ تَخَيُّلِ

و(السبب): التفسير المأثور عن الإمام أحمد -رحمه الله- وغيره: أن السبب هو المصاهرة، فكل سبب ونسب منقطع يوم القيامة، يعني لا ينتفع به صاحبه، كون الإنسان مصاهرًا للملك الفلاني، أو للوزير الفلاني، أو ابن الأمير الفلاني لا ينفعه يوم القيامة، فليس هناك نسب ولا سبب- يعني ولا مصاهرة- تنفع يوم القيامة إلا سبب



النبي ﴿ ونسبه؛ يعني مَنْ كان له بالنبي ﴿ نسب أو له مصاهرة - يعني تزوج من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴿ وَقَرِج بنته، أو أخته، لأحد من قرابة رسول الله ﴾ وقول الله الله وقول الله الله وقول الله الله وقول الله وقول

ووجه هذا النفع: أن هؤلاء لهم شفاعة خاصة غير الشفاعة العامة لعموم الأمة، وكان الإمام أحمد -رحمه الله- يستدل بهذا الحديث على فضل معاوية ، كان -رحمه الله- يقول: ما لهم ولمعاوية؟ هذا الحديث فيه كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلا سببه ونسبه.

فمعاوية كان يقال له (خال المؤمنين)؛ لأن أخته أم حبيبة هي أم المؤمنين زوجة رسول الله هم، فمعاوية من أصهار رسول الله هم، فكل مَنْ تزوّج رسول الله هم، أو بناتهم، أو بناتهم) أو زوّجهم الرسول هم بناته، فهؤلاء من سبب رسول الله هم، ممّنْ يشفع لهم رسول الله هم يوم القيامة شفاعة خاصة، غير الشفاعة التي تكون لعموم المؤمنين، وينتفعون هذه المصاهرة وهذا النسب يوم القيامة.

وكذلك أيضًا؛ لأنه في يوم القيامة كما قال ( يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرُهُ مِنْ أَخِيهِ ( ) وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ ( ) وَصَحِبَيْهِ وَ وَبَيِيهِ ( ) وَصَحِبَيْهِ وَ وَبَيِيهِ ( ) }

كذلك من خصائصه ﷺ: أن مَنْ رآه في النوم فقد رآه حقًا؛ فإن الشيطان لا يتمثل برسول الله ﷺ.

 على صورته التي وصفها الواصفون له ، فقد رآه حقًا؛ فإن الشيطان لا يتمثل بالنبي ، أي: في المنام.

لكن ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- في قاعدة جليلة أن الشيطان قد يتصور في اليقظة بصورة يزعم الشيطان أنه النبي ها، فإذا جاء شخص في اليقظة - يعني بعد وفاة رسول الله ها - يقول: رأيت النبي ها -حتى لو رآه على صورته - فهو شيطان يتلاعب به، فالنبي ها لا يُركى في اليقظة، كل مَنْ زعم أنه رأى النبي ها في اليقظة، على فقال: هذا شيطان يتلاعب به، وليس هناك ما يمنع أن يتمثل الشيطان بصورة النبي ها في اليقظة ليُضِل الناس، لكن في الرؤيا المنامية الشيطان لا يستطيع أن يتمثل في صورة النبي ها النبي ها في المنام.

#### ٨٥- وَكَذِبٌ عَلَيْهِ: لَيْسَ كَكَذِبْ عَلَيْهِ: لَيْسَ كَكَذِبْ

النبي ﷺ قال: «إن كذبًا عليّ ليس ككذبِ على أحد».

وقال ﷺ: «مَنْ كذب عليّ متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار».

فتوعد النبي بالنار مَنْ تعمّد الكذب على رسول الله به فليستعد لمقعد سيقعد فيه في النار عيادًا بالله تعالى وذلك أن الكذب على النبي فيه تحريف في هذا الدين، وما يُنسَب إلى النبي في هذا شرع ودين ووحي، فهو كذب على الوحي، وتلبيس على المسلمين، وتحريف في دين المسلمين، فلذلك جُرمه عظيم وليس ككذب على آحاد الناس.



#### باب ذِكْر حجه وعمره 🐏.

١- قَدْ حَجَّ بَعْدَ هِجْرَةٍ لهُ طَيْبَةِ» سَنَةَ عَـشْرٍ قَـطْ، بِغَـيْرِ مِرْيَةِ
 ٢- وَاعْتَمَـرَ النَّبِيُّ بَعْـدَ الْهِجْرَةِ: أَرْبَعَـةً، وَالْـكُلُّ فِي «ذِي الْقَعْدَةِ»

يقول: إن النبي ﷺ حجّ بعد الهجرة (سَنَةَ عَشْرٍ).

(قَطْ، بِغَيْرِ مِرْيَةِ) يعني بلا شك قط، يعني ليس هناك شك في هذا، فهذه حجة مشهورة متواترة عن رسول الله الله الله العام العاشر من الهجرة، وهي الحجة المعروفة بحجة الوداع، ولم يحج بعد الهجرة غير هذه الحجّة وهي حجة الوداع في العام العاشر من الهجرة.

وأما العُمَر، فقال: بعد هجرته إلى المدينة ﴿ اعتمر أربع عُمَر، وكل هذه العُمَر العُمَر العُمَر عُمَر، وكل هذه العُمَر الأربع كانت في شهر ذي القِعدة، يقال: ذو القِعدة أو ذو القَعدة.

## ٣- إلَّا الَّتِي فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ قَرَنَهَا، لَمْ تَخْلُ مِنْ نِزَاعِ

العُمَر أربع، منهن عُمرة قرنها النبي ﴿ بحجة الوداع، فهناك اختلاف بين الفقهاء في أن النبي ﴿ لمّا حجّ حجة الوداع، هل حجّ مُفردًا أو قارنًا أو متمتعًا، ثلاثة أقوال:

القول الأول: بعض العلماء يقولون: حجّ النبي ، مُفردًا، والإفراد: أن الإنسان إذا وصل للميقات يقول: لبيك اللهم بحجة، ويحج حجّة فقط ليس معها عمرة.

يعني كان حجًّا فقط بغير عمرة، وعلى هذا فلا يكون معه عمرة في حجّة الوداع. والقران: هو أن يقرن بين الحج والعمرة من غير تحلل بينهما.



وأعمال القران مثل أعمال حجة الإفراد، لكن تختلف في النيّة، وتختلف في أن القارن يجب عليه الهدي.

فالقول الثاني: أن النبي ه حجّ قارنًا، وهي نفس صفة الحج، لكن لما وصل إلى الميقات قال: لبيك اللهم بحجة وعمرة، أي: أنه حج حجًّا مع عُمرة في نفس الوقت، وطبعًا النبي ه مائةً من الإبل، فإذا كانت حجة قران، فالقارن: يلزمه إما شاة أو سُبع بدنة.

فإذا كان قارنًا فيكون منها الجزء الذي كان واجبًا عليه هو سُبع بدنة، والباقي يكون تطوعًا، وإذا كان مُفردًا تصبح المائة بدنة كلها على سبيل التطوع.

والقول الثالث: أنه حجّ متمتعًا، يعني اعتمر أولًا، عندما وصل للميقات قال: لبيك اللهم بعمرة، ثم يؤدي عمرة ويتحلل منها، ثم يُحرِم بالحج من مكة.

فهناك اختلاف في صفة حجّه الله وبناءً عليه اختُلِف في أي هذه الأنواع أفضل، فكان أبو بكر وعمر الله يويان الإفراد، وما حجّا بعد النبي الله عفرديْن.

ومن الفقهاء مَنْ يفضّل القران، ومنهم مَنْ يُفضّل التمتع، وهناك خلاف طويل في هذا.

فعلى كل حال؛ لو كان النبي ، حجّ قارنًا أو متمتعًا لكانت هناك عمرة مع حجته وكانت في ذي القعدة.

وهل حج النبي ﷺ في شهر رجب؟

ورد عن عبد الله بن عمر الله بن عمر الصحيح، أن النبي العمرة في رجب لهذا، لكن أنكر وكان عمر بن الخطاب وابنه عبد الله بن عمر يستحبان العمرة في رجب لهذا، لكن أنكر



معظم الصحابة أن يكون النبي ﴿ اعتمر في رجب، قالوا: كل عُمَر النبي ﴿ كانت في ذي القعدة.

فالله الله العمرة في رجب يثبتها عبد الله بن عمر وينفيها غيره من الصحابة الله عبد الله بن عمر وينفيها غيره من الصحابة

#### العُمَر الأربع:

| فِيْهَا عَنِ الْبَيْتِ، فَحَلَّ قَصْدَا       | ٤- أَوَّلُهَا: سَنَةَ سِتٌّ صُدًّا           |
|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| ثُمَّ تَلِيْهَا عُمْرَةُ الْقَضِيَّةُ:        | ٥- كَانَتْ بِهَا بَيْعَتُهُ الْمَرْضِيَّةُ   |
| عَامَ ثَمَانٍ، وَاعْدُدَنْ قِرَانَـهُ         | ٦- سَنَةَ سَـبْعٍ، بَعْدَهَا الْجِعْرَانَةُ: |
| وَقَــالَ: «حَـجَّ مُفْــرِدًا»، وَتَابَعَهُ: | ٧- وَلَـمْ يَعُدَّ مَالِـكُ ذِي الرَّابِعَةْ |
|                                               | ٨- بَعْضُهُ مُ                               |

يقول: أول هذه العُمرات: هي عُمرة الحديبية سنة ست من الهجرة، وكانت يوم الاثنين في أول شهر ذي القعدة، فالنبي المحرة أحرم بالعمرة، وخرج الهومة أصحابه، وكانوا نحو ألف وخمسمائة من أصحاب النبي الهوم وخرجوا من المدينة في العام السادس من الهجرة يريدون العمرة، فلما وصلوا إلى الحديبية، والحديبية على مشارف مكة وحدودها، منعهم المشركون من دخول البيت، حملهم الكبر على أن يمنعوا النبي وأصحابه أن يدخلوا البيت.

وكادت أن تنشب الحرب بين النبي ، ومشركي قريش بسبب أنهم صدوا المسلمين عن دخول مكة، ومنعوهم من دخولها، وانتهى الأمر بصلح الحديبية، وحصلت فيها

بيعة الرضوان: أن الصحابة بايعوا النبي على أن يقاتلوا المشركين لو ثبت أنهم قتلوا عثمان، وكان النبي بي بعث عثمان مندوبًا أو مبعوثًا من النبي في ليفاوض المشركين، فتأخر عثمان في مكة، وأُشيع أنهم قتلوه، وعزم النبي في أنهم لو قتلوا رسوله أن يقاتلهم فتأخر عثمان في مكة لم يُقتَل وحصلت مفاوضات بين النبي في والمشركين، وحصل صلح الحديبية، وكان من بنود هذا الصلح أن يرجع النبي في هذه السنة، وأن يسمحوا له بالعمرة في العام المقبل، بعد عام.

فتكبروا أن يسمحوا للنبي الله بدخول مكة مع أنه كان وصل إلى مشارفها، لكن قالوا لا يدخل بغير إذنهم، وبغير تنسيق معهم، فقالوا: يرجع، ثم يأتي في العام المقبل ويأذنون له في الدخول.

فتحلل النبي ﴿ من إحرامه، واعتبرت عُمرة رغم أن النبي ﴿ لم يؤدِّ مناسك العمرة، لكن لأن النبي ﴾ أحرم بالعمرة ووصل إلى مشارف مكة، ثم صُدَّ عن البيت ومُنِع من الدخول، فعُدَت من عُمَر النبي ﴾.

العمرة التي بعدها وهي: عمرة القضية، وهي في العام السابع في شهر ذي القعدة، يعني بعدها بعام جاءوا في العام السابع، في شهر ذي القعدة قدِم النبي ، لقضاء العمرة التي كانوا صُدُّوا عنها ومُنعوا منها، فجاء لقضائها، فسُميت عُمرة القضاء أو عمرة القضية.

والعمرة الثالثة: عمرة الجِعرّانة، والجعرانة: اسم مكان على حدود مكة ومشارف مكة.

وكانت حين قسم النبي ، غنائم خُنين عام ثمان من الهجرة، في شهر ذي القعدة من العام الثامن من الهجرة.



ففي شهر ذي القعدة من العام السادس: عمرة الحديبية، ثم في ذي القعدة من العام السابع: عمرة القضاء، ثم في ذي القعدة في العام الثامن: عمرة الجعرانة.

وفي العام الثامن: فتح النبي ﴿ فيه مكة في شهر رمضان، ثم ذهب النبي ﴿ لقتال أهل الطائف في غزوة حُنين، ولما رجع من غزوة حنين كان ذلك في شهر ذي القعدة، فأحرم بالعمرة من الجعرانة .

العمرة الرابعة: هي العمرة التي قرنها بحجته في حجة الوداع، العمرة التي قرنها مع حجته في حجة الوداع.

قال: (وَلَمْ يَعُدُّ مَالِكُ ذِي الرَّابِعَةُ) الإمام مالك لم يعد هذه العمرة الرابعة، (وَقَالَ: «حَجَّ مُفْرِدًا» وَتَابَعَهُ: بَعْضُهُمُ) يعني الإمام مالك يقول: إن النبي على حجّ مفردًا ولم يحج قارنًا، فحجة الوداع يرى الإمام مالك أنه لم يكن معها عمرة، وهذا قول بعض الصحابة على، وكما ذكرنا كان يختاره أبو بكر وعمر على يقولان: أفضل الحج الإفراد، وكانا يحجان مفردين، وهو الذي اختاره الإمام مالك رحمه الله.

ثِنْتَ يْنِ أَوْ أَكْشَرَ، أَوْ فَمَرَةُ مِنْ قَبْلِ هِجْرَةٍ، وَلاَ الْعُمْرَاتِ

٨- بَعْضُهُم، وَحَـجَّ قَبْلَ الْهِجْرَةْ:

٩- وَلَـمْ يَصِحَّ عَـدَدُ الْحَجَّاتِ

يقول: هذا ما كان بعد الهجرة.

أما قبل الهجرة: فكان النبي ه مقيمًا في مكة ه وورد أنه كان في مواسم الحج يذهب النبي ه إلى وفود الحُجاج، ويدعوهم إلى الله ف ويدعوهم إلى الله ك ويدعوهم الى الإسلام كما مر بنا في قصة إسلام أهل المدينة: أنهم أسلموا لما دعاهم النبي عندما قدموا للحج، وبايعوا النبي بيعة العقبة الأولى، ثم العقبة الثانية عند جمرة العقبة، فالنبي

#### و كان مقيمًا في مكة.

فيقول: قيل: إنه حجّ حجتين قبل الهجرة، وهذا رواه الترمذي عن جابر هما، قال: «حجّ النبي الله ثلاث حجات: ثنتين قبل أن يهاجر» رواه الترمذي وصححه الشيخ الألباني رحمه الله.

فهذا أصح ما ورد؛ أن النبي ، حجّ ثلاث حجّات؛ ثنتين قبل الهجرة، وواحدة بعد الهجرة.

وقيل: أكثر من اثنتين، وقيل: حجّ مرة واحدة، والمؤلف هنا يقول: (وَلَمْ يَصِحَّ عَدَدُ الْحَجَّاتِ مِنْ قَبْلِ هِجْرَةٍ) يقول المؤلف: يعني لم يصح عدد الحجات، يعني النبي كحج قبل الهجرة، لكن كان العدد يقول: ليس محصورًا في شيء صحيح.

لكن أصح ما ورد فيه كما ذكرنا: أنه حجّ حجتين قبل الهجرة.

قال: (وَلاَ الْعُمْرَاتِ) أيضًا لا يُعلَم عدد العمرات التي اعتمرها النبي هو قبل أن يهاجر من مكة؛ لأن المقيم في مكة له أن يعتمر إذا شاء، يخرج إلى الحِلّ ويُحرِم بالعمرة ويعتمر.

فلا يُعلَم عدد العمرات التي اعتمرها النبي ﷺ قبل الهجرة.



#### باب ذگر عدد مغازیه ﷺ:

والمغازي: جمع مغزاة، والمغزاة: هي الغزوة أو المعركة التي شارك فيها النبي هو وحضرها النبي هو بنفسه، فالمعارك التي وقعت في زمن رسول الله هو: ما شهده بنفسه اصطلح على تسميته غزوة، وما لم يشارك فيه بنفسه هو وإنما بعث إليه بعض أصحابه فهذا اصطلح على تسميته سرية.

فهنا في هذا الباب: المؤلف -رحمه الله تعالى - ذكر أسماء غزوات النبي الله بدون تفصيل لأحداث هذه الغزوات، فنذكر -إن شاء الله - أسماء الغزوات وشيئًا من أبرز أحداث هذه الغزوات النبوية.

١- سَبْعًا وَعِشْرِيْنَ اعْدُدَنَّ الْغَزْوَا أُوَّلُهَا: وَدَّانُ وَهْيَ الأَبْوَا
 ٢- ثُمَّ بَوَاطٌ بَعْدُ، فَالْعُشَيْرَا فَبَدْرُ الأُوْلَى، فَبَدْرُ الْأُوْلَى، فَبَدْرُ الْكُبْرَى

بعض هذه الغزوات وقع فيها قتال، فليست كل الغزوات وقع فيها قتال، بعض غزوات النبي في خرج فيها يريد قتال أعدائه، لكن لم يحصل قتال، هرب مَنْ كان يقصدهم النبي في ولم يلقهم، لكن معظم هذه الغزوات التي لم يحصل فيها قتال حصلت فيها منافع أخرى، مثل: الاتفاقيات العسكرية، فكان النبي في يغتنم خروجه

للغزو إذا لم يلق عدوه، فيعقد النبي الها اتفاقات مع القبائل التي في طريقه أنهم لا يؤذون المسلمين، وأن المسلمين لا يؤذونهم، وأنهم لا يعينون أعداء المسلمين عليهم ويدخلون في حلف المسلمين، لا يعينون قريشًا ولا غيرهم من أعداء المسلمين عليهم؛ فكانت هذه في حد ذاتها من المنافع والفوائد التي يستفيدها المسلمون من هذه الغزوات التي لم يحصل فيها حرب أو قتال.

وكانت أيضًا فيها فائدة أخرى: وهي إظهار قوة المسلمين، واستعداد المسلمين، للحرب والقتال، ففيها نوع من بث الرعب في قلوب الأعداء وإخافة أعداء المسلمين، وهذا فيه حماية للمسلمين وتقوية لشوكتهم.

فبعض الغزوات- كما سنرى- حصل فيها قتال، وبعضها خرج النبي الله يريد القتال لكن لم يلقَ عدوه.

ونلاحظ أيضًا أن عددًا كبيرًا من غزوات النبي الله كان الهدف منه مهاجمة بعض القوافل التجارية التي كانت قريش في مكة يبعثون للتجارة في الصيف إلى الشام، وفي الشتاء يبعثون بالتجارة إلى اليمن، يبيعون بضائع أهل مكة في الشام وفي اليمن، ويجلبون بضائع من هناك ليبيعوها في مكة.

و كانوا قد آذوا المسلمين واستولوا على أموالهم، واستولوا على ديارهم، فكانت مهاجمة هذه القوافل التجارية فيها الحصول على شيء مما استولى عليه أعداء المسلمين من أموال المسلمين.

وكذلك أيضًا فيه نوع من الحصار الاقتصادي على مشركي قريش، يعني كانت هذه الغزوات التي خرج فيها النبي الله والسرايا التي بعثها من أجل مهاجمة القوافل التجارية التي تخرج من مكة، سواء إلى الشام أو إلى اليمن فيها نوع من الحصار الاقتصادي على

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٞٷڿڮٳڣٚڟڵۼٳڎؽ ٵڰڣؾؖڹڷڛؖڽڿۼؖٳڣڟڵۼٳڎؽ

أهل مكة، أضعف أهل مكة إضعافًا شديدًا وحاصرهم اقتصاديًا؛ لأنهم كانوا يعيشون على هذه التجارة فصارت طرق التجارة غير آمنة، ومُعرّضة لاستيلاء المسلمين عليها، فهذا مما أضعف قريشًا، وأنهكها وحملها في نهاية المطاف بعد ست سنوات من الهجرة، على الرضوخ للصلح وللعهد، وهادنوا المسلمين على ألا يعتدي المسلمون على تجارتهم مقابل أنهم أيضًا لا يعتدون على المسلمين، ولا يؤذونهم. كما حصل في صلح الحديبية، وسيأتي توضيحه إن شاء الله.

قال: (أَوَّلُهَا: وَدَّانُ وَهْيَ الأَبْوَا) أول غزوة: ودّان، وهي: الأبواء، يقال لها: ودّان، ويقال لها: الأبواء.

فهذا اسم مكان قريب من المدينة، قريب من منطقة الجحفة، يعني في المنطقة التي هي بين المدينة والجحفة، الجحفة على ساحل البحر الأحمر، فودّان أو الأبواء في هذه المنطقة.

هذه الغزوة كانت في شهر صفر بعد اثني عشر شهرًا من قدوم النبي ، إلى المدينة، النبي .

فخرج النبي في متعرضًا لعير لقريش، العير: هي القافلة التجارية فيها إبل وبضائع لقريش، فكان النبي في يُرسِل الجواسيس يأتونه بالأخبار إذا سمع بخروج عير لقريش، ويسأل عن اتجاه هذه العير، والطريق التي ستسلكها، فبلغ النبي في أن قريشًا أرسلت عيرًا للتجارة، وأنها ستمر في هذه المنطقة، فخرج النبي في يريد هذه العير، وفي نفس الوقت يريد بني ضمرة وبني بكر؛ ليتفاوض معهم، ويُدخلهم في حلفه في بحيث لا يؤذون المسلمين، ولا يعينون أعداء المسلمين عليهم في هذه الجهة التي تمر فيها قوافل قريش.

فخرج النبي في يتعرض لهذه العير، فلم يُدرِك هذه العير؛ لأن تحديد الزمان الذي ستمر فيه العير من هذا المكان كان تقريبيًّا، فوصل النبي في فلم يجد عير قريش، لكن عقد النبي في كتابًا أو اتفاقية بينه وبين بني ضمرة، وسيّدهم اسمه مخشي بن عمرو، فكتب النبي في كتابًا يعني معاهدة بين النبي في وبين مخشي بن عمرو وقومه الذين هم بنو ضمرة: ألا يغزوا المسلمين، وأن المسلمين لا يغزونهم، وألا يُكثّروا عليه جمعًا، ولا يعينون عليه عدوًّا، فوادعهم النبي في وعقد معهم هدنة ومعاهدة أنهم لا يُكثّرون جمعًا لأعداء المسلمين، وأنهم لا يعينون أحدًا من أعداء المسلمين عليهم.

الغزوة التي بعدها قال: (ثُمَّ بَوَاطٌ بَعْدُ) الغزوة الثانية من غزوات رسول الله ﷺ اسمها غزوة بواط.

ورجع النبي ١١ للمدينة بغير قتال، وكانت غيبته خمس عشرة ليلة.

وبواط: اسم جبل شمال منطقة ينبع، أيضًا تُعتبر غربي المدينة في اتجاه ساحل البحر الأحمر، فهذه منطقة بواط.

خرج النبي ، في شهر ربيع الأول على رأس ثلاثة عشر شهرًا من هجرته، يعني بعد شهر من غزوة ودّان.

خرج النبي ﴿ فِي ثمانين من أصحابه يعترض عيرًا لقريش فيها أُمية بن خلف، ومائة رجل، وألفان وخمسمائة بعير، فجاءت الأخبار إلى النبي ﴿ أن عيرًا لقريش ستمر في هذه المرة، وهذه العير كان فيها أُمية بن خلف من زعماء المشركين ومعه مائة رجل وألفان وخمسمائة بعير، مُحمّلة بالبضائع والأمتعة، وهذه المنطقة تُعتبر في اتجاه الشام، منطقة ينبع في اتجاههم إلى الشام.

وكان لواء النبي ، أبيض حمله سعد بن أبي وقاص، اللواء هو الراية، أو العلّم،



واستخلف النبي ، على المدينة سعد بن معاذ، وخرج ، كما ذكرنا ومعه ثمانون من أصحابه.

فبلغ منطقة بواط فلم يلق أحدًا، كان يتوقع مرور العير في هذه المنطقة فلم يلق أحدًا في فرجع النبي ، وهذه من الغزوات التي لم يحصل فيها قتال، لكن كما ذكرنا مثل هذه الغزوات من منافعها: أنها إظهار لقوة المسلمين، ومرور جيش المسلمين في الطريق ذهابًا وإيابًا، ومجرد وصول الخبر إلى الأعداء أن المسلمين سعوا لمهاجمتهم كان هذا يبث الرعب في قلوب الأعداء، ويحمل القبائل التي في الطريق ذهابًا وإيابًا على موادعة المسلمين، وأن يكفّوا بأسهم عن المسلمين.

الغزوة الثالثة: غزوة العُشيرة، يقال لها: العُشيرة أو ذات العُشيرة، قال: (فَالْعُشَيْرَا) هي العُشيرة أو ذات العشيرة، وهو اسم مكان أيضًا قريب من ينبع، في الجنوب الشرقي لمدينة ينبع، في اتجاه البحر الأحمر أيضًا، يعني تُعتبر غربي المدينة في اتجاه البحر الأحمر.

فخرج إليها النبي ، في جمادي الأولى، وقيل: في جمادي الآخرة، من السنة الثانية للهجرة النبوية، بعد غزوة بواط بشهرين أو ثلاثة أشهر.

خرج النبي ه في خمسين ومائة، وقيل: في مائتين من المهاجرين، يعني كان عدد جيش المسلمين ما بين مائة وخمسين إلى مائتين من المهاجرين، وكان الجيش كله من المهاجرين.

ومعهم ثلاثون بعيرًا يعتقبونها، يعتقبونها: أي: يتناوبون على ركوبها.

ولم يُكرِه النبي ﴿ أحدًا على الخروج، وإنما شجعهم النبي ﴾، مَنْ أراد الخروج فليخرج، فهؤلاء الذين خرجوا معه ﴾ كانوا جاهزين للخروج معه .

فوصل النبي ﴿ إلى ذات العشيرة يعترض عير قريش لما نزلت من الشام، كأنها كانت واحدة من القوافل التي هاجمها من قبل في طريق ذهابها إلى الشام. فالنبي ذهب يهاجمها في طريق العودة من الشام، وكانوا يتوقعون أنها تمر في هذه الأيام.

فلما وصل ﴿ إلى ذات العشيرة وجد العير قد مضت بأيام، يعني علم النبي ﴿ أَن العير مرت من هذا المكان فعلًا، لكن مرت قبل أيام من وصول رسول الله ﴿ .

فلم يلق حربًا؛ لأن العير التي قصدها كانت مرّت قبل وصوله ه.

فوادع النبي ﴿ بني مدلِج، وهم قبيلة في منطقة ينبع، فوادعهم النبي ﴿ يعني عقد معهم اتفاقية عسكرية: أنهم لا يؤذون المسلمين، وأن المسلمين لا يؤذونهم، وأنهم لا يعينون أعداء المسلمين عليهم.

وأقام النبي ﷺ فيها أيامًا، ثم رجع إلى المدينة ١٠٠٠.

الغزوة الرابعة من غزوات رسول الله هي غزوة بدر الأولى، عندنا ثلاث غزوات باسم (بدر) عندنا: (بدر الأولى، وبدر الكبرى، وبدر الموعد)، ثلاث غزوات باسم غزوات بدر، وأشهرها: التي جاء ذِكْرها في القرآن الكريم في سورة الأنفال وهي غزوة بدر الكبرى.

فغزوة بدر الأولى كانت بعد رجوع النبي ، من غزوة ذات العشيرة، رجع إلى المدينة في شهر جمادى الآخرة من العام الثاني من الهجرة.

فبعد نحو أسبوع من رجوع النبي ، من غزوة ذات العشيرة أغار رجل يقال له:



كُرز بن جابر الفهري على سرح المدينة، يعني على إبل المسلمين التي ترعى ومراعي المسلمين في المدينة، فخرج النبي في طلبه، وحمل لواء النبي في علي في واستعمل على المدينة زيد بن حارثة، وخرج النبي في يريد إدراك كرز بن جابر الفهري فلم يُدركه، و كان ولّى هاربًا، وخرج النبي في طلبه حتى بلغ واديًا يقال له سفوان قريبًا من منطقة بدر.

فلذلك سُميت هذه الغزوة غزوة بدر الأولى.

فرجع النبي ١١٤ إلى المدينة مرة أخرى.

البَّهِينِ الْمِائِزُةُ

غزوة ثم تأتي الغزوة الخامسة، وهي إحدى الغزوات الكبرى التي لها شأن عظيم في تاريخ بد و المسلمين، غزوة سماها الله في يوم الفرقان، سماها الله في كتابه ﴿يَوْمُ ٱلْفُرُقَ الْفُرُوكَانِ يَوْمُ الْفُرُوكَانِ يَوْمُ الْفُرُوكَانِ يَوْمُ الْكُبرى الكبرى، قال: (فَبَدْرُ الأُوْلَى، فَبَدْرُ الْكُبرى). الْكَبرى قال: (فَبَدْرُ الأُوْلَى، فَبَدْرُ الْكُبرى).

فغزوة بدر الكبرى كانت خامس غزوات رسول الله ، وهي غزوة وقع فيها حرب وقتال بين النبي ، وأعدائه.

هذه الغزوة كانت يوم الجمعة السابع عشر من شهر رمضان من نفس هذا العام وهو العام الثاني من هجرة النبي الله.

وسبب هذه الغزوة: أن النبي الله سمِع بأبي سفيان مُقبلًا من الشام في عير لقريش عظيمة فيها أموال وتجارة، يعني قافلة تجارية كبيرة فيها ألف بعير مُحمَّلة بالبضائع من الشام، وفيها ثلاثون أو أربعون أو سبعون رجلًا من قريش.

فبعث النبي ﴿ طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد ﴿ وهما من العشرة المبشرين بالجنة ﴿ ، بعثهما يتحسسان خبر العير، يعني يأتيانه بالأخبار، ويسألان عن هذه العير ويحاولان توقُّع طريق مرور هذه العير، الزمان والمكان الذي يمكن فيه ملاقاة هذه العير.

وقال النبي ﴿ للمسلمين: «هذه عير قريش فيها أموالهم فاخرجوا لعل الله أن يُنفلكموها» يعنى لعل الله ﴿ أن يعطيكموها ويمُنّ عليكم بهذه الأموال، وكما مرّ بنا



فإن قريشًا كانت البادئة بالاعتداء على المسلمين والاستيلاء على أموالهم وبيوتهم وإيذائهم، وقتْل مَنْ قتلوا من المسلمين، فأراد النبي الله مهاجمة هذه العير والاستيلاء على ما فيها، وشجع المسلمين وندبهم لملاقاة هذه العير، وقال: «اخرجوا لعل الله أن ينفلكموها».

فخفّ بعض الناس وثقُل بعضهم؛ لأنهم ما ظنوا أن النبي إلى يلقى حربًا، فعدد الذين في هذه العير نحو ثلاثين أو أربعين، أو أكثر، و أقصى ما قيل في عددهم أنهم سبعون، فالمسلمون كانوا يعلمون أن العدد الذي يحتاجه المسلمون لملاقاة هؤلاء عدد قليل، فلم يتوقعوا أن يلقى النبي الله حربًا، خاصةً أنه خرج قبل ذلك لملاقاة عير لقريش أكثر من مرة وأفلتوا ولم يلقهم النبي .

وفي نفس الوقت كان أبو سفيان يتحسس الأخبار، حتى بلغه من بعض الركبان أن محمدًا الله سينفر لك ولعيرك، جاءته أخبار من بعض الركبان من المسافرين قالوا: إن محمدًا الله سيخرج يريدك ويريد عيرك.

فاستأجر أبو سفيان رجلًا يقال له: ضمضم بن عمرو، وبعثه إلى مكة؛ ليستنفر قريشًا إلى أموالهم، ويخبرهم بتعرّض محمد ، لها في أصحابه.

وكانت عاتكة بنت عبد المطلب عمّة النبي ﴿ قد رأت رؤيا وقصّتها على أخيها العباس بن عبد المطلب عم رسول الله ﴿ قالت لأخيها: رأيت رؤيا أفز عتني وتخوّفت أن يدخل على قومك منها شر، فاكتم عني ما أُحدّثك:

قالت: رأيت راكبًا أقبل على بعير حتى وقف بالأبطح، الأبطح اسم وادي في مكة، ثم صرح بأعلى صوته: ألا انفروا يا آل غُدر لمصارعكم في ثلاث؛ ألا انفروا يا آل غُدر: يعنى ياأيها الغادرون، انفروا إلى مصارعكم في ثلاث: يعنى اخرجوا للمكان



الذي ستُصرَعون فيه، ستُقتلون فيه وتموتون فيه، في ثلاث: يعني بعد ثلاث.

قالت: فأرى الناس اجتمعوا إليه، ثم مثَل بها بعير على ظهر الكعبة؛ هذا في الرؤيا المنامية: أن الرجل ناداهم في الأبطح، ذهب بالبعير إلى ظهر الكعبة فصرخ بمثلها، ونادى فوق ظهر الكعبة.

ثم مَثَل به على رأس أبي قُبيس: وقف فوق جبل أبي قبيس، الجبل الكبير الذي يُطِل على الكعبة، فصرخ بمثلها.

ثم اقتلع صخرة فأرسلها، فأقبلت تهوي حتى إذا كانت بأسفل الجبل ارفضت، تفككت الصخرة وتفتت إلى قطع صغيرة، يعني في الرؤيا أن هذا الرجل الذي نادى اقتلع صخرة من الجبل وتركها تتدحرج من فوق الجبل حتى إذا كانت بأسفل الجبل تفتت الصخرة إلى قطع صغيرة.

ثم خرج فلقي الوليد بن عتبة وكان صديقه، فذكرها له واستكتمه إياها، فذكرها الوليد لأبيه عتبة بن ربيعة، ففشا الحديث، وشاعت في مكة.

وهذا كما قيل:

إذا ضاق صدر المرء عن كثم سرِّه فصدر الذي يُستودَع السر أضيقُ

ثم غدا العباس ليطوف بالبيت، وأبو جهل في رهْط من قريش يتحدثون برؤيا عاتكة، -والرهط: هم جماعة دون العشرة - فلما رآه أبو جهل قال: يا أبا الفضل، إذا فرغت من طوافك فأقبل إلينا.



زعمت عاتكة أنه قال: انفروا في ثلاث.

قال: فسنتربص بكم الثلاث، فإن يكن حقًّا كما تقول فسيكون، وإلا نكتب عليكم كتابًا أنكم أكذبُ العرب.

قال العباس: فما كان مني إليه كبير شيء إلا أني جحدت أن تكون رأت.

وفي رواية: أن العباس قال له: هل أنت منتهٍ؟ فإن الكذب فيك وفي أهل بيتك.

ولقي العباس من أخته أذى شديدًا حين أفشى سرها.

بعد ذلك غدا العباس في اليوم الثالث من الرؤيا وهو مُغضَب فدخل المسجد، قال: فدخلت المسجد أتعرضه ليعود لبعض ما قال. وكان رجلًا خفيفًا حديد اللسان، حديد النظر، أي: يلقي الكلمة التي فيها سب وفيها إيذاء، لا يبالي، وكان حاد النظر، يتتبع ببصره.

فالذي حصل أن أبا جهل كان موجودًا في المسجد ،وكأنه يتجاهل العباس ولا يراه، ولا يكلمه بشيء ولا ينظر إليه، وخرج نحو باب المسجد يشتد.

قال العباس: فقلت: ما له؟ لعنه الله، أكُل هذا فَرق مني أن أشاتمه، قال: فإذا هو قد سمع ما لم أسمع.

سمع صوت ضمضم وهو يصرخ ببطن الوادي، كان ضمضم بن عمرو وصل فعلًا بعد ثلاث ليالي من تاريخ الرؤيا.



فوصل ضمضم ووقف ببطن الوادي الأبطح كما رأت عاتكة في الرؤيا، على بعيره وقد جدع بعيره، الجدع: هو تقطيع الأنف، بحيث البعير شكله يلفت النظر، جدع بعيره.

وحوّل رحْله وشقّ قميصه، حوّل رحله: أي جلس على البعير بعكس الاتجاه، وهو يصرخ ويقول: يا معشر قريش! اللطيمة.. اللطيمة.

أموالكم تعرض لها محمد في أصحابه، لا أرى أن تدركوها، الغوث الغوث! أدركوا أموالكم، فجعل يصرخ بهذه العبارة.

قال: فشغلني عنه وشغله عنى ما جاء من الأمر.

فتجهزوا سراعًا، وقالوا: يظن محمد وأصحابه أن تكون كعير ابن الحضرمي، ليعملن غير ذلك، ابن الحضرمي هذا هو عمرو بن الحضرمي و كان قد خرج بعير لقريش أدركتها سرية من سرايا رسول الله ، فقتلوا عمرو بن الحضرمي، وأخذوا العير التي معه، وكان هذا قبل غزوة بدر.

فالمشركون قالوا: يظن محمد وأصحابه أن تكون كعير ابن الحضرمي، ليعلمن غير ذلك، فكانوا بين رجلين، إما خارج وإما باعث مكانه رجلًا.

وأُوعبت قريش فلم يتخلف من أشرافها أحد، كل زعماء قريش خرجوا للقتال إلا أبا لهب.

وبعث مكانه العاص بن هشام، وكان مدينًا لأبي لهب بأربعة آلاف درهم، فاستأجره ها.

المهم أنهم خرجوا في خمسين وتسعمائة مقاتل، وساقوا مائة فرس، ثم خافوا كنانة



لما بينهم من مناوشات، وليسوا حلفاء لقريش.

فظهر لهم إبليس في صورة سراقة بن مالك، فقال: أنا جار لكم من أن تأتيكم كنانة من خلفكم، يعني أن أتكفل بأن أمنع أذى كنانة عنكم.

وخرج رسول الله ، بعد مَنْ أرسلهما بعشر ليالٍ، وضرب عسكره بمنطقة اسمها بئر أبي عتبة.

فعرض أصحابه ورد مَنْ استصغر، وخرج في ثلاثمائة رجل وخمسة نفر؛ عدد الصحابة كان ٣٠٥.

المهاجرون منهم أربعة وستون رجلًا وسائرهم من الأنصار؛ هنا في الرواية ثلاثمائة وخمسة، وفي بعض الروايات: ثلاثمائة وبضعة عشر، وفي بعض الروايات: ثلاثمائة وخمسة عشر، يعني هذه حدود جيش المسلمين.

المهاجرون كانوا أربعة وستين رجلًا، والبقية من الأنصار، والنبي الله ودّ مَنْ استُصغِر، وكان من عادة النبي في الغزوات: أن مَنْ كان عمره أقل من خمسة عشر عامًا يردّه في، ويأخذ معه مَنْ أكمل خمسة عشر عامًا أو أكثر.

خرج النبي ، وأصحابه يعتقبون سبعين بعيرًا، فعدد جيش المسلمين ما بين ٣٠٥ إلى ٣١٥، ومعهم سبعون بعيرًا يتعاقبون ركوبها.

وخُلِّف ثلاثة من المهاجرين لم يخرجوا، وهم عثمان بن عفان ، لمرض زوجته رقية بنت رسول الله ورضي الله عنها، فكانت زوجته مريضة مرض الموت في ذلك الوقت، وجلس معها عثمان يرعاها ويمرضها وهي في مرضها.

وطلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد ، وقد أرسلهما ١ لاستطلاع الخبر، ولم

يخرجا مع جيش النبي هي.

وخلّف النبي ، أبا لبابة على المدينة من الأنصار، عيّنه النبي ، أميرًا على المدينة

كان لواء النبي الله أبيض مع مصعب بن عمير، ومعه رايتان سوداوان أمامه: إحداهما مع علي، والأخرى مع رجل من الأنصار، فكان معه لواء ورايتان، اللواء أكبر من الرايتين، يعني علم كبير، وهو لواء أبيض مع مصعب بن عمير، ومعه رايتان سوداوان؛ واحدة مع علي ، وواحدة مع رجل من الأنصار.

بعد ذلك جاء الخبر إلى النبي ﷺ عن قريش بمسيرهم؛ ليمنعوا عيرهم.

وهذا الذي جاء ذِكْره في كتاب الله في وسورة الأنفال معظمها في شأن غزوة بدر وأحداث هذه الغزوة العظيمة، فقال الله في فيها: ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّآهِ فَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْتِ قِي الْمُعلمين المسلمين المسلمين أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْتِ وَالمَا القتال، و ﴿ وَتَوَدُّونَ النَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْتِ قَكُونُ المُحْدى الطائفتين: إما العير وإما القتال، و ﴿ وَتَوَدُّونَ أَنَّ عَيْرَ ذَاتِ الشَّوْتِ قَكُونُ لَكُمْ فَي يعني المسلمون يطمعون أن يلقوا العير وأن يغنموا هذه الأموال، ألف بعير مُحملة بالبضائع، فأراد الله في أن تكون الثانية، وهي ذات الشوكة، يعني أن يحصل قتال بينهم وبين أعدائهم.

فلما جاء الخبر أن قريشًا أرسلت جيشًا لقتال المسلمين قام النبي ﴿ فخطب في الناس واستشارهم ﴾.

وقال: أشيروا على أيها الناس، فقام أبو بكر وتكلم وجلس، وأشار على النبي الله في النبي الله وقال أن يقاتل، فأعاد مرة ثانية: أشيروا عليّ أيها الناس، فقام عمر، وتكلم وجلس، وأشار بالقتال، فقال: أشيروا على أيها الناس، فقام المقداد بن عمرو الله فقال: امض لما

ڣۺٛڿ ٲڣؾڹڵڛٚؽڒڮڵڣڟڵڿڵڣ ؙڵڣؾڹڵڛٞؽڕڿٷۻڵڿڵڮ

أمرك الله، فنحن معك، والله لا نقول كما قالت بنو إسرائيل لموسى: ﴿فَأَذَهَبَأَنَتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَنَهُنَا قَنِعِدُونَ ﴾[المائدة: ٢٤] ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنّا معكما مقاتلون، فوالذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برْك الغماد وهو اسم مكان بعد مكة بخمسة أيام، ويُضرَب به المثل في البُعد، يعني لو سرت بنا إلى أبعد مكان يمكن أن نسير إليه لجالدنا معك مَنْ دونه حتى تبلغه.

فقال له رسول الله ﴿ خيرًا ودعا له، ثم قال: أشيروا عليّ أيها الناس، هؤلاء الثلاثة كانوا من المهاجرين، أبو بكر، وعمر، والمقداد ﴿ كلهم من المهاجرين وأشاروا على النبي ﴿ أَن يقاتل، وقالوا: امضِ لما أمرك الله ونحن معك.

فقال النبي ١٠٤ أشيروا عليّ أيها الناس،

فقال له سعد بن معاذ ، وهو سيد الأنصار ، قال: كأنك تريدنا؟ قال: «أجل ».

وسبب حرْص النبي على أن يسمع رأي الأنصار هو أن الأنصار كانوا قد بايعوا النبي في بيعة العقبة أن يؤووا النبي في إلى مدينتهم، وأن يحموا رسول الله في في مدينتهم، وأن يمنعوه مما يمنعون منه أنفسهم وأولادهم، فكانت كل نصوص البيعة لرسول الله في أنهم عاهدوا النبي في أن يدافعوا عنه في المدينة، لكن ما كان هناك نص في البيعة أنهم يخرجون للقتال مع الرسول في خارج المدينة، فهذا وضْع جديد، فأراد أن يسمع منهم: هل هم مستعدون للقتال خارج المدينة أم لا؟ فلما قال سعد: لكأنك تريدنا؟ قال في: «أجل».

فقام سعد وقال: قد آمنًا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك مواثيقنا على السمع والطاعة، فامضِ لما أردت فنحن معك، لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منّا رجل، وما نكره أن تلقى بنّا عدونا إنّا لصُبُر



في الحرب صُدُّق في اللقاء، لعل الله يريك منّا ما تقرّ به عينك، فسِر على بركة الله.

وكلماته عظيمة هه قال: إنّا لصُبُر في الحرب: يعني نحن أهل صبر في الحرب، لا يضرنا أن تلقى بنا عدوك فنقاتله، إنّا لصُبُر في الحق صُدُق في اللقاء، نحن أهل صدق وأهل صبر، لعل الله يريك منّا ما تقر به عينك، فسِر على بركة الله.

فسُرّ النبي ﴿ بذلك سرورًا عظيمًا، وهذا من المواقف العظيمة لهذا الصحابي الجليل سعد بن معاذ .

وقال ﷺ: «سيروا وأبشروا؛ فإن الله وعدني إحدى الطائفتين، والله لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم»، قال ﷺ: «لكأني الآن أنظر إلى مصارع القوم» يعني الأماكن التي سيُصرَعون فيها ويلقون فيها حتفهم.

ثم نزل النبي ه بقرب بدر، وبدر في منتصف الطريق تقريبًا بين مكة والمدينة، فبين مكة والمدينة، فبين مكة والمدينة نحو أربعمائة كيلو متر تقريبًا، وبدر على نحو مائتين كيلو من المدينة، ومائتين كيلو من مكة.

فنزل النبي ﴿ بقُرب بدر، وركب هو وأبو بكر حتى وقف على شيخ من العرب، النبي ﴿ جعل الجيش يعسكر في منطقة بدر، وخرج ﴿ هو وأبو بكر وحدهما يستطلعان الأخبار، فلقيا شيخًا من العرب، فسألاه عن قريش، وعن محمد وأصحابه.

فقال: لا أُخبركما حتى تخبراني مَنْ أنتما؟

فقال ﷺ: إذا أخبرتنا أخبرناك.

قال: ذاك ىذلك؟

قال: نعم.



قال: بلغني أن محمدًا وصحبه خرجوا يوم كذا، فإن صدق المخبر فهُم اليوم بمكان كذا، للمكان الذي به رسول الله في فعلًا، يعني هو المكان أصابه بالضبط، وقال: مثل ذلك عن قريش..

ثم قال: ممَّنْ أنتما؟

فقال رسول الله ﷺ: «نحن من ماء».

وهذه تورية، التورية: يعني أن يتكلم الإنسان بكلام هو صادق فيه، لكنك تريد معنى ومخاطبك يفهم معنى آخر، فالنبي الآن في وضْع حرب، لا يريد أن يكشف أسراره، ولا يدري هذا الأعرابي ومَنْ وراءه، هل هم معادون للمسلمين، أو يوصل الخبر إلى أعداء المسلمين.

فقال: «نحن من ماء» النبي ﴿ يقصد أن الإنسان مخلوق من ماء، ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَتُهِ مِن مَّا مِن مَاء ، ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِن مَاء » (ماء النبور: ٤٥] لكن الأعرابي ظن أن (ماء) اسم قبيلة من قبائل العرب فقال: «نحن من ماء» ثم انصرف، النبي ﴾ ما ترك له مجالًا ليكثر الأسئلة.

والشيخ يقول: من ماء، أمن ماء العراق؟

فلما أمسى رسول الله بعث عليًا، والزبير، وسعد بن أبي وقاص إلى ماء بدر يلتمسون له الخبر، منطقة بدر كان فيها آبار. فأصابوا راوية لقريش فيها أسلم غلام بني الحجاج، وعريض غلام بني العاص.

راوية: يعنى بعض العبيد الذين بُعثوا لجلب الماء.

فأتو ا بهما.

وكان النبي إلى يصلى في ذلك الوقت.

فقالاً: نحن سقاة قريش بعثونا نستقي من الماء، فَكَرِه القوم خبرهما، ورجوا أن يكونا لأبي سفيان.

فجعلوا إذا قالا: نحن نجلب الماء لجيش قريش، بعثونا لجلب الماء يضربونهم يقولون: أنتما كذابان لستم لجيش قريش، قولا: لمَنْ أنتما؟ أنتما لأبي سفيان وقافلة أبى سفيان.

حتى قالا: نحن لأبي سفيان؛ حتى يكفوا عن ضربهما.

ثم قال: «أخبراني عنهم»، النبي ، النبي الله سأل الغلامين: قال أخبراني عنهم، عن جيش قريش، قالا: هم وراء هذا الكثيب الذي ترى بالعدوة القصوى.

الكثيب: هو المرتفع من الرمل.

فسألهما النبي ، قال: «كم القوم؟» قالا: كثير.

قال: «كم عدتهم؟» قالا: لا ندري، قال: «كم ينحرون كل يوم؟» قالوا: يومًا تسعًا ويومًا عشرًا؛ قال: يوم ينحرون تسعة من الإبل، ويوم ينحرون عشرة من الإبل.

فقال ﴿ : «القوم ما بين تسعمائة وألف» على أساس أن البعير في العادة يُطعم مائة، يعني يكفي لإطعام مائة، فهُم يذبحون ما بين تسعة إلى عشرة من الإبل معناه أن عددهم ما بين التسعمائة والألف، فاستنتج عددهم، وكان كما توقع النبي ﴿ ، كانوا: تسعمائة وخمسين بالضبط.

ثم قال: «فمَنْ فيهم من أشراف قريش؟» قالا: عتبة وشيبة ابنا ربيعة، وأبو البختري



بن هشام، وحكيم بن حزام، ونوفل بن خويلد، والحارث بن عامر، وطعيمة بن عدي، والنضر بن الحارث، وزمعة بن الأسود، وأبو جهل، وأُمية بن خلف، ونبيه ومُنبّه ابنا الحجاج، وسهيل بن عمرو، وعمرو بن عبد وُد.كل هؤلاء كبار زعماء قريش.

فأقبل رسول الله ﷺ على أصحابه فقال: «هذه مكة ألقت إليكم أفلاذ كبدها».

في هذا الوقت كان أبو سفيان قد صرف وجه العير عن بدر إلى اتجاه الساحل؛ ليصل إلى مكة من طريق الساحل.

فسار بعيدًا جدًّا عن المكان الذي فيه النبي ، واطمأن أنه نجا وقد اقترب من مكة. فأرسل أبو سفيان إلى قريش إنما خرجتم لتمنعوا عيركم، ورجالكم وأموالكم قد نجاها الله فارجعوا.

فقال أبو جهل: لا نرجع حتى نرد بدرًا، فنقيم عليها ثلاثًا فننحر الجزور ونُطعِم الطعام، ونشرب الخمر، وتسمع العرب بمسيرنا وجمْعنا، فلا يزالون يهابوننا أبدًا.

وهذا كما وصف الله في في كتابه الكريم: ﴿بَطَرًا وَرِئَآءَ ٱلنَّاسِ ﴿ الأَنفال: ٤٧]، فقريش خرجوا بطرًا ورئاء الناس، يعني هذا حملهم البطر -الكبر - والمراءاة من أجل أن يسمع الناس بهم، ويعلموا ويفتخروا على غيرهم.

في هذا الوقت كان رجل من بني عبد المطلب أيضًا رأى رؤيا فيها نذير لقريش أيضًا، وهو جهيم بن الصلت بن مخرمة بن عبد المطلب، هذا رجل من بني عبد المطلب رأى رؤيا، رأى: أن رجلًا من قريش أقبل حتى وقف ومعه بعيره، ثم قال: قُتِل عتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وأبو الحكم بن هشام، وأُمية بن خلف، وفلان وفلان، وعد أسماء القتلى الذين قُتلوا فعلًا في غزوة بدر، هذا في الرؤيا وهم ما زالوا أحياء، ثم ضرب في لُبّة

بعيره، أي: في عنقه أو في أسفل العنق ثم أرسله في العسكر.

فرجع الأخنس بن شريق ببني زهرة وكان حليفًا لهم، فكانت هذه الرؤيا سببًا في رجوع بني زهرة، وزعيمهم الأخنس بن شريق، وقال لهم: قد نجّى الله لكم أموالكم، وخلّص صاحبكم، وإنما نفرتم لتمنعوه وماله. فأمرهم بالرجوع فأطاعوه ورجعوا.

ورجع طالب بن أبي طالب، أيضًا؛ لمحاورة كانت بينه وبين بعض قريش، قالوا: قد علمنا أن هواكم لمع محمد، رغم أنهم خرجوا مع جيش قريش يقاتلون المسلمين، فرجع.

ومضت قريش حتى نزلوا بالعدوة القصوى من الوادي، وهو الجانب الأبعد من الوادي، العدوة: مثل: شاطئ البحر، فعدوة الوادي: نهايته أو طرفه، فبعث الله الله السماء فأمطرت مطرًا لبد الأرض لرسوله ، ومنع قريشًا من الارتحال.

فبادرهم رسول الله ﴿ إلى الماء. فوصل ﴿ إلى أدنى ماء من بدر، فنزل عند هذا المكان، فقال الحباب بن المنذر ﴿ للنبي ﴿ : يا رسول الله، أهذا منزل أنزلكه الله، أم هو الرأي والمكيدة؟ قال: «بل هو الرأي والمكيدة».

فقال الحباب ها: نرحل حتى نأتي أدنى ماء من القوم فننزله، ثم نُغوّر ما وراءه. فقال: ثم نبني عليه حوضًا فنملأه فنشرب ولا يشربون.



فقال النبي \: «أشرت بالرأي ففعل ما قال».

ثم قال سعد بن معاذ هذا يا نبي الله، نبني لك عريشًا تكون فيه، ونعد عندك ركائبك، ثم نلقى عدونا، فإن أظهرنا الله كان ما أحببنا، وإن كانت الأخرى جلست على ركائبك فلحقت بمَنْ وراءنا فقد تخلّف عنك أقوام ما نحن بأشدّ لك حبًّا منهم.

ولو ظنوا أنك تلقى حربًا ما تخلّفوا، فدعا له النبي ه ثم بُني العريش للنبي ه، فكان فيه، يُشرف منه على المعركة، ويكون مثل مركز القيادة يتولى منه النبي ها الإشراف على المقاتلين والإشراف على سير المعركة.

ولما رأى النبي هي مشركي قريش وقد أقبلوا، قال: «اللهم هذه قريش قد أقبلت بخيلائها وفخْرها، تُحادُّك وتُكذَّب رسولك» والمحادة: هي المعاندة والمحاربة لأمر الله، فالذي يُحاد الله، يعني كأنه يضع حدودًا معارضة لحدود الله، فهُم يُحادون الله.

«تُحادك وتُكذّب رسولك، اللهم نصرك الذي وعدتني، اللهم أحِنْهم الغداة» أي: أهلكهم الغداة، «اللهم أحنهم» يعنى يدعو عليهم بالهلاك في هذا الوقت القريب.

وقال مشركو قريش: لئن كنا إنما نقاتل الناس ما بنا ضعف عنهم، وإن كنّا إنما نقاتل الله كما يزعم محمد في فما لأحد بالله من طاقة؛ قريش كانوا يعلمون أنهم يحاربون الله في ويحاربون رسوله، فكانوا يقولون: والله لو كنّا نقاتل الناس فليس بنا ضعف، يعني من جهة كثرة العدد، عدد قريش أكثر من عدد المسلمين، وسلاحهم أكثر من سلاح المسلمين، لكن لو كنّا نقاتل الله في كما يزعم محمد، فليس لنا بالله تعالى طاقة.

ثم أقبل نفر من قريش فيهم حكيم بن حزام، حتى وردوا حوض رسول الله ، اشتد بهم العطش وليس عندهم ماء، فأقبلوا يريدون الشرب منه بالقوة.

فقال النبي ﷺ: «دعوهم، فلم يشرب منه رجل منهم إلا قُتِل» غير حكيم بن حزام كان ممَّنْ شرب من هذا الحوض، لكن نجا من القتل.

وطلب مشركو قريش من عُمير بن وهب أن يُقدّر لهم عدد المسلمين، فجال بفرسه حول معسكر المسلمين، ثم رجع إليهم وقال: ثلاثمائة رجل يزيدون قليلاً أو ينقصون، وكان تقديره صائبًا؛ لأن المسلمين كانوا ثلاثمائة وخمسة عشر.

ثم قال: حتى أنظر للقوم كمينًا أو مددًا، فضرب في بطن الوادي فلم ير شيئًا.

فرجع فقال: لم أر، لكن رأيت البلايا تحمل الموت الناقع، قوم ليس لهم منعة ولا ملجأ إلا سيوفهم، والله ما أرى أن يُقتَل رجل منهم حتى يقتل رجلًا منكم.

قال: فإذا أصابوا منكم أعدادهم فما خير العيش بعد؟ فرُوا رأيكم.

وبدأ الرعب يدب في قلوب المشركين، فمشى حكيم بن حزام في الناس فأتى عتبة بن ربيعة، فكلمه في الرجوع بالناس، وقال: يا أبا الوليد، أنت كبير قريش، وسيدها المطاع، هل لك إلى ألا تزال تُذْكَر فيها بخير إلى آخر الأبد؟ تُرجِع الناس، وتحمل أمر حليفك عمرو بن الحضرمى؟

قال: قد فعلتُ إنما هو حليفي، فعلى عقله، وما أُصيب من ماله، لكن ايتِ ابن الحنظلية - يعني أبا جهل - ؛ فإني لا أخشى أن يسخر من الناس غيره.

وقال النبي ﴿ وقد رأى عتبة على جمل أحمر: «إن يكن في القوم خير فعند صاحب الجمل الأحمر، إن يطيعوه يرشدوا».

فقام عتبة خطيبًا فقال: يا معشر قريش، إنكم ما تصنعون بأن تلقوا محمدًا وصحبه شيئًا، لئن أصبتموه لا يزال رجل ينظر في وجه رجل يكره النظر إليه، قتل ابن عمه وابن



خاله، ورجلًا من عشيرته.

وقال: ارجعوا، وخلّوا بين محمد وسائر العرب، فإن أصابوه فذاك الذي أردتم، وإن كان غير ذلك ألفاكم ولم تعرضوا ثم انطلق حكيم بن حزام حتى أتى أبا جهل، فقال: يا أبا الحكم، إن عتبة أرسلني إليك بكذا.

فقال: انتفخ سَحره حين رأى محمدًا وصحبه، السحر: هي الرئة.

قال: كلا لا نرجع حتى يحكم الله بيننا، لكنه قد رأى محمدًا وصحبه أكلة جزور، وفيهم ابنه أبو حذيفة فقد تخوفكم عليه.

ثم بعث إلى عامر بن الحضرمي فقال: هذا حليفك يريد أن يرجع بالناس، وقد رأيت ثأرك بعينك، فقم فانشد مقتل أخيك، فقام عامر بن الحضرمي وكشف ثيابه وصرخ: واعمراه! يعني يُحمّسهم على الأخذ بالثأر لأخيه عمرو.

فلما بلغ عتبة قول أبي جهل فقال: سيعلم مَنْ انتفخ سَحْره.

وقال بعض المنافقين: غرّ هؤلاء دينهم، فنزل قول الله ١٠٠٠ ﴿ إِذْ يَكُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَاللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَرَّ الْمُنَافِقُولَ اللَّهُ عَرَّ هَوَ كُلَّهِ دِينُهُمُّ ﴿ [الأنفال: ٤٩].

وخرج رجل من المشركين اسمه الأسود بن عبد الأسد المخزومي، قال: أعاهد الله لأشربن من حوضهم ولأهدمنه أو لأموتن دونه.

فخرج إليه حمزة بن عبد المطلب عم رسول الله ، فضربه فأطن قدمه بنصف ساقه دون الحوض، أراد أن يقترب من حوض المسلمين فضربه حمزة ضربة أطارت قدمه بنصف ساقه، أطارت القدم مع نصف الساق بضربة سيف من حمزة .

فوقع على ظهره تشخب رجله دمًا؛ فسقط على ظهره ورجله تنزف دمًا.

فحبا إلى الحوض فاقتحمه يزعم أنه يبر بيمينه؛ ظل يحبو ورجله مقطوعة، ويحبو إلى الحوض يريد أن يبر بيمينه، فضربه حمزة في الحوض فقتله فيه.

ثم خرج عتبة وشيبة ابنا ربيعة، والوليد بن عتبة، ودعوا للمبارزة، فخرج فتية من الأنصار، قالوا: نحن مستعدون لمبارزتهم.

فقالوا: مَنْ أنتم؟

قالوا: من الأنصار.

قالوا: ما لنا بكم من حاجة، ثم نادى مناديهم يا محمد، أخرِج إلينا أكفاءنا من قومنا.

فقال النبي ﷺ: «قم يا عبيدة بن الحارث، ويا حمزة، ويا علي» ه.

وكما أن الثلاثة الذين خرجوا من قريش من أسرة واحدة، فهؤلاء الثلاثة من أسرة واحدة.

فبارز عبيدة وكان أسن القوم عتبة، وحمزة: شيبة، وبارز علي الوليد، فأما حمزة وعلي فلم يُمهلا صاحبيهما أن قتلاهما، واختلف عبيدة وعتبة بينهما ضربتين، يعني حصل بينهما مبارزة، كلاهما أثبت صاحبه.

وكرٌ على وحمزة بأسيافهما على عتبة فدففا عليه.

واحتملا صاحبهما فحازاه إلى أصحابه، ثم تزاحف الناس، و كان علي كما في الحديث في الصحيح يقول: «فينا نزلت هذه الآيات ﴿ هُ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُ اللّٰهِ الصحيح يقول: «فينا نزلت هذه الآيات ﴿ هُ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُ اللّٰهِ عَلَى الصّحيح يقول: «فينا نزلت هذه الآيات ﴿ هُ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

هذه نزلت في المبارزة التي كانت يوم بدر، ﴿هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُواْ فِي رَبِّهِمُّ فَٱلَّذِينَ

ڣۺٛ ٲڣؾؖڹؙٲڶۺؽ؆ۼڶۻڵڟڟ ٵڣؿڹڵڛڽ؆ۼ

كَفُرُواْ ﴾ [الحج: ١٩] هم هؤلاء: عتبة، وشيبة، والوليد؛ وذكر الله ﷺ ثواب المؤمنين وما أعدّ الله ﷺ لهم من النعيم العظيم.

قال: وأمر رسول الله ﴿ أصحابه ألا يحملوا حتى يأمرهم. يعني: ألا يبدؤوا في القتال حتى يأمرهم ببدء القتال، وقال: "إن اكتنفكم القوم فانضحوا عنكم بالنبل».

وهو في العريش معه أبو بكر ١٨٥ و هذا كان مركز قيادة المعركة.

وكان حين سوى الصفوف بقدح في يده ﴿ رأى سواد بن غُزية، وقد برز من الصف، فَطَعَنَ فِي بَطْنِهِ بِالْقِدْحِ وَقَالَ: « اسْتَوِ يَا سَوَادُ «.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَوْجَعْتَنِي، وَقَدْ بَعَثَكَ اللهُ بِالْحَقِّ وَالْعَدْلِ فَأَقِدْنِي. (يعني: مكنّي لأقتص منك).

فَكَشَفَ رَسُولُ اللهِ ، عَنْ بَطْنِهِ فَقَالَ: اسْتَقِدْ.

قَالَ: فَاعْتَنَقَهُ فَقَبَّلَ بَطْنَهُ، فَقَالَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى هَذَا يَا سَوَادُ؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ حَضَرَ مَا تَرَى، فَأَرَدْتُ أَنْ يَكُونَ آخِرَ الْعَهْدِ بِكَ أَنْ يَمَسَّ جِلْدِي جِلْدَكَ.

فَدَعَا لَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ بِخَيْرٍ.

ثم رجع النبي إلى العريش، وجعل يناشد ربه ما وعده من النصر، ويقول: اللهم إن تهلك هذه العصابة اليوم لا تُعبَد، العصابة: هي العدد القليل من الناس. فقال: يا رب، إن تهلك هذه العصابة لا تُعبَد في الأرض، هؤلاء هم الذين يعبدونك وينصرون دينك، ولو قُضي على المسلمين في تلك الغزوة لما قامت للإسلام وللمسلمين قائمة، فهو يتضرع إلى الله أن يحفظ هذه العصابة من المؤمنين، وأن لا يُمكن منهم عدوهم حتى يُعبَد الله أفي في الأرض.

وأبو بكر ه يقول: يا رسول الله، بعض مناشدتك ربك؛ فإن الله منجِز لك ما وعدك، وكان النبي ف يرفع يديه في الدعاء حتى يسقط الرداء عن كتفيه في فيأتي أبو بكر فيضع الرداء على كتفي رسول الله ف وهو يرفع بصره إلى السماء ويديه، ويناشد الله ف ويتضرع إليه ويطلب منه النصر.

ثم أغفى رسول الله ﴿ إغفاءة ﴿ يعني نام نومة صغيرة ﴾ ثم انتبه فقال: أبشِر يا أبا بكر، أتاك نصر الله، هذا جبريل آخِذ بعنان فرسه يقوده. وأخبر النبي ﴿ أن الله ﴾ أرسل جبريل، وميكائيل، وإسرافيل، جبريل في ألف من الملائكة مع المصطفى ﴿ وميكائيل في ألف عن ميسرته، أرسلهم الله ﴾ .

وقاتلت الملائكة يومئذٍ ولم تقاتل في غيره، كانت المعركة التي قاتلت فيها الملائكة.

من الأحداث التي وقعت من نصر الله الله الله الله الله الله المسلمين، وتأييدهم بالملائكة في غزوة بدر: أن رجلًا من المسلمين كان يشتد خلف رجل كافر، إذ سمع ضربة سوط، وصوت يقول: أقدِم حيزوم، فنظر إلى الكافر، وقد خرّ أمامه، فإذا هو قد خُطِم أنفه وشُقّ وجهه كضربة السوط.

وكان شعار الملائكة يومئذ: أحِّد، أحِّد.. يعني يُوحِّدون الله ﴿ وعليهم عمائم بيض، وعلى جبريل عمامة صفراء أرسلها من خلفه.

وجاء عن رجل من غِفار أنه خرج يُشرِف على بدر، إذ دنت سحابة، قال: فسمعنا فيها حمحمة الخيل، فسمعت قائلًا يقول: أقدِم حيزوم، وحيزوم هذا اسم فرس جبريل، هذا الملك هو جبريل ، وحيزوم هو فرسه.



ثم كان أول مَنْ قُتِل من المسلمين: مهجع مولى عمر، ثم حارثة بن سراقة أصابه سهم وهو يشرب فقتله، هؤلاء أول مَنْ قُتِل من المسلمين، من شهداء بدر هم، مهجع مولى عمر، وحارثة بن سراقة هم.

وخرج رسول الله ، إلى الناس فحرّضهم على القتال ، وقال: «لا يقاتلهم رجل فيُقتَل إلا دخل الجنة».

فقال عمير بن الحُمام- وبيده تمرات يأكلهن- : بخٍ بخٍ، كلمة استبشار وسرور.

فما بيني وبين الجنة إلا أن يقتلني هؤلاء، ثم قذفها من يده وقاتل حتى قُتِل، لما سمع النبي في يُحرّض على القتال، وفي رواية قال: لئن بقيت حتى آكل هذه التمرات إنها لحياة طويلة، يريد التعجيل بدخول الجنة، فرمى التمرات من يده، وأقدم على القتال، وانغمس في القوم فقاتل حتى قُتِل في.

وكان أبو جهل حين دنا الناس يدعو، يقول: اللهم أقطعنا للرحم، وآتانا بما لا نعرف، اللهم فأحِنْه الغداة يعنى فأهلكه هذه الغداة.

فكان هو المستفتح، يعني دعا على نفسه بالهلاك؛ لأنه هو القاطع للرحم الذي يأتي بما لا يُعرَف، لأن الحق هو القديم، والباطل هو الطارئ على الحق، فالله الخلق موحدين على الفطرة، وكان الناس عشرة قرون على التوحيد، فالشرك طارئ.

فالذي يأتي بما لا يُعرَف، ويأتي بالمنكر هم المشركون، والذي يقطع الرحم هم المشركون، فكان يدعو على نفسه وهو لا يشعر.

فمن أحداث غزوة بدر: قصة مقتل أبي جهل، وأبو جهل كان من أئمة الكفر، وكان له دور كبير في الصد عن دين الله، وإيذاء رسول الله ، وأصحابه والمؤمنين، فكان

مقتله في غزوة بدر كان نصرًا عظيمًا.

في قصة مقتل أبي جهل ما جاء عن عبد الرحمن بن عوف ، قال: إني لواقف يوم بدر في الصف، وإذا أنا بين غلامين من الأنصار حديثة أسنانهما، فتمنيت لو كنت بين أضلع منهما.

فغمزني أحدهما فقال: هل تعرف أبا جهل؟ قال: قلت: نعم، فما حاجتك؟ قال: بلغني أنه أنه يسب رسول الله ، لئن رأيته لا يفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجل منّا. فغمزني الآخر فقال مثلها.

فلم أنشب أن نظرت أبا جهل يجول في الناس، فقلت: هذا صاحبكما.

فابتدراه بسيفيهما، فانقضًا عليه كالصقرين، ثم انصرفا إلى رسول الله في فأخبراه، وكل واحد منهما يقول للنبي في: أنا قتلته، قال: «هل مسحتما سيفيكما؟» قالا: لا. فنظر في سيفيهما، فوجد كلا السيفين مغموسًا في دماء أبى جهل، فقال: «كلاكما قتله».

وهذان الغلامان هما: معاذ بن عمرو بن الجموح، ومعوّد بن عفراء ١٠٠٠.

ووردت تفاصيل أخرى في قصة مقتل أبي جهل، وأن أول مَنْ لقيه هو معاذ بن عمرو بن الجموح، أحد هذين الشابين، قال: سمعت القوم يقولون: أبو الحكم لا يُخلَص إليه، يعني يوصي بعضهم بعضًا: لا يصلن أحد إلى أبي الحكم، أحيطوا به، واحرصوا ألا يصل أحد إليه.

فلما سمعتها جعلته من شأني فصمدتُ نحوه، فلما أمكنني ضربته ضربة أطنَّت قدمه بنصف ساقه، فضربني ابنه عكرمة على عاتقي فطرح يدي، فتعلقت بجلدة، يعني: صارت يده مقطوعة ومُعلَّقة بجلدة.



وورد في بعض الأحاديث أن النبي في قضى بسكب أبي جهل لمعاذ بن عمرو ؛ يعني رغم أن النبي في قال: «كلاكما قتله» معاذ بن عمرو ومعاذ بن عفراء قال: «كلاكما قتله» لكن قضى بالسكب، وهو متاع القتيل، وما يكون معه من المتعلقات الشخصية، أعطاه لمعاذ بن عمرو بن الجموح؛ لأنه كان صاحب التضحية الأكبر في قتل أبي جهل. بقية قصة مقتل أبي جهل أيضًا: أن عبد الله بن مسعود في مرّ على أبي جهل لما أمر النبي في بالتماس أبي جهل في القتلى؛ لأن المشركين قُتِل منهم سبعون وأُسِر سبعون، فالتمسه عبد الله بن مسعود في القتلى وهو عقير بآخر رمق، فوضع رجله على صدره، وأبو جهل كان قد آذى عبد الله بن مسعود في مكة.

فوضع عبد الله بن مسعود رجله على صدر أبي جهل ثم قال: هل أخزاك الله يا عدو الله؟ قال: وبمَ أخزاني، هل أَعْمَدُ مِنْ رَجُلٍ قَتَلْتُمُوهُ؟ أَخْبَرَنِي لِمَنِ الدَّائِرَةُ الْيَوْمَ؟ فقال عبد الله بن مسعود: لله ورسوله.

ثم قال أبو جهل: لقد ارتقيت مرتقى صعبًا يا رويعي الغنم، فقال عبد الله: إني قاتلك. قال: ما أنت بأول عبد قتل سيده. يعني وهو في الرمق الأخير ومع ذلك والعياذ بالله لا يزال فيه الكِبر والغرور والعياذ بالله.

وقال أبو جهل قال: فلو غيرك قتلني! فاحتزّ رأسه؛ ليطمئن تمامًا أنه فارق الحياة. ثم جاء به لرسول الله ، فقال: هذا رأس عدو الله، فقال النبي ، والله الذي لا

إله غيره» يستحلفه النبي ، فقال: نعم؛ قال عبد الله بن مسعود: والله الذي لا إله غيره. ثم ألقيته بين يديه فحمد الله.

وورد في بعض الروايات: أن رسول الله ﴿ خرّ ساجدًا، سجد شُكرًا لله ﴿ عند مقتل أبي جهل.

ثم أخذ رسول الله ه حفنة من الحصباء - حفنة حصى - فاستقبل بها قريشًا ثم قال: «شاهت الوجوه». «شاهت الوجوه» ثم نفخهم بها، رمى هذا الحصى عليهم، وقال: «شاهت الوجوه». وقال لأصحابه: «شدوا».

فكانت هزيمة المشركين. وقتل الله منهم سبعين من صناديد قريش، وأُسر سبعون، ولم يبق منهم رجل إلا دخل في عينه التراب؛ الحصباء التي رماها النبي عليهم، فما منهم أحد إلا ودخل في عينه شيء من هذا التراب، وورد أن هذا معنى قوله وسبب نزول قوله تعالى: ﴿وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِكُ سَى ٱللّهَ رَمَيْ ﴿ الأَنفال: ١٧] هذه الرمية التي رماها النبي من الحصباء والتراب، الحصى الصغير والتراب رماها عليهم النبي فأوصل الله في رميته إلى كل واحد منهم فأصابه شيء من التراب في عينه من رمية رسول الله في .

وفي هذه الأثناء كان سعد بن معاذ قائمًا على رأس العريش الذي صُنِع لرسول الله ﴿ ليكون مقرًّا لقيادة الجيش وفيه المصطفى ﴾

فكان سعد بن معاذ قائمًا على رأس العريش متوشحًا السيف واضعًا السيف كالوشاح، الوشاح: هو ما يوضع على أحد العاتقين، والجنب الآخر الذي يليه، يعني يوضع على الكتف الأيسر مع الجانب الأيمن من الخصر، يعنى مربوط برباط على



هيئة الوشاح.

في نفر من الأنصار يحرسون المصطفى الله وحيناة شاور النبي البابكر وعمر في الأسارى؛ فقال أبو بكر الله هؤلاء بنو العم والعشيرة والإخوان، أرى أن نأخذ منهم الله الفدية؛ لتكون قوة لنا على الكفار، وعسى أن يهديهم الله.

وقال عمر ١٤٠٤ أرى أن تُمكنني من فلان- قريب لعمر فأضرب عنقه.

وتُمكّن عليًّا من عقيل-بن أبي طالب- فيضرب عنقه، وحمزة من فلان أخيه، فيضرب عنقه.

حتى يعلم الله أنه ليس في قلوبنا هوادة للمشركين، يعني: يكون ذلك برهانًا ودليلًا على أن ولاءنا للمؤمنين، أن هؤلاء وإن كانوا إخوتنا وأقاربنا إلا أننا نعاديهم في الله حيث حاربوا المسلمين وحاربوا رسول الله .

قال: فهوي المصطفى - ﴿ ما قال أبو بكر. يعني مال إلى ما قاله أبو بكر ﴿ ، وأخذ الفداء، وبالفعل وافق النبي ﴾ على افتدائهم بالأموال.

فلما كان من الغد رأى عمر رسول الله ، وأبا بكر يبكيان.

وقال النبي ﴿ الله ﴿ القد عُرِض عليّ عذابكم أدنى من هذه الشجرة فيما أخذتم من الفداء »، يعني: أن الله ﴿ توعد المسلمين بعذاب؛ لأنهم قبلوا الفداء ، لكنه ﴿ عفا عنهم وأنزل: ﴿ لَوْلَا كِنْكُمْ مِنَ اللهِ مِسَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٢٨] فعفا الله ﴿ وَانزل: ﴿ لَوْلَا كِنْ الله اللهِ العذاب، وكان العذاب قريبًا منهم، لكن الله ﴿ وَعَهُ عَنْهُم ﴾.

وأنزل الله ، آيات يعاتب فيها رسول الله ، على أنه لم يقتل هؤلاء الأسرى، قال

لكن الله ﴿ عفا عن النبي ﴾؛ فلذلك بكى النبي ﴾ وأبو بكر؛ لأن اجتهادهما كان خلاف الأولى، لكن الله ﴾ تجاوز عن هذا.

وكان رسول الله ، قال: «إن رجالًا من بني هاشم أُخرِجوا كُرهًا لا حاجة لهم بقتال، فمَنْ لقي أبا البختري بن هشام فلا يقتله، ومَنْ لقي العباس فلا يقتله».

فأما أبو البختري فإنه أدركه بعض المسلمين فأبى أن يستأسر، يعني أدركه بعض المسلمين، وأرادوا أن يأخذوه أسيرًا إلى النبي ، وقالوا له: النبي الذي النبي وأوصانا بألا نقتلك، فأبى أن يستأسر وكان معه زميل أُسِر فأخذ يدافع عنه ويقاتل حتى قُتِل.

وأما العباس فأُخِذ مع الأسرى ثم أُطلِق سراحه لاحقًا، وبعض العلماء يقول: إن العباس كان قد أسلم سرًا، لكن كان يكتم إيمانه وكان مُستضعفًا في مكة في ذلك الوقت، وآخرون يقولون: إنه لم يُسلِم إلا قبيل فتح مكة، فالله الله علم أعلم.

من المواقف التي حصلت أيضًا في هذه الغزوة العظيمة: أن عبد الرحمن بن عوف مر ومعه أدراع استلبها فلقيه أُمية بن خلف ومعه ابنه علي، فقال أمية بن خلف: هل لك في الأعلى في ا



الأدراع، سوف أفتدي نفسي منك بمال كثير أحسن لك من قيمة هذه الأدراع، فاترك الأدراع وخذني.

فطرح الأدراع وأخذهما.

فقال أمية بن خلف: مَنْ الرجل المُعلَّم بريش النعام في صدره؟

قال: ذاك حمزة.

قال: ذاك الذي فعل بنا الأفاعيل.

يقول عبد الرحمن بن عوف: فوالله إني لأقودهما إذ رآه بلال معي، وكان هو الذي يعذبه بمكة، فقال بلال: رأس الكفر أمية بن خلف؟ لا نجوت إن نجا.

ثم صرخ بأعلى صوته: يا أنصار الله، ينادي الأنصار، ويقول لهم: هذا أمية بن خلف الذي كان يعذبني ويعذب المسلمين، ويحرضهم عليه حتى يساعدوه في قتله.

فجعل عبد الرحمن بن عوف ، يدافع عن أمية؛ لأنه أسيره، وهو يريد أن يسلمه للنبي ، ويفتدي نفسه بمال كثير، وبلال يقول: لا نجوت إن نجا.

ثم صرخ كالأول، فأحاطوا بنا، فضرب رجل ابنه، فوقع، وصاح أمية صيحة، وورد أن عبد الرحمن بن عوف وضعهما على الأرض وانكب عليهما يحاول الدفاع عنهما، فجعلوا يطعنونهما بالسيوف من تحت عبد الرحمن عبد عوف، فقال عبد الرحمن بن عوف: انْجُ بنفسك ولا نجاة، فما أُغني عنك.

فهبروهما بالسيوف؛ الهبر: هي قطع اللحم الكبيرة.

فيقول عبد الرحمن بن عوف: فيرحم الله بلالًا ذهبت أدراعي وفجعني بأسيري.

ومما حصل أيضًا من أحداث هذه الغزوة: أن عكاشة بن محصن الله كان يقاتل

حتى انقطع سيفه، فأعطاه رسول الله ، جزلًا من حطب، فهزّه فعاد في يده سيفًا، أي: فتحول عود الحطب إلى سيف في يد عكاشة ، وهذه من معجزات رسول الله .

وأمر رسول الله بالقتلى أن يُطرَحوا في القليب، القليب هذا عبارة عن حفرة عظيمة كبيرة، أمر النبي أن يُطرَح قتلى المشركين بعضهم فوق بعض في هذه الحفرة. فوضعوا في القليب بضعة وعشرين رجلًا، من قتلى المشركين.

ووقف رسول الله ، عند هذا القليب فقال: يا أهل القليب، بئس عشيرة النبي الله كنتم لنبيكم. كذبتموني وصدقني الناس.

فقال له صحبه: أتكلم قومًا موتى، وفي رواية: أتنادي قومًا قد جيَّفوا؟

فقال ﴿: «ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكن لا يستطيعون أن يجيبوا»، وقال: «لقد علموا أن ما وعدهم ربهم حقًا»، فقال: لستم بأسمع لما أقول من هؤلاء الموتى؛ وهذا فيه أن الموتى يسمعون خطاب مَنْ كان قائمًا على قبرهم.

بعض العلماء يقول: إن هذا فقط أول الدفن، يعني عند الدفن مباشرة يسمعون الخطاب ثم بعد ذلك لا يسمع الموتى مَنْ كلمهم عند قبرهم، وبعض العلماء يقولون: إن الموتى يسمعون مَنْ وقف على قبرهم، وكلمهم لكن لا يستطيعون الجواب.

وعلم ذلك عند الله ١ حياة البرزخ حياة لها أحكامها التي يعلمها الله ١٠٠٠.

وبعض الناس يستشكل التوفيق بين هذا وبين قوله ١٤ ﴿ وَمَاۤ أَنَتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢].

والجواب: أن السماع المنفي في الآية الكريمة: ﴿ وَمَا أَنَتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢] هو سماع الهداية، السماع الذي يترتب عليه الهداية والانتفاع، فالله الله ينفي



عن المشركين سمع الاستجابة، وليس السمع الحسي، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مِّن فِي الْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢] يعني لا أمل في هدايتهم، أن يسمعوا سماعًا ينتفعون به ويستجيبون، لكن السماع الذي لا ينتفعون به، فيه توبيخ لهم وتبكيت لهم إذا كانوا مشركين.

والسماع للمؤمنين هو سماع الدعاء والسلام عندما يدعو لهم مَنْ يزور قبرهم. ثم ارتحل النبي عن بدر وجمع الغنائم.

وبعث عبد الله بن رواحة بشيرًا إلى أهل العالية، وزيد بن حارثة بشيرًا إلى أهل السافلة، وهما جانبا المدينة، وأقبل النبي على المدينة ومعه الأسارى، وشرع النبي في قسمة الغنائم.

في تلك الأثناء كان أهل مكة ينتظرون أخبار المعركة، فجاءهم رجل من خزاعة، أول مَنْ بشرهم بمصيبة الهزيمة التي حلّت بهم ومقتل كبرائهم، فقالوا: ما وراءك؟

قال: قُتل عتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وأبو الحكم- أبو جهل-، وزمعة بن الأسود، وأمية بن خلف، ونبيه ومُنبه ابنا الحجاج، وأبو البختري.

فجعل يُعدد أشراف قريش، وعد كل أشراف قريش الذين كانوا في تلك المعركة ممّن قُتل، فقال صفوان بن أمية وهو قاعد بالحجر: والله إن يعقل هذا، يعني لا يعقل هذا، بل هو مجنون.

سلوه عني.

فقالوا: ماذا فعل صفوان؟ قال: ها هو.

وقد رأيت أباه وأخاه حين قُتلا، ثم قدِم أبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب،

فقال أبو لهب: هلم إلي، فعندك لعمري الخبر، فجلس إليه، والناس قيام عليه، فقال أبو سفيان بن الحارث: ما هو إلا أن لقينا القوم منحناهم أكتافنا يقتلونا ويأسرونا كيف شاؤوا.

وايم الله ما لمت الناس؛ رأيت رجالًا بيضًا على خيل بُلق بين السماء والأرض لا يقوم لها شيء.

قال أبو رافع -مولى رسول الله ﴿ وكان للعباس، وهو جالس مع أم الفضل - قال: تلك الملائكة، قال: فضرب أبو لهب وجهي، ثم احتملني وضرب بي الأرض وكنت ضعيفًا

فقامت أم الفضل إلى عمود، فضربت به أبا لهب فشجّته شجّة مُنكرة.

وقالت: أستضعفته أن غاب سيده؟ فقام ذليلًا موليًا ورأسه مشجوج بهذا العمود.

فما عاش إلا سبع ليالٍ حتى أتاه الله بداء العدسة فقتله.

وبقي بعد موته ثلاثة أيام لا تُقرَب جنازته ولا يُحاوَل دفنه؛ لما أصابه هذا المرض، فهو مرض مُعدٍ، فالذي يلمسه ينتقل إليه الداء، وفي نفس الوقت كانت له رائحة مُنتنة بسبب هذا المرض.

فلما خافوا السُّبة، حفروا له حفرة في مكان بعيد.

ثم دفعوه في حفرته؛ حتى ورد أنهم كلفوا بعض العبيد أن يأخذوا معهم عصيًا طويلة، ويدحرجوه بأطراف العصي حتى يضعوه في تلك الحفرة، ودفنوه في حفرته، وقذفوه بالحجارة من بعيد حتى واروه، فكان هذا مما أخزاه الله به في الدنيا والعياذ بالله.

ثم أرسلت قريش ترسل تطلب افتداء الأسرى بالأموال. فكان من ضمن الأسرى



سهيل بن عمرو، وكان قد قام خطيبًا في جمْع قريش يحرضهم على قتال النبي ، في غزوة بدر.

فقال عمر: دعني أدلع لسانه فلا يقوم خطيبًا عليك.

فحصل ما رجاه النبي ، أنه بعد وفاة النبي ، قام سهيل بن عمرو وخطب في أهل مكة يثبتهم على الإسلام وعلى الدين، لما بدأ الناس يرتدون، فجعل يثبت أهل مكة على الدين وعلى الإسلام عند موت رسول الله ، وكان له دور في تثبيت أهل مكة على الدين، فلم يرتدوا كما ارتد كثير من بلاد الجزيرة، فلسانه هذا كان في نُصرة الدين في وقت لاحق.

كذلك كان من ضمن الأسرى أبو العاص بن الربيع، زوج زينب بنت المصطفى الله وكان النبي الله يثني عليه في مصاهرته، وقال: وعدني فوفي لي.

وهو ابن أخت خديجة ١٩٠٠.

فبعثت زينب في فداء زوجها بمال، وبقلادة كانت خديجة أدخلتها بها عليه، فلما رآها رسول الله وقلم رقّ لها، وقال: «إن رأيتم أن تطلقوا لها أسيرها وتردوا عليها مالها» فقال الصحابة على قالوا: ما شئت يا رسول الله، نطلق سراحه ونردّ مالها.

وشرط عليه رسول الله ﴿ أَن يُخلي سبيل ابنته، فوافق أبو العاص، وأرسل النبي ﴿ وَشَرَط عَلَيه رَسُول الله ﴿ وَانتظر في ﴿ وَيَد بن حارثة وانتظر في المكان المحدد، وخرج بها من مكة كنانة بن الربيع أخو زوجها.

فخرج في طلبها رجال من قريش، قريش أخذتهم الحمية الجاهلية، وقالوا: لا نتركها تصل إلى أبيها ، يريدون الانتقام من النبي بمنع ابنته من الهجرة إليه والوصول إليه ...

فسمعوا بالخبر، فخرجوا في طلبها، فأدركوها بذي طوى، وكانت في هذا الوقت لا تزال مع كنانة بن الربيع ،لم تصل إلى المكان الذي فيه زيد.

وكان أولهم هبّار بن الأسود، فروّعها بالرمح فأُجهضت، كانت حاملًا ١٠٠٠.

فنثر حموها كنانته، الكنانة: وعاء السهام، أي: فألقى السهام أمامه، وقال لهم: لا يدنو مني رجل إلا وضعت فيه سهمًا.

فانهزموا، وخافوا القتل فانصرفوا.

فجاء أبو سفيان بن حرب ومعه مجموعة من قريش وكلموا كنانة بن الربيع، وطلبوا منه أن يرجع بها، وأن يخرجها ليلًا؛ لئلا يُظن بهم الضعف والوهن.

ففعل، وانتظر الليل، وفي الليل أخرجوها كأنها خرجت سرَّا، وتغافلوا كأنهم لا يعلمون أنها خارجة بالليل.

فخرج بها كنانة بالليل، وأسلمها لزيد وكان زيد بن حارثة هم منتظرًا في هذا المكان. وكان النبي في بلغه ما فعله هبّار، وأنه كان سببًا في إجهاض ابنته، فهَمَّ النبي أن يُحرّق هبّارًا بالنار، ثم إنه في منع من ذلك وقال: «لا يعذب بالنار إلا رب النار، إن



وجدتموهما فاقتلوهما» يقصد هبّار بن الأسود والرجل الآخر الذي كان معه.

وأما أبو العاص بن الربيع، فإنه قدم مسلمًا على الرسول ١ بعد ذلك.

ولما أسلم ردّه النبي ﴿ إلى زوجته زينب بالنكاح الأول، يعني لم يعقد له عقدًا جديدًا، فلما أسلم ﴿ وقدِم مهاجرًا إلى الرسول ﴿ في المدينة، كان لقريش عنده أموال فسلمهم أموالهم وردّ إلى كل منهم متاعه، ثم خرج مهاجرًا إلى المدينة وأسلم، وردّه النبي ﴾ إليها بالنكاح الأول.

وأطلق النبي الله سراح بعض الأسرى من قريش مقابل تعليم أطفال المسلمين الكتابة، الكتابة، فجعل فداءهم أن يُعلّم كل واحد منهم عشرة من أطفال المسلمين الكتابة، وكان هذا سببًا في انتشار الكتابة في المدينة.

وكان ممَّنْ تعلم الكتابة في ذلك الوقت زيد بن ثابت ، وكان غلامًا صغيرًا من الأنصار وتعلم الكتابة من بعض الأسرى من قريش، حتى كان كاتبًا لرسول الله في فما بعد.

وكان من الأسرى: بعض الفقراء الذين ليس لهم مال للفداء فأطلق النبي سراحهم بغير مقابل؛ منهم: أبو عزة الشاعر، وكان شاعرًا وخرج يقاتل، وكان يهجو النبي والمسلمين، فقال للنبي النبي النبي المائل لهن غيري، وأنا فقير ليس عندي مال أفتدي به نفسي، واستعطف النبي أه فأطلق النبي السراحه لكن اشترط عليه، قال: سأطلق سراحك بشرط: ألا تخرج لقتالنا بعد ذلك أبدًا، ولا تساعد على قتال المسلمين أبدًا، وأخذ عليه العهد بهذا وأطلق سراحه، لكنه نقض العهد، وخرج وقاتل المسلمين بعد ذلك في مرة أخرى وأُسِر مرة ثانية، فجعل يقول للنبي ان فقير، ولي سبع بنات ولا عائل لهن، فقال له النبي الا أتركك ترجع إلى مكة



وتقول: خدعت محمدًا مرتين، لا يُلدَغ المؤمن من جحر مرتين، وأمر بقتله.

واستُشهد من المسلمين في غزوة بدر أربعة عشر رجلًا؛ ستة من المهاجرين وثمانية من الأنصار، هج.



## ٣- فَقَيْنُقَاعُ، فَالسَّوِيْقُ، غَطَفَانْ وَهْيَ فَـذُو أَمَـرْ، فَغَـزْو بَحْرَانْ

هذه كلها أسماء غزوات من غزوات الرسول ، فالنبي ، قد غزا سبعًا وعشرين غزوة كما عرفنا من قبل، ذكرنا منها خمس غزوات:

الأولى: غزوة ودّان، ويقال لها: غزوة الأبواء.

والثانية: غزوة بواط.

والثالثة: غزوة العُشيرة.

والرابعة: غزوة بدر الأولى.

والخامسة: غزوة بدر الكبرى.

فهذه خمس غزوات.

الغزوة السادسة: هي التي ذكرها في هذا البيت قال: (قينقاع) هذه السادسة، (فَالسَّوِيْقُ) غزوة السويق هذه الغزوة السابعة، (غَطَفَانْ وَهْيَ فَذُو أَمَرْ) غزوة غطفان هي نفسها غزوة ذو أمر، يقال لها: غزوة غطفان أو غزوة ذو أمر، المكان اسمه ذو أمر، والقبيلة التي كانت تسكن هناك قبيلة غطفان، فالغزوة لها اسمان، ثم غزوة (بَحْرَانْ).

فالغزوة السادسة من غزوات رسول الله ﷺ هي: غزوة بني قيقناع.

وبنو قينقاع هم: قبيلة من قبائل اليهود الثلاثة التي كانت تسكن في المدينة النبوية، في مدينة الرسول الله كانت قبائل اليهود ثلاث قبائل: هم: بنو قينقاع، وبنو النضير، وبنو قريظة، فهذه قبائل اليهود في مدينة النبي .

فبنو قينقاع: كانوا أوّل قبيلة من قبائل اليهود تنقض عهدها مع رسول الله ١٠٠٠

فقد مر بنا أن النبي الله لما دخل المدينة عاهد اليهود عهدًا، كتب وثيقة (معاهدة) بين المسلمين وبين اليهود: أنهم لا يؤذون المسلمين، وأن المسلمين لا يؤذونهم طالما وفوا بعهدهم، وأنهم لا يُحالفون أعداء رسول الله ، ولا يعينون أعداء النبي عليه مقابل أن يُؤمّنهم المسلمون على دمائهم وأموالهم.

والنبي الله ظل وفيًّا بمعاهدته الله حتى وقع الغدر منهم، فلما غدروا هم ونقضوا العهد من جهتهم، أصبح النبي الله في حِلّ، وأصبحت هذه المعاهدة ملغاة بسبب نقْضهم العهد.

فأول قبيلة من قبائل اليهود نقضوا عهدهم مع رسول الله ﷺ هم بنو قيقناع.

وكانت هذه الغزوة يوم السبت في نصف شوال على رأس عشرين شهرًا من الهجرة،

وذلك أن رسول الله ﴿ جمعهم في سوق بني قينقاع، وقال لهم: «يا معشر يهود، احذروا من الله مثلما نزل بقريش من النقمة؛ فإنكم عرفتم أني نبي مُرسَل، تجدون ذلك في كتابكم وعهد الله إليكم، فقالوا: يا محمد، لو حاربتنا لتعلمن أنّا نحن الناس.

فنزل فيهم قول الله ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغَلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَعً وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾[آل عمران:١٢].

وكان يهود بني قينقاع حلفاء عبد الله بن أُبيّ بن سلول رأس المنافقين.

وعبد الله بن أُبيّ بن سلول -كما مر بنا- كان من زعماء الأوس والخزرج قبل مجيء الرسول ، وكانوا قد أوشكوا أن يتوجوه ملكًا، على المدينة قبل قدوم رسول الله ، وكانوا أشجع يهود. فوادعوا رسول الله ، فلما كانت وقعة بدر أظهروا البغي والحسد وتركوا العهد والذمة.



وذلك أن امرأة من العرب جلست إلى صائغ منهم بسوق بني قينقاع فراودها على كشف وجهها فأبت.

فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها وهي لا تشعر.

فلما قامت انكشفت سوأتها، فضحكوا منها، فو ثب مسلم على الصائغ فقتله؛ فقتلته اليهو د، فغضب المسلمون؛ لأمرين: الأول:

لكون اليهود انتهكوا حُرمة المرأة المسلمة وكشفوا ثياما.

والأمر الثاني: أنهم قتلوا رجلًا من المسلمين.

فسار المصطفى ﷺ إليهم، وحمل لواءه حمزة وكان اللواء أبيض.وخلّف على المدينة أبا لبابة الأنصاري.

وحاصرهم خمس عشرة ليلةً، وكان اليهود يسكنون في ضواحي متطرفة، ويسكنون في قلاع وحصون، ولهم أسوار تحيط بمساكنهم.

فنزلوا على حُكمه، يعنى: استسلموا، وقالوا: احكم فينا بما شئت.

فحكم بأن له أموالهم، ولهم النساء والذرية فوافقوا على هذا، ونزلوا من الحصن. فكلّم عبد الله بن أبى بن سلول فيهم رسول الله الله الله عبد الله بن أبى بن سلول فيهم رسول الله الله الله بن أبى بن سلول فيهم رسول الله بن أبى بن سلول في في ذلك.

وقال: مواليّ: أربعمائة حاسر، وثلاثمائة دارع، منعونا من الأسود والأحمر، تحصدهم في غداة واحدة، إني والله أخشى الدوائر. يعني: أن تدور الدوائر علينا ويأتي الأعداء يهاجمون المدينة، ولا يكون أحد يحمينا، والعياذ بالله .

فقال النبي ﷺ: خلّوهم، وأمر أن يُجلوا من المدينة، فلحقوا بأذرعات- منطقة بالشام- ولما رأى ذلك عبادة بن الصامت ، وكان حليفًا لهم تبرأ إلى الله ورسوله

من حلفهم، فقال: أنا بريء إلى الله ورسوله من حلفهم، وقال للنبي ، افعل بهم ما شئت.

وولّى قَبْض أموالهم محمد بن مسلمة، وإخراجهم عبادة بن الصامت، ووجدوا بحصنهم سلاحًا كثيرًا فأخذ المصطفى الله الخمس، ثم فرّق البقية على أصحابه.

كانت هذه غزوة بني قينقاع.



الغزوة السابعة من غزوات رسول الله ﷺ هي: غزوة السويق.

والسويق هذا نوع من الطعام، عبارة عن حب الشعير، يُحمَص في سمن ونحوه، وهو من الطعام الذي يُدّخر ويُحمَل في الأسفار للأكل منه.

وسبب هذه الغزوة: أنه لما رجع الكفار من غزوة بدر إلى مكة، نذر أبو سفيان ألا يمس رأسه ماء من جنابة ولا يقرب النساء ولا الدهن حتى يغزو محمدًا .

فلما طال الوقت، ومضى على غزوة بدر فترة، أراد أبو سفيان أن يفي بنذره، وكان العرب كانوا يُعظّمون أمر النذر واليمين، فأراد أن يفي بهذا النذر.

فخرج في مائتي راكب؛ ليبر بقسمه فسلك النجدية -اسم طريق أو منطقة اسمها النجدية - حتى نزل على نحو بريد من المدينة؛ نزل على مسافة بريد من المدينة، البريد: هذا مقياس لمسافة.

ثم خرج ليلًا حتى أتى بني النضير، فضرب على حُيي بن أخطب-وهو أحد زعماء اليهود- بابه، فأبى أن يفتح له؛ حتى لا يتورط في مشكلة مع الرسول ، وهو لا يريد أن يُعرّض بني النضير لمشكلة مع الرسول ، أنه استضاف أبا سفيان، وهو عدو المسلمين، فظل يدق عليه الباب فلم يفتح له.

فانصرف إلى سلّام بن مشكم- وكان سيدهم- فأذِن له وقراه وسقاه.

فاستخبره خبر المصطفى، أي: سأله عن أخبار الرسول ﴿ ثم رجع من ليلته حتى أتى أصحابه؛ كل هذا كان في الليل، فما يجرؤ أن يدخل بالنهار، فدخل بالليل وخرج في الليل أيضًا، ورجع إلى أصحابه في المكان الذي خيّم فيه المقاتلون الذي قدموا معه.

فبعث رجالًا فأتوا ناحية العريض -وهو وادٍ على بُعد ثلاثة أميال من المدينة-

فحرّ قوا من النخيل وقتلوا رجلين من الأنصار، ورأى أن يمينه قد حلّت.

فوصل الخبر إلى الرسول ، فخرج في طلبه في مائتين من المهاجرين والأنصار، وكان هذا في اليوم الخامس من ذي الحجة في نفس السنة الثانية أيضًا من الهجرة النبوية.

ففاته أبو سفيان وجعل يتخفف للهرب.

فألقوا جُرب السويق، وكانوا يحملون كميات كبيرة من السويق في جُرب يعني جمع جراب، و هو الوعاء من القماش – فكان معهم جُرب كثيرة من السويق، فألقوها؛ حتى تخف حمولتهم ويتمكنوا من الهرب قبل أن يُدركهم النبي .

فأخذ المسلمون وهم يطاردونهم يجمعون جُرب السويق، ورجعوا بها مُحمّلين إلى المدينة.

فسُميت هذه الغزوة غزوة السويق؛ لأن الصحابة الذين خرجوا مع الرسول هؤر رجعوا إلى المدينة مُحمّلين بهذا السويق الكثير، ورجع أبو سفيان بسرعة إلى مكة، ولم يُدركه النبي هي.

وغاب النبي ﷺ خمسة أيام ثم عاد إلى المدينة.

الغزوة الثامنة من غزوات رسول الله ، عنو غطفان، يقال لها: غزوة غطفان، ويقال لها: غزوة غطفان، ويقال لها أيضًا: غزوة ذي أمَرّ: اسم المكان.

غطفان: اسم القبيلة التي تسكن تلك المنطقة، وذو أمَرّ اسم المكان، وهو موضع ينجد.

خرج رسول الله ه من المدينة لاثنتي عشرة ليلة من شهر ربيع الأول من السنة الثالثة للهجرة، واستعمل على المدينة عثمان بن عفان ...



وسبب هذه الغزوة: أن النبي ﴿ بلغه أن جمْعًا من ثعلبة ومحارب قد تجمعوا يريدون أن يصيبوا من أطراف المدينة، والذي جمعهم اسمه دعثور بن الحارث المحاربي، وهذا هو قائد المشركين في تلك الغزوة، جمع ناسًا من قبيلته هم محارب، وناسًا من ثعلبة، وأرادوا أن يهاجموا أطراف المدينة النبوية.

فندب النبي المسلمين للخروج معه للقتال، وخرج في أربعمائة وخمسين رجلًا، وكان المسلمون في مرتفع وهم في منخفض، فهبط النبي الله عليهم فهربوا وصعدوا إلى رؤوس الجبال.

فلم يلحق منهم أحدًا، وكما عرفنا: كثير من غزوات النبي الله لم يحصل فيها اشتباك بين الفريقين بسبب أن المشركين كانوا يهربون، بمجرد ما يهجم النبي ومَنْ معه يهربون.

لكن كان يحصل من هذه الغزوات إظهار قوة المسلمين، حتى لو لم يحصل قتال، لكن كان يحصل إظهار قوة المسلمين، وإظهار البأس، وكان المشركون يقع في قلوبهم الرعب.

وكثير من هذه الغزوات أيضًا كان النبي الله يعقد فيها معاهدات مع أهل المدن التي يمر بها في طريقه للقتال، والقبائل التي يمر عليها: أنهم لا يقاتلون المسلمين، وأنهم لا يعينون أحدًا من أعداء المسلمين، فكان يحصل من ورائها مصالح وفوائد للمسلمين.

ونزل مطر أصاب ثياب النبي ﴿ ، فوضع النبي ﴿ بعض ثيابه المبللة على شجرة ، ونام ﴿ ، تحت شجرة ، ودعثور كان فوق رؤوس الجبال ، وهم يرون المسلمين والمسلمون يرونهم لكن من بعيد .

و كان يراقب النبي ، فرأى النبي ، نائمًا تحت شجرة، فأقبل حتى قام على رأس

المصطفى ١ ومعه سيف، فقال: مَنْ يمنعك منى؟

فقال النبي ﷺ: الله.

فسقط السيف من يده.

فأخذه المصطفى ١٠٠٠

ثم قال له النبي ١٠٤ مَنْ يمنعك مني؟ قال: لا أحد.

وأسلم؛ فأسلم دعثور الذي كان قائد المشركين بسبب هذا الموقف لما رأى نصر الله للنبي ، وما ألقى الله في قلبه من الرعب وهو يواجه النبي ، فالنبي كان أعزل في تلك اللحظة ليس معه سلاح، وهو معه السيف وسقط منه.

فنزلت: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُ مَ قَوْمُ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُ مَ فَكُنَّ أَيْدِيهُ مَ عَنصُمْ ﴿ المائدة: ١١]؛ فأنزل الله هذه الآية الكريمة يمُن فيها على المؤمنين أنه كفّ عنهم يد عدوهم، وكانوا قد همّوا أن يقاتلوا المسلمين فكفّ الله ﴿ أذاهم عن المسلمين.

وكانت غيبة رسول الله ﴿ إحدى عشرة ليلة أو أكثر.



الغزوة التاسعة من غزوات رسول الله ، غزوة بحران، يقال لها غزوة: بَحران، أو بُحران، أو بُحران، بفتح الباء أو بضمها.

ويقال لها أيضًا: غزوة بني سليم، المنطقة التي وقعت فيها الغزوة اسمها بَحران أو بُحران، بفتح الباء أو ضمها. والقبيلة التي تسكن تلك المنطقة: هم قبائل بني سُليم.

خرج النبي الله للهجرة النبوية. وخرج النبي الله للهجرة النبوية. وخرج في ثلاثمائة رجل لجمْع من بني سُليم؛ فقد جاءت الأخبار إلى النبي الله أن بني سُليم قد تجمعوا يريدون مهاجمة المسلمين.

فعزم الرسول ﷺ على أن يسبق إلى قتالهم بدل أن ينتظر مجيئهم لمهاجمة المسلمين.

وكان النبي ﴿ له عيون يأتونه بالأخبار، من القبائل التي حوله، فأي تحركات لغزو مدينة الرسول ﴿ كانت تصل إلى النبي ﴿ فجاءته الأخبار أن بني سليم يريدون يريدون مهاجمة المدينة، فخرج النبي ﴿ لقتالهم في ثلاثمائة رجل.

واستخلف على المدينة عبد الله بن أم مكتوم.

فوجدهم تفرقوا فرجع ولم يلق كيدًا، وغاب عشر ليالٍ.

كانت هذه الغزوة التاسعة من غزوات المصطفى ١٠٠٠

الغزوة العاشرة هي غزوة أُحد.

وغزوة أُحد فيها الكثير من الأحداث، وهي من الغزوات الكبيرة من غزوات المصطفى التي وقع فيها قتال بين المسلمين والمشركين، وقتل من المسلمين عدد كبير كما سيأتي إن شاء الله، وفيها كثير من العِبر والدروس.

قال الناظم رحمه الله:

## ٤- فَأُحُدُ بَعْدُ، فَحَمْرَاءُ الأَسَدْ ثُمَّ بَنُو النَّضِيْرِ، ثُمَّ فِي الْعَدَدْ:

هنا يتكلم عن غزوة أُحد، وهي الغزوة العاشرة من غزوات رسول الله ١٠٠٠.

وسبب هذه الغزوة: أنه لما انهزم المشركون في غزوة بدر ونجا أبو سفيان بالعير، مشى عبد الله بن أبي ربيعة، وعكرمة بن أبي جهل، وصفوان بن أمية – وهؤ لاء مجموعة من زعماء قريش أصيب آباؤهم وأبناؤهم في غزوة بدر – إلى أبي سفيان قبل أن يوزع أموال القافلة، وقالوا: إن محمدًا في وَتَركم وقتل خياركم؛ فأعينونا بالمال على حربه لعلنا نُدرك ثأرنا، وكانت العير موقوفة بدار الندوة، وكانت ألف بعير؛ العير هذه كانت ألف بعير.

فوافق أبو سفيان، وبهذه الإبل جهزوا جيشًا لقتال رسول الله ﷺ بغرض الثأر والانتقام ممَّنْ قُتِل من ساداتهم وأقاربهم في غزوة بدر.

واجتمعت قريش ومَنْ أطاعها من القبائل من كنانة وأهل تِهامة، الذين حالفوهم وخرجوا معهم؛ لقتال رسول الله ، في تلك الغزوة.

ومن أحداث هذه الغزوة: أن جُبير بن مُطعِم بن عدي -وكان مشركًا إلى هذا الوقت- أراد أن يثأر لعمه طُعيمة بن عدي، وكان قد قتله حمزة في غزوة بدر



فقال لغلامه وحشي: إن قتلت حمزة عم مُحمد بعمي طُعيمة فأنت عتيق.

وكانت هند بنت عتبة، تشجعه على هذا وتحرضه على قتْل حمزة، لما علمت أن جبيرًا وعده بالإعتاق إذا قتل حمزة، وكانت تريد الثأر لأبيها، وأخيها، وعمها الذين قتلوا في غزوة بدر.

فخرج جيش قريش حتى نزلوا بمنطقة يقال لها عينين - جبل مقابل المدينة - فسمع بهم المصطفى هو وكان النبي فقد رأى رؤيا - ورؤيا الأنبياء حق - فقصّ النبي الرؤيا على أصحابه وأوّلها، فقال في: «إني رأيت والله خيرًا، رأيت بقرًا تُذبَح» النبي ورأى في الرؤيا قال: «رأيت والله خيرًا، رأيت بقرًا تُذبَح».

«ورأيت في ذباب سيفي ثلمًا» في طرف السيف رأى فيه ثلمًا، يعني كسرًا أو شقًّا

«فأما البقر فناس من أصحابي يُقتَلون» وفي بعض روايات الحديث قال: «رأيت بقرًا والبقر خير» يعني النبي الله أوّل البقر على أنه خير، ناس من أصحاب النبي من أهل الخير، فهذا معناه أن ناسًا من أهل الخير يُقتَلون.

«وأما الثلم فرجل من أهل بيتي يُقتَل»، «ورأيت أني أدخلت يدي في درع حصينة» فأوّلتها: المدينة.

قال: «فإن رأيتم أن تقيموا بها وتدعوهم حيث نزلوا» «فإن أقاموا أقاموا بشر مُقام» «وإن دخلوا علينا قاتلناهم فيها» إذا أرادوا أن يهجموا على مدينتنا نكون مستعدين ونقاتلهم في المدينة.

وكان المصطفى الله يكره الخروج، وكان رأيه أن يقاتل المسلمون داخل المدينة، حتى يشارك الجميع في القتال، حتى النساء والأطفال يشاركون من فوق أسطح البيوت،



وكان النبي الله يرى أن هذا أقوى للمسلمين وأشد بأسًا على عدوهم، والمسلمون كان عندهم في المدينة طعامهم وشرابهم، عندهم عيون الماء والآبار، وعندهم ما يكفي من الزاد وليس عليهم ضرر من بقاء المشركين خارج المدينة.

فكان هذا رأي رسول الله ﷺ.

وعبد الله بن أُبي بن سلول رأس المنافقين كان رأيه يوافق رأي رسول الله ، فقال رجال من المسلمين: اخرِج بنا إلى أعدائنا لا يرونا أنّا جبُنّا؛ وهؤلاء كانوا من شباب الصحابة ، وخاصة الذين لم يخرجوا في غزوة بدر، وحُرموا المشاركة في هذا الخير، فهؤلاء فكانوا يتشوقون للخروج لمقاتلة الأعداء.

وقال عبد الله بن أُبيّ بن سلول-المنافق- قال: لا تخرج، فما خرجنا منها إلى عدو قط إلا أصاب منّا، ولا دخلها علينا إلا أصبنا منه.

فلم يزل برسول الله في مَنْ أحب لقاء العدو؛ يرون الخروج وطلبوا من النبي في الخروج لقتال الأعداء، رغم أن رأي النبي في البقاء، وهذا درس عملي في الشورى يعلمه النبي في لأمته، رغم أن رأي النبي في كان المُكث في المدينة، لكن المسألة لم يكن فيها وحي من الله في يُلزِم بشيء، بل كانت المسألة من باب المشورة والاجتهاد، فالنبي في كان يرى بحكمته في أن الأصلح للمسلمين البقاء في المدينة، ولكن الغالبية كان يرون الخروج، فالنبي في نزل على رأي الأغلبية.

فدخل رسول الله بيته فلبس لأمته بعد صلاة الجمعة، يعني لبس عُدة الحرب فلاخلوا الله وظاهر بين درعين، أي: لبس درعًا فوق درع وهذا أيضًا تعليم لأمته أن يأخذوا بالأسباب ليكون أكثر منعة من ضربات الأعداء ومن أذاهم.

ولبس مغفرًا ﷺ في رأسه- خوذة من الحديد تُلبَس على الرأس- واستعد وجهّز



سلاحه على وخرج ومعه السلاح، وقد لبس عُدة الحرب.

فجعل يقول: أطاعهم وعصاني، ما ندري علام نقتل أنفسنا؟ وظل يُثبّط الناس حتى رجع بمَنْ تبعه من أهل النفاق وكانوا نحو ثلث الجيش، ولم يُثنِ ذلك النبي ، ولم يُضعِف عزيمة المؤمنين؛ بل كان تطهيرًا لصفهم، فهذه رحمة من الله أن هؤلاء الذين تقاعسوا تراجعوا في بداية الطريق بدلًا من أن تحصل هذه الهزيمة أثناء المواجهة مع الأعداء.

ومن الأحداث التي حصلت في هذه الغزوة: أن المسلمين لم يكن معهم سوى فرسين: فرس رسول الله ، وفرس لأبي بُردة .

فكان أن فرس أبي بردة ضرب بذنبه فأصاب غمد سيف أبي بُردة، فألقى بالغمد بعيدًا، وأصبح السيف مسلولًا، وكان رسول الله الله المحيد يحب الفأل ويكره الطيّرة، فتفاءل النبي المهادة وقال: «يا صاحب السيف شِمْ سيفك، فإني أرى السيوف ستُسل اليوم» شِم سيفك: أغمده، تفاءل النبي الله من هذا الموقف، أن سيوف المسلمين ستُسل، وأن



هذه الغزوة سيحصل فيها قتال؛ لأن بعض الغزوات ما حصل فيها قتال بين المسلمين وأعدائهم.

ثم قال النبي هي: «مَنْ رجل يخرج بنا على القوم عن كثب لا يمر عليهم» يعني يخرج بنا من قرب بدون أن يمر عليهم؟

قال أبو خيثمة هذا أنا، فنفذ به في حرة بني حارثة حتى نزل الشّعب من أُحد، فسلك بالنبي هذا طريقًا حتى صاروا في شِعب بين جبلين، في موطن المعركة بدون أن يراهم أعداؤهم.

وقال النبي ﴿ لَا يَقَاتُل أَحد حتى آمره بالقتال »، وتعبأ النبي ﴿ للقتال، ومعه سبعمائة مقاتل كما ذكرنا، واختار النبي ﴿ خمسين راميًا من الماهرين في الرماية، وأمّر عليهم عبد الله بن جُبير ﴿ وكان عبد الله بن جُبير مُعلّمًا بثياب بيض، عليه ثياب بيض مميزة، يُعرَف بها، ومعه خمسون راميًا.

وقال له النبي ﴿: «انضح الخيل عنّا لا يأتوننا من خلف، إن كان لنا أو علينا فاثبت مكانك لا نُؤتى من قِبَلك» فالنبي ﴿ أمر الرماة أن يثبتوا مكانهم، وألا ينزلوا مهما حصل، سواء انتصر المسلمون أو انهزموا، ولا ينزلوا حتى يأتيهم الإذن بالنزول.

و كانت مخالفة الرماة لأمر رسول الله هو من أسباب الهزيمة في هذه الغزوة، هَرَّتُ إِذَا فَشِ لَتُ مُوَتَنَزَعُتُم فِي اللهُ هو مَن أسباب الهزيمة في هذه الغزوة، هُرَّتَ إِذَا فَشِ لَتُ مُوَتَنَزَعُتُم فِي اللهُ مُر وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعَدِ مَا أَرَىكُم مَّا تُحِبُونَ ﴾ [آل عمران:١٥٢] وسورة آل عمران فيها عِبَر غزوة أُحد؛ فالنصف الثاني من السورة كله يتعلق بأحداث غزوة أُحد وما فيها من العِبر والعظات.

هؤ لاء الرماة كما ذكرنا كانوا خمسين راميًا والنبي ﷺ أمرهم أن يمكثوا مكانهم.



ودفع النبي اللواء إلى مصعب بن عمير المه وكان لواء الخزرج بيد الحباب بن المنذر أو سعد بن عُبادة، وخرج السعدان أمامه يعدوان دارعين، السعدان هما: سعد بن معاذ سيد الأوس، وسعد بن عبادة سيد الخزرج وكانا يتنافسان في الخير، وبينهما منافسة في أبواب الخير وفي البطولة والتضحية في سبيل الله في فالسعدان يخرجا يعدوان أمام النبي دارعين.

وتعبأت قريش وهم ثلاثة آلاف، معهم مائتا فرس، فهناك فرق كبير في العتاد بين المسلمين وأعدائهم، ودائمًا في عامة غزوات المسلمين ومعاركهم كان الأعداء عُدتهم أضعاف عُدة المسلمين، لكن الله على ينصر المسلمين ويؤديهم بمدد من عنده.

فالمشركون كان عددهم ثلاثة آلاف وعدد المسلمين كان سبعمائة فقط، والمسلمون معهم فرَسَان، والمشركون معهم مائتا فرس، وعلى ميمنة خيلهم خالد بن الوليد، وعلى ميسرتها عكرمة بن أبي جهل، وعلى القلب صفوان بن أمية أو عمرو بن العاص، وهذا تقسيم جيش المشركين، وكان قائد الرماة في جيش المشركين هو عبد الله بن ربيعة.

وقال أبو سفيان لأصحاب اللواء من بني عبد الدار يُحرِّضهم: إنكم قد وليتم يوم بدر، فأصابنا ما رأيتم، وإنما يُؤتَى الناس من قِبَل راياتهم، فاقتتلوا حتى حميت الحرب.

ومن المواقف العظيمة البطولية في هذه الغزوة: قصة أبي دجانة هذا: وذلك أن النبي هذه المعنف من عنده ، وقال: «مَنْ يأخذه بحقه؟»

فقام إليه رجال منهم الزبير ، ومجموعة من خيار الصحابة كل منهم يقول: أنا يا رسول الله.

فقام أبو دجانة الله فقال: ما حقه؟ قال: «أن يضرب به حتى ينحنى» ووَرَد أن أبا



دجانة فلق به هام المشركين حتى انثني على عظامهم من كثرة الضرب ١٠٠٠.

فالنبي الله أعطاه إياه مع وجود أكثر من واحد كانوا يتنافسون عليه، لكن النبي الختار أبا دجانة خاصة الأنه هو الذي سأل عن حقه وأراد أن يعرف حقه، والباقون كانوا متحمسين لأخذه وما سألوا ما هو حقه.

قال: أنا، فأعطاه إياه، قال الزبير: وجدت في نفسي حين منعني وأعطاه إياه، فقلتُ: لأنظرن ما يصنع.

قال: فتبعته، فأخرج عصابة حمراء فعصب رأسه، والعصابة: هي العمامة، عمامة حمراء فلفّها على رأسه، فعصب رأسه، وفي الرواية الأخرى: أنه أخذ السيف وجعل يختال به بين الصفين، يعني بين المسلمين والمشركين، فقال النبي الله الله ورسوله إلا في هذا الموضع».

فعصب أبو دجانة رأسه ه بالعصابة الحمراء، فقال الأنصار: أخرج عصابة الموت، فخرج أبو دجانة ه وهو يقول:

أنا الذي عاهدني خليلي ونحن بالسفح لدى النخيل الله والرسول الا أقوم الدهر في الكيول أضرب بسيف الله والرسول فجعل لا يلقى أحدًا إلا قتله، وكان من المشركين رجل لا يدع جريحًا إلا ذفّف عليه،

فجعل كل منهما يدنو لصاحبه فالتقيا فاختلفا ضربتين فضربه أبو دجانة فقتله، ثم أمعن أبو دجانة في هدّ الصفوف، حتى خلص إلى قائدة نسوة قريش، وهو لا يدري بها. قال أبو دجانة: رأيت إنسانًا يخمش الناس خمشًا شديدًا فصمدت له، فلما حملت عليه



السيف ولْوَلَ، فإذا امرأة، فأكرمت سيف رسول الله ، أن أضرب به امرأة.

وكانت تلك المرأة هي هند بنت عتبة. قال الزبير بن العوام رأيت أبا دجانة قد حمل السيف على مفرق رأس هند بنت عتبة، ثم عدل السيف عنها، فقلت: الله ورسوله أعلم ومن أبرز أحداث هذه الغزوة:قصة مقتل حمزة .

وقد قاتل حمزة رهي حتى قتل أحد الذين يحملون لواء جيش المشركين. وقد أورد البخاري في صحيحه قصة مقتل حمزة بتمامها، فعَنْ جَعْفَرِ بْنِ عَمْرِو بْنِ أُمَيَّةَ الضَّمْرِيِّ، قَالَ: خَرَجْتُ مَعَ عُبَيْدِ اللهِ بْنِ عَدِيِّ بْنِ الخِيَارِ، فَلَمَّا قَدِمْنَا حِمْصَ، قَالَ لِي عُبَيْدُ اللهِ بْنُ عَدِيِّ: هَلْ لَكَ فِي وَحْشِيٍّ، نَسْأَلُهُ عَنْ قَتْلِ حَمْزَةَ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، وَكَانَ وَحْشِيٌّ يَسْكُنُ حِمْصَ، فَسَأَلْنَا عَنْهُ، فَقِيلَ لَنَا: هُوَ ذَاكَ فِي ظِلِّ قَصْرِهِ، كَأَنَّهُ حَمِيتٌ، قَالَ: فَجِئْنَا حَتَّى وَقَفْنَا عَلَيْهِ بِيَسِير، فَسَلَّمْنَا فَرَدَّ السَّلامَ، قَالَ: وَعُبَيْدُ اللهِ مُعْتَجِرٌ بِعِمَامَتِهِ، مَا يَرَى وَحْشِيٌّ إِلَّا عَيْنَيْهِ وَرِجْلَيْهِ، فَقَالَ عُبَيْدُ اللهِ: يَا وَحْشِيُّ أَتَعْرِفُنِي؟ قَالَ: فَنَظَرَ إِلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: لا وَاللهِ، إِلَّا أَنِّي أَعْلَمُ أَنَّ عَدِيَّ بْنَ الخِيَارِ تَزَوَّجَ امْرَأَةً يُقَالُ لَهَا أُمٌّ قِتَالٍ بِنْتُ أَبِي العِيصِ، فَوَلَدَتْ لَهُ غُلامًا بِمَكَّةَ، فَكُنْتُ أَسْتَرْضِعُ لَهُ، فَحَمَلْتُ ذَلِكَ الغُلاَمَ مَعَ أُمِّهِ فَنَاوَلْتُهَا إِيَّاهُ، فَلَكَأَنِّي نَظَرْتُ إِلَى قَدَمَيْكَ، قَالَ: فَكَشَفَ عُبَيْدُ اللهِ عَنْ وَجْهِهِ ثُمَّ قَالَ: أَلاَ تُخْبِرُنَا بِقَتْلِ حَمْزَةَ؟ قَالَ: نَعَمْ، إِنَّ حَمْزَةَ قَتَلَ طُعَيْمَةَ بْنَ عَدِيِّ بْنِ الخِيَارِ بِبَدْرٍ، فَقَالَ لِي مَوْلاَيَ جُبَيْرُ بْنُ مُطْعِم: إِنْ قَتَلْتَ حَمْزَةَ بِعَمِّي فَأَنْتَ حُرٌّ، قَالَ: فَلَمَّا أَنْ خَرَجَ النَّاسُ عَامَ عَيْنَيْنِ، وَعَيْنَيْنِ جَبَلٌ بِحِيَالِ أُحُدٍ، بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَادٍ، خَرَجْتُ مَعَ النَّاسِ إِلَى القِتَالِ، فَلَمَّا أَنِ اصْطَفُّوا لِلْقِتَالِ، خَرَجَ سِبَاعٌ فَقَالَ: هَلْ مِنْ مُبَارِزٍ؟ قَالَ: فَخَرَجَ إِلَيْهِ حَمْزَةُ بْنُ عَبْدِ المُطَّلِبِ، فَقَالَ: يَا سِبَاعُ، يَا ابْنَ أُمِّ أَنْمَارٍ مُقَطِّعَةِ البُظُورِ، أَتُّحَادُّ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴿ وَلَا ثَمَّ شَلَّا عَلَيْهِ، فَكَانَ كَأَمْسِ الذَّاهِبِ، قَالَ: وَكَمَنْتُ لِحَمْزَةَ تَحْتَ صَخْرَةٍ، فَلَمَّا دَنَا مِنِّي رَمَيْتُهُ بِحَرْبَتِي، فَأَضَعُهَا فِي ثُنَّتِهِ حَتَّى خَرَجَتْ مِنْ بَيْنِ وَرِكَيْهِ، قَالَ: فَكَانَ ذَاكَ العَهْدَ بِهِ، فَلَمَّا رَجَعَ النَّاسُ رَجَعْتُ مَعَهُمْ، فَأَقَمْتُ بِمَكَّةَ حَتَى فَشَا فِيهَا الإِسْلاَمُ، ثُمَّ خَرَجْتُ إِلَى الطَّائِفِ، فَأَرْسَلُوا إِلَى رَسُولِ اللهِ شَرَسُولًا، فَقِيلَ لِي: إِنَّهُ لا يَهِيجُ الرُّسُلَ، قَالَ: فَخَرَجْتُ مَعَهُمْ حَتَى قَدِمْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ فَ فَلَمَّا رَآنِي قَالَ: «آنْتَ وَحْشِيُّ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «أَنْتَ قَتَلْتَ حَمْزَةً؟» قُلْتُ: قَدْ كَانَ مِنَ الأَمْرِ مَا بَلَغَكَ، قَالَ: «فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تُغَيِّبَ وَجْهَكَ عَنِّي؟» قَالَ: فَخَرَجْتُ كَانَ مِنَ الأَمْرِ مَا بَلَغَكَ، قَالَ: «فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تُغَيِّبَ وَجْهَكَ عَنِّي؟» قَالَ: فَخَرَجْتُ مُسَيْلِمَةُ الكَذَّابُ، قُلْتُ: لأَخْرُجَنَّ إِلَى مُسَيْلِمَة لكَلِي فَلَيْ وَبُهُكُ عَنِي عَلْمَ إِلَى مُسَيْلِمَة الكَذَّابُ، قُلْتُ: لأَخْرُجَنَّ إِلَى مُسَيْلِمَة لكَلِي وَمُ النَّاسِ، فَكَانَ مِنْ أَمْرِهِ مَا كَانَ، قَالَ: فَإِذَا رَجُلُ فَلْمُ فَيْدُ اللهِ فَي ثَلْمَةِ جِدَارٍ، كَأَنَّهُ جَمَلٌ أَوْرَقُ ثَائِرُ الرَّأْسِ، قَالَ: فَرَمَيْتُهُ بِحَرْبَتِي، فَأَضَعُهَا بَيْنَ قَالُ: فَإِذَا رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ فَضَرَبَهُ بِالسَّيْفِ قَدْمُ اللهِ فَي ثَلْمَةِ جِدَارٍ، كَأَنَّهُ جَمَلٌ أَوْرَقُ ثَائِرُ الرَّأْسِ، قَالَ: فَرَمَيْتُهُ بِحَرْبَتِي، فَأَلَتْ مُعَلِي عَلَى ظَهْرِ بَيْتٍ: وَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ! قَتَلَهُ العَبْدُ الأَسْومَ عَبْدَ اللهِ بْنَ المُقْورُ، يَقُولُ: فَقَالَتْ جَارِيَةٌ عَلَى ظَهْرِ بَيْتٍ: وَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ! قَتَلَهُ العَبْدُ الأَسْومَ عَبْدَ اللهِ بْنَ

وفي هذه الغزوة: قُتل مصعب بن عمير ، و كان حامل اللواء، وضربه المشركون فقطعوا يده اليمنى ثم اليسرى، وحمل اللواء بعضديه حتى جاء رجل من المسلمين فحمله عنه.

وأعطى النبي ١ اللواء عليًّا ١، بعد مقتل مصعب حمل اللواء علي ١٠٠٠.

ثم بعد ذلك أنزل الله الله الله الله المسلمين، وقاتل المسلمون المشركين قتالًا شديدًا، وكانت خيل المشركين قد حملت ثلاث مرات على المسلمين، كل ذلك تُنضَح بالنبل فترجع مغلولةً؛ لأن الرماة كانوا فوق الجبل، وكلما همّت خيل المشركين بمهاجمة المسلمين ضربوهم بالنبل حتى تراجعت الخيل.

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٤٠٧٢.



ومن أحداث هذه الغزوة: قصة مقتل حنظلة ، وذلك أنه كان قد خرج جُنبًا حين سمع الهيعة، فرأى المصطفى ، الملائكة تُغسّله؛ فكان يقال له: حنظلة الغسيل؛ لأنه غسّلته الملائكة.

قلنا: إن خيل المشركين حاولت مهاجمة المسلمين ثلاث مرات، ويرميها الرماة بالنبل فترجع مغلولة.

وكانت الهزيمة للمشركين لا شك فيها، فلما أبصر الرماة ذلك، قالوا: ما نجلس هنا لشيء وقد أهلك الله العدو، فتركوا منازلهم التي عهد إليهم رسول الله ، وتنازعوا وفشلوا وعصوا الرسول ، وهذا الذي في قوله تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا فَشِلْتُ مُ وَفَشَلُوا وَعَصوا الرسول ، وهذا الذي في قوله تعالى: ﴿حَقَّ إِذَا فَشِلْتُ مُ وَتَنَذَرُعُتُم فِي اللَّامُ رِ وَعَصَيْتُم مِّنَ بَعَدِ مَا أَرَكُم مَّا تُحِبُونَ ﴾ [آل عمران:١٥٢] والتنازع: أنهم صاروا فريقين: فريق يقول ننزل، وفريق يقول: إن رسول الله ، عهد إلينا ألا نتحرك من مكاننا حتى يأذن لنا، وكان الأكثرية يقولون: طالما انهزم المشركون فما الذي يبقينا هنا؟ وكانت أرض المعركة فيها غنائم والمسلمون يجمعون الغنائم مما تركه المشركون في أرض المعركة من أموالهم، وسلاحهم، وأمتعتهم، فقالوا: ننزل نشارك في جمْع هذه الغنائم.

ورأى الزبير ه هند بنت عتبة وصواحبها منكشفات هوارب، وقد بدت سوقهن، وهن هاربات، ما دون أخذهن قليل ولا كثير، أي: لو أراد المسلمون أخذ هؤلاء النساء،

لكان ذلك في غاية اليسر.

قال: إلى أن مالت الرماة على العسكر وخلّوا ظهورنا للخيل فأُتينا من خلفنا. فالذي حصل أن الرماة في تلك الأثناء نزلوا عن جبل الرماة فخلّوا ظهورهم للخيل.

وصرخ صارخ: ألا إن محمدًا قد قُتِل، وهذه كانت شائعة أُشيعت في أرض المعركة، وهذا قوله في يُعلّم المؤمنين: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُ لُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِل اللهُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ ٱللهَ شَيْئًا ﴾[آل عمران: ١٤٤] فنزلت في شأن هذه الشائعة التي أُشيعت في غزوة أُحد.

قال: فانكفأنا وانكفأ علينا القوم بعد أن أصبنا أصحاب اللواء فانكشف المسلمون وكان يوم بلاء وتمحيص، أكرم الله مَنْ أكرم فيه بالشهادة؛ ففي تلك الأثناء لما أُشيع أن النبي في قد قُتِل، جلس كثير من المسلمين يبكون، حتى ثبّتهم بعض الصحابة، وقالوا: لئن كان محمد في قد قُتِل، فقوموا، وموتوا على ما مات عليه - في ما الذي يُقعدكم ويجعلكم تتقاعسون عن مقاتلة عدوكم.

وخلص العدو إلى رسول الله ﴿ ، فقُذِف بالحجارة ﴿ حتى وقع لشقه ، فأُصيبت رباعيته ، الرباعيات هي الأسنان التي بعد الثنايا، فكُسِرت رباعية رسول الله ﴿ ، وكُلمَت شفته، وشُجّ في وجهه الشريف ﴿ أصابه كَلْم في شفته، وأصابه شجّ يعني جُرح في وجهه الشريف ﴾.

فجعل الدم يسيل على وجهه وهو يمسحه، ويقول: «كيف يُفلِح قوم خضبوا وجه نبيّهم وهو يدعوهم إلى رجم؟» فأنزل الله تعالى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمُ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٢٨]..

قال: والذي كسر رباعيته وشج وجهه ﷺ هو عتبة بن أبي وقاص.



قال: وشجّه عبد الله بن شهاب الزهري في جبهته هو وجرح ابن قمئة وجنته هو واصابة أخرى أصيب بها النبي هو وجنتيه الشريفتين، الوجنتان: هما الصدغان في جانبي الوجه.

ودخلت حلقتان من المغفر فيهما، والمغفر هو اللباس مثل الطاقية من الحديد، لها حلقات، فدخلت حلقتان من حلقات المغفر انغرستا في وجنتي رسول الله .

ووقع في حُفَر القوم التي عملها أبو عامر الراهب، وكان النبي السميه: أبا عامر الفاسق، وهذا الرجل كان حفر حُفرًا في أرض المعركة، وسترها بالشجر والتراب بحيث لا يراها المسلمون، فصار بعض المسلمين وهو في المعركة يدوس على الشجر والورق فيسقط في الحفرة، وسقط النبي في إحدى هذه الحفر التي حفرها أبو عامر.

فأخذ علي بيد رسول الله ﴿ ورفعه طلحة، حتى استوى قائمًا، ومصّ مالك والد أبي سعيد الخدري ﴾ الدم من وجه رسول الله ﴾.

ثم ازدرده، يعني ابتلعه، شرب دم رسول الله ﴿ ، فقال ﴿ : «مَنْ مس دمه دمي لم تصبه النار، ومَنْ أحبّ أن ينظر إلى شهيد يمشي فلينظر إلى طلحة »؛ وهذا من خصائص رسول الله ﴿ لما جعل الله ﴿ من البركة في آثار رسول الله ﴿ .

فالأصل أن شرب الدم مُحرَّم، لكن دم رسول الله ، هنا له هذه الخصوصية.

ونزع أبو عبيدة الله إحدى الحلقتين من وجهه فسقطت ثنيته، ثم نزع الأخرى فسقطت الأخرى، وهذا من النماذج العالية لمحبة الصحابة لرسول الله وتضحيتهم في الدفاع عن رسول الله .

فَفَقَد ثنيتيه هي -والثنايا: هي الأسنان الأمامية- وهو ينزع حلقتي المغفر من رسول

الله ﴿ قَالُوا: فَكَانَ أَحْسَنَ النَّاسِ هَتُمًّا، والأَهْتَم: هو الذي ليس له ثنايا، فكان أحسن الناس هتمًا ﴿ وَلَا يُذَكِّر بِتَضْحِية وَبِذُلْ فِي سَبِيلِ الله ﴾ .

وكان سعد بن أبي وقاص ، يقول: ما حرصت على قتْل رجل كحرصي على قتْل على قتْل على قتْل على قتْل عتبة أخي.

وقال المصطفى ١٠٤ «اشتد غضب الله على مَنْ أدمى وجه رسول الله ١٠٤».

وقال رسول الله عن غشيه القوم؛ وأحاطوا به: «مَنْ رجل يشتري لنا نفسه؟»، لما أحاط المشركون برسول الله ، وكان الصحابة في تلك اللحظة قِلّة حول رسول الله ، فقال: «مَنْ يشتري لنا نفسه؟» يعنى يبيعها لله على يشتري بها الجنة، يبيعها لله تعالى.

فقام زياد أو عمارة بن السكن هي في خمسة من الأنصار فقاتلوا دونه حتى قُتلوا رجلًا رجلًا هيد.

فجاءت فئة من المسلمين فأزالوهم، في تلك الأثناء إلى أن قُتِل هؤلاء الخمسة كان المسلمون قد رجعوا وأحاطوا برسول الله ، وبدؤوا يدفعون عنه المشركين.

فقال رسول الله ﴿: «أَدنوه مني» فأدنوه من رسول الله ﴿، يعني: عمارة بن السكن ﴾، فأدناه النبي ﴿ منه وهو شهيد ﴾، وخده على قدم رسول الله ﴾.

وقاتلت أم عمارة يومئذٍ عن رسول الله ١٠٠٠.

وترّس دون رسول الله ﴿ أبو دجانة بنفسه، يقع النبل في ظهره؛ يعني: صار مثل الترس للنبي ﴿ الترس هو قطعة عريضة من خشب أو حديد يُتوقّى بها ضربات الأعداء.

فصار أبو دجانة مثل الترس يعنى جعل وجهه لرسول الله ، وظهره للأعداء، يتلقى



ضربات الأعداء حتى لا تصيب رسول الله ، وهو منحنٍ عليه يقع النبل في ظهره، وهو مستبسل في الدفاع عن رسول الله .

ورمى سعد دون رسول الله ﴿ وهو يناوله النبل، وهو يقول: «ارمِ فداك أبي وأمي» النبي ﴿ يقول: ارمِ سعد فداك أبي وأمي، ففدّى رسول الله ﴿ سعدًا بأبويه، فيرمي سعد، فهذه من مناقب سعد أن رسول الله ﴿ فدّاه بأبويه وجعل يناوله النبل.

ومن أحداث هذه الغزوة أيضًا: أنه أُصيبت عين قتادة بن النعمان ١٠٠٠.

فردّها رسول الله ﴿ فكانت أحسن عينيه؛ و هذا من معجزات رسول الله ﴿ فَأَخَذُهَا رَسُولَ الله ﴿ وَرَدُّهَا فِي مَكَانَهَا فَكَانَتَ أَحْسَنَ عَيْنَيه، يعني ما رمدت، ولا أصابها شيءٌ حتى مات ﴿ وكانت أحدّ عينيه بصرًا.

ورمى أبو رِهم الغفاري كلثوم بن الحصين بسهم، فوقع في نحره، فجاء رسول الله فبصق عليه فبرأ، وشُفي.

وانتهى أنس بن النضر إلى عمر بن الخطاب وطلحة في رجال من المهاجرين والأنصار، وقد ألقوا ما بأيديهم فقالوا: ما يُجلِسكم؟ قالوا: قُتِل محمد ، قال: فما تصنعون بالحياة بعده، قوموا فموتوا على ما مات عليه رسول الله ، ثم استقبل القوم فقاتل حتى قُتِل فوجدوا به بضعًا وثمانين جراحة ، وكان أنس بن النضر قد غاب عن بدر فقال: إن أشهدني الله قتالًا ليرين كيف أصنع.

فلما انكشف المسلمون قال: اللهم إني أبر أ إليك مما جاء به هؤ لاء؛ يعني المشركين، وأعتذر إليك مما صنع هؤ لاء، يعني المسلمين.

فلقيه سعد بن معاذ، فقال: أي سعد، والذي نفسى بيده إني لأجد ريح الجنة، واهًا

لريحها؛ هذا أنس بن النضر ه. قال: وكان أوّل مَنْ عرف رسول الله ه بعد الهزيمة، والحديث عن قتله كعب بن مالك ه. قال: عرفت عينيه تُزهران تحت المغفر، فناديت بأعلى صوتي: يا معشر المسلمين، أبشروا! هذا رسول الله، قال: فأشار إليّ، أي: أشار إليه النبي ه يُسَكّته؛ خشية أن يسمع المشركون.

فلما عرفه المسلمون نهضوا به، وتوجهوا نحو الشِّعب.

ومعه أبو بكر، وعمر، وعلي، وطلحة، والزبير، والحارث بن الصّمة هم ورهط من المسلمين الذين كانوا حول رسول الله ، في تلك اللحظة.

فلما دخل النبي ﴿ وَمَنْ معه في الشِّعب، أدركه أُبيّ بن خلف، وهو يقول: أين محمد؟ لا نجوت إن نجا. فقال النبي ﴾: دعوه.

فلما دنا تناول رسول الله ﴿ حربة من الحارث بن الصِّمة ﴿ وانتفض بها انتفاضة، يعني: حرّكها بقوة، وحملها بقوة ﴾.

وطعنه في عنقه طعنةً تدلى منها عن فرسه مرارًا فرجع وقد احتقن الدم في عنقه، لكن لم يَسِل، ما نزف ولكن أصابه احتقان دم في عنقه.

فقال: قتلني محمد! فقالوا: ذهب والله فؤادك، إنه ليس بك بأس.

قال: قد كان قال لي بمكة: أنا أقتلك، فلو بصق عليّ لقتلني. فكانوا يعرفون أنه الصادق الله وإذا وعد بشيء وفي به الله.

قال: فمات بِسَرِف- اسم منطقة بين مكة والمدينة- وهم قافلون.

وقال النبي ﷺ: «اشتد غضب الله على رجل قتل نبيًّا أو قتله نبي»، فهذا شر الناس: الذي يقتل نبيًّا والذي يقتله نبي.



في تلك الأثناء جاء علي بماء إلى النبي في فغسل به ما أصابه من الجراح في. و علت عالية من قريش الجبل، فقال النبي في: «اللهم إنه لا ينبغي لهم أن يعلونا». فقاتل عمر ورهط معه حتى أهبطوهم من الجبل، ونهض النبي في إلى صخرة فكانت عالية تحتاج إلى مساعدة في صعودها، فجلس تحته طلحة في حتى صعد النبي واستوى عليها، وقال في: «أوجب طلحة».

وصلى النبي ﷺ الظهر قاعدًا من الجراح والمسلمون خلفه قعودًا.

ومن أحداث غزوة أُحد: قصة مُخيريق وهو من أحبار اليهود، وقد قال لليهود: قد علمتم أن نصر محمد عليكم لحق، يعني: أنتم عاهدتم محمدًا أن تنصروه وتُعينوه على عدوه. فتعللوا عليه بأنه يوم السبت، فقال لهم: لا سبت لكم، وأخذ سيفه وعُدته فلحق بالنبي أه وهو لا يزال على يهوديته، وقاتل حتى قُتِل بعد أن قال: إن أُصبت فأموالي لمحمد أن يصنع فيها ما شاء. وذهب وقاتل مشركي قريش حتى قُتِل، فقال النبي أن «مخيريق خير يهود» يعني هذا أحسن واحد في اليهود.

من أحداث غزوة أُحد أيضًا: أن رجلًا من المنافقين يقال له: الحارث بن سويد، كان منافقًا فلما التقى المسلمون والكفار، غدر برجل من المسلمين، ثم غدر برجل آخر، ثم فرّ إلى الكفار، وهرب معهم، ثم رجع إلى قومه بالمدينة سرًّا يعني خُفية، فجاء جبريل إلى النبي في فأخبره بقدومه فأرسل النبي في بعض أصحابه فأدركوه وقتلوه.

و من الأحداث التي وقعت في غزوة أُحد: أن هندًا بنت عتبة مثّلت بالقتلى، واتخذت من أنوفهم وآذانهم قلائد.

ثم إن أبا سفيان حين أراد الانصراف صعد صخرة، ثم صرخ بأعلى صوته فقال: إن

الحرب سجال، يوم بيوم بدر، اعْلُ هبل، فطلب النبي ، من عمر أن يجيبه، فقال له: قل له: الله أعلى وأجَل، لا سواء، قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار.

وجاء في صحيح البخاري أن أبا سفيان قال: لنا العُزّى ولا عُزّى لكم، فقال النبي هذه ولوا: الله مولانا ولا مولى لكم».

فقال: أفي القوم محمد؟

فقال ﷺ: «لا تجيبوه».. النبي ﷺ قال: لا تجيبوه.

فقال: أفي القوم ابن أبي قحافة؟ أفي القوم عمر بن الخطاب؟ فقال النبي ﷺ: لا تجيبوه.

فقال: إن هؤ لاء قُتلوا؛ لو كانوا أحياء لأجابوا.

فلم يملك عمر ، نفسه فقال: كذبت يا عدو الله، قد أبقى الله لك ما يُخزيك.

قال: هلمّ يا عمر، فقال المصطفى ١٠٤ ائته فانظر ما شأنه؟

فجاءه فقال: أنشدك الله، أقتلنا محمدًا؟ قال: اللهم لا، والله إنه ليسمع كلامك.

قال: أنت أصدق من ابن قمئة، وابن قمئة هذا الذي جرح النبي ، وهو الذي قال: قتلت محمدًا.

ثم قال أبو سفيان: إنه كان في قتلاكم مُثلة، والمثلة: هي تشويه جثث القتلى.

قال: كان في قتلاكم مُثلة، والله ما رضيتُ وما سخطتُ وما أمرتُ وما نهيتُ، وفي رواية أنه قال: لم آمر بها ولم تسؤني.

قال: وموعدكم بدر العام القادم، ولذلك سيأتينا -إن شاء الله غزوة بدر الموعد، هو



يريد أن يكون لهم نصر على المسلمين في بدر حتى يُنسى هزيمتهم في بدر.

فقال المصطفى ١٠٤ قولوا: نعم.

فبعث النبي ﴿ عليًا فقال: اخرج في آثارهم فانظر ما يصنعون، فإن كانوا جنبوا الخيل وامتطوا الإبل فإنهم يريدون مكة، وإن ركبوا الخيل وساقوا الإبل فإنهم يريدون المدينة.

فذهب علي ، فرآهم قد جنّبوا الخيل وتوجّهوا إلى مكة.

وفزع الناس لقتلاهم، فلم يترك المشركون قتيلًا إلا ومثّلوا به، إلا حنظلة؛ فإن أباه كان مع الكفار، فمجاملةً لأبيه لم يُمثّلوا به، لكن بقية قتلى المسلمين من الصحابة شمثّلوا بجثثهم.

فقال المصطفى ﴿ «مَنْ رجل ينظر ما فعل سعد بن الربيع، في الأحياء أم في الأموات؟ » فقال رجل أنصاري: أنا.

فوجده جريحًا في القتلى به رمق، فقال: أبلغ رسول الله مني السلام، وقل له: يقول لك سعد: لا لك سعد: جزاك الله عنّا خيرًا. قال: وأبلغ قومك السلام، وقل لهم: يقول لكم سعد: لا عُذر لكم عند الله إن خُلِص إلى نبيكم وفيكم عين تطرف. ثم مات .

وخرج المصطفى ، يلتمس حمزة ، فوجده وقد بُقِر بطنه عن كبده، وكانت هند أكلتها فلم تُسغها.

ومُثّل به وقد قُطِع أنفه وقُطِعت أذناه ، فحزن النبي ﴿ وقال: لئن أظهرني الله على قريش لأُمثّلنّ بسبعين منهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقِبُتُمُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبً ثُم بِدِيّ ﴾ [النحل: ١٢٦] فعفا وصبر وكفّر عن يمينه ﴿ ونهى النبي ﴾ عن التمثيل

بالكفار، حتى لو مثّلوا بالمسلمين فنهانا النبي ﷺ عن التمثيل بهم.

وقال ﴿ حين وقف على حمزة: «رحمة الله عليك، قد كنت علمتك فعولًا للخير، وصولًا للرحم» ثم أمر به فسُجّي ببُردة ﴿ فكانت هذه أبرز أحداث غزوة أُحد.

وفي غزوة أُحد أكرم الله همن أراد كرامته بالشهادة، ونزل من القرآن في شأن غزوة أُحد ستون آية من سورة آل عمران فكما ذكرنا: سورة آل عمران نصفها الأول في شأن وفد نصارى نجران، والنصف الثاني من سورة آل عمران في شأن غزوة أُحد وأحداث هذه الغزوة.

واستُشهد يومئذٍ من المسلمين خمسة وستون رجلًا: أربعة من المهاجرين، وباقيهم من الأنصار .

وقُتِل من الكفار اثنان وعشرون رجلًا، لكن الإمام الحافظ بن كثير -رحمه الله-يقول: إن هذه الرواية قليلة في عدد قتلى المشركين، فقال: الذين قُتلوا من المشركين أكثر، فلعل هؤلاء هم الذين تم إحصاؤهم أو معرفة أسمائهم من قتلى المشركين، لكن قتلى المشركين لا بد وأن يكونوا أكثر من ذلك.

قال: فإن حمزة لم يُقتَل حتى قتل واحدًا وثلاثين، وأبو دجانة الله لما أعطاه النبي الله وعاهد النبي الله أن يقاتل به حتى ينثني، جعل يضرب به هام المشركين.

فأبو دجانة، وعلي بن طالب، وسهل بن حنيف، والحارث بن الصِّمة كل واحد من هؤلاء قتل عددًا من المشركين.

قال: ورمى طلحة وسعد بين يديه فما سقط لهما سهم إلا أصاب كافرًا.

قال: وأنس بن النضر وسعد بن الربيع لم يُقتلا حتى قتلا خلْقًا، فربك أعلم بعددهم.



الغزوة الحادية عشرة من غزوات رسول الله ، هي غزوة حمراء الأسد، وحمراء الأسد، وحمراء الأسد هذا اسم مكان على بُعد ثمانية أميال من المدينة.

وسبب هذه الغزوة: أن أبا سفيان ومَنْ معه بعد أن رجعوا عائدين إلى مكة أخذ بعضهم يلوم بعضًا، ويقولون: كيف نرجع ونحن قتلنا عددًا كبيرًا من المسلمين، والمسلمون الآن في موقف ضعف، فكيف نرجع إلى مكة بدون أن نستأصل المسلمين ونقضي عليهم مرة واحدة، فعزموا على الرجوع مرة أخرى، بعد أن ساروا مسافة في الطريق راجعين إلى مكة، وقالوا: نغتنم الآن فرصة كون المسلمين في ضعف وجراح وقتلى ونرجع نهجم عليهم مرة أخرى ونقضي عليهم.

فخرج النبي ها؛ ليخيفهم ويلاحقهم، فسار النبي ها في غزوة حمراء الأسد ثاني يوم أُحد، ونادى مناديه بطلب العدو، وألا يخرج معنا أحد إلا مَنْ حضر يومنا بالأمس، لماذا؟

لأن المنافقين لما خرجوا مع النبي في غزوة أحد رجعوا في منتصف الطريق، وكانوا ثلاثمائة من المنافقين، خذّلوا المسلمين وقالوا: لا قوة لكم، ولا طاقة لكم بأعدائكم، ورجع عبد الله بن أُبيّ بن سلول ومعه ثلاثمائة من المنافقين، فلذلك قال النبي في: «لا يخرج معنا أحد إلا الذين خرجوا معنا في الغزوة» أي: لا يخرج إلا الذين جُربوا من قبل وخرجوا وجاهدوا في سبيل الله.

وأذِن لجابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الله فخرج؛ وهو الوحيد الذي شهد غزوة حمراء الأسد ولم يكن يشهد غزوة أُحد هو جابر بن عبد الله بن حرام؛ لأنه كان تخلّف عن أُحد لوصية أبيه له؛ فقد كان كلاهما يريد الخروج للقتال في غزوة أُحد، لكن أباه شدّد عليه في عدم الخروج -و كان جابر الابن الوحيد وله سبع أخوات بنات - فقال له:

واستخلف النبي ، على المدينة عبد الله بن أم مكتوم، وسار النبي ، حتى وصل حمراء الأسد.

ودفع لواءه وهو معقود لم يُحلّ إلى علي أو إلى أبي بكر ١٠٠٠٠

والحكمة من خروج النبي ، أن يظهر القوة ويرهب العدو، ولئلا يظنوا بالمسلمين الوهن، وأن هزيمة أُحد أضعفت قوة المسلمين.

فأقام النبي ﴿ فِي منطقة حمراء الأسد ثلاثة أيام. وكان يوقد كل ليلة خمسمائة نار حتى تُرَى من البُعد؛ إظهارًا لقوة المسلمين، حتى إذا رأى الناس من بعيد هذه النيران الكثيرة يقولون: هذا جيش ضخم فيلقي هذا الرعب في قلوب الأعداء.

ومر بالنبي ﴿ معبد بن أبي معبد الخزاعي ﴿ ، وكانت خزاعة مسلمهم وكافرهم عيبة نُصح رسول الله ﴿ ؛ كان معبد مشركًا في ذلك الوقت، ثم أسلم فيما بعد، فقال للنبي ﴿ : يا محمد، قد عزَّ علينا ما أصابك في أصحابك ووددنا أن الله عافاك فيهم.

ثُمَّ خَرَجَ مِنْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ بِحَمْرَاءِ الْأَسَدِ حَتَّى لَقِيَ أَبَا سُفْيَانَ بْن حَرْبٍ وَمَنْ مَعَهُ بالرَّوْحَاءِ، فقال له أبو سفيان: ما وراءك؟

قال: محمد خرج في أصحابه يطلبكم في جمْع لم أر مثله قط، يحترقون عليك تحرقًا. يعنى: قلوبهم مليئة بالغيظ والرغبة في الانتقام منكم لما فعلتموه بهم.

قال: لقد أجمعنا الكرَّة عليهم؛ لنستأصل بقيتهم.

قال: فإني أنهاك، فلا أرى أن ترحل حتى ترى نواصى الخيل.



فثني ذلك أبا سفيان عن الرجعة إلى المدينة، ورجع إلى مكة.

ومكث النبي ﷺ حتى رجع إلى المدينة يوم الجمعة.

الغزوة الثانية عشرة من غزوات المصطفى الله : هي غزوة بني النضير، وكانت هذه الغزوة في شهر ربيع الأول من السنة الرابعة من الهجرة النبوية.

وبداية أحداث هذه الغزوة: أن رجلًا من صحابة النبي ﴿ وهو عمرو بن أُمية الضمري ﴿ كَانَ الرسول ﴿ بعثه في سرية، فوجد رجلين من بني كلاب، وبنو كلاب هؤلاء ينتمون إلى بني عامر من قبائل العرب.

القصد أن هذين الرجلين كان بين قومهما وبين رسول الله هي حرب، ولكن هذين الرجلين بالذات كان معهما أمان من رسول الله هي أنه لا يعتدي عليهما أحد من المسلمين.

فقتل عمرو بن أُمية الضمري هذين الرجلين؛ يحسب أنهما من المحاربين، ثم اتضح أن بينهما وبين المسلمين أمانًا، فأراد النبي أن يدفع الدية لقومهما، وكان من ضمن الوثيقة بين المسلمين واليهود الذين يقيمون في المدينة: أنهم إذا تحمّل المسلمون دية يشاركون في دفع هذه الدية ويتحملون شيئًا من العقل.

فذهب النبي ، ومعه نفر من المهاجرين والأنصار إلى بني النضير؛ ليعينوه في دية العامريين اللذين قتلهما عمرو بن أمية الضمري.

فقالوا: اجلس يا محمد، حتى تطعم وترجع بحاجتك.

فجلس ﴿ وأصحابه إلى ظل جدار من بيوتهم، في تلك الأثناء تشاور اليهود فيما بينهم، قالوا: هذه فرصة لن تتكرر أن النبي ﴿ جاءكم إلى بيوتكم، وهو ما كان من عادته ﴿ أن يأتيهم في بيوتهم وفي أماكنهم، قالوا: نصعد إلى السطح ونلقي عليه حجر رحى وهو جالس فنقتله.



فابتدر عمرو بن جحاش؛ ليلقي الصخرة أو الرحى من أعلى الدار فنهاه ابن مشكم، وقال: إنه لنقض للعهد، لكنه أصر على ذلك.

المهم أن اليهود الذين حملوا الرحى يريدون إلقاءها على النبي ﴿ كما ورد في الرواية - أمسك الله ﴿ أيديهم فعجزوا عن إلقائها، وجاء جبريل إلى النبي ﴿ يأمره أن يقوم من هذا المكان فورًا، وفي بعض الروايات: أن جبريل أقامه.

فاستبطأه أصحابه فقاموا في طلبه، فأخبرهم الخبر.

فكان هذا نقضًا للعهد الذي بينهم وبين رسول الله ١٠٠٠.

فأرسل النبي الله النبي الن

هذه الآيات الكريمة نزلت في شأنهم، وسورة الحشر كلها نزلت في شأن بني النضير؛ ولذلك تسمى سورة (بني النضير).

فبعث اليهود إلى المصطفى الله المصطفى الله المصطفى الله النبي المصطفى الله النبي المصطفى الله المدينة بالقوة.

واستعمل ابن أم مكتوم على المدينة.

فذهب إليهم النبي ١ وعلى يحمل رايته ١٠٠٠.

فحاصرهم خمسة عشر يومًا. فتحصّنوا بالحصون، وأوصدوا عليهم أبواب الحصون،

فقطع نخيلهم وحرقها وخرّب بيوتهم، وأذِن الله الله في قطْع النخيل نكاية في الأعداء، الأعداء، فالمسلمون في حروبهم كانوا لا يقطعون الشجر إلا بغرض النكاية في الأعداء، إذا كان الأعداء يختبئون فيه أو يتزودون منه، ويتقوون به على المسلمين، فمعهم إذْن في قطعه لهذه المصلحة، من باب تعارض المصلحة - مصلحة القضاء على أعداء الإسلام، وإزالة تهديدهم على المسلمين - هذه أوْلى من مصلحة إبقاء الشجر.

فقال الله ﷺ: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَى أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى اللهِ عَلَى أَصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيُخْزِى الْفَاسِقِينَ ﴾[الحشر:٥]؛ ما قطعتم من لينة يعني من شجرة.

فقطع النبي الله نخيلهم وأحرقها-أحرق النخيل-، وخرّب بيوتهم حتى يستسلموا للمسلمين.

ثم قذف الله الله الرعب في قلوب اليهود، فسألوا الجلاء والكف عن الدماء؛ فبعد خمسة عشر يومًا من الحصار استسلموا وطلبوا من النبي الذن لهم في الجلاء وأن يَكُفّ عن دمائهم، قالوا: لا تقتلنا ولكن ائذن لنا أن نترك المدينة ونخرج ولا تقتلنا.

فأذن لهم الرسول ﷺ أن يغادروا المدينة ويحملون معهم ما شاءوا حمله على

ڣۺؘ ٲڵؽڗڵڵۺڮڗڿڵڮٳڣٚڟڵۼڵڎؽڒ ٵڣؾؖڹڵۺڽڗڿٷڂۣڰؿ

الإبل، إلا السلاح.

فحملوا حتى كان الرجل يهدم بيته بيده فيأخذ بابه، فيضعه على ظهر بعيره؛ حتى لا ينتفع بها المسلمون.

فهذا قول الله تعالى: ﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِم وَأَيْدِى ٱلْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَبِرُواْ يَتَأُوْلِي ٱلْأَبْصَـٰرِ ﴾ [الحشر: ٢]

﴿ وَلَوْلَا أَن كُنْبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْجَلاءَ لَعَذَّ بَهُمْ فِي ٱللَّذَيْلَّ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ ٱلنَّارِ ﴾[الحشر:٣]

فخرجوا إلى خيبر ، وكان منهم سلّام بن أبي الحُقيق، وحُيي بن أخطب، هذان كانا من زعماء يهود بني النضير.

حُيي بن أخطب هذا كان واحدًا ممَّن حرّض على إلقاء الرحى على النبي ﴿ وهو جالس، وكان من زعماء اليهود، ثم لما ذهب إلى خيبر ظلّ يُؤلّب على قتال رسول الله ﴿ وكان ممَّنْ حرّض أهل مكة لقتال النبي ﴾ في غزوة الأحزاب، وقد قتل حُيي بن أخطب في غزوة خيبر.

بعض يهود بني النضير ذهبوا إلى الشام، وتركوا مالهم لرسول الله ﴿ خاصةً، ولم يُسلِم منهم سوى يامين بن عُمير، وأبي سعد بن وهب، فأحرزا مالهما، يعني لم يأخذ النبي ﴿ من مالهما شيئًا.

فكان السلاح الذي غنمه النبي ، خمسين درعًا، وخمسين بيضةً، وثلاثمائة وأربعين سيفًا.

وخرجوا على ستمائة بعير.

بالنسبة للغنائم: النبي ، كما ورد في بعض الروايات أنه خيّر الصحابة أن يقسمها

بين المهاجرين والأنصار جميعًا، أو أن يُعطي الغنائم للمهاجرين على شرط أن يُسدد منها المهاجرون ما عليهم من ديون للأنصار، فأذن الأنصار اللهاجرون ما عليهم من ديون للأنصار، فأذن الأنصار الغنائم على المهاجرين فقط.

وأعطى النبي ﴿ رجلين من الأنصار لفقرهما، وهما: سهل بن حنيف، وأبو دجانة، هذان من الأنصار وكانا فقيرين ﴿ فأعطاهما النبي ﴾ من الغنائم.

وأعطى سعد بن معاذ سيف ابن أبي الحقيق، وسيفه هذا كان سيفًا له ذِكْر، يعني سيف مصنوع صنعة خاصة، وله مواصفات يُضرَب بها المثل في حُسْنه وجودة صنعته، وقوة هذا السيف، فأعطاه النبي الله لسعد بن معاذ .

بقية الأحداث: أن حيي بن أخطب زعيم يهود بني النضير ذهب إلى مكة يستنفرهم على رسول الله .

فمن الحوادث التي وقعت: أن رجلًا من يهود بني قريظة-واسمه عمرو بن سُعدى القرظي- مرّ على ديار بني النضير وهي يباب خراب، ليس بها داع ولا مجيب

فرجع إلى بني قريظة، فوجدهم بالكنيسة؛ الكنيسة هي دار عبادة اليهود، المقصود هنا معبد اليهود الذي يتعبدون فيه.

فنفخ في بوقهم؛ فأخذ البوق، وكانوا يستعملون البوق يجتمعون به للعبادة، فأخذ بوقهم فنفخ فيه.

فاجتمعوا، فقال له الزبير بن باطا- واحد من زعماء يهود بني قريظة-: أين كنت؟ وكان يعهده لا يفارق الكنيسة.

قال: رأيت اليوم عِبرًا اعتبرت بها.



رأيت منازل إخواننا خاليةً بعد ذلك العز والجَلَد، والشرف الفاضل، والعقل البارع، تركوا أموالهم وملكها غيرهم، وخرجوا خروج ذُل.

قال: والتوراة ما سلط الله هذا على قوم قط لله بهم حاجة.

وقد أوقع قبل ذلك بابن الأشرف وببني قينقاع فأجلاهم، وكانوا أهل عُدة وسلاح.

يا قومي، قد رأيتم ما رأيتم فأطيعوني وتعالوا نتبعه، فإنكم تعلمون أنه نبي، وبشّرنا به نبينا. فأُسكتوا فلم يتكلم منهم متكلم، وهو يعظهم.

فأعاد عليهم الكلام مرة أخرى، وخوّفهم بالحرب والجلاء، فقال كعب بن أسد: ما تطيب نفسي أن أصير تابعًا.

فهو لا يُنكر نبوة النبي ، وأنه على حق، لكن يمنعه الكِبر من اتباع النبي ، لأنه لو اتبع النبي ، لأنه لو اتبع النبي ، وهو يريد أن يكون زعيمًا في قومه.

فأسلم عمرو بن سُعدة، أسلم هو وتركهم ولم يطيعوه.

الغزوة الثالثة عشرة من غزوات رسول الله ١٠٠٠ هي غزوة ذات الرقاع.

والرقاع جمع رُقعة، وهناك عدة آراء في سبب تسمية هذه الغزوة بغزوة ذات الرقاع: الرأي الأول: قالوا: لأن هناك جبلًا في منطقة الغزوة فيه بقع حُمر وبقع سُود، والبقعة يمكن أن يقال لها رقعة، فكأنه جبل مرقع فيه بقع بعضها أحمر وبعضها أسود، فالجبل يُسمى جبل ذات الرقاع، فالمنطقة تُسمى بهذا الاسم، فقالوا: هذا سبب تسمية هذه الغزوة بهذا الاسم لأنها وقعت عند جبل فيه بقع حمر وبقع سود.

والرأي الثاني: قالوا: لأن الرايات التي كان يحملها المسلمون كانت مرقعة، فسُميت ذات الرقاع.

والرأي الثالث: قالوا: لأن الصحابة ما كان معهم نعال كافية في هذه الغزوة، فكانوا يلفون أرجلهم بالرقاع.

وقيل: لأن أول صلاة خوف كانت في هذه الغزوة، وصلاة الخوف فيها ترقيع للصلاة؛ لأنها تُصلّى بكيفيات تُيسر على المقاتلين القتال، ويُؤذَن لهم بالحركة أثناء الصلاة، والتوجه إلى غير القبلة، والتحرك، والتقدم والتأخر، فقيل: إنها سُميت (ذات الرقاع) لهذا السبب، هذا ما يتعلق بالتسمية، ولا مانع أن تجتمع هذه الأمور كلها، وكل واحد منها يمكن أن يكون سببًا للتسمية أو لاجتماع أكثر من سبب.

سبب هذه الغزوة: أن النبي ﴿ بلغه أن ثعلبة وأنمارًا جمّعوا الجموع يريدون، مهاجمة المدينة، فخرج إليهم النبي ﴿ في أربعمائة أو سبعمائة، هنا عدد المسلمين، بعض الروايات أن عدد المسلمين مع النبي ﴿ أربعمائة، وفي بعض الروايات أنهم كانوا سبعمائة.



واستخلف النبي ، عثمان وأبا ذر، في عشر خلون من المحرم من العام الهجري الخامس.

قال: فوصلها فلم يجد إلا نسوة، فأخذهن، وهرب الرجال في رؤوس الجبال، وحضرته الصلاة فخاف المسلمون إغارة الكفار عليهم وهم يصلون؛ لأن المشركين في رؤوس الجبال يراقبون المسلمين.

فصلى بهم النبي في صلاة الخوف، وصلاة الخوف لها كيفيات في الفقه، صلاها النبي في بهيئات متعددة حسب الحاجة؛ أحيانًا يكون الأعداء في اتجاه القبلة، وأحيانًا يكونون في اتجاه القبلة، وأحيانًا يكون الخوف شديدًا، وأحيانًا يكون الخوف خفيفًا، فكان لها صفات متعددة تدرس في الفقه.

القصد: أن النبي ، صلى صلاة الخوف بهم في تلك الغزوة بحيث لا يتمكن الأعداء من الإغارة عليهم أثناء الصلاة.

وغاب النبي ﷺ خمس عشرة ليلةً.

الغزوة الرابعة عشرة: هي غزوة بدر الموعد، ويقال لها أيضًا: غزوة بدر الصغرى. سبب هذه الغزوة: أن أبا سفيان وهو منصرف من غزوة أُحد قال لهم: الموعد ببدر رأس الحول، يريد أن يثأر لهزيمتهم؛ لأن المشركين انهزموا في بدر فيريد أن يلتقي في نفس المكان، وبدر منطقة بين مكة والمدينة، وهي المنطقة التي وقعت فيها أحداث غزوة بدر الكبرى.

فالنبي ﷺ قبِل هذا، وقال له: موعدنا بدر.

فلما جاء الوقت خرج النبي ، في الموعد كما واعده، فخرج النبي ، بجيشه متوجهًا إلى بدر على رأس الحول.

فخرج المصطفى ، في ألف وخمسمائة، ومعه عشرة أفراس، وحمل لواءه علي

واستعمل على المدينة عبد الله بن رواحة، وخرج المسلمون ببضائع وتجارات؛ لأن المسلمين يعلمون أن هذا الوقت في شهر ذي القعدة يقام سوق في منطقة بدر، فخرج المسلمون معهم ببضائع، ينتظرون إذا جاء الكفار قاتلوا، وإذا لم يأتوا يبيعون ويشترون في بدر.

فسار النبي ، حتى نزل بدرًا في هلال ذي القعدة، وكان بها سوق يقام من استهلاله إلى ثامنه كل سنة في بدر.

فأقام بها النبي الله ثماني ليالٍ ينتظر أبا سفيان، المسلمون عسكروا بجيشهم في بدر ينتظرون مجيء أبي سفيان للوعد الذي وعده، ظل النبي الله ينتظر ثمانية أيام، وخلال الأيام الثمانية الصحابة يخرجون ببضائعهم ويبيعون في السوق ويشترون.



فباعوا تجارتهم، وربحوا للدرهم درهمًا؛ يعني كانت الأرباح مائة في المائة.

وخرج أبو سفيان من مكة في ألفين، حتى نزل بمر الظهران، أو نزل في عسفان- اسم منطقة-، وكان معه خمسون فرسًا.

ثم بدا له فرجع زاعمًا أنه عام جدب؛ فألقى الله الله الله عنه الله عنه فقال لجيشه: هذا العام عام جدب و لا يُصلِحهم إلا الخصب، فتعلل بهذا العذر ورجع بالجيش إلى مكة من منتصف الطريق.

وسماهم أهل مكة جيش السويق، أهل مكة يسخرون منهم، قالوا: لماذا رجعتم؟ قالوا: إنما خرجتم تأكلون السويق.

السويق: هو طحين الشعير، يُحمَص بالسمن، فأخذوا معهم كميات من السويق؛ ليتزودوا بها، فأكلوها في الطريق ورجعوا، فسموهم جيش السويق.

وأنزل الله ﴿ فِي حق المؤمنين بشأن هذه الغزوة قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمُ فَأَخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَفَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ فَأَنقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ شُوَّةٌ وَاتَّبَعُواْ رِضْوَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٣-١٧٤].

فقوله: ﴿ فَأَنقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضَّلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَءٌ ﴾ [آل عمران:١٧٤] فالفضل هو ما ربحوا في تجارتهم، ﴿ فَأَنقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَمُهُمْ سُوَءٌ ﴾ [آل عمران:١٧٤] انقلبوا: يعني رجعوا بنعمة من الله، يعني سالمين، وبفضل: بربح في التجارة أكرمهم الله به.

الغزوة الخامسة عشرة: غزوة دومة الجندل، والأشهر في تسمية المكان دُومة الجندل-بفتح الدال- وهي منطقة بين الجندل-بفتح الدال- وهي منطقة بين المدينة والشام، قالوا: إنها تبعد عشر مراحل عن المدينة، وثماني مراحل من دمشق، فهي أقرب إلى دمشق منها إلى المدينة.

خرج إليها النبي ، لخمس ليالٍ من شهر ربيع الأول من السنة الخامسة.

وسبب هذه الغزوة: أنه بلغه ، أن جمْعًا كثيرًا بدومة الجندل يظلمون مَنْ مر بهم ويريدون المدينة، فخرج النبي ، إليهم.

واستخلف النبي ها على المدينة سباع بن عرفطة ها، وخرج النبي ها في ألف مقاتل، يسير الليل ويكمن النهار ها حتى يُفاجئهم؛ لأنه لو سار بالنهار فربما رآهم بعض المارة في الطريق ووصل الخبر إلى الأعداء، فكان الجيش يكمن بالنهار في منطقة بعيدة عن الطريق بحيث لا يعلم أحد بهم في النهار، ثم إذا دخل الليل يسيرون في الطريق إليهم.

فنزل بساحتهم فوجدوهم تفرقوا وهربوا، ووجد الأنعام، فأصاب منها، فجمع النبي الأنعام، وأخذها المسلمون غنيمة.

وبثّ النبي السرايا، السرايا: مجموعات صغيرة يُؤمّر عليهم أحدًا، ويُرسلهم في الاتجاهات المختلفة يبحثون عن أهل البلد الذين هربوا وشردوا.

فبث السرايا فلم يُصب أحدًا غير رجل واحد وأسلم، فعصم دمه بإسلامه، ولم يعثر وا على أحد.

وأقام النبي ١ أيامًا ثم رجع ١ إلى المدينة سالمًا غانمًا.

فدخل المدينة في العشرين من ربيع الأول، فالمدة كانت خمسة عشر يومًا.



الغزوة السادسة عشرة من غزوات رسول الله ﷺ: هي غزوة الخندق، والتي يقال لها أيضًا غزوة الأحزاب.

وكانت هذه الغزوة في شهر شوال أو ذي القعدة من العام الخامس الهجري، ومن أسباب هذه الغزوة: أن بعض زعماء اليهود الذين كان النبي في قد أجلاهم من المدينة، من زعماء بني النضير ذهبوا يُحرّضون القبائل العربية على قتال رسول الله في، وعلى رأس هؤلاء كان حُيي بن أخطب.

ذهب حُيي بن أخطب وآخرون من زعماء اليهود إلى أبي سفيان زعيم مشركي قريش بمكة، فأقسم أبو سفيان على حُيي بن أخطب يستحلفه أي الدينين خير: دين محمد الله أو دين قريش؟

فحلف له حُيي بن أخطب أن دينهم خير من دين محمد هم مع أنه يعلم أن دين النبي هو حق؛ فقد روت أم المؤمنين صفية بنت حيي: "قَالَتْ: لَمْ يَكُنْ أَحَدُّ مِنْ وَلَدِ أَبِي وَعَمِّي أَحَبَّ إِلَيْهِمَا مِنِّي، لَمْ أَلْقَهُمَا فِي وَلَدٍ لَهُمَا قَطُّ أَهشُّ إِلَيْهِمَا إِلَّا أَخَذَانِي دُونَهُ، أَبِي وَعَمِّي أَبِي وَعَمِّي أَبُو يَاسِرِ فَلَمَّا قَلِم رَسُولُ اللهِ هُ قُبَاء، قَرْيَة بَنِي عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ، غَدَا إِلَيْهِ أَبِي وَعَمِّي أَبُو يَاسِرِ فَلَمَّا قَلِم رَسُولُ اللهِ هُ قُبَاء، قَرْيَة بَنِي عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ، غَدَا إِلَيْهِ أَبِي وَعَمِّي أَبُو يَاسِرِ بْنِ أَخطب مغلسين، فو الله مَا جَاءَانَا إِلَّا مَعَ مَغِيبِ الشَّمْسِ، فَجَاءَانَا فَاتِرَيْنِ كَسُلاَنَيْنِ سَاقِطَيْنِ يَمْشِيَانِ الْهُويْنَى، فَهُشِشْتُ إِلَيْهِمَا كَمَا كنت أصنع، فو الله مَا نَظَرَ إِلَيَّ وَاحِدٌ مِنْهُمَا، فَسَمِعْتُ عَمِّي أَبَا يَاسِرٍ يَقُولُ لِأَبِي: أَهْوَ هُو؟ قَالَ: نعم وَالله. قَالَ: تعرفه بنعته وَصِفَتِه؟ قَالَ: نعم وَالله. قَالَ: تعرفه بنعته وَصِفَتِه؟ قَالَ: نعمْ وَالله. قَالَ: تعرفه بنعته وَصِفَتِه؟ قَالَ: نعمْ وَالله.

قَالَ: فَمَاذَا فِي نَفْسِكَ مِنْهُ؟ قَالَ: عَدَاوَتُهُ وَاللهِ مَا بَقِيتُ! وَذَكَرَ مُوسَى بْنُ عُقْبَةَ عَنِ النُّهْرِيِّ أَنَّ أَبَا يَاسِرِ بْنَ أَخْطَبَ حِينَ قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﴿ الْمَدِينَةَ ذَهَبَ إِلَيْهِ وَسَمِعَ مِنْهُ وَحَادَتُهُ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى قومه فَقَالَ: يَا قوم أطيعون؛ فَإِنَّ اللهَ قَدْ جَاءَكُمْ بِالَّذِي كُنْتُمْ تَنْتَظِرُونَ،

فَاتَّبِعُوهُ وَلا تُخَالِفُوهُ.

فَانْطَلَقَ أَخُوهُ حُيَيُّ بْنُ أَخْطَب، وَهُوَ يَوْمَئِذٍ سَيِّدُ الْيَهُودِ، وَهُمَا مِنْ بنى النَّضِير، فَجَلَسَ إِلَى رَسُول الله وَسَمِعَ مِنْهُ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ، وَكَانَ فِيهِمْ مُطَاعًا، فَقَالَ: أَتَيْتُ مِنْ عِنْدِ رَجُلِ وَاللهِ لَا أَزَالُ لَهُ عَدُوًّا أَبَدًا.

فَقَالَ لَهُ أَخُوهُ أَبُو يَاسِرٍ: يَابْنَ أُمِّ أَطِعْنِي فِي هَذَا الْأَمْرِ وَاعْصِنِي فِيمَا شِئْتَ بعده لا تهْلك.

قَالَ: لا وَاللهِ لا أُطِيعُكَ أَبَدًا، وَاسْتَحْوَذَ عَلَيْهِ الشَّيْطَانُ وَاتَّبَعَهُ قَوْمُهُ عَلَى رَأْيِهِ. "[1]

فذهب وحلف لأبي سفيان أن دين أبي سفيان خير من دين محمد ﴿ وحرّض قريشًا على قتال رسول الله ﴿ ، ثم ذهبوا إلى غطفان فوعدوهم نصف ثمار خيبر كل عام وغطفان من القبائل النجدية الكبيرة، فحرّضوهم على قتال النبي ﴿ ووعدوهم بنصف ثمار خيبر كل عام على أن يشاركوا في القتال.

وداروا على القبائل الأخرى حتى جمّعوا عشرة آلاف مقاتل، منهم أربعة آلاف من قريش وحلفائها، وستة آلاف من غطفان وحلفائها.

فاجتمع هذا العدد تحت رئاسة أبي سفيان، فحاصروا مدينة النبي ، وكان المسلمون في ذلك الوقت في جوع وقِلّة زاد، وقلّ الطعام عند المسلمين حتى إن النبي ربط على بطنه الشريف حجرين من الجوع، وكان الصحابة منه على بطنه الشريف على بطنه من شدة الجوع؛ ليُقلّل الإحساس بالجوع عندما يضع حجرًا ويربطه على بطنه، فيُقلل الإحساس بالجوع.

<sup>[</sup>۱] السيرة النبوية لابن كثير: جـ٢، صـ ٢٩٨.



وفي تلك الأثناء لما اشتد جوع المسلمين أكرمهم الله الله بيعض المعجزات التي فيها تكثير الطعام؛ فأكرم الله الله المسلمين بذلك، فجاءت بنت بشير بن سعد - المحفنة من شعير لأبيها وخالها و خالها هو عبد الله بن رواحة - فقال لها النبي الله «هاتيه» فصبته في كفّه فما ملأه؛ ثم أمر بثوب فبُسِط ثم نادى أهل الخندق أن هلمّوا إلى الغداء، فصدروا عنه وإنه ليسقط من أطراف الثوب.

وكذلك امرأة جابر بن عبد الله كان عندها شويهة - يعني شاة صغيرة - فصنعت طعامًا، وطلبت من جابر أن يدعو النبي وحده أو ومعه نفر قليل على قدر هذه الشاة الصغيرة.

فنادى النبي ﷺ: «انصرفوا إلى بيت جابر» نادى في أهل الخندق، وكان جيش المسلمين ثلاثة آلاف، وجيش المشركين كان عشرة آلاف.

فذهبوا إلى بيت جابر، فسمّى الله وأكل، فجعل الناس يدخلون مجموعة يأكلون حتى يشبعوا ثم يخرجون، حتى صدر أهل الخندق عنه.

وكانت الجهة الجنوبية من المدينة فيها مساكن يهود بني قريظة وحصونهم، وفيها جبال، والجهة الشرقية والغربية فيهما حرّتان، والحرّة: حجارة سوداء، في الجهة الشرقية وفي الجهة الغربية.

فكانت الجهة التي قدِم منها جيش المشركين هي الجهة الشمالية، وهي الجهة التي يسهل على الخيل والإبل أن تسير فيها، فجاءوا من الجهة الشمالية.

فاستشار النبي ، أصحابه، فأشار عليه سلمان الفارسي ، بحفر الخندق، وهو من المكائد التي يعرفها الفرس وليست معروفة عند العرب. فعمل النبي ﴿ بمشورته، وأمر الصحابة أن يحفروا الخندق، وحدّد لهم ﴿ طول الخندق، وكان طوله حمسة آلاف ذراع، و في بعض الروايات طوله ميل، وفي بعض الروايات طوله خمسة آلاف ذراع، وكان عرضه تسعة أذرع، وعُمقه من سبعة إلى عشرة.

قسم النبي الله المسلمين إلى مجموعات، كل عشرة يشتركون في حفر أربعين ذراعًا، وحدد نصف الخندق يحفره المهاجرون والنصف الآخر يحفره الأنصار.

وظلوا يحفرون الخندق أربعة وعشرين يومًا، وأثناء الحفر واجهتهم كُدية، أي: صخرة ضخمة عجزت معاولهم عن تحريكها أو كسرها، فحمل النبي همعوله وضربها ثلاث ضربات، فمع الضربة الأولى قال: «بسم الله، الله أكبر إني أُعطيت مفاتيح الشام، إني لأنظر إلى قصورها الحمر الآن»، ثم ضرب الضربة الثانية وقال: «الله أكبر، إني أُعطيت مفاتيح فارس، إني لأنظر إلى مدائن كسرى أو قصر كسرى الأبيض الآن»، ثم ضرب الضربة الثالثة وقال: «الله أكبر، أُعطيت مفاتيح اليمن، إني لأنظر إلى أبواب صنعاء الآن».

ومع الضربة الثالثة صارت الصخرة كثيبًا أهيل؛ كثيبًا أهيل: أي: رمادًا هشًا لا بتماسك.

واستبشر الصحابة هم ببشارات النبي هم، وأما المنافقون فاستهزؤوا بتلك البشارة، وقالوا: لا يأمن أحدنا على نفسه أن يذهب إلى الغائط، وهذا يزعم أنه أُعطي مفاتيح الشام، ومفاتيح الفرس، فكان هذا تثبيط المنافقين.

فكان المسلمون يعانون من عدو داخلي وهو المنافقون من جهة، ويهود بني قريظة من جهة.



وأما يهود بني قريظة: فإن النبي ﴿ ذهب إليهم قبل بداية المعركة، وجدّد معهم ﴿ العهود والمواثيق أن يحموا المدينة من جهتهم، وألا يغدروا بالمسلمين، وجدّدوا مع النبي ﴾ العهود، لكنهم بعد ذلك غدروا بالمسلمين.

وذلك أن حُيي بن أخطب كان من ضمن تأليبه: أنه ذهب إلى زعيم يهود بني قريظة، واسمه كعب بن أسد، وجعل يُحرّضه على الغدر برسول الله ، وبالمسلمين، فقال له كعب بن أسد: إنك امرؤ مشؤوم، جئت والله بذل الدهر، وجهام قد أهريق ماؤه يرعد ويبرق وليس فيه شيء.

ويحك! دعني وما أنا عليه؛ فإني لم أر من محمد إلا صدقًا ووفاءً، فما زال به يُحرّضه على الغدر برسول الله ﴿ حتى أعطاه عهدًا أن يدخل معه حصنه إذا رجعت قريشًا وغطفان ولم يصيبوا محمدًا ﴿ ، حتى يصيبه ما أصابهم.

وكان النبي ه قد وضع النساء والأطفال في حصن قريب من حصون بني قريظة؛ ليكونوا في مأمن.

وهم بنو قريظة بالغدر بنساء المسلمين، وأرسلوا رجلًا يستطلع خبر حصن النساء، هل عليه حراسة شديدة أم لا، فقتلته صفية بنت عبد المطلب عمة رسول الله، بعمود من حديد، فكان هذا مما فت في عضد اليهود وأخافهم، وظنوا أن حصن المسلمين فيه حراسة كبيرة، مع أنه ما كان كذلك.

في هذه الأثناء وصل الخبر إلى النبي أن يهود بني قريظة غدروا بالعهد، وبدؤوا يسبون النبي أن يعنف ويُعلنون بعدائهم للمسلمين، استغلوا قدوم جيش المشركين وكون المسلمين في ضعف، فأراد النبي أن يتأكد من صحة هذا الخبر، فأرسل النبي سعد بن معاذ وسعد بن عبادة وعبد الله بن رواحة وخوات بن جبير الله بن عبادة وعبد الله بن رواحة وخوات بن جبير الله المستطلعوا

خبر اليهود، وينظروا هل فعلًا غدروا بعهودهم كما جاء الخبر إلى النبي ، أم لا؟

فقال ﷺ: «انظروا أحق ما بلغنا عنهم، فإن كان حقًا فالحنوا إليّ لحنًا أعرفه، ولا تفتّوا في أعضاد الناس، وإن كانوا على الوفاء فاجهروا به للناس».

فذهبوا فوجدوهم على ما أخبث ما بلغهم عنهم، وحصلت مشاتمة بينهم وبين أحد السعدين.

فقال له الآخر: دع هذا فما بيننا وبينهم أربى من المشاتمة.

ثم جاءوا إلى المصطفى ﴿ فقالوا: عضل والقارة، ففهمها النبي ﴿ وعضل والقارة قبيلتان من القبائل غدروا بأصحاب رسول الله ﴿ وقتلوهم.

فهُم قالوا للنبي ؟: قالوا: عضل والقارة، ففهِم النبي ؟ أنهم غدروا كما غدرت عضل والقارة، فهذا هو اللحن.

فقال النبي ﷺ: «الله أكبر، أبشروا يا معشر المسلمين».

وكما ذكرنا، المنافقون أظهروا عداءهم للمسلمين أيضًا، وأظهروا شماتتهم بالمسلمين، وجعلوا يسخرون من بشارات رسول الله الله اللمؤمنين، فعظم الخطب على المسلمين، فاليهود غدروا، والمنافقون أظهروا عداوتهم للمسلمين، والمشركون يحاصرون المدينة.

وكان المسلمون في تلك الأثناء انتهوا من حفر الخندق، وأقام المشركون بضعًا وعشرين ليلةً، قضوا تلك المدة في الرمي المتبادل بالسهام بينهم وبين المسلمين.

والخندق يحجز بين جيش المشركين، وجيش المسلمين، وليس بينهم إلا التراشق بالسهام.



والمسلمون استُشهد منهم نحو ستة تقريبًا، وأُصيب بعض المشركين أيضًا وقُتلوا، وحصل جراحات في الفريقين.

المشركون لما قدِموا حاولوا اقتحام الخندق، وقالوا: هذه مكيدة لا تعرفها العرب، الخيول عندما ترى الخندق تُحجِم وتمتنع من الإقدام فسبب ذلك لهم ارتباكًا كبيرًا.

وأراد رجل من المشركين اسمه نوفل بن عبد الله بن المغيرة أن يثب بفرسه الخندق فوقع وقتله الله.

وعرض المشركون على المسلمين عشرة آلاف درهم حتى يردوا إليهم جثة نوفل بن عبد الله بن المغيرة، فرده إليهم النبي ، ورفض أن يأخذ فيه شيئًا، وقال: إنه خبيث الدية، وما أخذ شيئًا.

ومن الذين حاولوا اقتحام الخندق: عمرو بن عبد وُد، وعكرمة بن أبي جهل، وضرار بن الخطاب؛ هؤلاء الثلاثة اقتحموا مضيقًا من الخندق، و هؤلاء الثلاثة فقط هم الذين نجحوا في اقتحام الخندق، فبارز على عمرو بن عبد وُد.

دعاه على أولًا إلى الإسلام فقال عمرو بن عبد وُد لعلي: يا ابن أخي، ما أحب أن أقتلك، فقال على: لكني أحب أن أقتلك، فنزل عمرو بن عبد وُد عن فرسه وعقره، ثم أقبل على عليّ وحصلت بينهما مبارزة بالسيوف فقتله علي ... وأما عكرمة بن أبي جهل، وضرار بن الخطاب فهربا ورجعا إلى المشركين.

وكان شعار الصحابة في تلك الغزوة: حم، لا يُنصرون، كان النبي في بعض الغزوات يُعلّم أصحابه شعارًا يقولونه فيما بينهم، إذا قاله شخص عُرِف أنه من المسلمين، مثل: كلمة السر لجيش المسلمين يقولونها بينهم، ودائمًا كلمات فيها فأل بهزيمة المشركين.

أثناء تلك المراشقة بالسهام أُصيب سعد بن معاذ الله سيد الأوس الله بسهم في أُكحله، وهو عرق في وسط الذراع، وقد كان عليه درع غير سابغ، بحيث يبدو جزء من ذراعه.

وكانت عائشة الما رأت سعدًا ودرعه غير سابغ، قالت لأم سعد: يا أم سعد لو ددت أن درع سعد أسبغ مما هي، يعني كانت تخشى عليه أن يصيبه شيء، فقدّر الله و أصيب في ذراعه بسبب أن الدرع لا تستر ذراعه، وكان من المتقدمين الذين يضربون المشركين بالسهام، فأصيب فقُطِع منه الأُكحل.

والذي رماه رجل من المشركين اسمه ابن العرقة، قال: خذها وأنا ابن العرقة، فقال: عرق الله وجهك في النار.

فلما أُصيب سعد جعل له النبي ﴿ خيمة في المسجد، وكان يتردد عليه أثناء المعركة، إذا وجد فرصة يذهب إليه ويعوده في المسجد، وأمر بتمريضه وتعهده بالرعاية وجعل يعوده .

وقال سعد اللهم إن كنت أبقيت من حرب قريش شيئًا فأبقني لها؛ فإنه لا قوم أحب إليّ أن أجاهدهم من قوم كذّبوا رسولك وأخرجوه، اللهم إن كنت قد وضعت الحرب بيننا وبينهم فاجعلها لى شهادة، ولا تمتنى حتى تقر عينى من بنى قريظة.

وأبقى الله ﴿ سعدًا حتى حكم في بني قريظة كما سيأتينا -إن شاء الله- وأقرّ الله تعالى -عينه- بهذا، ثم استُشهد ﴿ بسبب هذا الجرح، انفجر الجرح الذي في ذراعه



بعد أن حكم في قريش وأقر الله عينه فيه.

واشتدت المراشقة بالسهام واشتد الحصار على المسلمين حتى لم يستطع النبي النبي النبي الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء حتى مضى شطر الليل، فصلى النبي الصلوات الأربع: الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء حين مضى شطر الليل بسبب القتال الشديد، ولم تكن صلاة الخوف شُرعت في ذلك الوقت على رأي أكثر العلماء.

ولما غربت الشمس والنبي ﴿ لم يكن صلى العصر، دعا ﴿ على المشركين وقال: «ملأ الله بيوتهم وقبورهم نارًا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى: صلاة العصر» وفي رواية: «حشا الله أجوافهم وقبورهم نارًا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى: صلاة العصر».

فذهب نعيم بن مسعود إلى بني قريظة، وكان نديمًا لهم، يعني بينه وبينهم معرفة، وتزاور قبل إسلامه، وهم لا يعلمون أنه أسلم.

فقال لهم: قد عرفتم وُدِّي إياكم وخاصة ما بيني وبينكم، قالوا: صدقت. قال: إن قريشًا وغطفان ليسوا كأنتم، البلد بلدكم، وبه مالكم ونساؤكم وأبناؤكم، لا تقدرون أن تتحولوا منه، وقريش وغطفان بلدهم ونساؤهم بغيره، فإن رأوا نهزة أصابوها وإلا لحقوا ببلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل - أي: وبين النبي ، ولا طاقة لكم به

إن خلا بكم، فلا تقاتلوا معهم حتى تأخذوا رهنًا من أشرافهم، قالوا: أشرت بالرأي، وعزموا على أن يطلبوا رهائن من قريش، ومن غطفان.

ثم ذهب إلى قريش وغطفان، وقال لهم: تعلمون أن معشر يهود ندموا على ما صنعوا بينهم وبين محمد ، وأرسلوا إليه: إنّا ندمنا، أفيرضيك أن نأخذ لك من قريش وغطفان رجالًا من أشرافهم فنعطيكهم فتضرب أعناقهم، ثم نكون معك على مَنْ بقي منهم؟

فالذي حصل: أن اليهود أرسلوا إلى قريش، وأرسلوا إلى غطفان يطلبون رهائن، فكل من قريش وغطفان قالوا: صدقكم نعيم، يريدون أن يسلموهم إلى محمد، فأبوا أن يعطوهم الرهائن، فلما رأى اليهود أن قريشًا أبت أن تعطي الرهائن وغطفان، قالوا صدقكم نعيم، هؤلاء يريدون الرحيل، فدبّ الشقاق بين الحلفاء وتفرّق هذا الحلف بأمر الله تعالى.

ثم أرسل الله في ريحًا قلعت خيام المشركين، وكفأت قدورهم، وأطفأت نيرانهم، فصعبت عليهم البقاء فحتى اضطروا إلى الرحيل، وأنزل الله في: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَءَامَنُوا فَصعبت عليهم البقاء فحتى اضطروا إلى الرحيل، وأنزل الله في: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَءَامَنُوا الله في عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا ﴾ [الأحزاب: ٩] أي: أرسل الله في جنودًا لم يروها، وهي الملائكة، وأرسل ريحًا نصر الله في بها المسلمين.

وبدأ المشركون يتجهزون للرحيل، وفي تلك الأثناء بعث النبي هي حذيفة بن اليمان هي يستطلع الخبر، فوجد أبا سفيان يأمر قومه بالرحيل وعاد إلى النبي هي فبشره بهذا، ورحل المشركون، وقال هي: «لن تغزوكم قريش بعد عامهم هذا، ولكنكم تغزونهم». وانتهت أحداث هذه الغزوة.



الغزوة السابعة عشرة من غزوات رسول الله هي: هي غزوة بني قريظة. يقول:

## ٦- قُرَيْظَةٌ، لِحْيَانُ، ثُمَّ ذُو قَرَدْ ثُمَّ الْمُرَيْسِيْعُ عَلَى الْقَوْلِ الأَسَدْ

هنا يذكر من غزوات النبي ﴿ غزوة بني قريظة، وغزوة لحيان، وغزوة ذي قرد، وغزو النبي ﴿ وغزو الله ﴾.

غزوة بني قريظة: وبنو قريظة هم الذين غدروا بالمسلمين في أثناء غزوة الأحزاب.

فلما انصرف النبي ، من غزوة الخندق إلى بيته، وانصرف معه أصحابه، لسبع بقين من ذي القعدة.

فوضعوا السلاح، وقد أصابهم نصب وعناء شديد، حصار طويل، ومدة حفر الخندق، والحصار، والقتال.

فطلب النبي ه من بلال أن يؤذن في الناس: مَنْ كان سامعًا مطيعًا فلا يصلين العصر إلا في بني قريظة، وكان هذا قبيل وقت أذان العصر، فبدأ الصحابة ه يسمعون الخبر فيتجهزون للقتال، ويذهبون إلى بني قريظة.

طبعًا حصل موقف هنا، وهو أنه سار الصحابة الله بني قريظة، فدخل عليهم

المغرب وهم في الطريق، كادت الشمس أن تغرب وهم في الطريق، فلما أوشكت الشمس على الغروب اختلف الصحابة فيما بينهم، ففريق قال: لا نصلي العصر إلا في بني قريظة حتى لو صليناها بعد غروب الشمس؛ لأن النبي هي قال: «لا يصلين أحدكم العصر إلا في بني قريظة» إذًا لا نصليها إلا في بني قريظة.

والفريق الآخر قالوا: النبي ﴿ قصده: أن نُعجّل بالخروج وألا نتأخر، وليس قصده أن نترك صلاة العصر أو نُخرجها عن وقتها، وأرادوا التوفيق بين هذا الأمر النبوي وبين النصوص العامة التي فيها الأمر بالصلاة لوقتها، و ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كَتَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ قالوا: إذًا نفهم هذا الحديث في ضوء النصوص الأخرى يعني أن النبي يريد منّا الإسراع بالخروج.

فانقسموا إلى فريقين: فريق صلى في الطريق صلاة خفيفة، قبل غروب الشمس، وأدركوا العصر قبل أن تغرب الشمس.

والفريق الآخر: لم يُصل العصر إلا في بني قريظة بعد أن غربت الشمس.

ولم يُخطِّع النبي ، إحدى الطائفتين، أخبروا النبي ، بما صنعوا، فلم يُعنِّف إحدى الطائفتين، ما خطَّأ إحدى الطائفتين.

وكان هذا أنموذجًا لمنشأ الاختلاف الفقهي والاجتهاد الفقهي، النصوص واحدة، كل الصحابة يعلمون أن الله في قال: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ كل الصحابة يعلمون أن الله في قال: ﴿وقت العصر ما لم تغرب الشمس وأنه في قال: ﴿لا يصلين أحدكم العصر إلا في بني قريظة ». لكن كيفية فهم هذه النصوص والتوفيق بينها، وما الذي يُقدّم منها على الآخر، هنا حصل اجتهاد من الصحابة في، وأقرّ النبي في كل فريق على ما أدّاه إليه اجتهاده في العمل بتلك النصوص.



فذهب الصحابة إلى بني قريظة وسار إليهم النبي ، وكان عدد جيش المسلمين ثلاثة آلاف، هم الذين خرجوا في غزوة الخندق.

وكان ذلك يوم الأربعاء لسبع بقين من ذي القعدة في العام الخامس الهجري.

وقدّم عليًّا برايته إليهم، ثم سار النبي ﷺ حتى دنا من حصون اليهود فقال: «يا إخوان القردة، هل أخزاكم الله وأنزل بكم نقمته؟» قالوا: يا أبا القاسم ما كنت جهولًا. يعني ما عهدنا منك الإساءة في القول.

لكن النبي بي يستعمل الغلظة في موضعها كما أمره الله تعالى: ﴿جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغُلُظُ عَلَيْهِم ﴾ [التوبة: ٧٣] ويستعمل الحلم واللين في موضعه، ففي مقام الدعوة يدعو إلى الله تعالى باللين: ﴿ فَقُولًا لَهُ مَقَولًا لَهُ مَقَولًا لَهُ مَقَولًا لَهُ مَقَولًا لَهُ مَقَولًا لَهُ مَقَامًا لكن في مقام القتال والحرب يعاملهم بالغلظة ...

وتلاحق الناس يعني بدؤوا يتوافدون على منطقة بني قريظة حتى تكامل عدد المسلمين.

وحاصرهم النبي ١ خمسًا وعشرين ليلةً حتى جهدهم الحصار.

و كان حُيي بن أخطب قد دخل معهم حصنهم وفاءً بما عاهد عليه كعب بن أسد، فلما أيقنوا بأن المصطفى شه سيناجزهم؛ و أن الحصار لن يفك حتى يقاتلهم، أشار عليهم حُيي بن أخطب باتباع النبي شه؛ لأنه النبي الذي يجدونه في كتابهم فيأمنوا على دمائهم وأموالهم فأبوا، وقالوا: لا نفارق حُكم التوراة.

فقال كعب بن أسد: المشورة الثانية: نقتل أبناءنا ونساءنا، ونخرج إليهم؛ لئلا يكون وراءنا ما نخاف عليه.

فأبوا وقالوا: لا خير في العيش بعدهم.

فقال لهم: الليلة ليلة السبت، وهم آمنون، نخرج إليهم لنصيب منهم غِرَّة، وهم لا يتوقعون أن نبادرهم بالقتال في ذلك اليوم.

قالوا: لا نُحدِث في سبتنا ما لم يُحدِث فيه مَنْ قبلنا.

ثم طلب اليهود من النبي ، أبا لبابة بن عبد المنذر ، وهو رجل من الصحابة، كان بينه وبين اليهود صداقة في الجاهلية وحلف.

فطلبوا أبا لبابة؛ ليستشيروه، فأرسله النبي ﴿ إليهم، فلما رأوه قام إليه الرجال، وجمعوا إليه النساء والأطفال يبكون في وجهه، فرَقّ لهم أبو لبابة، فقالوا: أترى أن ننزل على حُكم محمد ؟

قال: نعم، وأشار بيده إلى حلقه.

قال أبو لبابة هذا فه فا زالت قدماي حتى عرفت أني خُنت الله ورسوله، أي: ندِم أبو لبابة هذا أبه أنه أفشى سر النبي هذا ويعلم أن النبي هذا ربما يكون من الأسرار الحربية التي لا يريد النبي هذا ربما، فندم على أنه قال هذه الكلمة.

فانطلق حتى ربط نفسه بسارية في المسجد وقال: لا أبرح حتى يتوب الله عليّ.

فجعلت امرأته تأتيه وقت الصلاة تفكه يصلي، ثم بعد الصلاة تربطه في العمود مرة أخرى.

وأقام ست ليالٍ لا يأكل ولا يشرب، حتى نزلت توبته في قوله تعالى: ﴿ وَءَاخَرُونَ اَعْرَوُنَ اللهِ المُلْمِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُل



القرآن واجبة، عندما يقول الله تعالى: ﴿عَسَى ٱللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِم ۗ ﴿ [التوبة:١٠٢] يعني تاب الله عليهم.

ولما بلغ المصطفى ، ما صنع أبو لبابة، قال: لو جاءني لاستغفرت له، لكن حيث فعل يصبر حتى يتوب الله عليه.

فلما نزلت توبته كان النبي ﴿ في بيت أم سلمة، فسمعت رسول الله ﴾ من السحر يضحك، قالت: قلت: مم تضحك؟ قال: تاب الله على أبي لبابة، فقامت على باب حجرتها فقالت: أبشر يا أبا لبابة فقد تاب الله عليك، فسار الناس يبشرونه، وأرادوا إطلاقه فأبى إلا أن يحّله المصطفى ﴿ فحلّه لما خرج للصبح. ﴿.

ثم إن يهود بني قريظة قالوا: ننزل على حُكم رسول الله ١٠٠٠ ثم

فقال الأوس: يا رسول الله، إنهم موالينا دون الخزرج، يريدون من النبي أن يفوضهم في هؤلاء حتى يعفو عنهم، ويحصل اتفاق على الرحيل بدون أن يقتلهم النبي .

فقال النبي ١٠٤ «ألا ترضون أن يحكم فيهم رجل منكم؟ سعد بن معاذ؟»

فأتاه قومه فحملوه على حمار، ووطّؤوه له بوسادة من أدم، وأركبوه على الحمار، وكان هم جسيمًا. ثم أقبلوا معه إلى رسول الله هم، وهم يقولون: أحسِن في مواليك؛ فإن رسول الله هم إنما وللك ذلك؛ لتُحسِن فيهم.

فلما أكثروا عليه قال: لقد آن لسعد ألا تأخذه في الله لومة لائم، فلما وصل سعد ها قال النبي ها: «قوموا إلى سيدكم فأنزلوه » فقاموا إليه وأنزلوه عن الحمار الذي كان يركبه ها.

فقال سعد - الله يخاطب الأنصار -: عليكم بذلك عهد الله وميثاقه أن الحُكم فيكم ما حكمت؟ قالوا: نعم.

قال: وعلى مَنْ هنا- يشير إلى الناحية التي فيها المصطفى ، وهو مُعرِض عنه إجلالًا له- فقال المصطفى ، (نعم).

وأخذ العهد على اليهود أن الحكم ينفذ عليهم، فقالوا: رضينا بحكمك.

فقال: أحكم فيكم أن تُقتَل الرجال، وتُقسَم الأموال، وتُسبى النساء والأطفال.

وفي بعض الروايات: أنه حكم بالديار للمهاجرين قال: الأرض- أراضي بني قريظة - تُقسَم على المهاجرين فقط، رغم أنه أنصاري هذه لكن الأموال تُقسَم على المهاجرين والأنصار، فاعترض بعض الأنصار وقالوا: إخوتنا كنّا معهم، يعني: نحن والمهاجرون إخوة، فالأرض تُقسَّم علينا وعليهم، فقال: أردتُ أن يكتفوا عنكم.

فقال المصطفى ١٤٠ «حكمت بحكم الله من فوق سبعة سماوات»،

وكان علي ، هجم على حصن اليهود وقال: لأذوقن ما ذاق حمزة أو لأقتحمن الحصن.

فحينئذٍ قال له اليهود: ننزل على حكم سعد؛ فاليهود قالوا لعلي: ننزل على حُكم سعد، ثم جرت الأحداث التي ذكرناها.

فخندق لهم موضعًا هو سوق المدينة، وخرج بهم أرسالًا فضُربت أعناقهم في تلك الخنادق، وأُتي بحيي بن أخطب فضُربت عنقه معهم، وكانوا ستمائة أو ثمانمائة، يعني عدد اليهود كانوا ما بين ستمائة إلى ثمانمائة من مقاتلة اليهود.

وفي بعض الروايات أنهم كانوا يُؤتَى بهم عشرة عشرة، فيُقتلون في تلك الخنادق التي



حُفَرت لهم ويُدفنون فيها.

فكان يقولون لكعب بن أسد: ماذا تظن أنه يُفعَل بهم -يعنون الذين يُذهَبُ بهم-فقال: أفي كل حين لا تعقلون، أما ترون الداعي لا ينزع والذاهب لا يرجع؟

فقتلوا وكانوا نحو ثمانمائة.

ووجدوا فيها ألفين وخمسمائة سيف وثلاثمائة درع، وألفي رمح ،وخمسمائة تُرس، وقُسمت هذه الأسلحة، غير الأموال الكثيرة التي وُجدت، وقُسمت الغنائم، وأسلم من اليهود ثعلبة بن سعية وأسيد بن سعية وأسيد بن عبيد، فأحرزوا دماءهم وأموالهم، مَنْ أسلم منهم عفا عنه النبي لم يُقتَل وترك له أهله.

ولم يقتل النبي ، من النساء إلا امرأة واحدة وهي التي طرحت الرحى على خلاد بن سويد فقتلته، فقتلها النبي ، به.

فلما انقضى شأنهم انفجر جُرح سعد بن معاذ هذا بعدما قُتلت مقاتلتهم، كان سعد دعا قال: اللهم لا تمتني حتى تُقِر عيني في بني قريظة، فبعد الانتهاء منهم انفجر الجرح فمات هذا وقال النبي الله الموته عرش الرحمن .

ورثاه الصحابة ه وغيرهم، ومما قيل في رثائه:

وما اهتز عرش الله من موت هالكٍ سمعنا به إلا لسعد أبي عمرو الله وأرضاه، وشهد جنازته كما ورد سبعون ألف ملك الله وأرضاه.

ونزلت سورة الأحزاب في شأن غزوة الخندق، وفي غزوة بني قريظة أيضًا فيها قوله في في سورة الأحزاب هو: ﴿ وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنَ أَهَلِ ٱلْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِم وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا تَقَتْ تُلُوبَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا ﴾ [الأحزاب:٢٦] الصياصي: هي

الحصون، من صياصيهم: يعني من حصونهم، ﴿ وَأَوْرَثُكُمْ أَرْضُهُمْ وَدِيكَرَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَمْوَلَهُمْ وَأَرْضَا لَمْ تَطَعُوهَا وَكَابَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾[الأحزاب: ٢٧][الأحزاب: ٢٧]

فهذه الآيات نزلت في غزوة بني قريظة، امتن الله في فيها على المسلمين أنه لما هزم الأحزاب أنزل اليهود من صياصيهم - من حصونهم -، ومكن الله المسلمين فقتلوا فريقًا وأسروا فريقًا، وأورث المسلمين أرضهم وديارهم وأموالهم فامتن الله في على المسلمين بهذا.

من المواقف التي حصلت أثناء قتْل يهود بني قريظة: أن رجلًا من يهود بني قريظة كان شيخًا كبيرًا، اسمه الزَّبير بفتح الزاي - الزَّبير بن باطا، كان له معروف على ثابت بن قيس بن شماس هؤ في الجاهلية، فجاءه ثابت فقال: أتعرفني؟، قال: وهل يجهل مثلي مثلك ؟

قال: أردت أن أجازيك بيدك عندي.

قال: إن الكريم يجزي بالكريم.

ثم ذهب ثابت ، إلى النبي ، وقال له: يا رسول الله، أستوهبك الزَّبير بين باطا، يعني هبه لي يعني، فوهبه له النبي.

فذهب يبشره يقول له: إن الرسول ١٠٠٠ عفا عنك.

فقال: شيخ كبير لا أهل له ولا ولد فما يصنع بالحياة؟ فذهب ثابت إلى النبي هؤفقال: يا رسول الله، فوهبها النبي هؤله.

فذهب إليه وأخبره، فقال: أهل بيت بالحجاز لا مال لهم فما بقاؤهم؟

فقال له: النبي ﷺ ترك لك مالك وزوجتك وعفا عنك، فظل يسأله عن زعماء



اليهود: ماذا فعل كعب بن أسد؟ قال: قُتِل ماذا فعل سيد الحاضر والبادي، حُيي بن أخطب قال: قُتل؟ ماذا فعل فلان؟ قال: قتِل، ظل يُسمي له أسماء زعمائهم، ومناقب كل واحد من الزعماء، ماذا فعل فلان وفلان من زعماء يهود بني قريظة، كلما سأله عن شخص قال له: قُتِل.

قال: فإني أسألك بيدي عنك، إلا ألحقتني بالقوم، فما في العيش بعدهم من خير، فقدّمه فضربت عنقه.

قال: وبعث رسول الله هي سعد بن زيد الأنصاري بسبايا من قريظة إلى نجد فابتاع بهم خيلًا وسلاحًا.

كانت في أول الأمر على يهوديتها، ثم خيّرها النبي الله أن تُسلم ويعتقها ويتزوجها، وتكون واحدة من أمهات المؤمنين.

وعلماء السِّير يختلفون في ريحانة ، فأكثر علماء السيرة وأصح الروايات: أنها كانت ملك يمين لرسول الله ، وأن النبي ، وقالت: هو أخف عليّ وعليك. فاختارت أن تبقى ملك يمين لرسول الله ، وقالت: هو أخف عليّ وعليك.

وبعض الروايات الأخرى فيها أن النبي ﴿ أعتقها وتزوجها، ويعدونها من أمهات المؤمنين، لكن الأكثر والأصح أنها أمة لرسول الله ﴾، وليست زوجة من زوجاته.

كانت في أول أمرها توقفت في الإسلام فوجد في نفسه من ذلك، وعزلها النبي ، الإسلام فوجد في نفسه من ذلك، وعزلها النبي عني اعتزلها بعض الوقت لما تأخر إسلامها، فبينما هو مع صحبه إذ جاء ثعلبة -رجل

من أصحاب النبي ، -بشّره بإسلام ريحانة، النبي ، سمع صوت نعلين خلفه فقال: إن هذا لثعلبة يُبشرني بإسلام ريحانة، فكان كذلك أخبره أن ريحانة أسلمت، فلما أسلمت سُرّ بذلك ، وبقيت على إسلامها ، وأرضاها.

فريحانة القرظية ، كانت من سبايا بني قريظة واصطفاها الرسول ، لنفسه، بهذا تنتهى أحداث غزوة بني قريظة

ڣۺڿ ٲڶڣؾڹؖٳڸڛؙؿۊڮٳڮٳڣٚڟڵۼٳڎؽ ٵڵڣؾڹٳڸڛؽڿڿٳڣؿ

الغزوة الثامنة عشرة من غزوات رسول الله ﷺ: هي غزوة بني لِحيان، أو لَحيان، بالكسر أو الفتح.

وهذه الغزوة كانت في شهر ربيع الأول سنة ستٍ من الهجرة، وقيل: في شهر جمادي الأولى.

وسبب هذه الغزوة: أن النبي ﴿ كان قد بعث سرية، يقال لها: سرية الرجيع؛ هذه السرية كان فيها عشرة من أصحاب النبي الكان النبي الله بعثهم إلى قوم من قبيلة هذيل.

فخرج عليهم بنو لَحيان وحاصروهم حاصرهم مائة من الرماة - من بني لَحيان، واشتبكوا معهم في قتال شديد، فأسروا اثنين من العشرة، قتلوا ثمانية، وفي بعض الروايات: أنهم قتلوا سبعة أو ثمانية.

فعن أبي هُرَيْرَةً - ﴿ قَالَ: «بَعَثَ رَسُولُ اللهِ ﴿ عَشَرَةً رَهْطٍ سَرِيَّةً عَيْنًا، وَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ عَاصِم بْنَ فَايِتٍ الأَنْصَارِيَّ جَدَّ عَاصِم بْنِ عُمَر بْنِ الخَطَّابِ»، فَانْطَلَقُوا حَتَّى إِذَا كَانُوا بِالهَدَأَةِ، وَهُوَ بَيْنَ عُسْفَانَ وَمَكَّةً، ذُكِرُوا لِحَيِّ مِنْ هُذَيْلٍ، يُقَالُ لَهُمْ بَنُو لَحْيَانَ، فَنَفَرُوا لَهُمْ فَرَيا مِنْ مِائَتَيْ رَجُلٍ كُلُّهُمْ رَامٍ، فَاقْتَصُّوا آثَارَهُمْ حَتَّى وَجَدُوا مَأْكَلَهُمْ تَمْرًا تَزَوَّدُوهُ مِنَ الْمَدِينَةِ، فَقَالُوا: هَذَا تَمْرُ يَثْرِبَ فَاقْتَصُّوا آثَارَهُمْ ، فَلَمَّا رَآهُمْ عَاصِمٌ وَأَصْحَابُهُ لَجَوُوا إِلَى المَدِينَةِ، فَقَالُوا: هَذَا تَمْرُ يَثْرِبَ فَاقْتَصُوا آثَارَهُمْ ، فَلَمَّا رَآهُمْ عَاصِمٌ وَأَصْحَابُهُ لَجَوُوا إِلَى المَدِينَةِ، فَقَالُوا: هَذَا تَمْرُ يَثْرِبَ فَاقْتَصُوا آثَارَهُمْ ، فَلَمَّا رَآهُمْ عَاصِمٌ وَلَكُمُ العَهْدُ وَالمِيثَاقُ، فَدْفَدٍ وَأَحَاطَ بِهِمُ القَوْمُ ، فَقَالُوا لَهُمْ: انْزِلُوا وَأَعْطُونَا بِأَيْدِيكُمْ ، وَلَكُمُ العَهْدُ وَالمِيثَاقُ، وَلَا يَقْتَلُوا عَاصِمًا فِي سَبْعَةٍ، فَنَزَلَ إِلَيْهِمْ ثَلَاثَةُ وَلَا مِنْ ثُوالِهِ لاَ أَنْزِلُ اليَوْمَ فِي ذَمَّةِ كَانِيْ اللَّهُمَّ أَخْبِرْ عَنَا نَبِيكَ ، فَرَمَوْهُمْ بِالنَّبْلِ فَقَتَلُوا عَاصِمًا فِي سَبْعَةٍ، فَنْزَلَ إِلَيْهِمْ ثَلاَتَةُ وَلَا بِاللَّهُمْ أَطْلَقُوا أَوْنَارَ قِسِيّهِمْ فَأَوْثَقُوهُمْ ، فَقَالَ الرَّجُلُ الثَّالِثُ: هَذَا أَوَّلُ الغَدْرِ، وَاللهِ لاَ أَوْنَارَ قِسِيّهِمْ فَأَوْثَقُوهُمْ ، فَقَالَ الرَّجُلُ الثَّالِثُ: هَذَا أَوَّلُ الغَدْرِ، وَاللهِ لاَ

أَصْحَبُكُمْ إِنَّ لِي فِي هَوُّلا عِلْأُسْوَةً يُرِيدُ القَتْلَى، فَجَرَّرُوهُ وَعَالَجُوهُ عَلَى أَنْ يَصْحَبَهُمْ فَأَبَى فَقَتَلُوهُ، فَانْطَلَقُوا بِخُبَيْبٍ، وَابْنِ دَثِنَةَ حَتَّى بَاعُوهُمَا بِمَكَّةَ بَعْدَ وَقْعَةِ بَدْرٍ، فَابْتَاعَ خُبَيْبً هُوَ قَتَلَ الحَارِثِ بْنِ عَامِرِ بْنِ نَوْفَلِ بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ، وَكَانَ خُبَيْبٌ هُوَ قَتَلَ الحَارِثَ بْنَ عَامِرٍ يَوْمَ بَنُو الحَارِثِ بْنِ عَامِرِ بْنِ نَوْفَلِ بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ، وَكَانَ خُبَيْبٌ هُوَ قَتَلَ الحَارِثِ بْنَ عَامِرٍ يَوْمَ بَنُو الحَارِثِ أَخْبَرَتُهُ عَبَيْدُ اللهِ بْنُ عِيَاضٍ، أَنَّ بِنْتَ الحَارِثِ أَخْبَرَتُهُ بَنْهُ اللهِ بْنُ عِيَاضٍ، أَنَّ بِنْتَ الحَارِثِ أَخْبَرَتُهُ أَنْهُمْ حِينَ اجْتَمَعُوا اسْتَعَارَ مِنْهَا مُوسَى يَسْتَحِدُّ بِهَا، فَأَعَارَتُهُ، فَأَخَذَ ابْنًا لِي وَأَنَا عَافِلَةٌ وَيِنَ أَتَاهُ قَالَتْ: فَوَجَدْتُهُ مُجْلِسَهُ عَلَى فَخِذِهِ وَالمُوسَى بِيدِهِ، فَقَارَتُهُ، فَأَخَذَ ابْنًا لِي وَأَنَا عَافِلَةٌ عِينَ أَتَاهُ قَالَتْ: فَوَجَدْتُهُ مُجْلِسَهُ عَلَى فَخِذِهِ وَالمُوسَى بِيدِهِ، فَقَالَتْ عَوْفَا خُبَيْبٌ فِي وَبْهِ مِن فَقَالَ: تَخْشَيْنَ أَنْ أَفْتُلُهُ ؟ مَا كُنْتُ لِأَفْعَلَ ذَلِكَ، وَاللهِ مَا رَأَيْتُ أَسِيرًا قَطُّ خَيْرًا فِي وَجْهِي، فَقَالَ: تَخْشَيْنَ أَنْ أَفْتُلُهُ ؟ مَا كُنْتُ لِأَفْعَلَ ذَلِكَ، وَاللهِ مَا رَأَيْتُ أَسُولَةً فَي الحَدِيدِ، وَمَا بِمَكَّةً مِنْ ثَمَرٍ، وَكَانَتْ تَقُولُ: إِنَّهُ لَرُونِي أَرْكُعْ رَكْعَتَيْنِ، فَتَرَكُوهُ، فَرَكَعَ رَكُعَتَيْنِ، ثُمَّ وَلَا مَنْ لَكُولُ مَنْ اللهِ رَزَقَهُ خُبَيْبًا، فَلَمَّا خَرَجُوا مِنَ الحَرَمُ وَلَا أَنْ تَطُنُوا أَنْ مَا بِي جَزَعٌ لَطُوَّلَتُهَا، اللَّهُمَّ أَحْصِهِمْ عَلَدًا،

ولست أُبَالِي حِينَ أُقْتَلُ مُسْلِمًا عَلَى أَيِّ شِقِّ كَانَ لِلَّهِ مَصْرَعِي وَلَسَت أُبَالِي حِينَ أُقْتَلُ مُسْلِمًا يُتَارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شِلْوٍ مُمَزَّعٍ وَإِنْ يَشَأْ يُبَارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شِلْوٍ مُمَزَّعٍ

فَقَتَلَهُ ابْنُ الحَارِثِ فَكَانَ خُبَيْبٌ هُو سَنَّ الرَّكْعَتَيْنِ لِكُلِّ امْرِيْ مُسْلِمٍ قُتِلَ صَبْرًا، فَاسْتَجَابَ اللهُ لِعَاصِمِ بْنِ ثَابِتٍ يَوْمَ أُصِيبَ، «فَأَخْبَرَ النَّبِيُّ ﴿ أَصْحَابَهُ خَبَرَهُمْ، وَمَا أُصِيبُوا، وَبَعَثَ نَاسٌ مِنْ كُفَّارِ قُرَيْشٍ إِلَى عَاصِمٍ حِينَ حُدِّثُوا أَنَّهُ قُتِلَ، لِيُؤْتَوْا بِشَيْءٍ مِنْهُ أُصِيبُوا، وَبَعَثَ نَاسٌ مِنْ كُفَّارِ قُرَيْشٍ إِلَى عَاصِمٍ حِينَ حُدِّثُوا أَنَّهُ قُتِلَ، لِيُؤْتَوْا بِشَيْءٍ مِنْهُ يُعْرَفُ، وَكَانَ قَدْ قَتَلَ رَجُلًا مِنْ عُظَمَائِهِمْ يَوْمَ بَدْرٍ، فَبُعِثَ عَلَى عَاصِمٍ مِثْلُ الظَّلَّةِ مِنَ اللَّهْرِ، فَحَمَتْهُ مِنْ رَسُولِهِمْ، فَلَمْ يَقْدِرُوا عَلَى أَنْ يَقْطَعَ مِنْ لَحْمِهِ شَيْئًا» [1]

فأظهر النبي ﷺ أنه يريد الشام؛ ليصيب من القوم غِرة، وخرج في مائتي راكب، حتى

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٣٠٤٥.



انتهى إلى منازلهم بقرب عسفان.

فوجدهم حذروا وتمنعوا في رؤوس الجبال، فلم يقدر منهم على أحد.

فلما أخطأه من غِرّتهم ما أراد قال: «لو أنّا هبطنا عُسفان لرأى أهل مكة أنّا قد جئنا مكة».

فجاء حتى نزل عُسفان، ثم بعث أبا بكر في عشرة فوارس حتى بلغوا كراع الغميم؛ ليكونوا على مشارف مكة، وهذا زيادة في إظهار قوة المسلمين، وأن المسلمين قادرون على الوصول إلى مشارف مكة.

ثم كرّوا فلم يلقوا أحدًا؛ يعني أهل البلد هربوا كلهم وتركوا البلد، والنبي ، وصل إلى هذا المكان، فما حصل حرب ولا قتال في هذه الغزوة.

وراح رسول الله ، قافلًا إلى المدينة بعد غيبته أربعة عشر يومًا.

فسمعه جابر وهو يقول: آيبون تائبون، لربنا حامدون، أعوذ بالله من وعثاء السفر، وكآبة المنقلب، وسوء المنظر في الأهل والمال.

الغزوة التاسعة عشرة من غزوات رسول الله ﴿: هي غزوة ذي قَرد- بفتح القاف والراء- ورُوي ضمهما، لكن الرواية المشهورة قَرد، وهذا اسم المكان الذي وقعت فيه الغزوة.

وذو قَرَد منطقة على مسافة بريد من المدينة في طريق الشام، تقريبًا نحو مسيرة يوم في اتجاه الشام من المدينة.

وسبب هذه الغزوة: أن المصطفى ﴿ لما رجع ﴿ من غزوة بني لَحيان لم يُقِم إلا ليالى قلائل.

حتى أغار عُيينة بن حصن في أربعين فارسًا من غطفان على لِقاح المصطفى ها بالغابة وكانت عشرين، اللقاح: هي الإبل، وكانت إبلًا للنبي في منطقة يقال لها: الغابة، منطقة رعى خارج المدينة.

وفيها أبو ذر الغفاري ورجل من غفار وامرأة الرجل الغفاري واسمها ليلى ، يقال لها: ليلى الغفارية.

بعض علماء السيرة يذكرون أن ليلى الغفارية صاحبة القصة في هذه الغزوة هي زوجة أبي ذر، لكن الرواية الأشهر أنها زوجة الرجل الآخر الغفاري الذي كان مع أبي ذر.

فكان هؤلاء هم الرعاة، يرعون الإبل ويحرسونها.

فأغار عيينة بن حصن، ومن معه على إبل النبي ، فقتلوا الرجل، وأخذوا المرأة واللقاح.

وهذه اللقاح كانت فيها ناقة النبي ١٠ القصواء، كانت ترعى معهم، فبعضها كان



إبل صدقة، وبعضها نوق للنبي ١٠٠٠.

فكان أول مَنْ علم بهم سلمة بن الأكوع، فغدا يريد الغابة متوشحًا قوسه، وسيفه، ونبله، ومعه غلام لطلحة بن عبيد الله معه فرس يقوده، حتى إذا علا ثنية الوداع

نظر إلى خيولهم، فإذا أربعون فارسًا، ومعهم الإبل التي ساقوها، فصرخ: واصبحاه، وهي كلمة يقولها المستغيث.

ثم خرج يشتد في آثار القوم وكان كالسبع؛ وسلمة بن الأكوع المحتى كان ضخم الجثة، مشهور بقوته البدنية، وضخامة جسمه المحتى لحقهم، فجعل يرميهم بالنبل، ويقول: خذها وأنا ابن الأكوع واليوم يوم الرضّع

والرضع هنا بمعنى اللئام.

فإذا وُجِّهت الخيل نحوه انطلق هاربًا، ثم عارضهم فإن أمكنه الرمي رمى؛ وظل يكرر الأمر، إذا توجهوا نحوه يهرب ويختبئ منهم ويرجعون فلا يجدونه، فإذا أداروا الخيل وتوجهوا في الاتجاه المعاكس يلاحقهم من خلفهم به (خذها وأنا ابن الأكوع) ويرميهم بسهم، ويأتون فلا يجدونه، وظل على هذا الحال.

فبلغ النبي ، صياح ابن الأكوع: (واصبحاه) وطبعًا لا يقول هذا إلا إذا كانت هناك مشكلة.

فالنبي ﴿ بلغه صياح ابن الأكوع فنادى بالمدينة: «الفزع، يا خيل الله اركبي» وخرج مُقنّعًا بالحديد ﴿ ، فترامت الخيل إليه، فكان أول مَنْ انتهى إليه من الفرسان المقداد بن الأسود ثم عبّاد بن بِشر ثم سعد بن زيد، وفارسان آخران، فلما اجتمعوا أمّر عليهم سعد بن زيد، هذا هو الأصح.

وقيل: أمّر عليهم المقداد، وقال: اخرج في طلبهم حتى ألحقك بالناس، وقال لأبي عياش الزرقي - وهو رجل من الصحابة جاء بفرسه بعد ذلك - : «لو أعطيت هذا الفرس أفرس منك يلحق»، فقال: أنا أفرس الناس.

قال: فضرب فما جرى سوى خمسين ذراعًا حتى طرحه.

فأعطاه غيره، وكان أول فارس لحق بالقوم: مُحرِز بن نضلة ، فقُتِل ولم يُقتَل من المسلمين غيره.

وفي رواية أنه: قُتل معه وقّاص المدلجي.

و لما تلاحقت الخيل قتل أبو قتادة الأنصاري حبيب بن عيينة بن حصن، وغشّاه ببردته؛ ليُعلم أنه قاتله، فيكون له سلبه. ثم أقبل رسول الله في في المسلمين، فلما رأوا القتيل مُغشى بالبردة استرجع الناس، خشوا أن يكون هذا أبا قتادة، فقالوا: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، قُتِل أبو قتادة.

فقال المصطفى ﷺ: «ليس به، لكنه قتيل له، وضع عليه ببردته؛ لتعلموا أنه صاحبه».

وأدرك عكاشة بن محصن هو رجلًا يقال له: أوبار، أو أوثار، أو إيار، عدة روايات في اسم هذا الرجل، رجل من المشركين وابنه عمرو، أدركهما على بعير، فانتظمهما بالرمح فقتلهما، أي: قتلهما برمح واحد، في وقت واحد.

واستنقذ المسلمون اللقاح كلها، وجاء في صحيح مسلم عن سلمة بن الأكوع هذا أنه طردهم، قال: فما زلت أرميهم فأعقرهم، فإذا رجع إليّ فارس أتيت شجرة فجلست فيها، ثم رميته فعقرت به؛ العقر: هو قطْع أرجل الخيل، فجعل يرميهم يعقر خيلهم؛ لتسقط.



ثم أتبعهم أرميهم حتى ألقوا أكثر من ثلاثين بردة يستخفون، قال: فما برحت مكاني حتى رأيت فوارس رسول الله ، أولهم: الأخرم الأسدي، على إثره أبو قتادة الأنصاري، وعلى إثره المقدام.

قال: فأخذت بعنان الأخرم فقلت: احذرهم لا يقتطعونك حتى يلحقك الناس، أي: انتظر حتى يأتي معك أحد؛ ليساعدك، لا تهاجمهم وحدك بفرسك حتى لا يقتلوك،

فقال: إن كنت تؤمن بالله، وتعلم أن الجنة والنارحق، فلا تحُل بيني وبين الشهادة؛ فالتقى مع عبد الرحمن بن عيينة بن حصن، فنفر بعبد الرحمن فرسه، وطعنه عبد الرحمن فقتله، وتحول على فرسه فلحق أبو قتادة بعبد الرحمن فطعنه، فهنا تسمية ابن عيينة بن حصن في هذه الرواية : عبد الرحمن بن عيينة بن حصن، وفي الرواية السابقة أنه حبيب بن عيينة بن حصن.

قال: وسار المصطفى ، حتى نزل بالجبل من ذي قَرَد، وسار النبي ، حتى نزل في جبل في تلك المنطقة هي منطقة ذي قَرَد.

قال سلمة هذ: فجئته وهو على الماء، وإذا بلال قد نحر ناقةً ويشوي للمصطفى هذه من كبدها وسنامها.

قال: فقلت: يا رسول الله، خلّني أنتخب من القوم مائة فأتبع القوم فلا يبقى منهم مُخبر إلا قتلته المخبر: هو آخر واحد فيهم.

كانوا يقتلون القوم ويتبقى منهم واحد يُخبر عن قصتهم.

قال: فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت نواجذه في ضوء النهار ﷺ.

وقال: أتراك كنت فاعلاً؟ قال: نعم، والذي أكرمك بالنبوة.

قال: إنهم الآن يقرون بأرض غطفان.

وأقام النبي هي يومًا وليلةً يتجسس الخبر، يعني يستطلع الأخبار وينظر ماذا حصل لهؤلاء الذين هربوا.

وصلى بهم النبي ، صلاة الخوف، وقسم في كل مائة من صحبه جزورًا ينحرونها، وكانوا خمسمائة وقيل: سبعمائة.

واستعمل على المدينة ابن أم مكتوم، وخلّف سعد بن عبادة في ثلاثمائة يحرسون المدينة.

وبعث سعد بن عبادة إلى رسول الله ﷺ بأحمال التمر وعشر جزائر، فوافته بذي قرَد.

وقال المصطفى ١٠٤ «خير فرساننا اليوم: أبو قتادة، وخير رجّالتنا: سلمة».

وهذه الكلمات التشجيعية من الرسول الله كلها أيضًا فيها لمحات من هذي النبي النبي كان يشجع أصحابه بهذه الكلمات.

ورجع قافلًا ١٠٤ رجع النبي ١٤ إلى المدينة، وأردف سلمة خلفه على العضباء.

وأقبلت امرأة الغفاري على ناقة من إبل المصطفى ، فأخبرته الخبر، وأنها نذرت إن نجّاها الله عليها أن تنحرها، وبعض الروايات الأخرى فيها مزيد تفصيل: أن المرأة تقول لما ذهب بها القوم، تركوها مع النوق وغلبهم النوم، فأرادت أن تهرب فكلما أرادت أن تركب ناقة من النوق كانت الناقة تُحدِث صوتًا فتخشى أن يوقِظ النائمين أو



يُنبّه القوم، فتتركها، وتروح لناقة أخرى، فلما وصلت إلى ناقة النبي الله وكبتها وأخذها بهدوء وتسللت بها، وخرجت بدون أن يشعر بها أحد، وتمكنت من الهرب على ناقة النبي ، فنذرت: إن نجّاها الله عليها أن تنحرها.

فتبسم النبي ﷺ وقال: «بئسما جزيتِها».

ثم قال ﷺ: «لا نذر في معصية، ولا فيما لا تملك»، أو في رواية قال: «لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم» وهي لا تملكها،

والحكم الفقهي هنا: أن الإنسان إذا نذر معصيةً أو نذر شيئًا لا يملكه: أنه يُكفّر كفارة يمين، هذا النذر لا وفاء به، لكن يكفّر عنه كفارة يمين: يُطعِم عشرة مساكين أو يكسوهم، ويتحلل من هذا النذر، إذا نذر شيء لا يملكه، أو نذر معصية فيكفّر كفارة يمين ويتحلل من هذا النذر.

فالنبي ه قال: «لا نذر في معصية ولا فيما لا تملك»، وأخذ ناقته ه وقال للمرأة: ارجعي إلى أهلك.

وفي هذه الغزوة معجزة لرسول الله ، وهذه المعجزة: أن النبي ، نزل على ماء فسأل عن اسمه، فقيل: بيسان، وهو مالح، فقال النبي ؛ «بل هو نعمان وهو طيب» فالنبي ؛ غيّر اسمه وقال: «وهو طيب» وغيّر الله الماء، فإذا هو عذب.

فاشتراه طلحة بن عبيد الله ثم تصدق به.

وقال المصطفى ١٤٠ (ما أنت يا طلحة إلا فيّاض) فسُمي طلحة الفياض ١٠٠٠.

فهذه كانت آخر أحداث هذه الغزوة (غزوة ذي قَرَد)، وهي الغزوة التاسعة عشرة كانت من غزوات رسول الله .

٦- قُرَيْظَةٌ، لِحْيَانُ، ثُمَّ ذُو قَرَدْ ثُمَّ الْمُرَيْسِيْعُ عَلَى الْقَوْلِ الأَسَـدْ
 ٧- ثُـمَّ تَلِيْهَا عُمْـرَةُ الْحُدَيْبِيَةْ فَخَيْـبَرُ، فَعُمْـرَةُ الْقَضِيَّـةُ

الغزوة العشرون من غزوات رسول الله ، هي: غزوة المريسيع أو غزوة بني المصطلق.

والمريسيع: اسم المكان، وهو ماء لقبيلة خزاعة، وبنو المصطلق هم فرع من قبيلة من خزاعة.

وسبب هذه الغزوة: أن رئيس بني المصطلق، واسمه: الحارث بن أبي ضرار، سار في قومه ومَنْ أمكنه من العرب فدعاهم إلى حرب المصطفى ، فأجابوه وتهيؤوا للمسير معه

فبعث النبي ﴿ بريدة بن الحصيب ﴿ ليستطلع له الخبر، فلقي الحارث بن أبي ضرار فقال له: إنهم يتجهزون للخروج لقتال محمد، فأخبر النبي ﴿ بذلك.

فأسرع النبي اللخروج إليهم، وخرج مع الرسول الله نفر كثير من المنافقين لم يخرجوا في غزوة قبلها.

واستخلف النبي ﴿ على المدينة زيد بن حارثة ﴿ ، وكان مع النبي ﴿ فرسان، وكان من عادة النبي ﴾ أنه يُسمي الدواب، فهذان الفرسان اللذان كانا مع النبي ﴾ أحدهما يقال لهما: لزاز، والفرس الثاني: اسمه الظرب.

فبلغهم أن النبي ، خرج إليهم فدبّ الرعب فيهم، فخافوا وتفرّق مَنْ معه. فوصل النبي ، إلى المريسيع وهو الماء، فضرب عليه قبّته.

ڣۺٛۼ ٲڣؾؖڹڵڛٚڗۼڶٳڬڬٳڣڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڵڛڽڿۼڣڟۣۼ

وكان النبي ، معه عائشة وأم سلمة، وتأهبوا للقتال، فصف النبي ، أصحابه، ودفع راية المهاجرين لأبي بكر، وراية الأنصار لسعد بن عبادة ، سيد الخزرج.

فتراموا بالنبل ساعةً، ثم أمر النبي ، أصحابه فحملوا حملة رجل واحد فما أفلت منهم إنسان.

وقُتِل عشرة من بني المصطلق، وأُسر النبي ﷺ بقيتهم.

ثم إن النبي السبى الرجال والنساء والذرية والنَّعم والشاة، ولم يُقتَل من المسلمين إلا رجل واحد.

قال: فاحتبسوا على طلب الماء فنزلت آية التيمم في تلك الغزوة.

وغاب النبي ﷺ ثمانية وعشرين يومًا، وكان شعار المسلمين يومئذٍ: يا منصور أمِت .

ومن أحداث تلك الغزوة: أنه لقلة الماء از دحم جهجاه الغفاري - وكان أجيرًا لعمر بن الخطاب، وهو من المهاجرين - هو ورجل آخر اسمه سنان بن وبر حليف للخزرج، وهما من الصحابة

فحصل شجار بينهما على الماء، فصرخ سنان بن وبر، قال: يا معشر الأنصار، وقال جهجاه الغفاري: يا معشر المهاجرين.

فعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللهِ ﴿ قَالَ: كُنَّا فِي غَزَاةٍ - قَالَ سُفْيَانُ: مَرَّةً فِي جَيْشٍ - فَكَسَعَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ، رَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ الأَنْصَارِيُّ: يَا لَلْأَنْصَارِ، وَقَالَ المُهَاجِرِيُّ: يَا لَلْأَنْصَارِ، وَقَالَ المُهَاجِرِيُّ: يَا لَلْمُهَاجِرِينَ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَقَالَ: «مَا بَالُ دَعْوَى الجَاهِلِيَّةِ » قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ: «دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةٌ » فَسَمِعَ اللهِ، كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ، فَقَالَ: «دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةٌ » فَسَمِعَ

بِذَلِكَ عَبْدُ اللهِ بْنُ أُبِيٍّ، فَقَالَ: فَعَلُوهَا، أَمَا وَاللهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَ، فَبَلَغَ النَّبِيَّ ﴿ فَقَامَ عُمَرُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ: دَعْنِي أَضْرِبْ عُنْقَ هَذَا المُنَافِقِ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﴿ : «دَعْهُ، لاَ يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ ﴾ [1]

وفي رواية: فغضب عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين-وكان ممَّنْ خرج مع الرسول ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ الرسول ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَوهَا، نافرونا، وكاثرونا في بلادنا، نافرونا: من المنافرة وهي المفاخرة.

ما أحدنا وجلابيب قريش هؤلاء إلا كما قال الأول: سمِّن كلبك يأكلك. جلابيب قريش :كلمة تُطلَق على الفقراء، يعني كلمة يُعيرونهم بها لفقرهم.

ثم قال: لئن رجعنا إلى المدينة ليُخرِجَنّ الأعز منها الأذل، فهذا المنافق يعني نفسه بالأعز - والعياذ بالله -، ويعنى بالأذل رسول الله .

ثم أقبل على مَنْ حضره من قومه وفيهم زيد بن الأرقم - و كان شابًا صغيرًا من شباب الصحابة، من الأنصار - فقال: هذا ما فعلتم بأنفسكم، أحللتموهم بلادكم، وقاسمتموهم أموالكم، أما لو أمسكتم عنهم ما بأيديكم لتحولوا إلى غير داركم

فمشى زيد إلى المصطفى في فأخبره، وهذا لا يُعتبَر من الغيبة أو من النميمة؛ لأنه يشكو هذا المنافق إلى حاكم المسلمين وقائدهم، يُخبره بما يُكاد له، فهذا رجل منافق يكيد للمسلمين، ويُضمِر لهم الشر، يريد أن يُخرِج النبي في، يريد أن يُوقِع فتنة في البلد فرفع الأمر إلى الرسول في يُخبره بما يكيد له عبد الله بن أُبي بن سلول.

فحدّث النبي ، بهذا، وكان عمر بن الخطاب ، سامعًا، فقال عمر ، مر به

<sup>[1]</sup> متفق عليه: البخاري ٤٩٠٥ ومسلم ٢٥٨٤.



عبّاد بن بشر فليقتله، وهو من قرابة عبد الله بن أُبيّ، فقال الرسول ﴿ : كيف إذا تحدّث الناس أن محمدًا يقتل أصحابه؟ وهذا من حكمة النبي ﴿ رغم أن هذا الرجل منافق ويستحق القتل وأساء إلى النبي ﴿ ويكيد للمسلمين، لكن النبي ﴿ رأى أن مصلحة السكوت عنه واحتمال أذاه، أو أن الضرر المترتب على السكوت عنه واحتمال أذاه أخف من الضرر الذي سيحصل لو أن النبي ﴿ قتله، ويُنقَل الخبر خارج المدينة، ولن يقال: إن النبي ﴿ قتل رجلًا منافقًا يكيد للمسلمين، وإنما سيقال: إن النبي ﴿ ويصد قتل رجلًا من أصحابه، فيكون هناك تشويه لسمعة الإسلام، وسمعة النبي ﴿ وعدم تشويه صورتهم خارج المدينة أن هذه مصلحة أكبر وأرجح من مصلحة قتْل هذا المنافق رغم أنه يستحق القتل.

فأذّن النبي ، بالرحيل وذلك في ساعة لم يكن ليرتحل فيها، ومشى عبد الله بن أُبيّ بن سلول إلى المصطفى ، فحلف ما قلت هذه الكلمة.

وكان في قومه شريفًا عظيمًا، فقال: مَنْ حضر من الأنصار: عسى أن يكون الغلام وهم في حديثه؛ حدبًا على ابن أُبيّ ودفْعًا عنه؛ لأن هؤلاء الأنصار قوم مؤمنون ولكن قالوا: لعل الغلام وهِم، لعل زيد بن أرقم وَهِم في حديثه، وربما سمع الكلام على غير وجهه.

وجاء أسيد بن حضير الله فحيّى رسول الله الله بتحية النبوة، وقال: يا نبي الله، رُحت في ساعة منكرة ما كنت تروح في مثلها.

قال: «أما سمعت ما قال صاحبكم؟ زعم أنه إذا رجع إلى المدينة أخرج الأعز الأذل».

فقال أسيد بن حضير هُ قال: أنت تُخرِجه إن شئت، وهو والله الذليل وأنت العزيز. ثم مشى رسول الله هُ بالناس وسار بهم يومهم وليلتهم. ونزلت سورة المنافقين التى فيها ذِكْر خبر عبد الله بن أُبيّ بن سلول، ومقالته تلك.

و قال ١٤ : ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَّجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكِ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلُّ ﴾ [المنافقون: ٨].

فأخذ النبي ه بأذن زيد بن أرقم فقال: هذا الذي أوفى الله بأُذنه؛ ولذلك كان يقال له: ذو الأذن الواعية ه.

وبلغ ذلك عبد الله بن عبد الله بن أُبيّ بن سلول، فجاء عبد الله بن عبد الله وقال: يا رسول الله ، بلغني أنك تريد قتْل أبي فيما بلغك عنه، فإن كنت فاعلًا فمُرني أحمل إليك رأسه؛ فلقد علمت الخزرج ما بها أبرّ بوالده مني، إني أخشى أن تأمر غيري فيقتله فلا تدعني نفسي أنظر إلى قاتله يمشي في الناس فأقتله، فأقتل مؤمنًا بكافر فأدخل النار.

فقال النبي ﷺ: «بل نترفق به ونُحسِن صحبته ما بقي معنا»، وهذا من حلم رسول الله ﷺ واحتماله الأذى من أعدائه، وإلى يوم وفاة عبد الله بن أُبيّ بن سلول والنبي ﷺ يرفق به ويُحسِن صحبته حتى إنه أعطى قميصه ليُكفّن فيه عبد الله بن أُبيّ بن سلول.

وكان النبي ﴿ يستغفر له حتى نهاه الله ﴿ عن ذلك، يعني ما ترك الاستغفار له إلا لنهْي الله عنه، وقال الله تعالى: ﴿إِن تَسَتَغُفِرُ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمُ ﴿ النوبة: ٨٠] قال: لو علمت أني لو زدتُ على السبعين لاستغفرت له.

و لما مات عبد الله بن أبيّ قام النبي ﴿ يصلي عليه، وأراد عمر أن يمنعه، قال: دعني يا عمر، وصلى عليه النبي ﴾ ثم نهاه الله ﴿ عن ذلك، فلم يعد للصلاة على منافقين بعد ذلك.



فهذا يكون بحسب ما تدعو الحكمة، أحيانًا يغلظ عليهم، وأحيانا يترفق بهم، حسب المقام والمصلحة.

فلما أراد دخول المدينة وقف عبد الله لأبيه، وقال: لا تدخلها حتى تُقرّ أنك الذليل ورسول الله العزيز، ويأذن لك رسول الله اله الدخول، حبس أباه على مدخل المدينة حتى أقرّ أبوه أن العزيز هو محمد ، وأن هو عبد الله بن أبي هو الذليل، وظل محبوسًا لما يدخل حتى أذن له الرسول اله في دخول المدينة. فجعل بعد ذلك إذا أحدث أمرًا كان قومه الذين يعاتبونه ويُعنّفونه.

ففي الموقف الذي حدث مع زيد بن أرقم، قبل نزول سورة المنافقين، لما أخبر النبي النبي الأنصار عما فعله عبد الله بن أُبيّ قالوا: لعل الغلام وَهِم، فكان عندهم شيء من التعاطف معه، على حسب ظاهره؛ لذلك التمسوا له الأعذار، لكن بعد هذه الحادثة وبعد نزول السورة الكريمة صار عبد الله بن أُبيّ بن سلول بعد ذلك لا يتكلم بكلمة فيها إساءة للمسلمين أو لرسول الله الله إلا كان قومه هم الذين يُعنفونه ويقفون في وجهه.

فقال النبي ﷺ بعد ذلك لعمر: أما والله لو قتلته يوم قلت لي: اقتله، لأُرعدت له آنُف. أي: لغضب له ناس من قومه وأخذتهم الحمية في الدفاع عنه.

فقال عمر ها: قد علمت، ولأمر رسول الله ، أعظم بركة.

ومن أبرز أحداث هذه الغزوة: حادثة الإفك.

وخبر هذه الحادثة في الصحيحين: عن «عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ ﴿ قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللهِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَخْرُجَ سَفَرًا، أَقْرَعَ بَيْنَ نِسَائِهِ، فَأَيَّتُهُنَّ خَرَجَ سَهْمُهَا خَرَجَ بِهَا رَسُولُ اللهِ ﴿ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَخْرُجَ سَفْمُهَا خَرَجَ بِهَا رَسُولُ اللهِ عَمْهُ. قَالَتْ عَائِشَةُ: فَأَقْرَعَ بَيْنَنَا فِي غَزْوَةٍ غَزَاهَا، فَخَرَجَ فِيهَا سَهْمِي، فَخَرَجْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَذَلِكَ بَعْدَمَا أُنْزِلَ الْحِجَابُ، فَأَنَا أُحْمَلُ فِي هَوْدَجِي، وَأُنْزَلُ فِيهِ مَسِيرَنَا

حَتَّى إِذَا فَرَغَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ غَزْوِهِ، وَقَفَلَ، وَدَنَوْنَا مِنَ الْمَدِينَةِ، آذَنَ لَيْلَةً بِالرَّحِيل فَقُمْتُ حِينَ آذَنُوا بِالرَّحِيل، فَمَشَيْتُ حَتَّى جَاوَزْتُ الْجَيْشَ، فَلَمَّا قَضَيْتُ مِنْ شَأْنِي أَقْبَلْتُ إِلَى الرَّحْلِ، فَلَمَسْتُ صَدْرِي فَإِذَا عِقْدِي مِنْ جَزْعِ ظَفَارِ قَدِ انْقَطَعَ، فَرَجَعْتُ فَالْتَمَسْتُ عِقْدِي فَحَبَسَنِي ابْتِغَاؤُهُ، وَأَقْبَلَ الرَّهْطُ الَّذِينَ كَانُوا يَرْحَلُونَ لِي فَحَمَلُوا هَوْدَجِي، فَرَحَلُوهُ عَلَى بَعِيرِيَ الَّذِي كُنْتُ أَرْكَبُ وَهُمْ يَحْسِبُونَ أَنِّي فِيهِ، قَالَتْ: وَكَانَتِ النِّسَاءُ إِذْ ذَاكَ خِفَافًا، لَمْ يُهَبَّلْنَ وَلَمْ يَغْشَهُنَّ اللَّحْمُ، إِنَّمَا يَأْكُلْنَ الْعُلْقَةَ مِنَ الطَّعَام، فَلَمْ يَسْتَنْكِرِ الْقَوْمُ ثِقَلَ الْهَوْدَجِ حِينَ رَحَلُوهُ وَرَفَعُوهُ، وَكُنْتُ جَارِيَةً حَدِيثَةَ السِّنِّ، فَبَعَثُوا الْجَمَلَ وَسَارُوا، وَوَجَدْتُ عِقْدِي بَعْدَمَا اسْتَمَرَّ الْجَيْشُ، فَجِئْتُ مَنَازِلَهُمْ وَلَيْسَ بِهَا دَاع وَلا مُحِيبٌ، فَتَيَمَّمْتُ مَنْزِلِي الَّذِي كُنْتُ فِيهِ، وَظَنَنْتُ أَنَّ الْقَوْمَ سَيَفْقِدُونِي فَيَرْجِعُونَ إِلَىًّ، فَبَيْنَا أَنَا جَالِسَةٌ فِي مَنْزِلِي غَلَبَتْنِي عَيْنِي فَنِمْتُ، وَكَانَ صَفْوَانُ بْنُ الْمُعَطَّلِ السُّلَمِيُّ ثُمَّ الذَّكُوانِيُّ قَدْ عَرَّسَ مِنْ وَرَاءِ الْجَيْشِ فَادَّلَجَ، فَأَصْبَحَ عِنْدَ مَنْزِلِي فَرَأَى سَوَادَ إِنْسَانٍ نَائِم، فَأَتَانِي فَعَرَفَنِي حِينَ رَآنِي، وَقَدْ كَانَ يَرَانِي قَبْلَ أَنْ يُضْرَبَ الْحِجَابُ عَلَيَّ، فَاسْتَيْقَظْتُ بِاسْتِرْجَاعِهِ حِينَ عَرَفَنِي، فَخَمَّرْتُ وَجْهِي بِجِلْبَابِي، وَوَاللهِ مَا يُكَلِّمْنِي كَلِمَةً وَلا سَمِعْتُ مِنْهُ كَلِمَةً غَيْرَ اسْتِرْجَاعِهِ، حَتَّى أَنَاخَ رَاحِلَتَهُ، فَوَطِئَ عَلَى يَدِهَا فَرَكِبْتُهَا، فَانْطَلَقَ يَقُودُ بِي الرَّاحِلَةَ، حَتَّى أَتَيْنَا الْجَيْشَ، بَعْدَمَا نَزَلُوا مُوغِرِينَ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ، فَهَلَكَ مَنْ هَلَكَ فِي شَأْنِي، وَكَانَ الَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ عَبْدُ اللهِ بْنُ أُبِيِّ ابْنُ سَلُولَ، فَقَدِمْنَا الْمَدِينَةَ فَاشْتَكَيْتُ، حِينَ قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ شَهْرًا، وَالنَّاسُ يُفِيضُونَ فِي قَوْلِ أَهْلِ الْإِفْكِ، وَلَا أَشْعُرُ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، وَهُوَ يَرِيبُنِي فِي وَجَعِي أَنِّي لا أَعْرِفُ مِنْ رَسُولِ اللهِ ، اللَّطْفَ، الَّذِي كُنْتُ أَرَى مِنْهُ حِينَ أَشْتَكِي، إِنَّمَا يَدْخُلُ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَيُسَلِّمُ، ثُمَّ يَقُولُ: «كَيْفَ تِيكُمْ؟» فَذَاكَ يَرِيبُنِي، وَلا أَشْعُرُ بِالشَّرِّ، حَتَّى خَرَجْتُ بَعْدَمَا نَقَهْتُ وَخَرَجَتْ مَعِي أُمُّ مِسْطَح قِبَلَ الْمَنَاصِع، وَهُوَ مُتَبَرَّ زُنَا، وَلَا نَخْرُجُ إِلَّا لَيْلًا إِلَى لَيْل وَذَلِكَ قَبْلَ أَنْ نَتَّخِذَ الْكُنُفَ قَرِّيبًا مِنْ بُيُوتِنَا، وَأَمْرُنَا

أَمْرُ الْعَرَبِ الْأُولِ فِي التَّنَرُّ وِ، وَكُنَّا نَتَأَذَّى بِالْكُنْفِ أَنْ نَتَّخِذَهَا عِنْدَ بْيُوتِنَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأُمُّ مِسْطَح، وَهِيَ بِنْتُ أَبِي رُهْم بْنِ الْمُطَّلِبِ بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ، وَأُمُّهَا ابْنَةُ صَخْرِ بْنِ عَامِرٍ، خَالَةُ أَبِي بَكَّرِ الصِّدِّيقِ، وَابْنُهَا مِسْطَحُ بْنُ أَثَاثَةَ بْنِ عَبَّادِ بْنِ الْمُطَّلِبِ، فَأَقْبَلْتُ أَنَا وَبِنْتُ أَبِي رُهْمِ قِبَلَ بَيْتِي، حِينَ فَرَغْنَا مِنْ شَأْنِنَا، فَعَثَرَتْ أُمُّ مِسْطَح فِي مِرْطِهَا، فَقَالَتْ: تَعِسَ مِسْطَحٌ فَقُلْتُ لَهَا: بِئْسَ مَا قُلْتِ، أَتَسُبِّينَ رَجُلًا قَدْ شَهِدَ بَدْرًا، قَالَتْ: أَيْ هَنْتَاهْ أَوْ لَمْ تَسْمَعِي مَا قَالَ؟ قُلْتُ: وَمَاذَا قَالَ؟ قَالَتْ: فَأَخْبَرَتْنِي بِقَوْلِ أَهْلِ الْإِفْكِ فَازْدَدْتُ مَرَضًا إِلَى مَرَضِي، فَلَمَّا رَجَعْتُ إِلَى بَيْتِي، فَدَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللهِ ﴿ فَسَلَّمَ ثُمَّ قَالَ: «كَيْفَ تِيكُمْ؟» قُلْتُ: أَتَأْذَنُ لِي أَنْ آتِيَ أَبَوَيَّ؟ قَالَتْ: وَأَنَا حِينَئِذٍ أُرِيدُ أَنْ أَتَيَقَّنَ الْخَبَرَ مِنْ قِبَلِهِمَا، فَأَذِنَ لِي رَسُولُ اللهِ ﴿ فَجِئْتُ أَبَوَيَّ فَقُلْتُ لِأُمِّي: يَا أُمَّتَاهُ مَا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ؟ فَقَالَتْ: يَا بُنَيَّةُ هَوِّنِي عَلَيْكِ فَوَاللهِ لَقَلَّمَا كَانَتِ امْرَأَةٌ قَطُّ وَضِيتَةٌ عِنْدَ رَجُلِ يُحِبُّهَا، وَلَهَا ضَرَائِرُ، إِلَّا كَثَّرْنَ عَلَيْهَا، قَالَتْ قُلْتُ: سُبْحَانَ اللهِ وَقَدْ تَحَدَّثَ النَّاسُ بِهَذَا؟ قَالَتْ: فَبَكَيْتُ تِلْكَ اللَّيْلَةَ حَتَّى أَصْبَحْتُ لَا يَرْقَأُ لِي دَمْعٌ وَلَا أَكْتَحِلُ بِنَوْم، ثُمَّ أَصْبَحْتُ أَبْكِي، وَدَعَا رَسُولُ الله ﷺ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبِ وَأُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ حِينَ اسْتَلْبُّثَ الْوَحْيُ، يَسْتَشِيرُهُمَا فِي فِرَاقِ أَهْلِهِ، قَالَتْ: فَأَمَّا أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ فَأَشَارَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ، إِللَّذِي يَعْلَمُ مِنْ بَرَاءَةِ أَهْلِهِ، وَبِالَّذِي يَعْلَمُ فِي نَفْسِهِ لَهُمْ مِنَ الْوُدِّ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ هُمْ أَهْلُكَ وَلَا نَعْلَمُ إِلَّا خَيْرًا، وَأَمَّا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِب، فَقَالَ: لَمْ يُضَيِّقِ اللهُ عَلَيْكَ وَالنِّسَاءُ سِوَاهَا كَثِيرٌ، وَإِنْ تَسْأَلِ الْجَارِيَةَ تَصْدُقْكَ، قَالَتْ: فَدَعَا رَسُولُ اللهِ ، بَرِيرَةَ فَقَالَ: «أَيْ بَرِيرَةُ هَلْ رَأَيْتِ مِنْ شَيْءٍ يَرِيبُكِ مِنْ عَائِشَةَ؟» قَالَتْ لَهُ بَرِيرَةُ: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا قَطُّ أَغْمِصُهُ عَلَيْهَا، أَكْثَرَ مِنْ أَنَّهَا جَارِيَةٌ حَدِيثَةُ السِّنِّ، تَنَامُ عَنْ عَجِينِ أَهْلِهَا، فَتَأْتِي الدَّاجِنُ فَتَأْكُلُهُ، قَالَتْ: فَقَامَ رَسُولُ اللهِ ﴿ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَاسْتَعْذَرَ مِنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبَيِّ ابْنِ سَلُولَ، قَالَتْ: فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلِ قَدْ بَلَغَ أَذَاهُ فِي أَهْلِ بَيْتِي؟ فَوَاللهِ

مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا خَيْرًا، وَلَقَدْ ذَكَرُوا رَجُلًا مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِ إِلَّا خَيْرًا، وَمَا كَانَ يَدْخُلُ عَلَى أَهْلِي إِلَّا مَعِي » فَقَامَ سَعْدُ بْنُ مُعَاذِ الْأَنْصَارِيُّ، فَقَالَ: أَنَا أَعْذِرُكَ مِنْهُ، يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْأَوْسِ ضَرَبْنَا عُنْقَهُ وَإِنْ كَانَ مِنْ إِخْوَانِنَا الْخَزْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا أَمْرَكَ، قَالَتْ: فَقَامَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ وَهُوَ سَيِّدُ الْخَزْرَجِ، وَكَانَ رَجُلًا صَالِحًا، وَلَكِنِ اجْتَهَلَتْهُ الْحَمِيَّةُ، فَقَالَ لِسَعْدِ بْنِ مُعَاذِ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللهِ لَا تَقْتُلُهُ، وَلا تَقْدِرُ عَلَى قَتْلِهِ فَقَامَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ - وَهُوَ ابْنُ عَمِّ سَعْدِ بْنِ مُعَاذِ -، فَقَالَ لِسَعْدِ بْنِ عُبَادَةَ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللهِ لَنَقْتُلَنَّهُ فَإِنَّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ عَنِ الْمُنَافِقِينَ فَثَارَ الْحَيَّانِ الْأَوْسُ وَالْخَزْرَجُ حَتَّى هَمُّوا أَنْ يَقْتَتِلُوا وَرَسُولُ اللهِ ﴿ قَائِمٌ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَلَمْ يَزَلْ رَسُولُ اللهِ ﴿ يُخَفِّضُهُمْ حَتَّى سَكَتُوا وَسَكَتَ، قَالَتْ: وَبَكَيْتُ يَوْمِي ذَلِكَ لا يَرْقَأُ لِي دَمْعٌ وَلا أَكْتَحِلُ بِنَوْم، ثُمَّ بَكَيْتُ لَيْلَتِي الْمُقْبِلَةَ لا يَرْقَأُ لِي دَمْعٌ وَلا أَكْتَحِلُ بِنَوْم وَأَبَوَايَ يَظُنَّانِ أَنَّ الْبُكَاءَ فَالِقٌ كَبِدِي، فَبَيْنَمَا هُمَا جَالِسَانِ عِنْدِي وَأَنَا أَبْكِي اسْتَأْذَنَتْ عَلِيَّ امْرَأَةٌ مِنَ الْأَنْصَارِ، فَأَذِنْتُ لَهَا فَجَلَسَتْ تَبْكِي، قَالَتْ: فَبَيْنَا نَحْنُ عَلَى ذَلِكَ دَخَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ ﴿ فَسَلَّمَ، ثُمَّ جَلَسَ، قَالَتْ: وَلَمْ يَجْلِسْ عِنْدِي مُنْذُ قِيلَ لِي مَا قِيلَ، وَقَدْ لَبِثَ شَهْرًا لا يُوحَى إِلَيْهِ فِي شَأْنِي بِشَيْءٍ، قَالَتْ: فَتَشَهَّدَ رَسُولُ اللهِ ﷺ حِينَ جَلَسَ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ يَا عَائِشَةُ، فَإِنَّهُ قَدْ بَلَغَنِي عَنْكِ كَذَا وَكَذَا، فَإِنْ كُنْتِ بَرِيئَةً، فَسَيْبَرِّ ثُكِ اللهُ، وَإِنْ كُنْتِ أَلْمَمْتِ بِذَنْبِ فَاسْتَغْفِرِي اللهَ وَتُوبِي إِلَيْهِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْب، ثُمَّ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ» قَالَتْ: فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللهِ ﴿ مَقَالَتَهُ قَلَصَ دَمْعِي حَتَّى مَا أُحِسُّ مِنْهُ قَطْرَةً، فَقُلْتُ لِأَبِي: أَجِبْ عَنِّي رَسُولَ اللهِ ﷺ فيمَا قَالَ فَقَالَ: وَاللهِ مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لِرَسُولِ اللهِ ﴿ فَقُلْتُ لِأَمِّي: أَجِيبِي عَنِّي رَسُولَ اللهِ ﴿ فَقَالَتْ: وَاللهِ مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لِرَسُولِ اللهِ ، فَقُلْتُ وَأَنَا جَارِيَةٌ حَدِيثَةُ السِّنِّ لا أَقْرَأُ كَثِيرًا مِنَ الْقُرْآنِ: إِنِّي وَاللهِ لَقَدْ عَرَفْتُ أَنَّكُمْ قَدْ سَمِعْتُمْ بِهَذَا حَتَّى اسْتَقَرَّ فِي نُفُوسِكُمْ وَصَدَّقْتُمْ بِهِ، فَإِنْ قُلْتُ لَكُمْ إِنِّي بَرِيئَةٌ وَاللهُ يَعْلَمُ أَنِّي بَرِيئَةٌ لا تُصَدِّقُونِي بِذَلِكَ، وَلَئِنِ اعْتَرَفْتُ لَكُمْ بِأَمْرٍ وَاللهُ يَعْلَمُ أَنِّي بَرِيئَةٌ لَتُصَدِّقُونَنِي وَإِنِّي، وَاللهِ مَا أَجِدُ لِي وَلَكُمْ مَثَلًا إِلَّا كَمَا قَالَ أَبُو يُوسُفَ ﴿ فَصَبْرُ جَمِيلً وَاللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨] قَالَتْ: ثُمَّ تَحَوَّلْتُ فَاضْطَجَعْتُ عَلَى فِرَاشِي، قَالَتْ: وَأَنَا، وَاللهِ حِينَئِدٍ أَعْلَمُ أَنِّي بَرِيئَةٌ وَأَنَّ اللهَ مُبَرِّئِي بِبَرَاءَتِي، وَلَكِنْ وَاللهِ مَا كُنْتُ أَظُنُّ أَنْ يُنْزَلَ فِي شَأْنِي وَحْيٌ يُتْلَى، وَلَشَأْنِي كَانَ أَحْقَرَ فِي نَفْسِي مِنْ أَنْ يَتَكَلَّمَ اللهُ ﷺ فِيَّ بِأَمْرِ يُتْلَى، وَلَكِنِّي كُنْتُ أَرْجُو أَنْ يَرَى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي النَّوْم رُؤْيَا يُبَرِّئُنِي اللهُ بِهَا، قَالَتْ: فَوَاللهِ مَا رَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَجْلِسَهُ، وَلا خَرَجَ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ أَحَدٌ حَتَّى أَنْزَلَ اللهُ - ١ حَلَى نَبِيِّهِ ﴿ فَأَخَذَهُ مَا كَانَ يَأْخُذُهُ مِنَ الْبُرَحَاءِ عِنْدَ الْوَحْي، حَتَّى إِنَّهُ لَيَتَحَدَّرُ مِنْهُ مِثْلُ الْجُمَانِ مِنَ الْعَرَقِ، فِي الْيَوْمِ الشَّاتِي، مِنْ ثِقَلِ الْقَوْلِ الَّذِي أُنْزِلَ عَلَيْهِ، قَالَتْ: فَلَمَّا سُرِّيَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَهُو يَضَّحَكُ، فَكَانَ أَوَّلَ كَلِمَةٍ تَكَلَّمَ بِهَا أَنْ قَالَ: «أَبْشِرِي يَا عَائِشَةُ، أَمَّا اللهُ فَقَدْ بَرَّ أَكِ» فَقَالَتْ لِي أُمِّي: قُومِي إِلَيْهِ، فَقُلْتُ: وَاللهِ لَا أَقُومُ إِلَيْهِ، وَلَا أَحْمَدُ إِلَّا اللهَ، هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ بَرَاءَتِي، قَالَتْ: فَأَنْزَلَ اللهُ ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةً ﴾ مِنْكُمْ عَشْرَ آيَاتٍ فَأَنْزَلَ اللهُ ﴾ هَؤُلاءِ الآيَاتِ بَرَاءَتِي، قَالَتْ: فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ - وَكَانَ يُنْفِقُ عَلَى مِسْطَح لِقَرَابَتِهِ مِنْهُ وَفَقْرِهِ -: وَاللهِ لَا أُنْفِقُ عَلَيْهِ شَيْئًا أَبَدًا بَعْدَ الَّذِي قَالَ لِعَائِشَةَ فَأَنْزَلَ اللهُ ﴾: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُوٓا أُولِي ٱلْقُرْبِي وَٱلْمَسَاكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلْيَعْفُواْ وَلْيَصْفَحُوٓا ۗ أَلَا يَحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢]، قَالَ حِبَّانُ بْنُ مُوسَى: قَالَ عَبْدُ الله بْنُ الْمُبَارَكِ: هَذِهِ أَرْجَى آيَةٍ فِي كِتَابِ اللهِ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: وَاللهِ إِنِّي لأُحِبُّ أَنْ يَغْفِرَ اللهُ لِي، فَرَجَعَ إِلَى مِسْطَحِ النَّفَقَةَ الَّتِي كَانَ يُنْفِقُ عَلَيْهِ، وَقَالَ: لَا أَنْزِعُهَا مِنْهُ أَبَدًا، قَالَتْ عَائِشَةُ: وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ سَأَلَ زَيْنَبَ بِنْتَ جَحْشِ، زَوْجَ النَّبِيِّ ، عَنْ أَمْرِي «مَا عَلِمْتِ؟ أَوْ مَا رَأَيْتِ؟» فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَحْمِي سَمْعِي وَبَصَرِي، وَاللهِ مَا عَلِمْتُ إِلَّا خَيْرًا. قَالَتْ عَائِشَةُ: وَهِيَ الَّتِي كَانَتْ تُسَامِينِي مِنْ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﴿ فَعَصَمَهَا اللهُ بِالْوَرَعِ، وَطَفِقَتْ أُخْتُهَا حَمْنَةُ بِنْتُ جَحْشِ تُحَارِبُ لَهَا،



## فَهَلَكَتْ فِيمَنْ هَلَكَ»[١]

طبعًا في نهاية الأمر لما أنزل الله في براءة أم المؤمنين عائشة في أُقيم حد القذف على هؤلاء الثلاثة في: حسان، ومسطح، وحمنة في، وهم صحابة أجلاء، لكن هذا يبين أن المؤمن حتى لو كان صحابيًّا أنه ليس معصومًا من الخطأ، وقد يقع في شيء من هذا.

و من أبرز أحداث هذه الغزوة أيضًا: قصة زواج النبي ، بجويرية بنت الحارث:

لما هجم النبي ه على بني المصطلق كانوا خارج البلد، وهجم النبي عليهم وهم غارون، أنعامهم ترد الماء، كانوا في غفلة لما أمر أصحابه أن يهجموا هجمة واحدة، فكانوا في غفلة وأنعامهم ترد الماء، وهجموا على البلد، وأخذوا جميع مَنْ فيها من النساء والأطفال سبايا والأنعام.

فبدأ النبي القسم الغنائم، وكان جويرية بنت الحارث بنت سيد القوم، وزعيم بني المصطلق: الحارث بن أبي ضرار، وكانت من نصيب ثابت بن قيس بن شماس، وكان عمرها الله في ذلك الوقت نحو عشرين سنة.

فطلبت من ثابت بن قيس أن يكاتبها، مكاتبة العبد، معناها: أن يتفق مع سيده أن يشتري نفسه من سيده، فوافق يشتري نفسه منه، يجمع مالاً من الزكوات والصدقات، ويشتري نفسه من سيده، فوافق على هذا.

فجاءت إلى النبي ﴿ وهو جالس مع أصحابه، وقالت: يا رسول الله، إني وقعت في سهم ثابت بن قيس، وقد نزل بي من البلاء ما قد علمت، وإني كاتبته، تريد من النبي ﴾ أن يعينها في هذه الكتابة.

[1] متفق عليه: البخاري ٢٦٦١ ومسلم ٢٧٧٠.



فبعض الصحابة أشار على النبي ، قالوا: تصلح لك يا رسول الله، هذه بنت سيد قومها.

فقال لها النبي ﴿: أو خيرًا من ذلك، أُعتقك وأتزوجك، يعني أنا أشتريك من ثابت وأعتقك وأتزوجك وتسلمين، فوافقت ﴿ وأرضاها، حتى إن أباها بعد ذلك خيّرها بين أن تبقى مع النبي ﴿ أو ترجع، اختارت البقاء مع رسول الله ﴿ .

فاشتراها النبي وأعتقها وتزوجها ، فلما تزوجها النبي قال الصحابة: أصهار رسول الله بين أيدينا، قالوا: لا يليق هذا، فأطلقوا عبيدهم، فحرروا في ذلك اليوم مائة بيت، أعتقوهم لوجه الله؛ إكرامًا لرسول الله ، قالوا: فما كانت امرأة أكثر بركةً على قومها من جويرية .

وكانت همووفة بكثرة العبادة، فعن ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: كَانَ اسْمُ جُوَيْرِيَةَ بَرَّةَ قَالَ: فَكَأَنَّ النَّبِيَ هُ كَرِهَ ذَلِكَ فَسَمَّاهَا جُوَيْرِيَةَ كَرَاهةَ أَنْ يُقَالَ خَرَجَ مِنْ عِنْدِ بَرَّةَ. قال: وَخَرَجَ بعدما صلى، فَجَاءَهَا فَقَالَتْ: مَا زِلْتُ بَعْدَكَ يَا رَسُولَ اللهِ دَائِبَةً، قَالَ: فَقَالَ لَهَا: « لَقَدْ قُلْتُ بَعْدَكَ يَا رَسُولَ اللهِ عَدَدَ مَا خَلَقَ اللهُ سُبْحَانَ اللهِ قُلْتِ: سُبْحَانَ اللهِ عَدَدَ مَا خَلَقَ اللهُ سُبْحَانَ اللهِ رَضَاءَ نَفْسِهِ، سُبْحَانَ اللهِ مِدَادَ كَلِمَاتِهِ «[1]

وكانت تصوم يوم الجمعة حتى نهاها النبي ١١ عن صيام الجمعة ١٠٠٠

وتوفيت بعد النبي أربعين سنة خمسين هجريًا، يعني عاشت بعد النبي أربعين سنة؛ لأن عمرها كان حوالي عشرين سنة وقت زواج النبي بها، وكان ذلك في العام الخامس، فبقيت مع النبي في خمس سنوات، وكان عمرها يوم وفاة النبي في خمسًا وعشرين سنة، وتوفيت سنة خمسين وعمرها خمس وستون سنة .

<sup>[</sup>١] مسند أحمد ٢٣٣٤.

الغزوة الحادية والعشرين من غزوات رسول الله ، وهي: عمرة الحديبية، التي الشتملت على صلح الحديبية.

كثير من علماء السيرة عدّها غزوة من الغزوات؛ لأنها أوشك أن ينشب فيها القتال بين المسلمين وبين المشركين، وكذلك أيضًا كان النبي هم متحسبًا لمحاولة المشركين أن يصدوا المسلمين عن البيت، وصلح الحديبية كان في شهر ذي القعدة في العام السادس الهجري، خرج الرسول هم يريد العمرة، وكان المسجد الحرام في ذلك الوقت في حوزة مشركي قريش.

فالقصد: أن أحداث الغزوة كان فيها احتمال نشوب القتال والحرب، وتحسّب المسلمون لذلك وأخذوا له عُدته، فلذلك عُدّت من ضمن غزوات النبي .

وقد أخرج البخاري في صحيحه قصة الحديبية، وساقها بطولها من حديث الزهري «قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ، عَنِ المِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ، وَمَرْوَانَ، يُصَدِّقُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا حَدِيثَ صَاحِبِهِ، قَالاً: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﴿ زَمَنَ الحُدَيْبِيةِ حَتَّى إِذَا كَانُوا بِبَعْضِ الطَّرِيقِ، قَالاً النَّبِيُ ﴿: ﴿ إِنَّ خَالِدَ بْنَ الوَلِيدِ بِالْغَمِيمِ فِي خَيْلٍ لِقُرَيْشٍ طَلِيعَةٌ، فَخُذُوا ذَاتَ اليَمِينِ قَالَ النَّبِيُ ﴿ : ﴿ إِنَّ خَالِدَ بْنَ الوَلِيدِ بِالْغَمِيمِ فِي خَيْلٍ لِقُرَيْشٍ طَلِيعَةٌ، فَخُذُوا ذَاتَ اليَمِينِ فَوَاللهِ مَا شَعَرَ بِهِمْ خَالِدٌ حَتَّى إِذَا هُمْ بِقَتَرَةِ الجَيْشِ، فَانْطَلَقَ يَرْكُضُ نَذِيرًا لِقُرَيْشٍ، وَسَارَ النَّبِيُ ﴿ حَتَّى إِذَا كَانَ بِالنَّنِيَّةِ الَّتِي يُهْبَطُ عَلَيْهِمْ مِنْهَا بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ، فَقَالَ النَّاسُ: حَلْ النَّي ﴿ حَتَّى إِذَا كَانَ بِالنَّنِيَّةِ الَّتِي يُهْبَطُ عَلَيْهِمْ مِنْهَا بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ، فَقَالَ النَّاسُ: حَلْ كُلُّتُ القَصْوَاءُ، فَقَالَ النَّي ﴿ قَالَ النَّي اللهِ اللهِ اللهُ الْعَلْقُ الْقَالُ النَّاسُ تَبَرُّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضُهُ وَلَكِنْ عَلَى المُولِ اللهِ إِللهُ العَطَشُ، فَانْتَزَعَ سَهُمًا مِنْ كِنَانَتِهِ، فَلَكَ وَنَانِيهِ، فَلَا النَّاسُ تَبَرُّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضًا، فَلَمْ فَعَذَلَ عَنْهُمْ حَتَّى نَزَلَ بِأَقْصَى الحُدَيْبِيَةِ عَلَى ثَمَدٍ قَلِيلِ المَاءِ، يَتَبَرَّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضًا، فَلَمْ فَعَذَلَ عَنْهُمْ حَتَّى نَزَلَ بِأَقْصَى الحُدَيْبِيَةِ عَلَى ثَمَدٍ قَلِيلِ المَاءِ، يَتَبَرَّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضًا، فَلَمْ فَنَتَ عَ سَهُمًا مِنْ كِنَانَتِهِ، فَلَذَالُ عَنْهُمْ حَتَّى نَزَلَ بِأَقْصَى الحُدَيْبِيةِ عَلَى ثَمَدٍ قَلِيلِ المَاءِ، يَتَبَرَّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضًا، فَلَمْ كَنَاتِهِ، وَلَا لِنَاسُ حَتَّى نَرَكُوهُ وَشُكِيَ إلى رَسُولِ اللهِ ﴿ العَطَشُ، فَانْتَزَعَ سَهُمًا مِنْ كِنَانَتِهِ،

ثُمَّ أَمَرَهُمْ أَنْ يَجْعَلُوهُ فِيهِ، فَوَاللهِ مَا زَالَ يَجِيشُ لَهُمْ بِالرِّيِّ حَتَّى صَدَرُوا عَنْهُ، فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ جَاءَ بُدَيْلُ بْنُ وَرْقَاءَ الخُزَاعِيُّ فِي نَفَرٍ مِنْ قَوْمِهِ مِنْ خُزَاعَةَ، وَكَانُوا عَيْبَةَ نُصْح رَسُولِ اللهِ ﷺ مِنْ أَهْلِ تِهَامَةَ، فَقَالَ: إنِّي تَرَكْتُ كَعْبَ بْنَ لُؤَيِّ، وَعَامِرَ بْنَ لُؤَيِّ نَزَلُوا أَعْدَادَ مِيَاهِ الحُدَيْبِيَةِ، وَمَعَهُمُ العُوذُ المَطَافِيلُ، وَهُمْ مُقَاتِلُوكَ وَصَادُّوكَ عَنِ البَيْتِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : « إِنَّا لَمْ نَجِئْ لِقِتَالِ أَحَدٍ، وَلَكِنَّا جِئْنَا مُعْتَمِرِينَ، وَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ نَهِكَتْهُمُ الحَرْبُ، وَأَضَرَّتْ بِهِمْ، فَإِنْ شَاؤوا مَادَدْتُهُمْ مُدَّةً، وَيُخَلُّوا بَيْنِي وَبَيْنَ النَّاسِ، فَإِنْ أَظْهَرْ: فَإِنْ شَاؤُوا أَنْ يَدْخُلُوا فِيمَا دَخَلَ فِيهِ النَّاسُ فَعَلُوا، وَإِلَّا فَقَدْ جَمُّوا، وَإِنْ هُمْ أَبَوْا، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَأْقَاتِلَنَّهُمْ عَلَى أَمْرِي هَذَا حَتَّى تَنْفَرِدَ سَالِفَتِي، وَلَيْنْفِذَنَّ اللهُ أَمْرَهُ»، فَقَالَ بُدَيْلٌ: سَأُبَلِّغُهُمْ مَا تَقُولُ، قَالَ: فَانْطَلَقَ حَتَّى أَتَى قُرَيْشًا، قَالَ: إِنَّا قَدْ جِئْنَاكُمْ مِنْ هَذَا الرَّجُل وَسَمِعْنَاهُ يَقُولُ قَوْلًا، فَإِنْ شِئْتُمْ أَنْ نَعْرِضَهُ عَلَيْكُمْ فَعَلْنَا، فَقَالَ سُفَهَاؤُهُمْ: لأحَاجَةَ لَنَا أَنْ تُخْبِرَنَا عَنْهُ بِشَيْءٍ، وَقَالَ ذَوُو الرَّأْيِ مِنْهُمْ: هَاتِ مَا سَمِعْتَهُ يَقُولُ، قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ كَذَا وَكَذَا، فَحَدَّتَهُمْ بِمَا قَالَ النَّبِيُّ ، فَقَامَ عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودٍ فَقَالَ: أَيْ قَوْم، أَلَسْتُمْ بِالوَالِدِ؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: أَوَلَسْتُ بِالوَلَدِ؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: فَهَلْ تَتَّهِمُونِي؟ قَالُوا: لأ، قَالَ: أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي اسْتَنْفَرْتُ أَهْلَ عُكَاظَ، فَلَمَّا بَلَّحُوا عَلَيَّ جِئْتُكُمْ بِأَهْلِي وَوَلَدِي وَمَنْ أَطَاعَنِي؟ قَالُوا: بَلَى، قَالَ: فَإِنَّ هَذَا قَدْ عَرَضَ لَكُمْ خُطَّةَ رُشْدٍ، اقْبَلُوهَا وَدَعُونِي آتِيهِ، قَالُوا: ائْتِهِ، فَأَتَاهُ، فَجَعَلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ ، فَقَالَ النَّبِيُّ ، فَقَالَ عُرْوَةُ عِنْدَ ذَلِكَ: أَيْ مُحَمَّدُ أَرَأَيْتَ إِنِ اسْتَأْصَلْتَ أَمْرَ قَوْمِكَ، هَلْ سَمِعْتَ بِأَحَدٍ مِنَ العَرَب اجْتَاحَ أَهْلَهُ قَبْلَكَ؟ وَإِنْ تَكُنِ الْأُخْرَى، فَإِنِّي وَاللهِ لأَرَى وُجُوهًا، وَإِنِّي لأَرَى أَوْشَابًا مِنَ النَّاسِ خَلِيقًا أَنْ يَفِرُّوا وَيَدَعُوكَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ: امْصُصْ بِبَظْرِ اللَّاتِ، أَنَحْنُ نَفِرُّ عَنْهُ وَنَدَعُهُ؟ فَقَالَ: مَنْ ذَا؟ قَالُوا: أَبُو بَكْرٍ، قَالَ: أَمَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْ لا يَدُ كَانَتْ لَكَ عِنْدِي لَمْ أَجْزِكَ بِهَا لأَجَبْتُكَ، قَالَ: وَجَعَلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ ، فَكُلَّمَا تَكَلَّمَ أَخَذَ بِلِحْيَتِهِ،

وَالمُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةَ قَائِمٌ عَلَى رَأْسِ النَّبِيِّ ، وَمَعَهُ السَّيْفُ وَعَلَيْهِ المِغْفَرُ، فَكُلَّمَا أَهْوَى عُرْوَةُ بِيَدِهِ إلى لِحْيَةِ النَّبِيِّ ﴿ ضَرَبَ يَدَهُ بِنَعْلِ السَّيْفِ، وَقَالَ لَهُ: أَخِّرْ يَدَكَ عَنْ لِحْيَةِ رَسُولِ اللهِ ، فَرَفَعَ عُرْوَةُ رَأْسَهُ، فَقَالَ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: المُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةَ، فَقَالَ: أَيْ غُدَرُ، أَلَسْتُ أَسْعَى فِي غَدْرَتِكَ؟ وَكَانَ المُغِيرَةُ صَحِبَ قَوْمًا فِي الجَاهِلِيَّةِ فَقَتَلَهُمْ، وَأَخَذَ أَمْوَالَهُمْ، ثُمَّ جَاءَ فَأَسْلَمَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : «أَمَّا الاسْلامَ فَأَقْبَلُ، وَأَمَّا المَالَ فَلَسْتُ مِنْهُ فِي شَىْءٍ»، ثُمَّ إِنَّ عُرْوَةَ جَعَلَ يَرْمُقُ أَصْحَابَ النَّبِيِّ ﴿ بِعَيْنَيْهِ، قَالَ: فَوَاللهِ مَا تَنَخَّمَ رَسُولُ اللهِ ﴿ نُخَامَةً إِلَّا وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلِ مِنْهُمْ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ، وَإِذَا أَمَرَهُمْ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضَّأَ كَادُوا يَقْتَتِلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيمًا لَهُ، فَرَجَعَ عُرْوَةُ إلى أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: أَيْ قَوْم، وَاللهِ لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى المُلُوكِ، وَوَفَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ، وَكِسْرَى، وَالنَّجَاشِيِّ، وَاللهِ إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قَطُّ يُعَظِّمُهُ أَصْحَابُهُ مَا يُعَظِّمُ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﴿ مُحَمَّدًا، وَاللهِ إِنْ تَنَخَّمَ نُخَامَةً إِلَّا وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُل مِنْهُمْ، فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ، وَإِذَا أَمَرَهُمْ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ، وَإِذَا تَوَضَّأَ كَادُوا يَقْتَتِلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ، وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيمًا لَهُ، وَإِنَّهُ قَدْ عَرَضَ عَلَيْكُمْ خُطَّةَ رُشْدٍ فَاقْبَلُوهَا، فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي كِنَانَةَ: دَعُونِي آتِيهِ، فَقَالُوا: ائْتِهِ، فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ وَأَصْحَابِهِ، قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿: «هَذَا فُلاَنُّ، وَهُوَ مِنْ قَوْم يُعَظِّمُونَ البُدْنَ، فَابْعَثُوهَا لَهُ » فَبُعِثَتْ لَهُ، وَاسْتَقْبَلَهُ النَّاسُ يُلَبُّونَ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ قَالَ: سُبْحَانَ اللهِ! مَا يَنْبَغِي لِهَؤُلاءِ أَنْ يُصَدُّوا عَنِ البَيْتِ، فَلَمَّا رَجَعَ إلى أَصْحَابِهِ، قَالَ: رَأَيْتُ البُدْنَ قَدْ قُلِّدَتْ وَأُشْعِرَتْ، فَمَا أَرَى أَنْ يُصَدُّوا عَنِ البَيْتِ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ مِكْرَزُ بْنُ حَفْصِ، فَقَالَ: دَعُونِي آتِيهِ، فَقَالُوا: اتْتِهِ، فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَيْهِمْ، قَالَ النَّبِي ﴿ ﴿ هَذَا مِكْرَزُ، وَهُوَ رَجُلٌ فَاجِرٌ»، فَجَعَلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ ﴾.

فَبَيْنَمَا هُوَ يُكَلِّمُهُ إِذ جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو، قَالَ مَعْمَرٌ: فَأَخْبَرَنِي أَيُّوبُ، عَنْ عِكْرِمَةَ

أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو، قَالَ النَّبِيُّ ﴿: «لَقَدْ سَهُلَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ» قَالَ مَعْمَرٌ: قَالَ الزُّهْرِيُّ فِي حَدِيثِهِ: فَجَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو فَقَالَ: هَاتِ اكْتُبْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ كِتَابًا فَدَعَا النَّبِيُّ ﴿ الكَاتِبَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﴾: «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم»، قَالَ سُهَيْلٌ: أَمَّا الرَّحْمَنُ، فَوَاللهِ مَا أَدْرِي مَا هُوَ؟ وَلَكِن اكْتُبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ كَمَا كُنْتَ تَكْتُبُ. فَقَالَ المُسْلِمُونَ: وَاللهِ لْاَ نَكْتُبُهَا إِلَّا بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، فَقَالَ النَّبِيُّ ۞: «اكْتُبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ» ثُمَّ قَالَ: «هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ »، فَقَالَ سُهَيْلٌ: وَاللهِ لَوْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ البَيْتِ، وَلاَ قَاتَلْنَاكَ، وَلَكِنِ اكْتُبْ: مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «وَاللهِ إِنِّي لَرَسُولُ اللهِ، وَإِنْ كَذَّبْتُمُونِي، اكْتُبْ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ» - قَالَ الزُّهْرِيُّ: وَذَلِكَ لِقَوْلِهِ: «لا يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُونَ فِيهَا حُرْمَاتِ اللهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا» - فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ ، «عَلَى أَنْ تُخَلُّوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ البَيْتِ، فَنَطُوفَ بِهِ»، فَقَالَ سُهَيْلٌ: وَاللهِ لاَ تَتَحَدَّثُ العَرَبُ أَنَّا أُخِذْنَا ضُغْطَةً، وَلَكِنْ ذَلِكَ مِنَ العَامِ المُقْبِلِ، فَكَتَبَ، فَقَالَ سُهَيْلٌ: وَعَلَى أَنَّهُ لا يَأْتِيكَ مِنَّا رَجُلٌ وَإِنْ كَانَ عَلَى دِينِكَ إِلَّا رَدَذْتَهُ إِلَيْنَا، قَالَ المُسْلِمُونَ: سُبْحَانَ اللهِ!كَيْفَ يُرَدُّ إلى المُشْرِكِينَ وَقَدْ جَاءَ مُسْلِمًا؟ فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذ دَخَلَ أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْل بْنِ عَمْرِو يَرْسُفُ فِي قُيُودِهِ، وَقَدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَلِ مَكَّةَ حَتَّى رَمَى بِنَفْسِهِ بَيْنَ أَظْهُرِ المُسْلِمِينَ، فَقَالً سُهَيْلٌ: هَذَا يَا مُحَمَّدُ أَوَّلُ مَا أُقَاضِيكَ عَلَيْهِ أَنْ تَرُدَّهُ إِلَيَّ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إنَّا لَمْ نَقْضِ الكِتَابَ بَعْدُ»، قَالَ: فَوَاللهِ إِذًا لَمْ أُصَالِحْكَ عَلَى شَيْءٍ أَبَدًا، قَالَ النَّبِيُّ ﴿: «فَأَجِزْهُ لِي»، قَالَ: مَا أَنَا بِمُجِيزِهِ لَكَ، قَالَ: «بَلَى فَافْعَلْ»، قَالَ: مَا أَنَا بِفَاعِلِ، قَالَ مِكْرَزٌ: بَلْ قَدْ أَجَزْنَاهُ لَكَ، قَالَ أَبُو جَنْدَلٍ: أَيْ مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ، أُرَدُّ إلى المُشْرِكِينَ وَقَدْ جِئْتُ مُسْلِمًا؟ أَلا تَرَوْنَ مَا قَدْ لَقِيتُ؟ وَكَانَ قَدْ عُذِّبَ عَذَابًا شَدِيدًا فِي اللهِ، قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ: فَأَتَيْتُ نَبِيَّ اللهِ ﴿ فَقُلْتُ: أَلَسْتَ نَبِيَّ اللهِ حَقًّا؟ قَالَ: «بَلَى»، قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الحَقّ، وَعَدُوُّنَا عَلَى البَاطِلِ؟ قَالَ: «بَلَى»، قُلْتُ: فَلِمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا إِذًا؟ قَالَ: «إِنِّي رَسُولُ

اللهِ، وَلَسْتُ أَعْصِيهِ، وَهُوَ نَاصِرِي»، قُلْتُ: أَوَلَيْسَ كُنْتَ تُحَدِّثُنَا أَنَّا سَنَأْتِي البَيْتَ فَنَطُوفُ بهِ؟ قَالَ: «بَلَى، فَأَخْبَرْ تُكَ أَنَّا نَأْتِيهِ العَامَ؟» قَالَ: قُلْتُ: لأ، قَالَ: «فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطَّوِّفٌ بهِ»، قَالَ: فَأَتَيْتُ أَبَا بَكْرِ فَقُلْتُ: يَا أَبَا بَكْرِ أَلَيْسَ هَذَا نَبِيَّ اللهِ حَقًّا؟ قَالَ: بَلَى، قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الحَقِّ وَعَدُوُّنَا عَلَى البَاطِلِ؟ قَالَ: بَلِّي، قُلْتُ: فَلِمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا إِذًا؟ قَالَ: أَيُّهَا الرَّجُلُ إِنَّهُ لَرَسُولُ اللهِ ، وَلَيْسَ يَعْصِي رَبَّهُ، وَهُوَ نَاصِرُهُ، فَاسْتَمْسِكْ بِغَرْزِهِ، فَوَاللهِ إِنَّهُ عَلَى الحَقِّ، قُلْتُ: أَلَيْسَ كَانَ يُحَدِّثُنَا أَنَّا سَنَأْتِي البَيْتَ وَنَطُوفُ بِهِ؟ قَالَ: بَلَى، أَفَأَخْبَرَكَ أَنَّكَ تَأْتِيهِ العَامَ؟ قُلْتُ: لأَ، قَالَ: فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطَّوِّكٌ بِهِ، - قَالَ الزُّهْرِيُّ: قَالَ عُمَرُ -: فَعَمِلْتُ لِذَلِكَ أَعْمَالًا، قَالَ: فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَضِيَّةِ الكِتَابِ، قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لِأَصْحَابِهِ: «قُومُوا فَانْحَرُوا ثُمَّ احْلِقُوا»، قَالَ: فَوَاللهِ مَا قَامَ مِنْهُمْ رَجُلٌ حَتَّى قَالَ ذَلِكَ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ، فَلَمَّا لَمْ يَقُمْ مِنْهُمْ أَحَدٌ دَخَلَ عَلَى أُمِّ سَلَمَةَ، فَذَكَرَ لَهَا مَا لَقِيَ مِنَ النَّاسِ، فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: يَا نَبِيَّ اللهِ، أَتُحِبُّ ذَلِكَ؟ اخْرُجْ ثُمَّ لاَ تُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ كَلِمَةً، حَتَّى تَنْحَرَ بُدْنَكَ، وَتَدْعُوَ حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكَ، فَخَرَجَ فَلَمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ نَحَرَ بُدْنَهُ، وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلَقَهُ، فَلَمَّا رَأَوْا ذَلِكَ قَامُوا، فَنَحَرُوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَحْلِقُ بَعْضًا حَتَّى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا غَمًّا، ثُمَّ جَاءَهُ نِسْوَةٌ مُؤْمِنَاتٌ فَأَنْزَلَ اللهُ ١٤ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا جَآءَ كُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَٱمْتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ۖ لَا هُنَّ حِلُّ لَمُّمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ وَءَا تُوهُم مَّا أَنفَقُوا ۚ وَلَا جُناحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَآ ءَانَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوافِ ﴾ [الممنحنة: ١٠] فَطلَّقَ عُمَرُ يَوْمَئِذٍ امْرَأَتَيْنِ، كَانَتَا لَهُ فِي الشِّرْكِ فَتَزَوَّجَ إحْدَاهُمَا مُعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سُفْيَانَ، وَالْأُخْرَى صَفْوَانُ بْنُ أُمَيَّةَ، ثُمَّ رَجَعَ النَّبِيُّ ، إلى المَدِينَةِ، فَجَاءَهُ أَبُو بَصِيرٍ رَجُلٌ مِنْ قُرَيْشِ وَهُوَ مُسْلِمٌ، فَأَرْسَلُوا فِي طَلَبِهِ رَجُلَيْنِ، فَقَالُوا: العَهْدَ الَّذِي جَعَلْتَ لَنَا، فَدَفَعَهُ إلى الرَّجُلَيْنِ، فَخَرَجَا بِهِ حَتَّى بَلَغَا ذَا الحُلَيْفَةِ، فَنَزَلُوا يَأْكُلُونَ مِنْ تَمْرٍ لَهُمْ، فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ لِأَحَدِ الرَّجُلَيْنِ: وَاللهِ إِنِّي لأَرَى سَيْفَكَ هَذَا يَا فُلاَنُ جَيِّدًا، فَاسْتَلَّهُ

الآخَرُ، فَقَالَ: أَجَلْ، وَاللَّهِ إِنَّهُ لَجَيِّدٌ، لَقَدْ جَرَّبْتُ بِهِ، ثُمَّ جَرَّبْتُ، فَقَالَ أَبُو بَصِير: أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْهِ، فَأَمْكَنَهُ مِنْهُ، فَضَرَبَهُ حَتَّى بَرَدَ، وَفَرَّ الآخَرُ حَتَّى أَتَى المَدِينَةَ، فَدَخَلَ المَسْجِدَ يَعْدُو، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ حِينَ رَآهُ: «لَقَدْ رَأَى هَذَا ذُعْرًا» فَلَمَّا انْتَهَى إلى النَّبِيِّ ﴿ قَالَ: قُتِلَ وَاللهِ صَاحِبِي وَإِنِّي لَمَقْتُولٌ، فَجَاءَ أَبُو بَصِير فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللهِ، قَدْ وَاللهِ أَوْفَى اللهُ َ ذِمَّتَكَ، قَدْ رَدَدْتَنِي إِلَيْهِمْ، ثُمَّ أَنْجَانِي اللهُ مِنْهُمْ، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : «وَيْلُ أُمِّهِ مِسْعَرَ حَرْب، لَوْ كَانَ لَهُ أَحَدٌ» فَلَمَّا سَمِعَ ذَلِكَ عَرَفَ أَنَّهُ سَيَرُدُّهُ إِلَيْهِمْ، فَخَرَجَ حَتَّى أَتَى سِيفَ البَحْرِ قَالَ: وَيَنْفَلِتُ مِنْهُمْ أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْلِ، فَلَحِقَ بِأَبِي بَصِيرٍ، فَجَعَلَ لا يَخْرُجُ مِنْ قُرَيْشِ رَجُلٌ قَدْ أَسْلَمَ إِلَّا لَحِقَ بِأَبِي بَصِيرٍ، حَتَّى اجْتَمَعَتْ مِنْهُمْ عِصَابَةٌ، فَوَاللهِ مَا يَسْمَعُونَ بِعِيرٍ خَرَجَتْ لِقُرَيْشِ إلى الشَّأْم إلَّا اعْتَرَضُوا لَهَا، فَقَتَلُوهُمْ وَأَخَذُوا أَمْوَالَهُمْ، فَأَرْسَلَتْ قُرَيْشٌ إلى النَّبِيِّ ﷺ تُنَاشِدُهُ بِاللهِ وَالرَّحِم، لَمَّا أَرْسَلَ، فَمَنْ أَتَاهُ فَهُوَ آمِنٌ، فَأَرْسَلَ النَّبِيُّ ﷺ إِلَيْهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ ﷺ: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّهَ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ حَتَّى بَلَغَ: ﴿ ٱلْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْحَهِلِيَّةِ ﴾ وَكَانَتْ حَمِيَّتُهُمْ أَنَّهُمْ لَمْ يُقِرُّوا أَنَّهُ نَبِيُّ اللهِ، وَلَمْ يُقِرُّوا بِبِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَحَالُوا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ البَيْتِ، قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: « مَعَرَّةُ الغُرُّ: الجَرَبُ، تَزَيَّلُوا: تَمَيَّزُوا، وَحَمَيْتُ القَوْمَ: مَنَعْتُهُمْ حِمَايَةً، وَأَحْمَيْتُ الحِمَى: جَعَلْتُهُ حِمِّى لاَ يُدْخَلُ، وَأَحْمَيْتُ الحَدِيدَ وَأَحْمَيْتُ الرَّجُلَ: إِذَا أَغْضَبْتَهُ إِحْمَاءً ١١]

فبهذا ينتهي الحديث عن صلح الحديبية.

<sup>[</sup>۱] صحيح البخاري ۲۷۳۱.

الغزوة الثانية والعشرون من غزوات رسول الله ﷺ: هي غزوة خيبر.

وهي غزوة كانت بين رسول الله ، وبين قبائل من اليهود يقيمون في منطقة خيبر.

وهذه الغزوة كانت في أوائل شهر المحرم سنة سبع من الهجرة، وصلح الحديبية كان في شهر ذي القعدة من العام السادس الهجري.

فالنبي ﴿ رجع من صلح الحديبية إلى المدينة فمكث فيها شهر ذي الحجة، وبعضًا من شهر المحرم، ثم خرج غازيًا ﴿ متوجهًا إلى خيبر، بعد أن عقد مع مشركي قريش هدنة، يعني توقُف القتال بين النبي ﴿ ومشركي قريش فتفرغ ليهود خيبر، فتوجه إليهم النبي ﴾ غازيًا.

وخيبر بلد بينها وبين المدينة ثلاثة أيام، في اتجاه الشمال أو الشمال الغربي من المدينة، تبعد عن المدينة مسافة مسيرة ثلاثة أيام.

وهي ذات حصون كعادة بيوت اليهود، فبيوتهم ذات أسوار شاهقة، وحصون منيعة، ومدينتهم مقسمة إلى حصون، ويسكنون داخل هذه الحصون، وأعظم هذه الحصون حصن يُسمى القموص (بالصاد)، حصن القموص، فهذا كان أكبر هذه الحصون، والحصن يسكن فيه أُسر كثيرة، داخل حصن واحد ذي أسوار عالية، وله باب لا يدخله إلا سكان هذا الحصن، ويُغلّقون الأبواب ويضعون عليه الحراسة.

فسار النبي ، حتى نزل بساحتهم ليلًا، فلم يصح لهم تلك الليلة ديك، وكان النبي النبي النبي الله وكان النبي النبي الم يُغِر عليهم حتى يصبح.

فإن سمع أذانًا أمسك وإلا أغار؛ لأن الناس كانوا قد بدؤوا يدخلون في دين الله أفواجًا، وصارت قرى كثيرة وقبائل كثيرة تدخل في الإسلام، فالنبي الله كان إذا أراد

ڣۺڿ ٲڣؾؖڹڷڛٞٷڿڮڣڟۣۼؖٳڎؽ ٵڣؿڹڷڛڽڕڿٷڝڵۼٳڎؽ

فبات تلك الليلة فلم يسمع أذانًا؛ فركب النبي ، وكان عمّال خيبر قد خرجوا بمساحيهم ومكاتلهم؛ فلما رأوا جيش النبي ، قالوا: محمد والخميس، محمد والخميس، الخميس معناه: الجيش، والجيش يُسمى خميسًا؛ لأنه خمسة أقسام: ميمنة، وميسرة، ومقدمة، ومؤخرة، وقلب.

فقال المصطفى ﷺ: الله أكبر، خربت خيبر، إنّا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين.

وكانت راية النبي الله سوداء، وورد هنا في الروايات: أن النبي التخذها من بُرد لعائشة، أي: ثوب لعائشة أسود.

فتحصن اليهود في حصونهم، وأغلقوا عليهم أبوابهم وأسوارهم، كما وصفهم الله في التحصن اليهود في حصونهم، وأغلقوا عليهم أبوابهم وأسوارهم، كما وصفهم الله في أن الله المسلمين و أن وَرَاء جُدُرْ الله المسلون خلفها، قد تكون من البناء أو من الدبابات والطائرات، هذه الجدر التي يتحصنون خلفها، ليس عندهم من الشجاعة أن يواجهوا المسلمين وجهًا لوجه، ولكن داخل الحصون والأسوار الشاهقة، أو داخل الجدر التي تحميهم، فدخلوا داخل حصونهم، وأغلقوا عليهم الحصون، وفي العادة يكون عندهم مؤن تكفيهم، فدائمًا يكونون مستعدين، إذا هوجموا يكون عندهم خزين واحتياطي يكفيهم مدة.

فبدأ النبي الله يحاصر حصونهم حصنًا حصنًا، يحاصر الحصن حتى إذا تمكن من مهاجمته وفتْحه ينتقل إلى الحصن الذي بعده.

فأول حصن افتتحه النبي هو حصن «ناعم» حصن اسمه حصن ناعم، فهذا أول حصن حاصره النبي ه، واستُشهد في حصار هذا الحصن محمود بن مسلمة، أُلقيت عليه منه صخرة، من فوق الحصن، وتمكن النبي ه من افتتاح هذا الحصن.

ثم انتقل النبي ه إلى حصن القموص، أكبر حصون خيبر.

وكان في هذا الحصن سلّام بن أبي الحقيق، وهذا واحد من زعماء اليهود الكبار.

فحاصر النبي ﴿ هذا الحصن، ثم تمكن أيضًا من افتتاحه ﴿ وأصاب منهم سبايا؟ النبي ﴾ لما فتح هذا الحصن فأخذ نساءهم وأطفالهم سبايا عنده .

وممَّنْ شُبي في هذا الحصن: صفية بنت حُيي بن أخطب، أبوها كان من زعماء اليهود الذين قاتلهم النبي السابقًا في المدينة، وانتقلوا إلى خيبر، وأُسرَت وأُخذَت من السبايا، فاصطفاها النبي النفسه، وكانت إلى هذه اللحظة يهودية لم تُسلِم بعد، ثم أسلمت و أرضاها، وأعتقها النبي و و تزوجها كما سيأتي.

كان بلال ، هو الذي جاء بها وبأخرى معها إلى النبي ١٠٠٠

فمرّ بهما على القتلى، فالتي مع صفية لما رأت القتلى اليهود من قرابتها صاحت وصكّت وجهها تأثّرًا من قتلى اليهود.

وأما صفية أم المؤمنين ﴿ وأرضاها فكانت متزوجة قبل النبي ﴿ برجل من اليهود، اسمه:كنانة بن الربيع، فرأت في المنام أن قمرًا وقع في حجرها فذكرت هذه الرؤيا لزوجها كنانة بن الربيع وهي عروس، فلطمها على وجهها، وقال: ما هذا إلا



أنك تتمنين ملك الحجاز محمدًا. هذا كان تأويل هذا اليهودي ووقع هذا التأويل، كان تأويله صوابًا ووقع لاحقًا لما تزوجها المصطفى .

وتزوجها ﴿ فِي رحلة العودة إلى المدينة بعد الانتهاء من فتْح خيبر، وبنى بها ﴿ ، فِي الطريق فِي قُبة،: يعني خيمة، وبات أبو أيوب الأنصاري ﴿ متوشحًا سيفه، وظل يدور حول قبة النبي ﴿ في تلك الليلة، فسمع النبي ﴾ سمع الصوت، فخرج ﴿ فوجد أبا أيوب وعليه السيف، ويدور حول القبة.

فرآه المصطفى ، قال: ما لك؟ قال: خفت عليك من امرأة قتلت أباها وزوجها وقومها وهي حديثة عهد بكفر.

ولما فُتِح حصن القموص كان فيه كنانة بن الربيع، هو زوج صفية السابق، فأُخِذ من ضمن الأسرى، وكان النبي على يعلم أنه عنده كنز يهود بني النضير، وهو خارج من المدينة كان عنده جلد بقرة أو نحوه، معبّاً كله عن آخره بالذهب والفضة والأموال، وكنوز بني النضير كلها كانت محفوظة عنده في جلد عظيم، والنبي بي بلغه أن كنانة أخذ هذا الكنز معه وارتحل به إلى خيبر.

فسأله النبي ، قال: أين كنز بني النضير؟

فجحده، وقال: أفنتُه الحروب والنفقات، فقال له النبي ﴿: كذبت؛ العهد قريب والمال أكبر من ذلك، فدفعه النبي ﴿ للزبير بن العوام ﴿ وقال: عذّبه، فأخذه الزبير وجعل يقدحه بعود في صدره حتى أشرف على نفسه، فلما ظل الزبير يعذبه اعترف أن الكنز في خربة، فلما وجدوا الكنز دفعه النبي ﴿ لمحمد بن مسلمة ﴿ وقال له: اضرب عنقه بأخيك، وأخوه هو محمود بن مسلمة الذي ألقوا عليه الحجر. فضرب عنقه.

وفشت السبايا من خيبر في المسلمين؛ يعني سبى المسلمون نساءً كثيرات من يهوديات خيبر، وفرّقها النبي الله على المجاهدين معه.

بعد ذلك انتقل النبي ١ إلى حصن الوطيح، وحصن السُّلالِم، وكانا آخر الحصون.

فحاصر النبي هذين الحصنين بضع عشرة ليلة، فخرج رجل من شجعان اليهود، اسمه مرحب، ونادى مَنْ يبارز؟ وأخذ يُنشد:

شاكي السلاح بطلٌ مُجرّب إذا الليوث أقبلت تلهّبُ

قد علمت خيبر أني مرحب أطعن أحيانًا وحينًا أضرب

فقال المصطفى ١٤٠٤ مَنْ لهذا؟

قال محمد بن مسلمة ١٤٤٠ أنا.

قال: قم إليه، اللهم أعنه عليه.

فتبارزا، فقتل محمد بن مسلمة مرحبًا،

فخرج بعده أخوه ياسر، فقال: مَنْ يبارز؟ فخرج إليه الزبير بن العوام.

فقالت صفية بنت عبد المطلب أم الزبير بن العوام ، فقالت: يُقتَل ابني يا رسول الله.

فقال: «بل ابنك يقتله إن شاء الله»، فقتله الزبير.

ثم اشتد الحصار، فقال النبي ﷺ: لأعطين الراية غدًا رجلًا يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، يفتح الله على يديه، ليس بفرّار، يعني ليس ممَّنْ يهرب.

فتطلع إليها الصحابة، وجاؤوا مبكرين ينتظرون مَنْ يدعوه النبي ، فورد أن عمر



كان يقول: إنه ما تطلع للإمارة إلا ذلك اليوم لما قال النبي الله الراية غدًا رجلًا يحب الله ورسوله فتمنى أن يكون هو الذي يختاره النبي الله ورسوله فتمنى أن يكون هو الذي يختاره النبي الله ورسوله المجموعة التي يكلفها باقتحام الحصن.

فجاؤوا فجعل النبي ، ينظر فيهم، فقال: أين علي؟ قالوا: يشتكي عينه، به رمد، فقال النبي ، أحضروه.

فتفل في عينيه ، قال: فما رمدت حتى مات؛ النبي ، قفل في عينيه فذهب الرمد وعادت عينيه كأصح ما يكون وما رمدت عيناه حتى مات .

فأعطاه النبي ﴿ وقال: «خذ هذه الراية فامضِ حتى يفتح الله على يديك»، فخرج يهرول حتى ركزها تحت الحصن.

فاطلع يهودي فقال: مَن أنت؟ قال: علي، قال: علوتم وما أُنزِل على موسى!

فخرج أهل الحصن إلى علي ، ومَنْ معه فقاتلهم ، فضربه رجل من اليهود فطرح تُرسه من يده، كان يحمل ترسًا، الترس: عبارة عن قطعة من الحديد تُمسك باليد، لها مقبض، فكان علي ، معه تُرس، ويقاتل بيد ويحمل الترس باليد الأخرى.

فأخذ بابًا عند الحصن فجعله تُرسًا، وجعل يقاتل بيد والباب يتوقى بها ضربات اليهود باليد الأخرى، فلم يزل في يده وهو يقاتل حتى فتح الله عليه.

وورد في بعض الروايات أنه لما انتهى القتال ألقى على الباب فحاول ثمانية نفر من الصحابة أن يحملوا هذا الباب فلم يستطيعوا حمله من ثقله، فإذا صحّ هذا فتكون هذه كرامة من الله في والله تعالى يُكرم مَنْ يشاء، فأكرمه الله في بأن مكّنه من حمْل هذا الباب الثقيل في.

فلما أيقن أهل هذين الحصنين بالهلكة، استسلموا ، طلبوا من النبي ، أن يُسيّرهم ويحقن لهم دماءهم.

فسمع بذلك أهل فدك فدك هذه قرية قريبة أيضًا من خيبر - فطلبوا من النبي هي مثلما طلب أهل هذين الحصنين.

ثم إن النبي ، صالح أهل خيبر على أن يعاملهم في الأموال على النصف، و خيبر أرض زراعية وفيها مزارع ونخيل، فأبقاهم فيها لكن على شرط: نصف ما يخرج من ثمار خيبر وتمورها يكون للمسلمين.

على أن الأرض للمسلمين، قال: على أنا متى أردنا إخراجكم أخرجناكم، فوافقوا على ذلك فكانت خير فيئًا للمسلمين.

فلما انتهت المعركة، وعقد الصلح ، أتت زينب امرأة سلّام بن مشكم - أحد زعماء اليهود - بشاة مصلية: أي: مشوية، ووضعت فيها سمًّا، ودعت النبي ﴿ وأصحابه الله ودعت النبي ﴿ ومعه نفر من أصحابه، فلاك منها قطعة ولم يُسغها، يعني مضغ قطعة، ولم يُسغها: يعني لم يبتلعها.

وكان ممّنْ حضر بِشر بن البراء ، لاك مضغة فأساغها، ثم قال المصطفى ؛ إن هذا العظم يُخبرني أنه مسموم. فأمرهم أن يكفّوا أيديهم.

ثم دعا النبي المرأة، فقال: أنتِ وضعتِ سُمًّا في هذه الشاة، وكانت سألت أي الشاة أحبّ إلى النبي الله فقالوا: الذراع.

فوضعت السم في الشاة كلها وكثّرت السم في الذراع

فالنبي ﷺ دعاها فاعترفت وقالت: قلت: إن كنت ملكًا استرحنا منك، وإن كنت



نبيًّا فستُخبَر، فتجاوز عنها النبي ، في أول الأمر، فلما مات بِشر بن البراء أمر بها النبي فقتُلت ببشر ،

واحتجم المصطفى ﴿ فِي ذلك اليوم؛ لأن الحجامة ربما تُخفف من أثر ما قد يكون دخل إلى الدم من السم، ولما حضرته الوفاة قال ﴿ : ما زالت الأكلة التي أكلت يوم خيبر تعاودني.

وكانوا يرون أن النبي ﷺ مات شهيدًا مع ما أكرمه الله به من النبوة.

وأثناء رجوع النبي ، من خيبر توجه إلى وادي القرى، فحاصر أهله ليالي ثم رجع إلى المدينة.

ووافق ذلك قدوم الصحابة الذين كانوا مهاجرين إلى الحبشة، وهم جعفر بن أبي طالب ومن معه، فقال الله الستُ أدري بأيهما أُسَرٌ؛ بفتح خيبر أم بقدوم خيبر؟».

ومكث الصحابة في الحبشة، رغم أن الحبشة كانت بلدًا نصرانيًّا، لكن كان ملكها النجاشي مسلمًا.

ومكث الصحابة في الحبشة؛ لأنهم كانوا آمنين، وقادرين على إقامة دينهم في ذلك المكان، وبهذا يستدل الفقهاء على أن الإنسان إذا أقام في بلد غير مسلم وكان قادرًا على إقامة دينه، بأن يؤدي العبادات كلها فلا تلزمه الهجرة إلى دار الإسلام، وحملوا الآيات والأحاديث التي ورد فيها التحذير من الإقامة في بلاد المشركين على أنها وردت بشأن المسلمين الذين كانوا في مكة وما أشبهها من البلاد، يعني الذين يُضطهدون ويُعذّبون من أجل دينهم ويُمنعون من الصلاة ويُمنعون من الظهور بأنهم مسلمون ويُمنعون من الجهر بدينهم وإظهار دينهم.

فهذه التي يُحمَل عليها تلك النصوص، ففي الواقع المعاصر مثلًا بلاد مثل تركيا أيام أتاتورك، أو البلاد الشيوعية أيام قوة الاتحاد السوفيتي السابق، في أيام ستالين ولينين في تلك الأوقات كان أتاتورك يمنع الأذان، ويمنع التسمي بأسماء المسلمين، ويمنع الكتابة بالعربية، ويمنع الحجاب.

وفي أيام الشيوعية في أولها كان الذي يُضبَط معه مصحف أو يتسمى بأسماء المسلمين يُسجَن، ويُعدَم أو يُعذّب.

ففي مثل هذه الحالة لا يحل البقاء في بلد بهذا الوضع إلا لمَنْ كان عاجزًا عن الهجرة؛ لأنه إذا بقي بهذا الوضع لا يستطيع أن يصلي ولا يستطيع أن يصوم، والمرأة لا تستطيع أن تتحجب ولا يستطيع أن يسمي أولاده أسماء المسلمين، فتكون النهاية ذوبان المسلمين في هذا المجتمع، ومثل: أوضاع أسبانيا أيام محاكم التفتيش؛ فقد هاجر بعض المسلمين وبقي بعضهم في أسبانيا أيام محاكم التفتيش قبل ستمائة عام أوسبعمائة عام مضت.

فكان مَنْ بقي من المسلمين يُعاقبون: فمَنْ ضُبط يتوضأ وقت الفجر، أو ضُبِط متلبّسًا بأي شعيرة من شعائر الإسلام كان يؤخذ ويُعذّب ويُقتَل، فكانت النتيجة أن الذين بقوا ذابوا، لم تستطع ذريتهم ولا أجيالهم الحفاظ على الدين.

وفي هذه الأثناء كان إسلام أبي هريرة ، ومَنْ معه من قبيلة دوس جاؤوا مسلمين.



الغزوة الثالثة والعشرون من غزوات رسول الله ﷺ هي: عمرة القضاء، أو عمرة القضاء، القضية.

وبعض علماء السيرة يعدّونها من غزوات رسول الله ، وبعضهم يعُدّها كسفرة من سفرات النبي ، ليس لها علاقة بالغزوات.

المؤلف هنا ممَّنْ عدَّ عمرة القضاء من الغزوات بناءً على أن هذه العمرة كانت من ضمن شروط الصلح أو الهدنة التي عقدها النبي الله على المشركين.

وكان من ضمن بنود الصلح: أن يرجع النبي ﴿ وأصحابه في هذا العام، وهو العام السادس، على أن يأتوا بعدها بسنة، يعني في شهر ذي القعدة من العام السابع للاعتمار مرة أخرى، فتكون هذه العمرة قضاءً عن العمرة التي لم يتمكنوا منها في العام السادس؛ فسُميت عمرة القضية أو عمرة القضاء؛ بمعنى: أن هذه العمرة قضاء عن العمرة التي أرادها النبي ﴿ ولم يتمكن منها ومُنِع من دخول البيت.

فنظرًا لارتباط هذه العمرة بموضوع الهدنة والصلح الذي وقع بين النبي هؤ والمشركين، والصلح هو: توقُّف الحرب لمدة معينة، وكان هذا بندًا من البنود، فبعض العلماء ألحقوها بغزوات النبي هؤ بناءً على هذا.

خرج النبي ﴿ فِي شهر ذي القعدة في العام السابع الهجري، ولم يتخلّف أحد ممَّنْ شهد الحديبية، والصحابة الذين كانوا مع النبي ﴿ فِي عمرة الحديبية، حوالي ألف وأربعمائة صحابي، كلهم خرجوا مع النبي ﴿ فِي عمرة القضاء.

فلما سمع به أهل مكة نفرت أشرافهم إلى البوادي كراهة أن ينظروا إلى النبي فيظًا وحُنقًا، وتحدثت قريش أن محمدًا وصحبه في جهد وشِدة، فأحيانًا يتمنى الإنسان شيئًا فيشيع أن هذا الشيء حصل، وهو ما حصل، هم يتمنون أن يكون النبي

﴿ وأصحابه في جهد وشدة وعناء، فأشاعوا هذا الأمر: أن النبي ﴿ وأصحابه بهم مرض وجهد وقِلّة طعام، فقالوا: سيأتيكم ناس قد أوهنتهم حمى يثرب.

وصفّوا عند دار الندوة؛ لينظروا إليهم، وهم يطوفون. ودار الندوة هذه تكشف جزءًا من الكعبة وجزءًا من المسجد الحرام ينظرون منه إلى النبي ، وأصحابه.

فاضطبع المصطفى بردائه، والاضطباع: هو إظهار الكتف الأيمن، بأن يلف الرداء من تحت اليد اليمنى بحيث يُبدي كتفه الأيمن، ويجعل طرفي الرداء على كتفه الأيسر؛ لأن الطواف بالكعبة تكون الكعبة فيه على يسارك فالجهة اليمنى هي البادية، والجهة اليسرى جعلها مغطاة؛ لأنها في جهة الكعبة.

وكانت المسافة التي بين الحجر الأسود والركن اليماني غير ظاهرة لمشركي قريش.

فالنبي ﷺ اضطبع، ثم استلم الحجر وهرول أي: رمَل في الطواف، والرَّمل: هو السرعة في المشي بحيث تكون هيئته كهيئة مَنْ يركض.

فجعل النبي ه يرمل في الأشواط الثلاثة الأولى إلا في الجزء الذي بين الحجر والركن اليماني، ثم يعود إلى الرَّمَل.

فهرول النبي ﷺ ثلاثة أشواط، ومشى في سائرها.

وقال في: «رحم الله امراً أراهم اليوم من نفسه قوة»، فأمر النبي المسلمين أن يُظهروا القوة، فإظهار القوة أمام المشركين الذين يكيدون للإسلام، والذين يشمتون بضعف المسلمين هذا من العمل الصالح.

كما قال الله ﴿ فِي كتابه الكريم: ﴿ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيَّلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُ مِيهِ عَمَلُ صَلِحً ﴾ [التوبة: ١٢٠]؛ فإغاظة الكفار هذا عمل صالح



إذا كانوا يكيدون للإسلام ويحاربون الدين.

ودخل النبي ﷺ مكة وعبد الله بن رواحة ينشد بين يديه أبياتًا، يقول:

خلوا بني الكفار عن سبيله خلوا فكل الخير في رسوله يا ربي إني مؤمن بقيله أعرف حق الله في قبوله وبعث النبي جعفر بن أبي طالب يخطب ميمونة بنت الحارث الهلالية أم المؤمنين ، وكانت امرأة مؤمنة وأرضاها، وكانت في مكة وتتعرض لأذى من قومها، وينالها منهم شِدة وعناء، فأكرمها النبي بالزواج بها، وبعث جعفر يخطبها له، فجعلت أمرها إلى العباس بن عبد المطلب، فزوجها من النبي .

ثم قضى النبي في نُسكه وأقام بمكة ثلاث ليالٍ، فلما أصبح اليوم الرابع جاء شهيل بن عمرو، وحويطب بن عبد العزى؛ وهما من زعماء قريش إلى النبي في، وقالا: نناشدك الله والعقد إلا خرجت من أرضنا، فقال سعد بن عُبادة في : كذبت. ليست بأرضك ولا أرض أبيك، لا يخرج إلا راضيًا. فقال المصطفى في: ويحك يا سعد، لا تؤذ قومًا زارونا في رحالنا، ثم قال النبي في لهما : "وما عليكم لو تركتموني فأعرست بين أظهركم وصنعت لكم طعامًا».

قالا: لا حاجة لنا بطعامك، اخرج عنّا. فأذّن بالرحيل، وخلّف أبا رافع؛ ليأتيه بميمونة، حتى أتاه بها بسَرِف، سَرِف: مكان بين مكة والمدينة، في طريق العودة، قريبة من مكة، فبنى بها النبي بسَرِف وصنع وليمة وأطعم أصحابه وهم في طريق العودة من عمرة القضاء، عائدين إلى المدينة. وأدلج النبي في فسار حتى قدِم المدينة؛ أدلج: يعني سافر بالليل، واصل السفر بالليل، حتى إلى المدينة النبوية.

الغزوة الرابعة والعشرون من غزوات رسول الله هي: فتْح مكة. وكانت هذه الغزوة في شهر رمضان من العام الثامن الهجري.

وسبب هذه الغزوة: أنه في صُلح الحديبية الذي كان في العام السادس الهجري بين النبي ومشركي قريش، كان من بنود الهدنة: أنه مَنْ أراد من قبائل العرب أن يدخل في حلف محمد دخل، ومَنْ أراد أن يدخل في حلف قريش دخل، وأنه مَنْ دخل في حلف النبي في فأي اعتداء عليه من قريش يُعتبَر نقضًا للهدنة، وأي قبيلة تدخل في حلف قريش فإذا اعتدى عليها النبي في يُعتبَر هذا خرْقًا للهدنة، فدخلت قبيلة خزاعة في حلف النبي في مُسلمهم وكافرهم. ودخل بنو بكر في حلف قريش.

ففي العام الثامن الهجري قبيل فتتح مكة حصل اقتتال بين خزاعة وبني بكر.

فالمفترض حسب شروط الهدنة: أن النبي ﴿ لا يقاتل بني بكر، وأن قريشًا لا تقاتل خزاعة، لكن الذي حصل أن قريشًا تدخلت في هذه المعركة بمساعدة بني بكر الذين هم حلفاؤهم، وناصروهم سرَّا حتى قتلوا رجالًا من خزاعة.

«وَإِنَّ عَمْرَو بْنَ سَالِم رَكِبَ عِنْدَمَا كَانَ مِنْ أَمْرِ خُزَاعَةَ وَبَنِي بَكْرٍ بِالْوَتِيرِ حَتَّى قدم على رَسُولِ اللهِ ﴿ وَقَدْ قَالَ أَبْيَاتَ شِعْرٍ، فَلَمَّا قَدِمَ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﴿ أَنشدها إِيَّاه:

حلف أبيه وأبينا الأتلدا ثُمَّتَ أَسْلَمْنَا فَلَمْ نَنْزِعْ يَدَا وَادْعُ عِبَادَ اللهِ يَأْتُوا مَدَدَا إِنْ سِيمَ خَسْفًا وَجْهُهُ تَرَبَّدَا

يَا رَب إِنَى نَاشِد مُحَمَّدًا قَدْ كُنْتُمُ وُلْدًا وَكُنَّا وَالِدَا فَانْصُرْ رَسُولَ اللهِ نَصْرًا أَبِدا فِيهِمْ رَسُولُ اللهِ قَدْ تَجَرَّدَا إِنَّ قُرَيْشًا أَخْلَفُوكَ الْمَوْعِدَا وَجَعَلُوا لِي فِي كَدَاءٍ رُصَّدَا فَجَعَلُوا لِي فِي كَدَاءٍ رُصَّدَا فَهُمْ أَذَلُ وَأَقَلُ عَدَدًا وَشَجَدَا وَشَجَدَا

فِي فَيْلَقٍ كَالْبَحْرِ يَجْرِي مُزْبِدَا وَنَقَضُوا مِيثَاقَكَ الْمُؤَكَّدَا وَزَعَمُوا أَنْ لَسْتُ أَدْعُو أَحَدَا هُمْ بَيَّتُونَا بِالْوَتِيرِ هُجَّدًا

فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: « نصرت يَا عَمْرو بن سَالَم « فَمَا برح حَتَّى مَرَّتْ بِنَا عَنَانَةٌ فِي السَّمَاءِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: « إِنَّ هَذِهِ السَّحَابَةَ لَتَسْتَهِلُّ بِنَصْرِ بَنِي كَعْبِ «.

وَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ ﴿ النَّاسِ بِالْجِهَازِ وَكَتَمَهُمْ مَخْرَجَهُ، وَسَأَلَ اللهَ أَنْ يُعَمِّيَ عَلَى قُرَيْشٍ خَبَرَهُ حَتَّى يَبْغَتَهُمْ فِي بِلَادِهِمْ »[1]

فوصل إلى قريش أن النبي ، علِم بما فعلوه، فعضّوا أصابع الندم بعدما فعلوا فعلتهم.

فقدِم أبو سفيان إلى المدينة؛ ليُشد العقد ويزيد في المدة، فدخل على ابنته أم حبيبة (رملة بنت أبي سفيان) أم المؤمنين ، فأراد أن يجلس على فراش النبي ف فطوَته، فقال: يا بنية، أرغبتِ بي عن هذا الفراش؟ أم رغبت به عني؟

قالت: هو فراش رسول الله ، وأنت رجل مشرك نجس.

فقال: لقد أصابك بعدي شر.

ثم خرج فلقي المصطفى ، فكلمه فلم يرد عليه، فكلم أبا بكر أن يكلم المصطفى ، فقال أبو بكر: ما أنا بفاعل.

<sup>[1]</sup> السيرة النبوية لابن كثير:جـ٣،صـ٥٢٧.

فذهب إلى عمر بن الخطاب ، فكلّم عمر، أنيشفع لهم عند النبي ، حتى يقبل تجديد الهدنة.

فقال عمر: أنا أشفع لكم؟! والله لو لم أجد إلا الذرّ لجاهدتكم به. فدخل على عليّ بن أبي طالب ، وعنده فاطمة وابنها حسن، فقال: يا عليّ، أنت أمَسُّ القوم بي رحمًا، جئتُ في حاجة، وذكر حاجته: أن قريشًا أخطأت لما ناصرت بني بكر، وأنهم نادمون على ذلك، ويريدون تجديد الهدنة.

فقال عليّ ها: لقد عزم رسول الله الله على أمر ما نستطيع أن نكلمه فيه.

فتوجه بالحديث إلى فاطمة ، فقال: يا بنت محمد، هل لك أن تأمري ابنك هذا فيجير بين الناس فيكون سيد العرب إلى آخر الدهر؟

فقالت فاطمة ١٠٠٠ ما بلغ ابني أن يجير.

فقال أبو سفيان: قال: يا أبا الحسن، قد اشتد الأمر فانصحني، فقال علي هنا: ما أعلم شيئًا يُغني عنك، لكنك سيد بني كنانة فقُم فأجِر بين الناس، ثم الحق بأرضك، وبنو كنانة تشمل قريشًا وقبائل أخرى، فقريش من القبائل الكنانية، فقال: أنت سيد بني كنانة، لست سيد قريش وحدها.

فقم فأجر بين الناس، يعني: قم أنت ونادِ في الناس، وقل: أنا أجرت بين الناس، يعني أنا منعت القتال بين الناس.

ثم الحق بأرضك، يعني قال له: قم وارفع صوتك وقل ما تريد أن تقوله وارجع إلى أرضك، ولا نملك لك شيئًا زيادة على هذا. فقام فقال: أيها الناس! قد أجرتُ بين الناس، ثم ركب بعيره وانطلق، فلما قدِم مكة أخبرهم.



فقالوا: فهل أجاز لك محمد؟ قال: لا .. قالوا: فما يغنى عنك ما قلت.

قال: ما وجدتُ غير ذلك.

وأمر المصطفى الناسَ أن يتجهزوا للقتال، وأمر النبي الله أن يُجهّزوه، أي: يُجهزوا له عدة الحرب.

ودخل أبو بكر الله على عائشة الله وهي تُجهّز عدة الحرب للنبي الله وما يحتاجه من المتاع في السفر.

فسأل أبو بكر ابنته أم المؤمنين عائشة ، أين ترينه يريد؟ فقالت: لا أدري.

وكان النبي ﷺ يأخذ بالكتمان، فإذا أراد غزوة ورّى بغيرها فلا يحدد إلى أي وِجهة هو متوجه ﷺ للقتال.

فالنبي ﷺ أمر الناس أن يتجهزوا للقتال، لكن لم يُخبرهم تحديدًا إلى أين هو متوجه.

ثم إن النبي ، أعلم الناس أنه قاصد مكة، ثم قال ؛ اللهم خُذ الأخبار والعيون عن قريش.

وخرج ﴿ فِي عشرة آلاف مقاتل، وهذا يدل على كثرة مَنْ أسلم بعد صُلح الحديبية، وعُمِّيت أخبار النبي ﴿ على قريش فلا يأتيهم عنه خبر؛ فاستجاب الله ﴿ دعاء النبي ﴾، حتى النبي ﴾ وصل مر الظهران.

فخرج في تلك الليلة أبو سفيان وحكيم بن حزام يتجسسان الأخبار، وكان العباس بن عبد المطلب في قد خرج مهاجرًا إلى المدينة، بأهله وعياله، فالتقى بالنبي في عند مر الظهران، فقال العباس: واصباح قريش إن دخل مكة عنوة قبل أن يستأمنوه! إنه

لهلاكهم إلى آخر الدهر. فجلس على بغلة رسول الله الله الله البيضاء وخرج العباس؛ لعله يجد بعض الحطّابة الذين يجلبون الحطب من تلك المنطقة، فإذا به يلتقي بأبي سفيان وبُديل بن ورقاء يتحادثان.

وأبو سفيان يقول: ما رأيت كالليلة نيرانًا قط، وكان النبي ﴿ أمرهم أن يوقدوا نيرانهم، وكان النبي ﴿ الله الله الله الله الله عدد جيش المسلمين، فأوقدوا عشرة آلاف نار، أضاءت الليل حتى صار الليل كالنهار.

فأبو سفيان يقول: ما رأيت كالليلة نيرانًا قط، فقال العباس: أبا حنظلة؟ قال: أبا الفضل؟

فقال العباس الله العباس الله الأبي سفيان: إن ظفر بك ليضربن عنقك، فركب، قال العباس: فجئت به، كلما مرّ بنار قالوا: مَنْ هذا؟ فإذا رأوا البغلة قالوا: هذا عم رسول الله على بغلته. حتى مررت بنار عمر، فلما رأى أبا سفيان قال: عدو الله؟ الحمد لله الذي أمكن منك بغير عقد و لا عهد، ثم خرج يشتد نحو رسول الله الله الذي يريد أن يُخبِر النبي بأن أبا سفيان قادم، ويشير عليه أن يقتله قبل أن يشفع الناس فيه، ويطلبون من النبي العفو عنه.

قال العباس: فسبقته بما تسبق الدواب الرجل، فدخلتُ عليه ودخل عمر، فقال: هذا أبو سفيان، اضرب عنقه، فقال العباس: يا رسول الله، إنى أجرته.

فقال النبي ﷺ للعباس: اذهب به إلى رحْلك فإذا أصبحت فأتني به.

قال: فغدوتُ به، فلما رآه قال: ويحك يا أبا سفيان، ألم يأنِ لك أن تعلم أنه لا إله إلا الله؟



قال: لقد ظننت أنه لو كان مع الله إله غيره لقد أغنى شيئًا بعد. قال: ألم يأنِ لك أن تعلم أنى رسول الله؟

قال: بأبي أنت وأمي، ما أحلمك! أما هذه ففي نفسي منها شيء حتى الآن.

فقال له العباس: أسلِم قبل أن يضرب عنقك.

فأسلم.

وهذا فيه دليل على أن العبرة في قبول الإسلام بالظاهر، يعني رغم أنه قال قبل إسلامه بلحظة يقول: في نفسي شيء من الشهادة للنبي بالنبوة، ومع ذلك لما أسلم قبل النبي بالنبوي إسلامه، وحسن إسلامه مع الوقت بعد ذلك به وثبت، وأبلى بلاءً حسنًا بعد ذلك به فخرج يقاتل في سبيل الله، وجاهد في معركة اليرموك، حتى أصيبت عينه في القتال.

ثم قال العباس هذا يا رسول الله، إنه رجل يحب الفخر فاجعل له شيئًا، وهذا فيه درس أيضًا بمراعاة نفوس الناس وطبائع الناس، والتغاضي عن بعض ما لا يُحمَد من الصفات، والتعامل معه بحكمة، فهذا الرجل كان زعيمًا في قومه، ورجلًا وجيهًا في قومه، فهو يحب الفخر، يحب أن يكون متميزًا عن الباقين، وله شيء يفتخر به.

فقال النبي هي: «مَنْ دخل دار أبي سفيان فهو آمِن، ومَنْ أغلق عليه بابه فهو آمن، ومَنْ دخل المسجد الحرام فهو آمن».

فالنبي ، جعل له فخرًا، مع أن كل من أغلق عليه بابه فهو آمن، فالنبي الله لن يفتح بابًا ويعتدي على أهله، فإذًا أي بيت مغلق فأصحابه آمنون، فبيت أبي سفيان وبيت غيره سواء، لكن النبي الله ذكر بيت أبي سفيان؛ ليكون له شيء من الفخر أنه خُصّ بالذّكر،

فقال: من دخل المسجد الحرام فهو آمن، ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق عليه بيته فهو آمن.

فذهب لينصرف، فقال النبي الله العباس: احبسه بمضيق الوادي؛ حتى تمر به جنود الله فيراها.

فحبسه العباس، يعني توقف به، قال له: ننتظر هنا حتى يمر الناس، وأوقفه بحيث يرى كثرة عدد المسلمين فيدخل في قلبه مهابة المسلمين، ويستشعر كثرة عدد المسلمين وعِظَم قوة المسلمين. ففعل.

فمرت به القبائل على راياتها، فمرت قبيلة فقال: يا عباس، مَنْ هذه؟ قال: سُليم، فقال: ما لي ولمُزينة، فقال: ما لي ولمُزينة، فقال: ما لي ولمُزينة، حتى مرت القبائل كلها، وبقي النبي ﴿ وأصحابه.

فمر المصطفى في في كتيبته الخضراء، فيها المهاجرون والأنصار، لا يُرَى منهم إلا الحدق، يعني، لا تُرَى منهم إلا العيون من الحديد، فكانوا يلبسون دروعًا وخوذات، ولا يُرَى منهم إلا الحديد يعنى من كثرة الحديد الذي يلبسونه.

قال: مَنْ هؤلاء؟

قال: رسول الله ، في المهاجرين والأنصار.

قال: يا أبا الفضل، قد أصبح ملك ابن أخيك عظيمًا.

قال: إنها النبوة.

قال: فنعم إذًا، فقل له: الحق بقومك؛ قال: فجاء فصرخ بأعلى صوته: هذا محمد جاءكم فيما لا قِبَل لكم به فمَنْ دخل دار أبي سفيان فهو آمِن، فقامت إليه هند بنت عتبة



زوجته، فأخذت بلحيته، وقالت: اقتلوا الشيخ، الحميت الدسم، قُبِّح من طليعة قوم.

فقال أبو سفيان: لا تغرنكم هذه من أنفسكم، فتفرق الناس إلى دورهم وإلى المسجد.

ثم إن النبي ، وصل إلى منطقة ذي طوى، في مكة.

ووقف ﷺ على راحلته، وقد اعتجر بشق من بردة حمراء، كان عنده بُردة حمراء فاعتجر، اعتمّ بجزء من البردة.

وإنه ليضع رأسه تواضعًا لله حين رأى ما أكرمه الله به من الفتح، وسجد لله ﴿ وهو على على الراحلة، فوضع رأسه حتى إن رأسه ليمس الرحل، الرحل: هو ما يوضع على الراحلة يعني ما يُركَب عليه.

فلما دخل النبي ، مكة دخل المسجد الحرام، فجاء أبو بكر بأبيه يقوده، فقال له النبي ، «هلا تركت الشيخ في بيته حتى آتيه»؟ فقال: هو أحق أن يمشي إليك.

فمسح النبي ١ صدره وقال: أسلِم فأسلم.

ورأى النبي ﷺ كأن رأسه ثغامة؛ يعني مثل السحابة، بيضاء ليس فيها شعرة سوداء،

فقال: غيّروا هذا بشيء، وجنبّوه السواد؛ أوصاهم النبي ه أن يخضبوا رأسه ولحيته بشيء من الخضاب، لكن أمرهم أن يُجنبّوه السواد، يعني ليس باللون الأسود ولكن بلون آخر.

ثم إن النبي ، بعدما دخل مكة قسم جيشه قسمين: قسمًا أمّر عليه الزبير بن العوام، وقسمًا أمّر عليه سعد بن عبادة .

فقال سعد: اليوم يوم الملحمة، اليوم تُستحل الحرمة، وكان النبي ﷺ قال: «إن الله

أحلّها لنبيّكم ساعة من نهار، ثم عادت حُرمتها كيوم خلق الله السموات والأرض، فإن ترخّص أحد بقتال رسول الله ﴿ فقولوا: إن الله أحلّها لنبيّه ولم يُحلّها لكم».

فلما قال سعد: اليوم تُستحَل الحرمة، قال عمر هذا يا رسول الله، ما نأمن أن تكون لسعد في قريش صولة، فأشار عمر هذا على النبي أن يستبدل سعدًا بأمير آخر يكون من قريش؛ حتى يكون أرفق بهم في القتال.

فقال النبي الله لعلي: خُذ الراية فادخل بها، أخذ راية سعد وأعطاها لعلي الله نزولًا على مشورة عمر الله.

وأمّر النبي ﷺ خالد بن الوليد على الميمنة، كان الزبير على الميسرة، وخالد بن الوليد كان على ميمنة الجيش.

فدخل خالد من أسفل مكة، فلقيه بنو بكر، فقاتلوه فقتل منهم نحو عشرين وانهزموا، وارتفعت طائفة على الجبل، وتبعهم المسلمون بالسيوف، فلما علا النبي ، رأى هؤلاء الذين فوق الجبل، والمسلمون يقاتلونهم.

وكان النبي ﷺ نهاهم عن القتال، قال: «إلا مَنْ قاتلكم».

فلما رأى النبي الله المسلمين يلاحقون هؤلاء الصاعدين فوق الجبل بالسيوف، قال: «ألم أنه عن القتال»؟

فقال المهاجرون: نظن أن خالدًا قوتل وبُدئ بالقتال فلم يكن بُد من أن يقاتل مَنْ قاتله، وما كان ليعصيك.

وأهدر النبي ه دم نفر من قريش، وأمر بقتلهم ولو وجدوهم متعلقين بأستار الكعبة، وكل واحد منهم له سبب في هذا.

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٚٷڿڮڶڬڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڷڛڽڿۼڣڟؚڵۼٳڎؽ

فمن هؤلاء: عبد الله بن أبي سرح، وكان قد أسلم وكتب الوحي للنبي الله ثم ارتد عن الدين، ورجع إلى مكة مرتدًا عن الإسلام والعياذ بالله وأساء إلى المسلمين في ردته.

فغيبه عثمان، يعني أخفاه عنده، حتى أتى به المصطفى ، فاستأمنه له، قال: يا رسول الله، قد أجرته. فسكت النبي ، طويلًا.

ثم بعد ذلك قال: «نعم»، فقبل النبي ١١٠ وعفا عنه.

فَلَمَّا انْصَرَفَ مَعَ عُثْمَانَ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ لِمَنْ حَوْلَهُ: ﴿ أَمَا كَانَ فِيكُمْ رَجُلُ رَشِيدٌ يَقُومُ إِلَى هَذَا حِينَ رَآنِي قَدْ صَمَتُّ فَيَقْتُلَهُ ﴿ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ هَلَّا أَوْمَأْتَ إِلَيْنَا؟ فَقَالَ: ﴿ إِنَّ النَّبِيَّ لا يَقْتُلُ بِالْإِشَارَةِ ﴾.

وَفِي رِوَايَةٍ: « إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي لِنَبِيِّ أَنْ تَكُونَ لَهُ خَائِنَةُ الْأَعْيُنِ».

وشخص آخر ممَّنْ أهدر النبي ﷺ دمه هو عبد الله بن خطَل، كان مسلمًا فارتد، أيضًا كان مسلمًا وارتد عن الدين والعياذ بالله.

فقال النبي ﴿ : «اقتلوه وإن تعلّق بأستار الكعبة» فقتلوه. ومن الذين أيضًا أهدر النبي ﴿ دمهم: الحويرث بن نُفيل، وكان يؤذي النبي ﴿ بمكة، ومن إجرام هذا الرجل: أنه لما خرج العباس بفاطمة وأم كلثوم؛ ليلحقا بالنبي ﴿ في المدينة، نخس الدابة التي عليها فاطمة أم كلثوم، حتى رمت بهما، ﴿ وهذا من إيذائه لرسول الله ﴿ فقتله علي ﴿ .

وممَّنْ أهدر النبي ﴿ دمهم أيضًا صفوان بن أمية وعكرمة بن أبي جهل، فأما صفوان بن أمية فخرج ليقذف نفسه في البحر، فقال عمير بن وهب للنبي ﴿ : يا رسول الله، إن صفوان سيد قومه، وخرج ليقذف نفسه في البحر فأمّنه؛ فإنك أمّنت الأحمر والأسود.

فقال: أدرِك ابن عمك فهو آمِن، فأدركه عُمير قبل أن يصل إلى البحر، وقال: أي صفوان، هو ابن عمك، عِزّه من عِزِّك، وشرفه من شرفك، قال: أخافه على نفسي، فقال: هو أحلم من ذلك.

فرجع معه إلى النبي ، فقال صفوان: هذا يزعم أنك أمّنتني، قال: «صدق».

قال: فاجعلني فيه بالخيار شهرين، يعني: أعطني مهلة شهرين، يعني رفض أن يدخل في الإسلام، قال: أنت أمّنتني لكن أعطني خيارًا لمدة شهرين.

قال: أربعة أشهر، يعني معك مهلة أربعة أشهر، ربما يُرَغّبه النبي ، لعله يفكر، ولعله يرغب في الدخول في الإسلام.

وأما عكرمة بن أبي جهل فأسلمت زوجته ، وجاءت إلى النبي ، وهي مسلمة فاستأمنت النبي ، فذهبت إليه وأخبرته أن النبي ، فذهبت إليه وأخبرته أن النبي ، فذهبت إليه وأخبرته أن النبي ، فأمّنه فجاء معها وأسلم، وفرح النبي ، بإسلامه.

ثم بعد ذلك جاءت أم هانئ بنت أبي طالب أخت علي بن أبي طالب ، وهي مسلمة مؤمنة ، وكان النبي ، دخل بيتها واغتسل، وصلى ثماني ركعات من الضحى، فهنا بعض العلماء يقول: هذه صلاة الضحى، لأن الضحى يمكن أن تُصلّى ركعتين أو أربعة أو ستة أو ثمان ركعات.

والفريق الآخر من العلماء يقول: هذه صلاة الفتح، وأنها سُنَّة للأمير إذا فتح بلدًا أن



يصلي ثماني ركعات شكرًا لله ﴿ على فتْح البلد، وكانت سُنّة في الأمراء بعد ذلك، كلما فتحوا بلدًا صلوا بها ثماني ركعات شكرًا لله على فتْحه.

فالنبي ﴿ اغتسل وصلى ثماني ركعات في وقت الضحى، ثم وجد أم هانئ تنتظره ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا جَاء بِك؟ ﴿ قَالَتَ: نَفُر إِلَيِّ رَجِلانَ مِن أَحَمَائِي ﴾ الأحماء: هم أقارب الزوج، فقال أخي: لأقتلنهما.

فقال النبي ﴿ أجرنا مَنْ أجرتِ يا أم هانئ. ثم إن الناس اطمأنوا، وجاء النبي ﴿ فطاف بالبيت سبعًا، على راحلته، وفيه جواز الطواف راكبًا، فطاف النبي ﴿ على الراحلة سبعة أشواط يستلم الحجر بمحجنه - عصًا كانت معه ﴿ وفيه أنه مَنْ لم يستطع أن يمس الحجر، أو أن يُقبّله أو يمسه بيده فيمكن أن يمد إليه عصًا أو شيئًا معه فيمس به الحجر.

وكان حول الكعبة، ثلاثمائة وستون صنمًا، وضعها المشركون، ورسموا صورًا داخل الكعبة، فكسّر النبي الأصنام، جعل يقلبها بمحجنه فتسقط وتتكسر، ويقول: «جاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقًا».

وجمع النبي ، قريشًا، وقال: يا معشر قريش، ما ترون أني فاعل بكم ؟ قالوا: خيرًا، أخ كريم وابن أخ كريم. قال: اذهبوا فأنتم الطلقاء.

وأراد علي الله أن تكون الحجابة بيد بني هاشم، والحجابة: هي تولّي فتْح الكعبة وإغلاقها، حاجب الكعبة هو الذي يحمل مفتاحها.

فأراد علي الله أن يكون مفتاح الكعبة وحجابتها لبني هاشم؛ لأن بني هاشم كانت لهم السقاية، كانوا يتولون سقيا الحجاج من زمزم، وعثمان بن طلحة من بني شيبة، وكانوا يتولون الحجابة، فقال النبي الهناء أين عثمان بن طلحة؟ فجاء عثمان، قال: هذا مفتاحك، فأعاد النبي الها المفتاح إلى عثمان بن طلحة، وقال: «اليوم يوم وفاء وبر»، وورد في بعض الروايات أن النبي الها قال له: «خذوها خالدة تالدة، لا ينزعها منكم إلا ظالم»،

وإلى وقتنا هذا لا تزال حجابة الكعبة في ذرية عثمان بن طلحة.

وورد أن هذا نزل فيه قوله ﷺ: ﴿إِنَّاللَهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾[النساء: ٥٨] نزلت في رد النبي ﷺ مفتاح الكعبة، بعد أن أخذ المفتاح وفتح الكعبة، ودخلها وصلى فيها، ثم رد المفتاح إلى عثمان بن طلحة وقال: خذوها خالدة تالدة.

ولما دخل الكعبة أمر بلالًا أن يؤذن، فأذن بلال ، وكان قد دخل مع النبي ، والكعبة، فدخل بلال الكعبة مع النبي ، وأبو سفيان وعتّاب بن أسيد والحارث بن هشام جلوس بفناء الكعبة، وكان بلال ، عبدًا حبشيًا فأكرمه النبي ، وأدخله معه الكعبة، وزعماء قريش وسادتها وهم: أبو سفيان، وعتاب بن أسيد، والحارث بن هشام، كانوا جالسين لم يُكرمهم النبي ، بالدخول معه.

فقال عتاب: قد أكرم الله أسيدًا-يعني: أباه- ألا يكون سمع هذا، هذا مما كان في قلوبهم من كِبْر الجاهلية، وفخْر أهل الجاهلية. وقال الحارث بن هشام: أما والله لو أعلم أنه مُحق ما تبعته. وقال أبو سفيان: لا أقول شيئًا؛ لو تكلمت لأخبرت عني هذه الحصى.

فخرج إليهم المصطفى ١٤ علمتُ ما قلتم، يعني أطلعه الله ﷺ بالوحي على ما



تحدثوا به وهم في فناء المسجد الحرام بعيدًا.

فقال: قد علمتُ ما قلتم، ثم ذكر ذلك لهم، قال لعتاب: أنت قلت كذا، وكذا، وقال للحارث: أنت قلت كذا،

ثم قام النبي ه على الصفا يدعو، فجعل الأنصار ينظرون إلى النبي فقالوا بينهم: أترون إذا فتح الله عليه بلده يقيم بها، ويترككم؟

فلما فرغ النبي ، جاء إليهم ، فقال: ما قلتم؟ قالوا: لا شيء، فلم يزل حتى أخبروه، فقال ؛ معاذ الله، المحيا محياكم والممات مماتكم.

ثم أقام ، بمكة بعد فتُحها خمس عشرة ليلة يقصر فيها الصلاة .

 الغزوة الخامسة والعشرون من غزوات رسول الله ﷺ: غزوة حنين.

وحنين: وادٍ بقرب الطائف، بينه وبين مكة ثلاث ليالِ بمسيرة الإبل.

والقبيلة التي تسكن في هذا الوادي- وادي حنين- اسمها قبيلة هوازن.

بعد أن فتح النبي هي مكة اجتمعت بطون هوازن وثقيف، ومعها نصر، وجشم، وسعد بن بكر، وناس من بني هلال وكلها من قيس عيلان إلى مالك بن عوف النصري، وقررت المسير إلى حرب النبي ، وكان ذلك بعد فتْح مكة بحوالي شهرين، فبدؤوا يعدون العُدة لقتال الرسول ، في مكة.

فجمع مالك بن عوف جمع القبائل المحيطة، ومن ضمن القبائل التي حالفته كما ذكرنا قبيلة جُشَم، وكان زعيم هذه القبيلة دُريد بن الصّمة، وكان هذا الرجل قد وهن جسمه، ولا يستطيع الحركة إلا أن يحملوه ويضعوه على الدابة وينزلوه من على الدابة، إلا أنهم كانوا يتيمنون برأيه، و يستشيرونه؛ لما له من خبرة كبيرة في الحروب.

المهم أن مالك بن عوف زعيم هوازن قرر أن يحمل معه النساء، والأطفال، ويحمل معه الأنعام؛ حتى لا يفر الناس ويعلموا أنهم إذا انهزموا ضاعت عليهم أموالهم ونساؤهم وأنعامهم ودوابهم، فلا يبقى لهم إلا أن يقاتلوا عن حريمهم، وأطفالهم، وأموالهم.

فقال دُريد بن الصمة لمَنْ معه: بأي وادٍ أنتم؟ قالوا: بأوطاس، قال: نِعَم مجال الخيل، لا حزن ضرس ولا سهل دهس. يعني: إنه مكان مناسب، لا هو حَزْن ولا سهل، مكان معتدل ومتوسط.

ثم قال: مالي أسمع رغاء البعير، ونهاق الحمير، وبكاء الصغير؟ قالوا: ساق مالك؟، فدُعى له.



فقال: إنك أصبحت رئيس قومك، وهذا يوم له ما بعده، مالي أسمع رغاء البعير، ونهاق الحمير، وبكاء الصغير؟

قال: أجعل خلف كل رجل أهله وماله ليقاتل عنهم.

فقال دُريد: راعي ضأن والله. وهل يرد المنهزم شيئًا؟

إنها إن كانت لك لم ينفعك إلا رجل بسيفه ورمحه، وإن كانت عليك فضُحت في أهلك ومالك. ثم قال: يا مالك، إنك لم تصنع بتقديم بيضة هوازن إلى نحور الخيل شيئًا، ارفعهم إلى متمنع بلادهم، وعلياء قومهم، ثم الْقَ الصباة على متون الخيل، فإن كانت لك لحق بك من وراءك، وإن كانت عليك ألفاك ذلك وقد أحرزت أهلك ومالك.

فقال: لا أفعل؛ إنك كبرت وخرفت، والله لتطيعُنّي يا معشر هوازن أو لأتكأنّ على هذا السيف حتى يخرج من ظهري.

وكَرِه أن يكون لدُريد فيها ذِكْر أو رأي فأطاعوه، فقال دُريد: هذا يوم لم أشهده، ولم يفُتْني.

## يا ليتني فيها جذع أخب فيها وأضع أقود وطفاء الدمع كأنها شاة صدع

ثم قال مالك للناس: إذا رأيتموهم فاكسروا جفون سيوفكم، ثم احملوا حملة رجل واحد، فكانوا متجهزين ومتهيئين تمامًا لقتال رسول الله .

ثم إن النبي ﴿ أجمع السير إليهم، ومعه اثنا عشر ألفًا ﴿ وذكروا للنبي ﴾ أن صفوان عنده كمية كبيرة من الدروع و السلاح، وهو يومئذٍ كافر، فقال النبي ﴾: يا أبا أمية، أعِرنا سلاحك.

فقال: أغصبًا يا محمد؟

قال: بل عارية مضمونة.

فأعطاه مائة درع بما يكفيها من السلاح، فسأله المصطفى ، أن يكفيه حمْلهايعني أن يتولى النقل ففعل.

وهذا يأخذ منه الفقهاء جواز الاستعانة بالمشرك في المعركة، لكن يستعين بالمشرك على المشركين، في محاربة المشركين، ممكن أن يستعين المسلمون ببعض المشركين، إما بأشخاصهم أو بأسلحتهم وأمتعتهم، يعني يستعينون بهم في قتال المشركين.

ثم خرج النبي ، معه ألفان من أهل مكة الذين أسلموا في عام الفتح، وعشرة آلاف من الذين شهدوا معه فتح مكة وكانوا خرجوا مع النبي النبي الفتح مكة.

ولما رأى بعض الصحابة كثرة الجنود، قال «لن نُغلَب اليوم من قِلَّة»، فشق ذلك على رسول الله .

واستعمل النبي ه على مكة عتّاب بن أسيد ه ، و كان ممَّنْ أسلم من أهل مكة في عام الفتح، وعيّنه النبي ه أميرًا على مَنْ تخلّف من الناس.

وخرج النبي ﴿ وخرج معه أهل مكة ركبانًا ومشاةً حتى النساء وكان النبي ﴿ يرضخ لَمَنْ حضر من النساء والأطفال، يعني يعطيهم شيئًا يرضيهم، يرضخ لهم يعني يعطيهم عطاءً من غير أن يقسم لهم سهمًا كالمجاهدين.

فبعض مَنْ خرج خرجوا على غير دين، يعني ليس تدينًا ولا حُبًّا للنبي ، بعضهم كان أسلم حديثًا، وبعضهم من ضعفاء الدين، ولكن يرجون الغنائم، وكثير ممَّنْ أسلم كان حسُن إسلامه وخرج تقربًا إلى الله، فكان فيهم هذا وهذا.

ووصل النبي ﷺ وأصحابه إلى وادي حنين في عماية الصبح، وكان القوم سبقوهم



إليه، في أوائل الصبح، ولا يزال الجو في بدايات الفجر.

وكان القوم قد سبقوهم إليه فكمنوا في شعابه وأجنابه ومضايقه حتى تأهبوا، فخرجوا عليهم وقد شدّوا شدّة رجل واحد، فائتمر المسلمون راجعين لا يلوي أحد على أحد، وانحاز المصطفى ذات اليمين ، ثم قال : «يا أيها الناس، هلموا إليّ أنا رسول الله ابن عبد المطلب» أو كما في رواية أخرى قال: «أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب» .

فبدأ الناس يرجعون إلى النبي ، وكان بقي مع النبي ، نفر من المهاجرين والأنصار، وأهل بيته، منهم: أبو بكر، وعمر، وعلي، والعباس، وأبو سفيان بن الحارث، الذي أسلم قبيل دخول المصطفى الفتح مكة، والفضل بن عباس، وربيعة بن الحارث وأسامة ...

فلما انهزم المسلمون في بداية المعركة وفرّوا هاربين، قال بعض مَنْ كان مع النبي الله عن جفاة أهل مكة، ممَّنْ خرجوا على غير دين، وكانوا ضعفاء الدين وخرجوا يريدون الغنائم: لا تنتهي هزيمتهم دون البحر.

وقال بعضهم: ألا بطل السحر اليوم.

فقال له صفوان بن أمية -وهو يومئذٍ كافر-: اسكت، فضّ الله فاك، فلأن يربّني رجل من قريش خير، أو أحب إليّ من أن يربني رجل من هوازن. فهو وإن كان مشركًا إلا أنه يريد النصر للنبي على بدوافع القبلية.

وقال شيبة بن عثمان - وكان أبوه قد قُتِل يوم أُحد -: اليوم أُدرِك ثأري أقتل محمدًا، قال: فأردتُ قتْله فأقبل شيء حتى تغشّى فؤادي فلم أُطِق ذلك، فعلمتُ أني ممنوع

منه، وأن الله ﷺ يحفظه بحفظه ﷺ.

وقال المصطفى ه وهو على بغلته البيضاء، للعباس وهو آخذ بلجامها: اصرخ يا معشر الأنصار، فنادى العباس قال: يا معشر الأنصار، فأجابوا: لبيك. لبيك.

فيذهب الرجل ليثني بعيره فلا يقدر عليه، فيأخذ درعه فيقذفها في عنقه ويأخذ سيفه وترسه ويقتحم عن بعيره ويُخلّي سبيله فيؤم الصوت، أي: إذا لم يطاوعه البعير كان يتركه ويتوجه إلى النبي، يقتحم عن بعيره، ينزل عن البعير ويركض على رجله متوجهًا إلى النبي في يؤم الصوت: يا معشر الأنصار.

حتى اجتمع إليه منهم مائة استقبلوا الناس، فاقتتلوا، فكانت الدعوة أول ما كانت: يا للأنصار، ثم خلصت أخرى يا للخزرج، فبدأ الخزرج يجتمعون.

وكانوا صُبرًا عند الحرب؛ وكانوا يعني من أهل الصبر والثبات عند القتال، فنظر النبي المعركة وقد اشتدت وبدأت الاشتباكات القوية بين المسلمين والمشركين، فقال النبي الآن حمي الوطيس».

فما رجعت راجعة الناس من هزيمتهم حتى وجدوا الأسارى مُكتّفين عند المصطفى في ، يعني هؤلاء المائة من الأنصار مع المجموعة الذين كانوا يحيطون بالنبي من ال بيته بدؤوا يأسرون من المشركين، وهذا كان مما يرفع معنويات المسلمين، فزادهم هذا حماسًا وعزيمةً على مواصلة القتال في سبيل الله.

وأخذ النبي ﴿ قبضة من الحصى فحصب بها وجوه المشركين، يعني رمى بها وجوه المشركين، وقال: ﴿ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ الله الله عني كما قال ﴾: ﴿ وَمَا رَمَيْتُ وَلَكِكُ بَ اللَّهَ رَمَيْ ﴾ [الأنفال:١٧]، فكان النبي ﴿ يرمي رمية ويوصلها الله



ه بقدرته الله في فيتأذّى منها المشركون أذى عظيمًا، فبدأ المشركون يفرّون وينهزمون من كل ناحية، وبدأ التقدم للمسلمين.

وتبعهم المسلمون يقتلونهم، وغنموا نساءهم ،وذراريهم، وشاءهم، وإبلهم.

وفرّ مالك بن عوف فدخل حصن الطائف في ناس من أشراف قومه.

وأسلم عند ذلك ناس كثير من أهل مكة وغيرهم حين رأوا نصر الله رسوله ك.

ومن المواقف التي حصلت: أن النبي ﴿ رأى أم سُليم بنت ملحان وكانت مع زوجها أبي طلحة، حازمةً وسطها ببُرد لها وإنها لحامل ومعها خنجر وضعته في حزام وربطته على وسطها.

فقال المصطفى ؛ أم سُليم؟ قالت: نعم، أقتل هؤلاء الذين ينهزمون عنك كما نقتل الذين يقاتلونك، فإنهم لذلك أهل.

فقال ﷺ: أو يكفي الله يا أم سليم. يعني الله ﷺ يكفينا وينصرنا على عدونا، لا حاجة إلى هذا.

وقال لها زوجها: ما هذا الخنجر؟ قالت: إن دنا منى مشرك بعجته به.

واستلب أبو طلحة وحده عشرين رجلًا، أي: قتل عشرين قتيلًا وأخذ سلبهم وحده

ولما انهزمت هوازن استحر القتل في ثقيف، وكانوا محالفين لهوازن، وخرجوا معهم كما ذكرنا في غزوة حنين، فقُتل منهم سبعون تحت رايتهم.

وأدرك ربيعة بن رفيع دُريد بن الصّمة، فأخذ بخطام جمله وهو يظنه امرأة، فأناخ به فإذا هو شيخ كبير.

فقال له دُريد: ماذا تريد؟ قال: أقتلك، قال: مَنْ أنت؟ قال: ربيعة بن رفيع، ثم ضربه بسيفه فلم يُغن شيئًا، أي: ضربه ضربة بالسيف فلم تقتله هذه الضربة، فقال: بئس ما سلّحتك أمك، خذ سيفي من مؤخرة الرحل، دُريد قال له: خذ سيفي واقتلني بسيفي، فأخذ سيفه، وأوصاه دريدٌ كيف يقتله، قال: وارفع عن العظام واخفض عن الدماغ، فإني كنت كذلك أقتل الرجال، ثم إذا أتيت أمك فأخبرها أنك قتلت دريد بن الصمة، فرب يوم قد منعت فيه نساءك! زعمت بنو سليم أن ربيعة لما ضربه تكشف للموت عجانه، وبطون فخذيه مثل القراطيس من ركوب الخيل. فلما رجع ربيعة إلى أمه أخبرها بقتله إياه فقالت: والله لقد أعتق أمهاتٍ لك ثلاثًا في غداةٍ واحدة، وجز ناصية أبيك. قال الفتى: لم أشعر، وأنزل الله في يوم حنين قوله وَلَا: ﴿ لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللّهُ فِي مُواطِنَ كَثِيرَةٌ وَيُومَ حُنَينٌ إِذَ أَعْجَبَتْكُمُ كَثُرَتُكُمُ فَامٌ تُغَنِّنِ عَنصُمُ شَيْعًا اللّهُ مَا الْمُرْمِنِ بِمَارَجُبَتْ ثُمٌ وَلَيْتُم مُدَّرِينَ اللّهُ مَا الْمُؤمِنِينَ عَنصُهُمُ الْمُؤمِنِينَ عَنصَهُمُ الْمُؤمِنِينَ كَاللّهُ مَا الْمُؤمِنِينَ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَاكُمُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَاكُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَاكُمُ اللّهُ اللهُ عَلَاكُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَاكُمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَاكُمُ اللّهُ اللهُ ا

وجُمعت سبايا حنين وأموال حنين فأمر النبي ﴿ بحبسها في الجِعرّانة حتى يرجع من الطائف، ثم توجه النبي ﴿ إلى الطائف، فغزوة الطائف هي الغزوة السادسة والعشرون من غزوات رسول الله ﴿ وكانت في شهر شوال من السنة الثامنة من الهجرة فبمجرد أن انتهى من الانتصار على هوازن في حنين وحلفائها توجّه ﴿ إلى الطائف.

ولما وصل النبي ﴿ إلى الطائف وجدهم قد أغلقوا عليهم أبواب مدينتها وصنعوا الصنائع للقتال؛ وكان سيد الطائف عروة بن مسعود الثقفي، ومعه آخرون من زعماء ثقيف، قبل هذه الغزوة قد توجهوا إلى مدينة جُرَش في الأردن، وكانت هذه المدينة مشهورة بالصناعات الحربية؛ لينقلوا بعض الخبرات الحربية، فكان أهل الطائف



مُسلّحين، وكانوا مُجهّزين بأنواع من الأسلحة ما كانت معروفة عند بقية العرب، فكان من ضمن الأسلحة التي يستعملونها: الدبابات والمنجنيق.

الدبابة هذه: عبارة عن صندوق كبير يدخل تحته حوالي عشرة من الرجال يحملونه، له أعمدة، كأنه غرفة متحركة من الخشب، يدخلون تحتها ويرفعونها بأعمدة فوقهم مكسوة بالجلود.

وهو من أخشاب ثقيلة تُستعمَل في هذم الجدران والحصون بحيث يدخل تحتها عشرة رجال ويحملونها، والأخشاب نفسها سميكة ومكسوة بجلود بحيث لو ضُربوا من فوق بسهام لا تؤثر فيهه كثيرًا، ويركضون بها بقوة في وقت واحد ويصدمون بها الجُدُر لمحاولة كسر الجدران.

والمنجنيق عبارة عن آلة رافعة ترفع أحجارًا أو زجاجات حارقة، أو يوضع فيها أحجار ثقيلة وهي آلة تقذف هذه الأحجار على مسافة بعيدة، فيوضع في المنجنيق أحجار ضخمة، ويُضرَب بهذه الآلة فتُستعمل أيضًا في المهاجمة، فكانوا مُحصّنين بهذه الأمور.

فورد في قصة غزو النبي الطائف أن النبي أمر أن يُصنَع له دبابة لمواجهة حصون الأعداء، وقيل: إنه صنعها، دبابة ومنجنيق، يعني نفس الآلات التي عندهم؛ لتكون مع النبي أن فاستعمل دبابة ومنجنيق في مهاجمة أهل الطائف ومحاولة هذم حصونهم، وقالوا صنعها للنبي خالد بن سعيد بن العاص وكان في الحبشة – وسلمان الفارسي المحاف فهما علما المسلمين كيفية صُنْع هذه الآلات.

وتوجه النبي الله الطائف، فحاصرهم النبي الله بضعًا وعشرين ليلة، وتراموا بالنبل، وظل النبي الله محاصِرًا للطائف بضعًا وعشرين ليلة.

ولما حاول المسلمون هذم الحصن بالدبابات ألقى أهل الطائف أشياء من فوق الحصون، فخرقت تلك الدبابة التي كانت مع المسلمين، وأتلفتها. واستعمل المسلمون المنجنيق ورموا حصونهم به.

وحصل قتال شديد، وقاتل فيها النبي ﴿ بنفسه ، ولم يقدر منهم على شيء، وقتلوا من المسلمين اثني عشر رجلًا، وبعض هؤلاء الشهداء من المسلمين ممّن كانوا تحت الدبابة التي ظلوا يقذفون عليها مواد حرقت الجلود، ويرمون بالسلاح من فوق الحصون فاستُشهد بعض مَنْ كانوا في تلك الدبابة ومسلمون آخرون.

وكان عندهم زاد يكفيهم عامًا، فظل النبي ﴿ مُحاصرهم بضعًا وعشرين ليلة وقاتلهم قتالًا شديدًا، وحاول هذم حصنهم بالدبابة، ورماهم بالمنجنيق فلم يتمكن النبي ﴾ من اختراق حصونهم.

فأمر أن يُنادَى: مَنْ نزل إلينا من عبيد ثقيف فهو حُر، وكان عندهم عبيد كثيرون يستعينون بهم في القتال، فتدلى أبو بَكْرة الثقفي هُ ببَكْرة، والبَكْرة: (بإسكان الكاف) هي العجلة يعني التي يوضع فيها حبل، فصنع بكرة وتدلّى بحبل من فوق الحصون ونزل إلى المسلمين هُ، فصار حرًا وأسلم هُ، ولذلك سُمى أبابكرة.

ثم إن النبي الله أذّن بالرحيل وعزم على الانصراف لما لم يستطع مواصلة الهجوم على الحصون، وحزن الصحابة للرحيل، وكانوا يريدون مواصلة الحصار، لكن النبي المرهم بالرحيل، وورد أنه رأى رؤيا الله تشير إلى أنه لن يتمكن من القضاء على ثقيف والدخول إلى حصونهم.

فأذّن النبي ﴿ بالرحيل، وانصرف عن الطائف ﴿ حتى وصل إلى الجِعرّانة، فقال رجل للنبي ﴾: ادع على ثقيف، فقال النبي ﴾: اللهم اهدِ ثقيفًا وأتِ بهم، فاستجاب



وسبحان الله! أهل ثقيف كانوا آخر مَنْ أسلم في جزيرة العرب.

فلما لما بدأ الناس يرتدون عن الدين بعد وفاة النبي ، لم يثبت على الإسلام إلا أهل مكة، والمدينة، والطائف، وبعض قرى البحرين.

وكان سبب ثبات أهل الطائف على الإسلام: أنه قام فيهم بعض كبرائهم وقال لهم: يا قوم، كنتم آخر الناس دخولًا في هذا الدين، فلا تكونن أول الناس خروجًا منه. ونصحهم ووعظهم، فثبتهم على الدين وثبتوا على الإسلام، ولم يكونوا ممّن ارتد بعد وفاة النبي .

ثم إن النبي ، لما وصل إلى الجعرانة جاءه وفد من هوازن وقد أسلموا، وكان مع النبي ، النبي من سبيهم ستة آلاف من الذراري والنساء؛ النساء والأطفال.

فقالوا: يا رسول الله، ﴿ إِنَّا أَهِلَ وعشيرة وقد أصابنا من البلاء ما لم يخفَ عليك فامنن علينا، يريدون أن يرد النبي ﴿ عليهم أموالهم ونساءهم وأطفالهم.

وقال رجل من سعد بن بكر: يا رسول الله، إنما في الحظائر عمّاتك وخالاتك وحواضنك اللاتي كن يكفلنك؛ لأن مرضعة النبي الله حليمة السعدية من بني سعد بن بكر هؤلاء.

ولو أنّا مُنحنا للحارث بن أبي شمر أو النعمان بن المنذر - من ملوك العرب - ثم



نزل بنا مثل ما أنزلت بنا، رجونا عطفه علينا، وأنت خير المكفولين.

فقال المصطفى هي: «أحب الحديث إليّ أصدقه، ومعي مَنْ ترون، أبناؤكم ونساؤكم.

أحب إليكم أم أموالكم؟ قالوا:خيّرتنا بين أموالنا وأحسابنا، بل ترد إلينا نساءنا وأبناءنا فهو أحبُّ إلينا.

فقال: أما ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لكم، وإذا صليتُ الظهر بالناس فقوموا فقولوا: إنّا نتشفع برسول الله إلى المسلمين، وبالمسلمين إلى رسول الله في أبنائنا ونسائنا، فسأعطيكم عند ذلك،: ففعلوا، فقال المصطفى الله الما ما كان لي ولبني عبد المطلب فلكم» فأعاد ما ذكره لهم على الملأ.

فقال المهاجرون: ما كان لنا فهو لرسول الله ، وقالت الأنصار: ما لنا فهو لرسول الله . الله .

فقال الأقرع بن حابس- سيد تميم، وكان من المؤلفة قلوبهم-: أما أنا وبنو تميم فلا.

وقال عيينة بن حصن- سيد قبيلة فزارة، وكان أيضًا مسلمًا يتألفه النبي ، على الإسلام-: أما أنا وفزارة فلا.

وقال العباس بن مرداس سيد بني سُليم: أما أنا وبنو سُليم فلا.

فقالت بنو سُليم قبيلته: ما كان لنا فهو لرسول الله ١٠٠٠.

فقال العباس: وهّنتموني، يعني أضعفتموني وأحرجتموني.

فقال المصطفى ١٠٤ أما مَنْ تمسّك منكم بحقه من هذا السبي، فله بكل إنسان ست



فرائض من أول سبي أصيبه، فردّوا إلى الناس أبناءهم ونساءهم، فوافقوا على هذا.

وسألهم المصطفى ١٠٤ ما فعل مالك بن عوف؟ وهو زعيم هوازن.

قالوا: بالطائف، فقال النبي ﴿: أخبروه أنه إن أتاني مسلمًا رددت إليه أهله وماله وأعطيته مائة من الإبل، فأخبروه فأدركه بالجعرانة، وقيل: أدركه بمكة، فرد عليه ماله وأهله وأعطاه مائة من الإبل فأسلم فحسن إسلامه ﴿..

فاستعمله على مَنْ أسلم من قومه، وكان النبي الله يُكرِم كريم كل قوم ويوليه عليهم، وهذا من حُسْن سياسة النبي ، فلا يوجِد عداوات بنزع كبير القوم من منصبه وتولية آخر، فكان إذا أسلم زعيم قبيلة يُكرمه النبي الله ويوليه عليهم.

وهذه السياسة التي اتبعها النبي كانت تُشجع زعماء القبائل على الدخول في الإسلام؛ لأنه يعلم أنه إذا أسلم فلن يزول عنه ملكه ولا منصبه. فحسُن إسلامه وكان يقاتل مَنْ كفر من قومه وعادى المسلمين.

ثم إن النبي الله بعد أن رد السبايا إلى أهلها، رد النساء والأطفال إلى أهلهم.

ثم ركب النبي ﴿ واتبعه الناس يقولون: اقسم علينا فيئنا، بدؤوا يطالبون النبي ﴿ بقسمة الإبل والغنم والأموال حتى ألجؤوا النبي ﴿ إلى شجرة فاختطفت عنه ردائه، فقال ﴿ : ردوا عليّ ردائي، ثم قال: أيها الناس، لو كان لي بعدد شجر تهامة نَعَمُّ لقسمته عليكم ثم لا تجدوني بخيلًا ولا جبانًا ولا كذوبًا، ثم قام ﴿ فَأخذ وبرة من سنام البعير، فقال: أيها الناس، مالي من فيئكم ولا هذه الوبرة إلا الخمس، والخمس مردود عليكم.

فأدّوا الخياط والمخيط؛ فإن الغلول على أهله عار وشنار يوم القيامة.

ثم بدأ النبي ١ التقسيم فأعطى المؤلفة قلوبهم، وكانوا أشرافًا يتألف بهم قومهم،

فأعطى أبا سفيان بن حرب وابنه معاوية، وحكيم بن حزام، كل واحد من هؤلاء مائة من الإبل.

وكذلك أعطى الحارث بن كلدة، والحارث بن هشام، وسهيل بن عمرو، وحويطب بن عبد العزى، وصفوان بن أمية، كل هؤلاء من أشراف قريش. والأقرع بن حابس التميمي، وعيينة بن حصن الفزاري، ومالك بن عوف. أعطى كل واحد من هؤلاء مائة من الإبل.

وأعطى رجالًا دون المائة، وأعطى العباس بن مرداس سيد بني سُليم، أعطاه أباعر فسخطها؛ يعني: استقل هذا العطاء، وعاتب النبي به بقصيدة، فقال النبي به اقطعوا عني لسانه؛ يريد أعطوه حتى يرضى، فذهب الصحابة به إلى الغنائم، وقالوا: خذ منها ما شئت، وفي رواية: أنه لما قالوا له: خذ منها ما شئت، تكرّم أن يأخذ منها شيئًا.

فبعث إليه المصطفى الله بحُلّة فقبلها.

ثم قيل للنبي ﴿: أعطيت عيينة والأقرع مائة مائة، وتركت جُعيل بن سراقة الضمري، فقال ﴿: «أما والله لجُعيل خير من طلاع الأرض كلهم مثل عيينة والأقرع، لكنى تألفتهما؛ ليُسلما، ووكلته إلى إسلامه.

وكان النبي الله يقول: «إني لأعطى أقوامًا أتألفهم على الإيمان، وأذر أقوامًا مؤمنين أكِلَهم إلى إيمانهم».

وجاء ذو الخويصرة التميمي إلى النبي ﴿ وهو يعطي الناس فقال: يا محمد، قد رأيتُ ما صنعتَ، فلم أرَك عدلت، وفي رواية أنه قال للنبي ﴿: يا محمد، اعدل؛ فإنها قسمة ما أُريدَ بها وجه الله.



النبي ﴿ أُوذِي ﴿ ، فورد في الحديث أن النبي ﴿ لما سمع هذه المقالة قال: «يرحم الله أخى موسى أُوذي بأكثر من هذا فصبر».

فقال النبي هي: ويحك! مَنْ يعدل إذا لم أعدل؟ خبت وخسرتُ إن لم أكن أعدل، ثم قال: «ألا تأمنوني وأنا أمين مَنْ في السماء؟» قال عمر: ألا أقتله؟، قال: «لا»

ثم إن النبي الخبر أنه سيخرج من ضئضئ هذا، يعني إما من ذريته أو من أتباعه، ممَّنْ هم على طريقته ويتبعون نهجه، قوم يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم، وصيامه مع صيامهم، يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم.. يعني القرآن لا يصل إلى قلوبهم، يقرؤونه بلسانهم، فلا يتجاوز التراقي أو الحناجر، لا يصل إلى القلب، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية وهم الخوارج.

قال: «لئن أدركتهم لأُقتلَنهم قتْل عاد، إن في قتلهم لأجرًا لمَنْ قتلهم» فأخبر النبي عن الخوارج وأمر بقتالهم، وخرج هؤلاء فعلًا.. خرجوا على عثمان الشه فقتلوه، ثم خرجوا على علي اللهم وكفّروا عليًّا، وكفّروا معاوية، وكفّروا الصحابة، وقاتلهم الصحابة الله الصحابة اللهم الصحابة اللهم المحابة المحابة اللهم المحابة اللهم المحابة المحابة اللهم المحابة اللهم المحابة المحاب

وفي عهد عثمان ها بدؤوا يعترضون على عثمان، ويتهمونه بأنه لا يعدل وأنه يحابي قرابته، وخرجوا على علي، فحذّر النبي ها منهم.

فكان طليعة هؤ لاء الخوارج هذا الذي اعترض على رسول الله في قسمة الأموال، ودائمًا بداية اعتراض الخوارج على أئمة المسلمين يكون مبدؤه من الاعتراض على الأموال يعني هذا الرجل بدأ بالاعتراض على الأموال وعلى قسمة الأموال، واتهام النبي في بعدم العدل في القسمة ثم اتهموا عثمان بذلك في.

ففرّق النبي ﷺ العطايا وأخذ يوزعها في قبائل العرب، ولم يُعطِ الأنصار شيئًا، فوجدوا في أنفسهم، فعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ: لَمَّا أَعْطَى رَسُولُ الله ، هَا أَعْطَى مِنْ تِلْكَ الْعَطَايَا فِي قُرَيْشِ وَقَبَائِلِ الْعَرَبِ، وَلَمْ يَكُنْ فِي الْأَنْصَارِ مِنْهَا شَيْءٌ، وَجَدَ هَذَا الْحَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ فِي أَنْفُسِهِم، حَتَّى كَثُرَتْ فِيهِمُ الْقَالَةُ حَتَّى قَالَ قَائِلُهُمْ: لَقِيَ رَسُولُ اللهِ عِلَيْ قَوْمَهُ، فَدَخَلَ عَلَيْهِ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنَّ هَذَا الْحَيَّ قَدْ وَجَدُوا عَلَيْكَ فِي أَنْفُسِهِمْ لِمَا صَنَعْتَ فِي هَذَا الْفَيْءِ الَّذِي أَصَبْتَ، قَسَمْتَ فِي قَوْمِكَ، وَأَعْطَيْتَ عَطَايَا عِظَامًا فِي قَبَائِلِ الْعَرَبِ، وَلَمْ يَكُ فِي هَذَا الْحَيِّ مِنَ الْأَنْصَارِ شَيْءٌ، قَالَ: « فَأَيْنَ أَنْتَ مِنْ ذَلِكَ يَا سَعْدُ؟ ﴿ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، مَا أَنَا إِلَّا امْرُؤٌ مِنْ قَوْمِي، وَمَا أَنَا؟ قَالَ: ﴿ فَاجْمَعْ لِي قَوْمَكَ فِي هَذِهِ الْحَظِيرَةِ»، قَالَ: فَخَرَجَ سَعْدٌ، فَجَمَعَ الْأَنْصَارَ فِي تِلْكَ الْحَظِيرَةِ، قَالَ: فَجَاءَ رِجَالٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، فَتَرَكَهُمْ، فَدَخَلُوا وَجَاءَ آخَرُونَ، فَرَدَّهُمْ، فَلَمَّا اجْتَمَعُوا أَتَاهُ سَعْدٌ فَقَالَ: قَدِ اجْتَمَعَ لَكَ هَذَا الْحَيُّ مِنَ الْأَنْصَارِ، قَالَ: فَأَتَاهُمْ رَسُولُ اللهِ ، فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، بِالَّذِي هُوَ لَهُ أَهْلُ، ثُمَّ قَالَ: « يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ مَا قَالَةٌ بَلَغَتْنِي عَنْكُمْ وَجِدَةٌ وَجَدْتُمُوهَا فِي أَنْفُسِكُمْ؟ أَلَمْ آتِكُمْ ضُلَّالًا فَهَدَاكُمُ اللهُ؟ وَعَالَةً فَأَغْنَاكُمُ اللهُ؟ وَأَعْدَاءً فَأَلَّفَ اللهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ؟ «، قَالُوا: بَلِ اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُّ وَأَفْضَلُ. قَالَ: « أَلَا تُحِيبُونَنِي يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ؟» قَالُوا: وَبِمَاذَا نُجِيبُكَ يَا رَسُولَ اللهِ، وَلِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ الْمَنُّ وَالْفَضْلُ؟ قَالَ: « أَمَا وَاللهِ لَوْ شِئتُمْ لَقُلْتُمْ فَلَصَدَقْتُمْ وَصُدِّقْتُمْ ، أَتَيْتَنَا مُكَذَّبًا فَصَدَّقْنَاكَ، وَمَخْذُولًا فَنَصَرْنَاكَ، وَطَرِيدًا فَآوَيْنَاكَ، وَعَائِلًا فَآسَيْنَاكَ. أَوَجَدْتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ فِي لْعَاعَةٍ مِنَ الدُّنْيَا، تَأَلَّفْتُ بِهَا قَوْمًا لِيُسْلِمُوا، وَوَكَلْتُكُمْ إِلَى إِسْلامِكُمْ؟ أَفَلا تَرْضَوْنَ يَا مَعْشَرَ الْأَنْصَارِ أَنْ يَذْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاةِ وَالْبَعِيرِ، وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللهِ فِي رِحَالِكُمْ؟ فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوْ لا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأً مِنَ الْأَنْصَارِ، وَلَوْ سَلَكَ النَّاسُ شِعْبًا، وَسَلَكَتِ الْأَنْصَارُ شِعْبًا لَسَلَكْتُ شِعْبَ الْأَنْصَارِ، اللهُمَّ ارْحَم الْأَنْصَارَ، وَأَبْنَاءَ الْأَنْصَارِ، = (7.1)=

وَأَبْنَاءَ أَبْنَاءِ الْأَنْصَارِ « قَالَ: فَبَكَى الْقَوْمُ، حَتَّى أَخْضَلُوا لِحَاهُمْ، وَقَالُوا: رَضِينَا بِرَسُولِ اللهِ قِسْمًا وَحَظًّا، ثُمَّ انْصَرَفَ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَتَفَرَّقُوا ﴾ [١]

ثم خرجوا فاعتمر النبي ﴿ عمرة الجعرانة، والجعرانة قرية على حدود مكة، فاعتمر النبي ﴿ ثم انصرف راجعًا إلى المدينة، وخلّف ﴿ عتّاب بن أسيد ﴾ الذي كان عينه أميرًا على مكة أثناء غزوتي حنين والطائف فثبته النبي ﴿ أميرًا على مكة، ورزقه في كل يوم درهمًا؛ أي: جعل له النبي ﴿ راتبًا كل يوم له درهم، فالراتب الشهري ثلاثون درهمًا على تفرغه للإمارة ﴿ ...

بهذا تنتهي أحداث غزوتي حنين والطائف.

[1] مسند أحمد ١١٧٣٠، ورواه الشيخان مختصرًا.

الغزوة السابعة والعشرون: هي غزوة تبوك.

وهي الغزوة الأخيرة من غزوات رسول الله ﴿ وهذه الغزوة تُسمى غزوة العسرة، وهي الغزوة الأخيرة من غزوات رسول الله ﴿ وهذه الغزوة التوبة، أُنزلَت بشأن وتُسمى الفاضحة، وهذه الغزوة نزل بشأنها معظم آيات سورة التوبة، أُنزلَت بشأن أحداث غزوة تبوك وما صاحبها من فضح المنافقين، ولهذا سُميت الفاضحة، وسورة التوبة التي نزلت بشأنها سُميت أيضًا الفاضحة؛ لأنها كشفت حال المنافقين.

سُميت بغزوة تبوك نسبةً إلى المدينة التي قصدها النبي في هذا الغزو ووصل اليها مدينة تبوك، وبينها وبين مكة أربع عشرة مرحلة، والمرحلة: أربعة وعشرون ميلًا، وهذا التعبير يتكرر كثيرًا في كتب السيرة وغيرها، وكذلك في كلام الفقهاء.

فالمرحلة: أربعة وعشرون ميلًا، وهي تعادل مسيرة يوم.

فتبوك بينها وبين مكة أربع عشرة مرحلة، وبينها وبين دمشق إحدى عشرة مرحلة، وهي آخر غزوة غزاها النبي ، بنفسه.

وكان خصْم المسلمين في هذه الغزوة هم الروم بقيادة قائدهم هرقل الذي هو قيصر الروم.

كلمة (قيصر) لقب، يُطلَق على كل مَنْ ملك الروم، يقال له: (قيصر)، واسم القيصر الذي كان معاصرًا للنبي ؛ هرقل.

فجهز النبي ه جيشًا عظيمًا، ورد في بعض الروايات أنه كان من ثلاثين ألف مقاتل، وعشرة آلاف فرس، وقيل: أربعون ألفًا، وقيل: أكثر، وقيل: أقل، لكن التقدير الذي في أكثر كتب السيرة أنهم نحو ثلاثين ألفًا.

وجاء عن كعب بن مالك ١١٤ كانوا أكثر من عشرة آلاف وليس للناس ديوان حافظ



في زمن النبي ، يعني ما كان هناك تعداد للجنود يسجلون فيه، وثائق يعني يسجلون فيها أسماء الجنود، فلذلك كان العدد تقديريًا.

وغيره قال: ثلاثون ألفًا.

وغيره قال: أربعون ألفًا.

فهذا عدد جيش المسلمين، وأما عدد جيش الروم فكانوا مائة وعشرين ألفًا.

وهرقل الذي هو قيصر الروم كان نصرانيًا، وديانة الروم كانت الديانة النصرانية، وكانت عاصمة مملكة الروم، وكانت عاصمة مملكة الروم، وكانت عاصمة مملكة الروم، وكانوا يحكمون بلادًا شاسعة في ذلك الوقت، فكانوا يحكمون مصر، والشام، وأجزاء كبيرة من أوروبا، وتركيا، كانوا يحكمون أجزاءً كبيرة من العالم، وكان أقوى دولتين كما هو معروف في ذلك الوقت: الفرس والروم، وبينهما نزال وحرب، يُدَال هؤلاء على هؤلاء مرة، ويدالون عليهم أخرى.

وقبل أن يغزوهم النبي الله كان الروم قد انتصروا على الفرس انتصارًا عظيمًا، وكان هرقل نذر لله الله الله الله الله الله على أن يذهب من حمص إلى إيلياء، إلى بيت المقدس ماشيًا على قدميه شكرًا لله على انتصارهم الكبير على الفرس.

وهرقل هذا موقفه من دعوة النبي عجيب؛ وذلك أنه كان ملك الروم، وفي نفس الوقت كان عالمًا من كبار علماء أهل الكتاب في زمانه، وكان مُنجَّمًا أيضًا، له علم بالنجوم.

فالنبي ﴿ كَانَ قد بعث إليه رسالةً يدعوه فيها إلى الإسلام، ووصلت إليه الرسالة وهو في إيلياء، بعد ما كان انتصر على الفرس وذهب ماشيًا إلى إيلياء وصلت إليه

الرسالة، وكانت هذه الرسالة وصلت إليه في فترة صلح الحديبية.

وفي هذه الفترة خرجت قافلة تجارية كبيرة من قريش إلى غزة، بقيادة أبي سفيان ومعه ثلاثون رجلًا من قريش ومعهم إبل يشترون بضائع من الشام.

فعن عَبْد اللهِ بْنَ عَبَّاسِ أَنَّ أَبَا شُفْيَانَ بْنَ حَرْبِ أَخْبَرَهُ: أَنَّ هِرَقْلَ أَرْسَلَ إِلَيْهِ فِي رَكْبِ مِنْ قُرَيْشِ، وَكَانُوا تُجَّارًا بِالشَّأْم فِي المُدَّةِ الَّتِي كَانَ رَسُولُ اللهِ ﴿ مَادَّ فِيهَا أَبَا سُفْيَانَ وَكُفَّارَ قُرَيْشِ، فَأَتَوْهُ وَهُمْ بِإِيلِيَاءَ، فَدَعَاهُمْ فِي مَجْلِسِهِ، وَحَوْلَهُ عُظَمَاءُ الرُّومِ، ثُمَّ دَعَاهُمْ وَدَعَا بِتَرْجُمَانِهِ، فَقَالَ: أَيُّكُمْ أَقْرَبُ نَسَبًا بِهَذَا الرَّجُلِ الَّذِي يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٌّ؟ فَقَالَ أَبُو سُفْيَانَ: فَقُلْتُ أَنَا أَقْرَبُهُمْ نَسَبًا، فَقَالَ: أَدْنُوهُ مِنِّي، وَقَرِّبُوا أَصْحَابَهُ فَاجْعَلُوهُمْ عِنْدَ ظَهْرِهِ، ثُمَّ قَالَ لِتَرْجُمَانِهِ: قُلْ لَهُمْ: إِنِّي سَائِلٌ هَذَا عَنْ هَذَا الرَّجُلِ، فَإِنْ كَذَبَنِي فَكَذَّبُوهُ. فَوَاللهِ لَوْ لاَ الحَيَاءُ مِنْ أَنْ يَأْثِرُوا عَلَيَّ كَذِبًا لَكَذَبْتُ عَنْهُ. ثُمَّ كَانَ أَوَّلَ مَا سَأَلَنِي عَنْهُ أَنْ قَالَ: كَيْفَ نَسَبُهُ فِيكُمْ؟ قُلْتُ: هُوَ فِينَا ذُو نَسَبِ، قَالَ: فَهَلْ قَالَ هَذَا القَوْلَ مِنْكُمْ أَحَدٌ قَطُّ قَبْلَهُ؟ قُلْتُ: لاَ. قَالَ: فَهَلْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مِنْ مَلِكٍ؟ قُلْتُ: لاَ قَالَ: فَأَشْرَافُ النَّاسِ يَتَّبِعُونَهُ أَمْ ضُعَفَاؤُهُمْ؟ فَقُلْتُ بَلْ ضُعَفَاؤُهُمْ. قَالَ: أَيَزِيدُونَ أَمْ يَنْقُصُونَ؟ قُلْتُ: بَلْ يَزِيدُونَ. قَالَ: فَهَلْ يَرْتَدُّ أَحَدٌ مِنْهُمْ سَخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ؟ قُلْتُ: لا. قَالَ: فَهَلْ كُنْتُمْ تَتَّهِمُونَهُ بِالكَذِبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولَ مَا قَالَ؟ قُلْتُ: لا. قَالَ: فَهَلْ يَغْدِرُ؟ قُلْتُ: لا، وَنَحْنُ مِنْهُ فِي مُدَّةٍ لْا نَدْرِي مَا هُوَ فَاعِلُ فِيهَا، قَالَ: وَلَمْ تُمْكِنِّي كَلِمَةٌ أُدْخِلُ فِيهَا شَيْئًا غَيْرُ هَذِهِ الكَلمَةِ، قَالَ: فَهَلْ قَاتَلْتُمُوهُ؟ قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: فَكَيْفَ كَانَ قِتَالْكُمْ إِيَّاهُ؟ قُلْتُ: الحَرْبُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ سِجَالٌ، يَنَالُ مِنَّا وَنَنَالُ مِنْهُ. قَالَ: مَاذَا يَأْمُرُكُمْ؟ قُلْتُ: يَقُولُ: اعْبُدُوا اللهَ وَحْدَهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَاتْرُكُوا مَا يَقُولُ آبَاؤُكُمْ، وَيَأْمُرُنَا بِالصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ وَالصِّدْقِ وَالعَفَافِ وَالصِّلَةِ. فَقَالَ لِلتَّرْجُمَانِ: قُلْ لَهُ: سَأَلْتُكَ عَنْ نَسَبِهِ فَذَكَرْتَ أَنَّهُ فِيكُمْ ذُو نَسَب، فَكَذَلِكَ الرُّسُلُ تُبْعَثُ فِي نَسَبِ قَوْمِهَا. وَسَأَلْتُكَ هَلْ قَالَ أَحَدٌ مِنْكُمْ هَذَا القَوْلَ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لاَ، فَقُلْتُ: لَوْ كَانَ أَحَدٌ قَالَ هَذَا القَوْلَ قَبْلَهُ، لَقُلْتُ رَجُلٌ يَأْتَسِي بِقَوْلٍ قِيلَ قَبْلَهُ. وَسَأَلْتُكَ هَلْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مِنْ مَلِكٍ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لاَ، قُلْتُ فَلَوْ كَانَ مِنْ آبَائِهِ مِنْ مَلِكٍ، قُلْتُ رَجُلٌ يَطْلُبُ مُلْكَ أَبِيهِ، وَسَأَلْتُكَ، هَلْ كُنْتُمْ تَتَّهِمُونَهُ بِالكَذِبِ قَبْلَ أَنْ يَقُولَ مَا قَالَ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لأ، فَقَدْ أَعْرِفُ أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ لِيَذَرَ الكَذِبَ عَلَى النَّاسِ وَيَكْذِبَ عَلَى اللهِ. وَسَأَلْتُكَ أَشْرَافُ النَّاسِ اتَّبَعُوهُ أَمْ ضُعَفَاؤُهُمْ؟ فَذَكَرْتَ أَنَّ ضُعَفَاءَهُمُ اتَّبَعُوهُ، وَهُمْ أَتْبَاعُ الرُّسُل. وَسَأَلْتُكَ أَيَزِيدُونَ أَمْ يَنْقُصُونَ؟ فَذَكَرْتَ أَنَّهُمْ يَزِيدُونَ، وَكَذَلِكَ أَمْرُ الإِيمَانِ حَتَّى يَتِمَّ. وَسَأَلْتُكَ أَيْرْتَدُّ أَحَدٌ سَخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ؟ فَلَكَرْتَ أَنْ لاَ، وَكَذَلِكَ الإِيمَانُ حِينَ تُخَالِطُ بَشَاشَتُهُ القُلُوبَ. وَسَأَلْتُكَ هَلْ يَغْدِرُ؟ فَذَكَرْتَ أَنْ لاَ، وَكَذَلِكَ الرُّسُلُ لا تَغْدِرُ. وَسَأَلْتُكَ بِمَ يَأْمُرُكُمْ؟ فَذَكَرْتَ أَنَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَعْبُدُوا اللهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَيَنْهَاكُمْ عَنْ عِبَادَةِ الأَوْتَانِ، وَيَأْمُرُكُمْ بِالصَّلاَةِ وَالصِّدْقِ وَالعَفَافِ، فَإِنْ كَانَ مَا تَقُولُ حَقًّا فَسَيَمْلِكُ مَوْضِعَ قَدَمَيَّ هَاتَيْنِ، وَقَدْ كُنْتُ أَعْلَمُ أَنَّهُ خَارِجٌ، لَمْ أَكُنْ أَظُنُّ أَنَّهُ مِنْكُمْ، فَلَوْ أَنِّي أَعْلَمُ أَنِّي أَخْلُصُ إِلَيْهِ لَتَجَشَّمْتُ لِقَاءَهُ، وَلَوْ كُنْتُ عِنْدَهُ لَغَسَلْتُ عَنْ قَدَمِهِ. ثُمَّ دَعَا بِكِتَاب رَسُولِ اللهِ عِلْ الَّذِي بَعَثَ بِهِ دِحْيَةُ إِلَى عَظِيمٍ بُصْرَى، فَدَفَعَهُ إِلَى هِرَقْلَ، فَقَرَأَهُ فَإِذَا فِيهِ «بِسْم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم، مِنْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى هِرَقْلَ عَظِيمِ الرُّومِ: سَلاَمٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الهُدَى، أَمَّا بَعْدُ، فَإِنِّي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الإِسْلاَم، أَسْلِمْ تَسْلَمْ، يُؤْتِكَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَإِنَّ عَلَيْكَ إِثْمَ الأَرِيسِيِّينَ « وَ ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِئْبِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُواۤ الَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ - شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا عَمْرَانَ: ٢٤]قَالَ أَبُو سُفْيَانَ: فَلَمَّا قَالَ مَا قَالَ، وَفَرَغَ مِنْ قِرَاءَةِ الكِتَابِ، كَثُرَ عِنْدَهُ الصَّخَبُ وَارْتَفَعَتِ الأَصْوَاتُ وَأُخْرِجْنَا، فَقُلْتُ لِأَصْحَابِي حِينَ أُخْرِجْنَا: لَقَدْ أَمِرَ أَمْرُ ابْنِ أَبِي كَبْشَةَ، إِنَّهُ يَخَافُهُ مَلِكُ بَنِي الأَصْفَرِ. فَمَا زِلْتُ مُوقِنًا أَنَّهُ سَيَظْهَرُ حَتَّى أَدْخَلَ اللهُ عَلَيَّ الإِسْلاَمَ. وَكَانَ ابْنُ النَّاظُورِ، صَاحِبُ إِيلِيَاءَ وَهِرَقْلَ،

سُقُفًّا عَلَى نَصَارَى الشَّأْم يُحَدِّثُ أَنَّ هِرَقْلَ حِينَ قَدِمَ إِيلِيَاءَ، أَصْبَحَ يَوْمًا خَبِيثَ النَّفْسِ، فَقَالَ بَعْضُ بَطَارِقَتِهِ: قَدِ اَسْتَنْكَرْنَا هَيْئَتَكَ، قَالَ ابْنُ النَّاظُورِ: وَكَانَ هِرَقْلُ حَزَّاءً يَنْظُرُ فِي النُّجُوم، فَقَالَ لَهُمْ حِينَ سَأَلُوهُ: إِنِّي رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ حِينَ نَظَرْتُ فِي النُّجُوم مَلِكَ الخِتَانِ قَدْ ظَهَرَ، فَمَنْ يَخْتَتِنُ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ؟ قَالُوا: لَيْسَ يَخْتَتِنُ إِلَّا اليَهُودُ، فَلاَ يُهِمَّنَّكَ شَأْنُهُمْ، وَاكْتُبْ إِلَى مَدَايِن مُلْكِكَ، فَيَقْتُلُوا مَنْ فِيهِمْ مِنَ اليَهُودِ. فَبَيْنَمَا هُمْ عَلَى أَمْرِهِمْ، أُتِيَ هِرَقْلُ بِرَجُلِ أَرْسَلَ بِهِ مَلِكُ غَسَّانَ يُخْبِرُ عَنْ خَبَرِ رَسُولِ اللهِ ، فَلَمَّا اسْتَخْبَرَهُ هِرَقْلُ قَالَ: اذْهَبُوا فَانْظُرُوا أَمُخْتَتِنٌ هُوَ أَمْ لاَ، فَنَظَرُوا إِلَيْهِ، فَحَدَّثُوهُ أَنَّهُ مُخْتَتِنٌ، وَسَأَلَهُ عَن العَرَب، فَقَالَ: هُمْ يَخْتَنِنُونَ، فَقَالَ هِرَقْلُ: هَذَا مُلْكُ هَذِهِ الأُمَّةِ قَدْ ظَهَرَ. ثُمَّ كَتَبَ هِرَقْلُ إلَى صَاحِب لَهُ بِرُومِيَةً، وَكَانَ نَظِيرَهُ فِي العِلْم، وَسَارَ هِرَقْلُ إِلَى حِمْصَ، فَلَمْ يَرِمْ حِمْصَ حَتَّى أَتَاهُ كِتَابٌ مِنْ صَاحِبِهِ يُوَافِقُ رَأْيَ هِرَقْلَ عَلَى خُرُوجِ النَّبِيِّ ، وَأَنَّهُ نَبِيٌّ، فَأَذِنَ هِرَقْلُ لِعُظَمَاءِ الرُّوم فِي دَسْكَرَةٍ لَهُ بِحِمْصَ، ثُمَّ أَمَر بِأَبْوَابِهَا فَغُلِّقَتْ، ثُمَّ اطَّلَعَ فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ الرُّوم، هَلْ لَكُمْ فِي الفَلاَحِ وَالرُّشْدِ، وَأَنْ يَثْبُتَ مُلْكُكُمْ، فَتُبَايِعُوا هَذَا النَّبِيَّ؟ فَحَاصُوا حَيْصَةَ حُمُرِ الوَحْشِ إِلَى الأَبْوَابِ، فَوَجَدُوهَا قَدْ غُلِّقَتْ، فَلَمَّا رَأَى هِرَقْلُ نَفْرَتَهُمْ، وَأَيِسَ مِنَ الإِيمَانِ، قَالَ: رُدُّوهُمْ عَلَيَّ، وَقَالَ: إِنِّي قُلْتُ مَقَالَتِي آنِفًا أَخْتَبِرُ بِهَا شِدَّتَكُمْ عَلَى دِينِكُمْ، فَقَدْ رَأَيْتُ، فَسَجَدُوا لَهُ وَرَضُوا عَنْهُ، فَكَانَ ذَلِكَ آخِرَ شَأْنِ هِرَقْلَ »[١]

فكان يعلم أن النبي هو النبي الخاتم الذي بُشّر به في كتبهم، حتى إنه لما قرأ رسالة النبي قال: لو كان أمري بيدي لذهبت أغسل تحت رجله ق. وليبلغن ملكه موضع قدمي هاتين. وقال هذا للبطارقة ،كان يريد أن يُسلموا، وإذا أسلموا وجعلوه ملكًا عليهم يدخلون جميعًا في الإسلام، لكن لما رآهم عارضوه وشعر أنهم سيخلعونه من الملك بقى على كفره.

<sup>[</sup>۱] البخاري٧ ومسلم١٧٧٣.



ثم الأعجب من هذا: أنه بعث إلى النبي ، رسولًا من قِبَله اسمه التنوخي، وهذا الرجل أسلم بعد وفاة النبي .

فحين التقى بالنبي ، كان نصرانيًا، ثم أسلم بعد وفاة النبي ، فلذلك يُعدّ تابعيًا لا يُعدّ صحابيًا.

فالتنوخي جاءه من قِبَل هرقل، وبلّغ رسالة للنبي في يقول فيها هرقل للنبي في: أنا على دينك، وأرسل التنوخي يقول هذا، وهو أنا على دينك، هرقل يقول للنبي في أنا على دينك، وأرسل التنوخي يقول هذا، وهو مجهز جيش لحرب النبي في ويقول هذا الكلام. فالنبي في قال: «كذب عدو الله، هو على دين قومه».

فهذه المواقف المتناقضة في سيرة هرقل قيصر الروم جعلت بعض علماء المسلمين يقول: أنه أسلم سرَّا، مثل: الحافظ بن عبد البر -رحمه الله- وجماعة من كبار الحفّاظ والأئمة قالوا: إنه كان مسلمًا سرَّا لكن غلبه حب الدنيا على عدم إظهار دينه وفعْل ما فعل من تجهيز الجيش لمحاربة النبي .

لكن طبعًا الذي عليه عامة العلماء يقولون: هذا من الكفر العملي، فالإيمان لا يكفي فيه التصديق القلبي، يعني هو واضح من سيرته أنه مُصدّق قلبًا بأن النبي هو النبي الخاتم، لكن هذا من الكفر العملي أنه يُجهز جيشًا لمحاربة النبي هو من أجل البقاء على ملكه.

فكيف يُتصوّر أنه يبقى له مع ذلك شيء من الإيمان ؟

وكذلك قول النبي ﷺ: «كذب عدو الله، هو على دين قومه» دليل على أنه ليس بمسلم.

فهرقل جهّز جيشًا ضخمًا من مائة وعشرين ألف مقاتل لمحاربة النبي ، وكانت الأخبار وصلت إلى المدينة بأن جيش الروم يوشك أن يهاجم المدينة في أي لحظة، حتى إن الصحابة كانوا إذا سمعوا جلبة خارج المدينة كان أول ما يتوقعون أنه جيش هرقل.

وكان المنافقون قد بنوا مسجد الضرار، وتآمروا مع رجل من مشركي قريش اسمه أبو عامر الراهب، كان صديقًا لهرقل وتنصّر، وكان يزور هرقل، فهذا الرجل اتفق مع عبد الله بن أبي بن سلول أنه سيذهب ويأتيه بأخبار الروم على أنه إذا قدم جيش الروم إلى المدينة سيكون المنافقون لهم مكان للتجمع، ويتجمعون في هذا المسجد ويخططون مع أبي عامر؛ ليدل جيش الروم على مكان المنافقين ويكونون في حزب هرقل إذا هاجم المدينة، ويكيدون للنبي ، وأعلم الله ، نبيّه ، بذلك، وكانوا قد طلبوا من النبي ، أن يصلي فيه صلاةً حتى ينال المشروعية، ويصبح مسجدًا صلى فيه النبي ، فلا يلومهم أحد على ما يفعلون.

فتجمعت الروم بالشام مع هرقل، فأمر النبي الشياطة أصحابه بالتأهب لغزوهم، وكان ذلك في شدة الحر وجدب من البلاد، وكان النبي الله إذا أراد أن يخرج بغزوة ورّى بغيرها.



لكن هذه الغزوة بيّنها النبي ١١٠ للناس؛ لبُعد المشقة وكثرة العدو.

وقال ﷺ للجد بن قيس، وهو رجل من المنافقين: هل لك العام في جلاد بني الأصفر؟ وبنو الأصفر: هم الروم.

فقال: يا رسول الله، ائذن لي ولا تفتني؛ فلقد عرف قومي أنه ما من رجل أشدّ عجبًا بالنساء مني، وإني أخشى إن رأيت نساء بني الأصفر ألا أصبر.

وقال بعض المنافقين لبعض: لا تنفروا في الحر؛ يُزهّدون الناس في الخروج للجهاد، ويُشطونهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّاً لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ﴾ [التوبة: ٨].

ثم إن النبي ﴿ أخذ يحض الناس على الصدقة وعلى تجهيز هذا الجيش؛ لأنه كان في وقت عُسرة، وقِلّة مال، وجدب يعني قِلّة مطر، والنبي ﴾ يريد تجهيز هذا الجيش الكبير فأخذ يحث الناس على الصدقة.

فأكثر مَنْ تصدّق وجهّز معظم الجيش هو عثمان بن عفان ، ورد في الحديث أن النبي أن قام فوعظ الناس وحثّهم على الإنفاق في سبيل الله، فقام عثمان بن عفان وقال: يا رسول الله، عليّ مائة بعير بأحلاسها وأقتابها، يعني مُجهزة بما يوضع على ظهر البعير والزمام الذي يُقاد به البعير وما يوضع على ظهره ليُركَب عليه.

ثم جلس عثمان ، فقام النبي في فدعا الناس إلى الصدقة مرة ثانية، فقام عثمان وقال: يا رسول الله، على مائة بعير بأحلاسها وأقتابها، وجلس.

تكرر هذا تسع مرات، يعني تصدق يومئذٍ بتسعمائة بعير مجهزة، ثم تصدق أيضًا بألف دينار من الذهب، ، وكان عثمان رجلًا تاجرًا وكان من أغنياء الصحابة .

وعبد الرحمن بن عوف ، تصدق بألفي درهم وكانت نصف ماله.

وجعل الناس يتصدقون، فلما تصدق عبد الرحمن بن عوف بألفي درهم، في نفس الوقت جاء رجلان من الأنصار أحدهما جاء يتصدق بصاع من التمر، والصاع هو: أربعة أمداد، والمُد: هو ملء الكفين، فجاء بصاع من التمر، وقال: يا رسول الله: ليس عندي لأهلي إلا صاعان تصدقت بصاع منهما، وجاء رجل آخر بنصف صاع من تمر، فجعل المنافقون يستهزئون بالمتصدقين، لما تصدق عبد الرحمن بن عوف بألفي فجعل المنافقون يستهزئون بالمتصدقين، لما تصدق الأنصاري بصاع من تمر ضحكوا منه، وقالوا: إن الله عن صاع هذا لغني، فأخذوا يستهزئون بالمتصدقين، فأنزل الله في: وقالوا: إن الله عن صاع هذا لغني، فأخذوا يستهزئون بالمتصدقين، فأنزل الله في: الله يأدين يُلمِزُون المُمَّوِّعِين مِن المُمُّوِّعِين مِن المُمُّوِّعِين مِن المُمُّوَمِنِين فِ الصَّدَقَاتِ وَاللَّذِين لا يَجِدُونَ إلا التوبة: ٤٩].

فتصدق الصحابة ه كل بما يملك، وجاء بعض الصحابة كانوا يريدون الخروج، ولكن لا يستطيع النبي الله أن يحملهم ف تَوَلَّوا وَّأَعَيُنُهُم تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْع حَزَنًا أَلَّا يَجِدُوا مَا يُنفِقُونَ التوبة: ٩٢].

والمنافقون تخلفوا وجعلوا يعتذرون للنبي الباعذار كاذبة، يدّعون المرض ويدّعون



الفقر وهم ليسوا كذلك، وتخلّف ثلاثة من المؤمنين، هم: كعب بن مالك، وهلال بن أُمية، ومرارة بن الربيع هم، ونزلت فيهم الآيات: ﴿وَعَلَى ٱلثَّاكَثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ ﴾ [التوبة:١١٨] تاب الله هي عليهم في القصة المعروفة.

فجهز النبي ، هذا الجيش وخرج ، فلما خرج ضرب عسكره على ثنية الوداع، وثنية الوداع في مدخل المدينة من جهة الشام.

وجعل عبد الله بن أُبي بن سلول له معسكرًا مستقلًا عن معسكر رسول الله ١٠٠٠.

ويُروى أن معسكر عبد الله بن أُبي بن سلول انضم إليه عدد كبير حتى كاد يساوي معسكر النبي ،

فلما سار رسول الله ﴿ تخلّف عنه عبد الله بن أبي فيمَنْ تخلّف من أهل الرية، كما فعل قبل ذلك في غزوة أُحد، حين خرج مع النبي ﴿ وفي منتصف الطريق رجع بثلث الجيش إلى المدينة.

فهنا في غزوة تبوك أيضًا تظاهر أنه يريد الخروج، وبعد ذلك تخلّف ورجع، ورجع معه ناس.

وخلّف النبي على بن أبي طالب على أهله وأمره بالإقامة؛ فقال المنافقون: ما خلّفه إلا استثقالًا له.

فأتى علي إلى النبي ﴿ وأخبره بما قاله المنافقون، فقال النبي ﴿: «كذبوا، لكن خلّفتك لما تركت ورائي، فارجع فاخلفني في أهلي، أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى؟ إلا أنه لا نبي بعدي».

طبعًا المقصود بالاستخلاف هنا: استخلافه على المدينة؛ لأن الروافض يتمسكون

بهذا الحديث ويفسرونه على هواهم أنه وصية من النبي الله بالخلافة بعده، وليس كذلك، إنما هو استخلاف خاص على المدينة في غزوة من الغزوات، وقد استخلف النبي كثيرين في غزوات عديدة، استخلف زيد بن حارثة، واستخلف عبد الله بن أم مكتوم، وغيرهما.

ومن ردود أهل السُّنة أنهم قالوا: حتى في هذا الحديث لما قال: «أنت منّي بمنزلة هارون من موسى » فهارون لم يكن خليفة بني إسرائيل بعد وفاة موسى » وإنما كان خليفة بني إسرائيل بعد وفاة موسى هو يوشع بن نون ، فليس في الحديث حجة لهم.

ثم إن النبي ﴿ وصل إلى منطقة الحجر التي فيها ديار ثمود قوم نبي الله صالح ﴿ وَبَنِّحِتُونَ مِنَ اللهِ صالح ﴿ وَبَيوتهم لا تزال باقية إلى يومنا هذا منحوتة في الجبال: ﴿ وَبَنِّحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا ﴾ [الشعراء:١٤٩] آمنين وفارهين.

فلما مر النبي في طريقه على الحجر - ديار ثمود - سجّى وجهه بثوبه، واستحث راحلته؛ أي: غطّى وجهه بثوبه، واستحث الراحلة يعني جعلها تُسرِع في سيْرها، وقال: «لا تدخلوا بيوت الذين ظلموا إلا وأنتم باكون خوفًا من أن يصيبكم ما أصابهم».

فأصبح الناس لا ماء معهم فأرسل الله السحابة فأمطرت حتى ارتووا، وكان من معجزات النبي الله في تلك الغزوة: أنه نفد الماء فدعا النبي الله في تلك الغزوة: أنه نفد الماء فدعا النبي الله من هذا الماء الذي بين أصابع النبي الله حتى ملأ الناس أوانيهم، واستقى الجيش كله من هذا الماء الذي نبع من أصابع النبي الله.



ومن أحداث هذه الغزوة: أنه ضلّت ناقة النبي الله فخرج أصحابه في طلبها، فقال بعض المنافقين: أليس يزعم أنه نبي ويُخبركم عن خبر السماء، وهو لا يدري أين ناقته؟

فقال النبي ﴿ : "إن رجلًا قال كذا، وإني والله لا أعلم إلا ما علمني الله، وقد دلني الله عليها، وهي بالوادي من شِعب كذا، حبستها شجرة بزمامها». فانطلقوا فوجدوها كذلك، وجدوها في الوادي الذي أشار إليه النبي ﴿ ، ووجدوا زمامها قد تعلّق بالشجرة ففكوه.

وجعل أثناء الطريق يتخلف عنه الرجل تلو الرجل من المنافقين يتخلفون أثناء الطريق ويرجعون إلى المدينة ولا يواصلون السير، فيقال للنبي ﷺ: تخلّف فلان، فيقول ﷺ: «دعوه، فإن يكُ فيه خير فسيلحقه الله بكم، وإن يكُ غير ذلك فقد أراحكم الله منه».

ولما وصل النبي إلى تبوك دبّ الرعب في جيش الروم، الروم كانوا في الشام، وتبوك على مشارف الشام، أو حسب الحدود السياسية السابقة في زمن النبي كانت الروم تُعتبر جزءًا من الشام، فحدود الشام في زمن النبي كانت تبدأ من منطقة تيماء، وهذه قبل تبوك، وتيماء وما فوقها شمالًا يُعتبر من الشام، فكان النبي وصل إلى هذه المنطقة.

وبدأ جيش هرقل في التفلت، والتسرب منه، لما شعروا بأن القتال جاد، وأن جيش النبي ، وصل إلى تبوك.

ثم إن النبي ه بدأ يُجري معاهدات مع حلفاء هرقل من ملوك المدن والقرى التي حول تبوك و كانوا تابعين لهرقل وحلفاء له، فبدأ النبي في يضمهم إلى حلفه فوكانوا نصارى في تلك المنطقة.

فلما وصل إلى تبوك أتاه يوحنًا بن رؤبة صاحب أيلة - ومدينة أيلة يقال: إنها منطقة ايلات، التي تُسمى الآن إيلات في فلسطين المحتلة، أو مدينة حولها في تلك المنطقة، منطقة العقبة وإيلات، على ساحل البحر الأحمر. - فصالح النبي ، وأعطاه الجزية.

وأتاه أهل جرداء وأذرح- أيضًا مدينتان من مدن الشام- وكتب لهم النبي الله كتابًا بالأمان، وصالحوا النبي على أن يدفعوا الجزية للمسلمين.

والجزية: ضريبة تُؤخَذ منهم عن الفرد، حوالي درهم عن كل فرد من أفراد من رجالهم فلا تُؤخَذ من النساء والأطفال، تؤخَذ من الرجال عن كل فرد درهم في السنة حسب تعداد البلد يدفعونه للمسلمين.

ثم بعث النبي ، وهو معسكِر في تبوك خالد بن الوليد إلى أُكيدر دومةالجندل، منطقة دومة الجندل، الآن في حدود الأردن.

وأُكيدر هذا لقب بمعنى: ملك، كما يقال لملك الحبشة: النجاشي، ولملك الروم: قيصر، وملك مصر يقال له فرعون، فملك دومة الجندل كان يُلقّب بالأُكيدر.

وأهل دومة الجندل كانوا أيضًا نصارى في تلك المنطقة، فبعث النبي ﴿ وهو معسكر بجيشه في تبوك، بعثًا بقيادة خالد بن الوليد ﴿ إلى أُكيدر دومة وهو رجل من كِندة كان ملكًا عليها وكان نصرانيًا، فقال النبي ﴿ لخالد بن الوليد: «تجده يتصيد البقر».

فخرج حتى إذا كان من حصنه بمنظر العين، في ليلة مُقمرة، وكان الأُكيدر على سطح الحصن في تلك الليلة، ومعه امرأته، فباتت البقر تحكّ بقرونها باب القصر، فقالت امرأته: ما رأيت مثل هذا قط.



قال: مَنْ يترك هذه؟ فأمر بفرسه فأُسرِج فركب معه نفر من أهل بيته منهم أخوه حسّان وخرج بطاركته، فلقيهم خيل المصطفى ، فأخذوه أسيرا وقتلوا أخاه.

وكان على أُكيدر قباء ديباج، القباء: نوع من الثياب، تكون فتحته من الخلف، فخرج وعليه قباء ديباج مخوص بذهب الديباج - نوع من أنواع الحرير النفيس - ومخوص بالذهب: عليه تطريز بالذهب، فاستلبه خالد فبعث به إلى المصطفى .

فلما وصل القباء إلى النبي ﴿ جعل المسلمون يلمسونه ويتعجبون منه، فقال المصطفى ﴿: «أتعجبون منه؟ لمناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن منها».

ثم قدم خالد على رسول الله ، بأكيدر فحقن النبي ، دمه وصالحه على الجزية، فرجع إلى قومه.

فأقام رسول الله بببوك بضع عشرة ليلةً ولم يتجاوزها، فانصرف النبي قافلًا إلى المدينة في وقد حقق إنجازات كبيرة، منها: أنه أخاف دولة الروم، وكانت هذه مقدمة فتوحات الروم بعد ذلك؛ لأن دولة الروم دبّ فيها الرعب والخوف، وعقد النبي مصالحات واتفاقيات عسكرية مع حُكّام تلك البلاد الذين كانوا حلفاء للروم، وكانوا تابعين لحُكم الروم، ضمّهم النبي في إلى حلفه وهذا فيه إضعاف لقوة الروم.

فهذه الغزوة السابعة والعشرون من غزوات رسول الله ١٠٠٠.

٨- فَفَتْحُ مَكَّةٍ، حُنَيْنُ، وَتَلَا غَزَاةُ طَائِفٍ: تَبُوكَ. (قَاتَلَا):
 ٩- مِنْهَا بِتِسْعٍ: أُحُدٍ، وَالْخُنْدَقِ بَدْرٍ، بَنِي قُرَيْظَةَ، الْمُصْطَلِقِ
 ١٠- خَيْبَرَ، وَالْفَتْحِ، حُنَيْنٍ، طَائِفِ وَقَدْ حَكَوْا عَنْ قَوْلِ بَعْضِ السَّلَفِ:

## ١١- بِأَنَّهُ قَاتَلَ فِي النَّضِيْرِ وَغَابَةٍ، وَادِي الْقُرَى الْمَشْهُورِ

هنا يقول في ختام الحديث عن غزوات رسول الله ﴿ إِن غزوات النبي ﴿ سبع وعشرون غزوة، النبي ﴾ قاتل بنفسه ﴾ في تسع غزوات، وذكر أسماءها.

ثم ذكر قولًا عن بعض السلف أنهم عدّوا ثلاث غزوات أخرى، قالوا: إن النبي هي قاتل بنفسه هي في اثنتي عشرة غزوة، ليست تسع غزوات فقط بل في اثنتي عشرة غزوة، وزادوا ثلاث غزوات.

فهنا أول نقطة: مسألة عدد غزوات النبي ، المؤلف هنا عد الغزوات سبعًا وعشرين غزوة، وبعض علماء السّير يعد منها غزوة وادي القرى فتصير ثمانيًا وعشرين غزوة.

وهذه الغزوة على ما ذهب إليه المؤلف: تعد جزءًا من أحداث غزوة خيبر، فهناك رأيان لعلماء السير: بعضهم يعد غزوة وادي القرى غزوة مستقلة، وبعضهم يقول: هي جزء من أحداث غزوة خيبر.

ووادي القرى موضع قرب المدينة، بين المدينة وتبوك، بينه وبين المدينة ثلاثمائة وخمسين كيلومتراً، وهي تُعتبر قريبة من خيبر.

فالنبي ﴿ بعد أن انتهى من غزوة خيبر، ﴿ مر بوادي القرى، وفيه جماعة من اليهود، يسكنون فيه، فحاصره أربعة أيام، وقتل منهم أحد عشرة رجلًا، وغَنِم أموالهم، وأثاثًا، ومتاعًا كثيرًا، وفرّقه النبي ﴿ على المسلمين، واستسلموا بعد الحصار، على أن يأخذ المسلمون أموالهم، وأثاثهم، وصالحهم النبي ﴿ على الأرض، وكانت أرضهم فيها نخل فصالحهم النبي ﴾ على الأرض أن يبقوا في الأرض يسقون النخل ويزرعون،



ونصف ما يخرج من الثمار يكون للمسلمين مثلما فعل في خيبر.

وولَّى عليهم النبي ﴿ عمرو بن سعيد بن العاص، يُشرِف على إخراجهم الثمار وبعْثها إلى المسلمين.

فكانت أحداث وادي القرى في طريق عودة النبي في من غزوة خيبر ولم يخرج إليها في سفر مستقل، يعني نفس السفرة التي خرج فيها لخيبر حاصر فيها وادي القرى، فبعض العلماء يعدونه حصنًا من ضمن حصون خيبر التي حاصرها النبي في، والفريق الآخر يرى أنها غزوة مستقلة رغم أن النبي في لم يسافر لها سفرًا مستقلًا، لكن لأنها مدينة تبعد عن مدينة خيبر وليست متصلة بها في العمران وقصدها النبي في فالبعض يعدها غزوة مستقلة.

فالذين عدّوا غزوة وادى القرى تصبح الغزوات عندهم ثمانيًا وعشرين غزوة.

وبعض العلماء يزيد أيضًا غزوة مؤتة، وغزوة مؤتة لم يخرج فيها النبي بنفسه، فلذلك يرى بعض العلماء: أنها من السرايا، وهي المعارك التي لم يشهدها الرسول بعض علماء السيرة يعدّها من الغزوات، فتصبح الغزوات تسعًا وعشرين غزوة إذا عددنا غزوة مؤتة.

والذين عدّوها من الغزوات قالوا لسببين:

السبب الأول: أن النبي ، كان يُوحَى إليه بأحداث الغزوة، وكان يُحدِّث عنها أصحابه وهو في المدينة كأنه يشهدها.

والأمر الآخر: أن عدد أفراد هذا الجيش كانوا ثلاثة آلاف، جيش المسلمين كان ثلاثة آلاف مقاتل، والسرايا دائمًا لا تزيد عن أربعمائة مائة.

والغزوات التي قاتل فيها النبي ، هي تسع غزوات، هي: أُحد، والخندق، وبدر، غزوة بني قريظة، وغزوة بني المصطلق، وخيبر، والفتح، وحنين، والطائف.

الشارح هنا يقول سبع غزوات، وترك الفتح وحنين.

بعض السلف قالوا: إن النبي ، قاتل في غزوة بني النضير أيضًا، فتصير عشر غزوات.

(وَغَابَةٍ)؛ وغزوة الغابة: هي غزوة ذي قَرَد، وهي الغزوة التاسعة عشرة من غزوات رسول الله ، يقال لها: غزوة الغابة، وهي تبعد عن المدينة ستة كيلومترات، فقيل أيضًا: إن غزوة الغابة قاتل فيها الرسول ، بالإضافة إلى غزوة وادي القرى.

وبهذا ينتهي الحديث عن غزوات رسول الله ﴿ ، وبعد ذلك يأتي الكلام عن سرايا النبي ﴿ ، أي: المعارك التي لم يشهدها ﴿ بنفسه، ولكن كان يُرسِل إليها بعض أصحابه، فسرايا النبي ﴾ بلغت ستين سرية أرسلها النبي ﴾ .

بعد انتهائه من ذكر مغازي النبي ششرع في الحديث عن سرايا وبعوث رسول الله شه، والسرايا والبعوث هي تلك المهمات العسكرية التي كلّف النبي شه بها مجموعة من أصحابه، ولم يشارك فيها النبي شه بنفسه، وإنما أرسل إليها بعض أصحابه.



#### باب ذكر بعوثه وسراياه إلى الملوك والبلاد

البعوث جمع بعث وهو الجيش ، والمقصود في الاصطلاح في كتب السيرة الجيش الذي بعثه النبي ولم يخرج فيه بنفسه، والسرايا جمع سرية وهي القطعة من الجيش يبلغ أقصاها أربعمائة مقاتل سموا به لأنهم خلاصة العسكر، مأخوذ من (السري) ومعناه: الشريف.

١- عِدَّتُها مِنْ بَعْثٍ أو سَرِيَّهُ سِتونَ فالأولُ بعْثُ حمزهُ
 ٢- لِنحو سيفِ البحر منْ ناحيةِ العِيضِ لـمْ يَقْتَتِلُوا في الجُملةِ

أي عدد بعوثه وسراياه الله ستون وهذا العدد هو ما ذكره السهيلي عن المسعودي، واختاره المؤلف وقبل غير ذلك

الأول: بعث حمزة بن عبد المطلب، وكان لواؤه أبيض وهو أول لواء عقده النبي فكان حمزة في أول من غزا في سبيل الله وأول من عُقد له لواء في الإسلام، وذلك في رمضان على رأس سبعة أشهر من هجرته، وقيل: في جمادى الأولى في ثلاثين من المهاجرين يعترض عيرًا لقريش جاءت من الشام فيها أبو جهل في ثلاثمائة رجل، فبلغوا سيف البحر وهو بكسر السين ساحله من ناحية العيص بكسر العين وسكون التحتية وصاد مهملة موضع ببلاد سليم، فالتقوا واصطفوا للقتال وحجز بينهم مجدي بن عمرو الجهني وكان حليفًا للفريقين فانصر فوا ولم يقتتلوا في الجملة أي لم يحصل قتال بينهم

لِرَابِعٍ أو قبلَ ذا أو ثالثِ معًا لذا أشكَلَ ذا وأُبْهِما أولُ منْ رمى بسهمٍ سعدُ

٣- فبعثُ عُبيدة بن الحارث
 ٤- بأنَّ مُنهُما
 ٥- وكانَ رمْيُ بينهُ مْ لَـمْ يَعْـدُ

الثاني: بعثه عبيدة بضم العين في أصح القولين وهو ابن الحارث بن المطلب بن عبد مناف لرابغ بكسر الباء وبغين معجمة موضع بين المدينة والجحفة وهو من منازل قبيلة خزاعة، خرج إليها في شوال على رأس ثمانية أشهر من الهجرة في ستين أو ثمانين من المهاجرين فلقي بهما جمعًا عظيمًا من قريش عليهم عكرمة بن أبي جهل وأبو سفيان بن حرب فكان بينهم الرمي ولم يسلوا السيوف، وقوله أو قبل ذا أي قيل كان بعث عبيدة قبل هذا أي قبل بعث حمزة وهو قول ابن اسحاق، وهناك قول ثالث أنه شيع كلاً منهما معًا ولذا أشكل الأمر على الناس وأبهم والأصح الأول، وكان بين المسلمين والكفار رمي بالسهام لم يعد بسكون العين أي لم يجاوزوا الرمي إلى سل السيوف ولم يصطفوا للقتال، إلا أن سعد بن أبي وقاص رمى يومئذ بسهم فكان سعد أول من رمى بسهم في سبيل الله هي ، وفر من المشركين إلى المسلمين المقداد بن عمرو وعتبة بن غزوان وكانا مسلمين لكنهما خرجا مع الكفار من باب الحيلة وفي نيتهما أنهما فور وصول جيش الكفار إلى جيش المسلمين أن ينضما إلى جيش المسلمين، وكان لواء هذا البعث أبيض حمله مسطح بن أثاثة بن عباد بن المطلب.

### ٦ - فبعْثُـهُ سعدًا إلى الخَـرَّارِ للعيرِ فاتَـتْ رَجعوا للدارِ

الثالث: بعثه الله سعد بن أبي وقاص الله إلى الخرار بفتح المعجمة وراءين مهملتين الأولى مشددة على وزن فعال ماء لبني زهير أو واد بالحجاز يصب على الجحفة، خرج



في ذي القعدة على رأس تسعة أشهر من الهجرة، وكان اللواء أبيض حمله المقداد بن عمرو وخرج سعد في عشرين من المهاجرين يعترضون العير بكسر العين أي الإبل التي تحمل ميرة قريش، فخرجوا على أقدامهم يكمنون بالنهار ويمشون بالليل فصبحوها صبح خامسة فوجدوا العير مرت بالأمس، فرجعوا للدار أي إلى المدينة.

٧ - بعثُ ابنِ جحشٍ بعدهُ أَوْ أَوَّلُ لنَخْلَةٍ فَغَنِمُوا وَقَتَلُوا
 ٨ - في سلخ شهرِ رجبٍ إنسانًا وأنسزلَ الله به قُرءانا
 ٩ - أيْ يَسْالُونَكَ أَزالَتْ كُرَبَا وبأمير المؤمنينَ لُقبا

الرابع: بعث عبد الله بن جحش بن رئاب الأسدي في سرية بعد بعث سعد إلى المخرار الذي مر ذكره، وفي الترتيب الزمني لهذا البعث قولان ، قول أنه بعد بعث سعد بن أبي وقاص وهو الذي مشى عليه المؤلف والقول الآخر أن بعث عبد الله بن جحش هو أول البعوث ، لنخلة بفتح النون وسكون الخاء المعجمة موضع يبعد مسيرة ليلة من مكة ، فمرت به عير لقريش تحمل تجارة ومعها جماعة منهم فحاربوهم وغنموا ما معهم وقتلوا عمرو بن الحضرمي قتله واقد بن عبد الله، وأسروا عثمان بن عبد الله والحكم بن كيسان واستاقوا العير وما عليها، وهي أول غنيمة في الإسلام وأول قتيل بأيدي المسلمين وأول أسر فيه، وكان ذلك في سلخ رجب رأس سبعة عشر شهرًا وقالت قريش: سفك محمد الدم وأخذ المال في شهر حرام، وقالت اليهود: يقتل عمرو بن الحضرمي حضرت الحرب ويقتله واقد وقدت الحرب، وأنزل الله به أي فيه قرءانًا وهو: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ الشَّهِ الْحَرَابِ ويقتله واقد وقدت الحرب، وأنزل الله به أي فيه قرءانًا للمسلمين بما قال الكفار فيهم، وفي هذه السرية لقب عبد الله بن جحش بأمير المؤمنين وقول الناظم: «كربا» بضم الكاف وفتح الراء جمع كربة.

## ١٠- فبغثُهُ عُميرًا الخَطْميّا لقتل عَصْما هجَتِ النَّبيّا

الخامس: بعثه عمير بن عدي بن حرشة الخطمي بفتح الخاء المعجمة القارئ إمام بني خطمة في ، أرسله لقتل عصماء بفتح العين وسكون الصاد بنت مروان من بني أمية بن زيد، وكانت تعيب الإسلام وهجت المصطفى وحرضت عليه، فجهز إليها عميرًا في رمضان فدخل عليها بيتها في الليل وحولها أو لادها نيام ، ومنهم من ترضعه، فجسها بيده فنحى الصبي ووضع سيفه على صدرها حتى أنفذه من ظهرها ثم جاء فصلى الصبح مع النبي ف فأخبره فقال: «لا ينتطح فيها عنزان»، وهو مثلٌ لم يتمثل به أحد قبله.

### ١١- فبعْثُ سالمٍ إلى أبي عَفَكْ وقتلهِ ءاذى النبيَّ وأفَكْ

السادس: بعث سالم بن عمير بن ثابت الأنصاري الله أبي عفك بفتح العين المهملة والفاء وآخره كاف، وهو يهودي كان قد بلغ عشرين ومائة سنة، وكان يؤذي النبي ويحرض عليه ويقول فيه الشعر، وأفك بفتح الهمزة والفاء أي كذب على المصطفى ، فأقبل سالم إليه ليلاً فوضع السيف على كبده ثم أنفذه من ظهره، وكان ذلك في شوال على رأس عشرين شهرًا من الهجرة.

١٢ - فبعثُـهُ محمَّدَ بنَ مَسْلَمَهُ في رفقةٍ لِقَتـلِ كعْـبِ المَلأمةُ
 ١٣ - جـاؤوا برأسِـهِ فأقْدَمُـوهُ قـالَ لهـم أفلَحَـتِ الوجـوهُ

السابع: بعث محمد بن مسلمة الأوسي في رفقة من الأوس منهم عباد بن بشر والحارث بن أوس وأبو عبس بن جبر القتل كعب بن الأشرف اليهودي، وهو المقصود في الأبيات بكعب «الملأمة» أي اللئيم وكان شاعرًا يهجو النبي الأواصحابه



فقال: «اللهم اكفني ابن الأشرف»، وقال: «من لي بكعب بن الأشرف فإنه ءاذى الله ورسوله» فذهب إليه الصحابة المذكورون فقتلوه وجاءوا إليه برأس كعب وهذا معنى قوله «فأقدموه» أي أقدموا رأسه على النبي فرموا به بين يديه فحمد الله وقال لهم: «أفلحت الوجوه»، فقالوا: وجهك يا رسول الله، وكانت رجل الحارث قد أصابها سيف أحدهم فتفل عليه رسول الله في فلم تؤذه.

الثامن: بعثه زيد بن حارثة بفي مائة راكب إلى القردة بفتح القاف والراء ماء من مياه نجد بقرب غمرة بفتح الغين المعجمة وسكون الميم موضع بين نجد وتهامة من طريق الكوفة، وكانت لهلال جمادى الآخرة على رأس ثمانية وعشرين شهرًا من هجرته، فخرج يعترض عيرًا لقريش فيها صفوان بن أمية وحويطب بن عبد العزى فأصابوا العير ومعهم مال كثير قيل: إنه كان مائة ألف درهم فحصلوه مغنمًا فخمَّسها فبلغ الخُمس عشرين ألف درهم وقسم الباقي بين أهل السرية، وأسروا فرات بضم الفاء العجلى دليل قريش فأتوا به إلى النبي فأمر بقتله فأسلم فتركه وحسن إسلامه.

١٦- فبعده بعث ابن عبد الأسد لِقَطَ نِ لَـولَدَيْ خُويلدِ
 ١٧- طليحة مع أخيه سَـلمه قد جَمَعا حـربَ نـبيّ المَرحمه وإبلا
 ١٨- فكمْ يَصِـلْ حتى تَفَرَّقَ الملا وغنِمـوا شـاءً لهـم وإبلا

التاسع: بعث أبي سلمة عبد الله بن عبد الأسد المخزومي إلى قطن بفتح القاف والطاء المهملة وهو اسم جبل أوماء لبني أسد بنجد ، وعقد له لواء وخرج في مائة

وخمسين رجلا من المهاجرين والأنصار لولدي خويلد هما طليحة مع أخيه سلمة من بني أسد، لأنه قد بلغه أنهما جمعا جمعًا إلى حرب نبي المرحمة في فلم يصل الجيش إليهم حتى تفرقوا في كل ناحية، وغنموا شاء جمع شاة لهم وإبلاً كثيرًة ولم يلقوا كيدًا ورجع أبو سلمة بالغنائم إلى المدينة.

١٩ - يليهِ بعثُ ابنِ أنيسِ العامِدِ
 ١٥ - ابنِ نُبيْتٍ كانَ صوْبَ عُرَنَهُ
 ١٣ - ابنِ نُبيْتٍ كانَ صوْبَ عُرَنَهُ
 ١٣ - احتَزَّ رأسهُ فلمَّا أحضرهُ
 ١٥ - احتَزَّ رأسهُ فلمَّا أحضرهُ

العاشر: أي يلي هذا البعث البعث العاشر وهو بعث عبد الله بن أنيس الجهني الأنصاري ، و «العامد» أي الذي عمد بإذن المصطفى إلى قتل سفيان بن خالد بن نبيح مصغرًا الهذلي اللحياني وكان صوب عرنة بضم العين المهملة وفتح الراء بعدها نبيح وهاء التأنيث وهو وادي عرفة، وسببه أنه بلغه أنه جمع الجموع لحرب النبي ، فذهب إليه لخمس خلون من المحرم على رأس خمسة وثلاثين شهرًا من الهجرة فوجده ببطن عرنة يمشي ومعه أصحابه فعرفه فقال له سفيان: ممن الرجل؟ قال له: من خزاعة سمعت بجمعك لمحمد فجئتك لأكون معك قال: أجل إني لأجمع له فمشي معه يحدثه و تفرق أصحابه، فلما هدأ الناس وناموا وأمكنه قتله قام عليه فاحتز رأسه ثم دخل غارًا في الجبل وضرب العنكبوت عليه فجاء الطلب فلم يجدوا شيئًا فانصرفوا، فخرج يكمن النهار ويسير الليل حتى أتى المدينة، فلما أحضره بين يدي النبي ، دعا له و خصه بمخصرة بكسر الميم وسكون الخاء وصاد مهملة وهي عصا أو عكاز دفعه إليه وقال: «تلقاني بها في الجنة» فكانت عنده، فلما احتضر أوصى بإدراجها في كفنه فجعلوها بين جلده وكفنه، وكانت غيبته ثماني عشرة ليلة.

الحادي عشر: بعثه المنذر بن عمرو الأنصاري الخزرجي ، وبعث القراء من الأنصار معه وكانوا سبعين على الأصح، إلى بئر معونة بالنون ماءٍ لبني عامر بن صعصعة، في صفر على رأس ستة وثلاثين شهرًا من هجرته، وسببه أن ملاعب الأسنة الكلابي قدم المدينة فعرض عليه النبي ، الإسلام فلم يُسلم ولم يبعد وقال: لو بعثت معى رجالاً إلى أهل نجد رجوت أن يجيبوا، قال: «أخشى عليهم» قال: أنا لهم جار، وكان شباب من الأنصار يسمون القراء يصلون بالليل ويقرؤون بالنهار، فبعثهم وكانوا سبعين رجلا حتى نزلوا بئر معونة فطابوا فيها نزلاً بضم النون الزاي، وبعثوا حرام بن ملحان الله بكتاب النبي الله الله عامر بن الطفيل فلم ينظر في كتابه وقتل الرجل ثم استصرخ عليهم بني عامر فأبوا أن يجيبوه وقالوا لن نخفر جوار ملاعب الأسنة، فاستصرخ عليهم قبائل من سليم عصية وذكوان وغيرهما فنفروا معه حتى أحاطوا بالقوم في رحالهم، فلما رأوهم أخذوا سيوفهم ثم قاتلوهم حتى استشهد السبعون إلا كعب بن زيد بن قيس الأنصاري ، فتركوه وبه رمق فعاش حتى قتل يوم الخندق، وذلك لأنه «كان رُتْئًا صعبا» بضم الراء وسكون المثناة فوق ثم همزة أي شديد القوة صعبًا، وقدم عمرة بن أمية على المصطفى فأخبره فوجد أي حزن عليهم حزنًا شديدًا حتى من شدة حزنه قنت شهرًا في الصلاة أي صلاة الصبح قيل وغيرها بحتًا بفتح الموحدة وسكون الحاء المهملة ثم مثناة أي خالصًا يدعو على القبائل الذين قتلوا

القراء حتى أنزل الله ١٤٠ ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمِّرِ شَيَّهُ ﴾ [سورة ءال عمران/ ١٢٨].

أو عاصِمَ بن ثابتٍ وأسندا بسبعةٍ منهُمْ بنو لجيانا وقتلوا ابن طارقٍ صَريعا كنذا بزيدٍ مُشتريهِ فَعَلهُ حَمَتُهُ دَبْرُ ثمَّ سَيْلُ عاصِمِ

٢٦ - وبعثُهُ إلى الرَّجيعِ مُرثدَا
 ٢٧ - هــذا البُخاريُّ وفيهِ خانا
 ٢٨ - وأسَروا زيــدًا خُبيبًا بيعا
 ٢٩ - ثم الذي ابتاعَ خُبيبًا قتلهُ
 ٣٠ - وقَصَدتْ هذيلُ رأسِ عاصِمِ

الثاني عشر: بعثه في صفر على رأس ستة وثلاثين شهرًا إلى الرجيع بفتح الراء وكسر الجيم وبعين مهملة ماء لهذيل بين مكة وعسفان، وأمَّر عليهم مرثلا بن أبي مرثلا الغنوي وقيل كانوا عشرة، وأن أميرهم هو عاصم بن ثابت الأوسي وهذا هو الذي أسنده البخاري في كتاب التوحيد في صحيحه ، وفي هذا البعث خان أي غدر بسبعة منهم على رواية البخاري ، وفي رواية أخرى ستة فقط ، وذلك أنه خرج إليهم بنو لحيان قريب من مائة رام فأحاطوا بهم فقتلوا عاصمًا وستة معه وأسروا زيلا بن اللاثنة المخزرجي وخبيب بن عدي الأنصاري وبيعا بمكة بعد وقعة بدر، فابتاع خبيبًا عقبة بن الحارث فقتله بابنه وكان ممن قتل ببدر، وابتاع زيدًا صفوان بن أمية فقتله بأبيه، وقتلوا عبد الله بن طارق و تركوه صريعًا، وقصدت بنو هذيل أخذ رأس عاصم لكونه كان قتل يوم أحد أخوين من بني عبد الدار أمهما سلافة بنت سعد فنذرت إن أمكنها الله منه لتشربن في رأسه الخمر وجعلت لمن جاء به مائة ناقة، فتسارع بنو هذيل أخذه ليبيعوه لسلافة فحمته دبر بفتح الدال وسكون الموحدة أي نحل أو زنابير النحل أرسلها الله هي عليه مثل الظلة، فقالوا: يذهب الدبر ليلاً فنأخذه فأرسل الله سيلاً

فاحتمل جسد عاصم فذهب به فلم يقفوا لجثته ولا لرأسه على خبر، وكان نذر أن لا يمس مشركًا فأبرَّ الله قسمه فلم يروه ولا عرفوا له محلاً.

٣١ فَبَعْثُهُ مُحَمَّدَ بْنَ مَسْلَمَةٌ لِلْقُرَظَا أَصَابَ مِنْهُمْ مَغْنَمَهُ ٣١ - شَاءً لَهُمْ وَنَعَمُّا أَصَابُوا بَعْضَهُمْ، وَبَعْضُهُمْ هُرَّابُ -٣٢ - شَاءً لَهُمْ وَنَعَمُّا أَصَابُوا بَعْضَهُمْ، وَبَعْضُهُمْ هُرَّابُ -٣٣ - لَمْ يَعْرِضُوْا لِلظُّعْنِ، أَمْرُ رَامَهُ أَمِيْرُهُمْمْ، وَأَسَرُوا ثُمَامَةُ

قائد هذه السرية: هو محمد بن مسلمة الأوسي ١٠٠٠ اسمه يتكرر كثيرًا في الغزوات

هذا البعث الثالث عشر من البعوث التي أرسلها النبي ١٠٠٠.

والسرايا رهيه.

بعثه النبي ، إلى القرظا، وهي قبيلة موضع مساكنهم على بُعد سبع ليالِ من المدينة النبوية.

خرج إليهم محمد بن مسلمة ها في العاشر من المحرم على رأس تسعة وخمسين شهرًا من الهجرة النبوية، يعني: العاشر من المحرم في بداية العام السادس الهجري.

فبعث النبي ﴿ محمد بن مسلمة ﴿ ومعه ثلاثون راكبًا؛ عدد أفراد هذه السرية كانوا ثلاثين وأميرهم محمد بن مسلمة، والقبيلة التي أرسله لقاتلها والإغارة عليها هم القرظا.

فأغار عليهم ، فقتل منهم وأصاب منهم مغنمة، قتل منهم بعض القتلى، وغَنِم بعض أموالهم.

أصابوا من الأنعام ومن الغنم، الأنعام كلمة تشمل الإبل والبقر والغنم، فقال:

أصابوا شاءً وأصابوا أنعامًا.

وورد أنهم أصابوا من الإبل مائة وخمسين، وأصابوا من الغنم ثلاثة آلاف شاة.

وأصابوا من القوم فقتلوا بعضهم وبعضهم هُرّاب: قتلوا بعضًا وبعضهم هربوا.

قال: (لَمْ يَعْرِضُوْ الِلظُّعْنِ) الظعن: النساء.

(أَمْرُ رَامَهُ أَمِيْرُهُمْ) أميرهم هو محمد بن مسلمة يقصد أنه أمر أصحابه ألا يتعرضوا لنسائهم، فلم يسبوا شيئًا من نسائهم واكتفوا بأن يقتلوا منهم مَنْ قتلوا، ويغنموا هذه الإبل والغنم.

(أَمْرُ رَامَهُ) يعني طلبه أميرهم محمد بن مسلمة ، يعني كانت له وجهة نظر في ترْك النساء في هذه السرية.

وطبعًا - كما مرّ بنا - كانت سرايًا النبي الشراه الشبه ما يُسمى اليوم بالحروب الاستباقية، فكان النبي الذي يُوجهها إلى قبائل بلغته الأخبار أنهم يُعدّون لحربه ويكيدون له، ويتمالؤون مع أعدائه، فيرسل إليهم النبي التأديبهم قبل أن يبدؤوا هم بمهاجمة المسلمين، فكان النبي الله عيون يُبلّغونه الأخبار، فإذا جاءته الأخبار عن بعض القبائل أنهم يكيدون للنبي الوي يوجمعون جمعًا لحربه أو يراسلون قريشًا أو يتمالؤون معهم ضد النبي الله، يُرسل هذه البعوث لتأديبهم. وكانت مدة السرية ذهابًا وإيابًا مع القتال سبع عشرة ليلة.

وفي هذه السرية أَسَر محمد بن مسلمة ثمامة بن أُثال الحنفي، وكان سيد بني حنيفة، وزعيم قبيلة بني حنيفة فعن أبي هُرَيْرَةَ ورجع به إلى المدينة، فعن أبي هُرَيْرَةَ - النَّبِيُّ فَي خَيْلًا قِبَلَ نَجْدٍ، فَجَاءَتْ بِرَجُلِ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةُ

بْنُ أَثَالٍ، فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي المَسْجِدِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِ النَّبِيُ ﴿ فَقَالَ: «مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟» فَقَالَ: عِنْدِي خَيْرٌ يَا مُحَمَّدُ، إِنْ تَقْتُلْنِي تَقْتُلْ ذَا دَمٍ، وَإِنْ تُنْعِمْ تُنْعِمْ عَلَى شَاكِرٍ، وَإِنْ كُنْتَ تُرِيدُ المَالَ فَسَلْ مِنْهُ مَا شِئْتَ، فَتُرِكَ حَتَّى كَانَ الغَدُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ: «مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟» قَالَ: مَا قُلْتُ لَكَ: إِنْ تُنْعِمْ تُنْعِمْ عَلَى شَاكِرٍ، فَتَرَكَهُ حَتَّى كَانَ بَعْدَ الغَدِ، فَقَالَ: «مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟» فَقَالَ: عِنْدِي مَا قُلْتُ لَكَ، فَقَالَ: «أَطْلِقُوا ثُمَامَةَ» فَانْطَلَقَ إِلَى نَجْلٍ هَمَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ؟» فَقَالَ: عِنْدِي مَا قُلْتُ لَكَ، فَقَالَ: «أَطْلِقُوا ثُمَامَةَ» فَانْطَلَقَ إِلَى نَجْلٍ مَنَ المَسْجِدِ، فَقَالَ: «أَطْلِقُوا ثُمَامَة أَنْ لا إِلَهَ إِلَا اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، يَا مُحَمَّدُ، وَاللهِ مَا كَانَ عَلَى الأَرْضِ وَجْهُ أَبْغَضَ إِلَيَّ مِنْ وَينِكَ، وَأَشَهَدُ أَصْبَحَ وَجْهُكَ أَحَبَّ الوُجُوهِ إِلَيَّ، وَاللهِ مَا كَانَ عَلَى الأَرْضِ وَجْهُ أَبْغَضَ إِلَيَّ مِنْ وَينِكَ، وَأَنْ أُرِيدُ أَكْبَعَ وَاللهِ ﴿ وَاللهِ فَا كَانَ عَلَى الأَرْضِ وَجْهُ أَبْغَضَ إِلَيَّ مِنْ وَينِكَ، وَأَلْ أُرِيدُ أَلْكُونَ أَسْلَمْتُ مَعَ مَكَ اللهِ ﴿ وَأَمَرَهُ وَلَا أَرِيدُ وَلَكِنْ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّدٍ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَالْمَرَةُ، فَمَاذَا تَرَى؟ فَبَشَرَهُ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَالْمَرَةُ مَنَ الْكَوْنَ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّدٍ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَلَكِنْ أَسْلَمْتُ مَعَ مُحَمَّدٍ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَلَا وَاللهِ، لا يَأْتِيكُمْ مِنَ اليَمَامَةِ حَبَّةُ حِنْطَةٍ، حَتَّى يَأْذَنَ فِيهَا النَّيِيُ ﴿ فَالَكُ الْمُ مَنَ الْيَمَامَةِ حَبَّةً حِنْطَةٍ، حَتَّى يَأْذَنَ فِيهَا النَبِي اللهِ ﴿ وَلا وَاللهِ، لا يَأْتِيكُمْ مِنَ اليَمَامَةِ حَبَّةً حِنْطَةٍ، حَتَّى يَأْذَنَ فِيهَا النَبِي ﴿ فَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهِ اللهُ عَلَى الْمَامُولُ اللهُ عَلَى الْمَلَمْ وَاللّهِ اللهِ اللهُ وَلا وَاللهِ، لا يَأْتِعُمُ مِنَ اليَمَامَةِ حَبَّةً عِنْكُونَ الْمَامِةُ عَلَى الْمُعَلِو اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المَامِولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ

فقطع الميرة عن قريش، فأصابهم بلاء شديد بسبب هذا، فجاؤوا إلى النبي وكان هذا قبل صلح الحديبية وبينهم وبين النبي حرب، فجاؤوا إلى النبي ويناشدونه الرحم وأنهم بينهم وبين النبي ورحم، ويناشدونه الرحم أن يشفع لهم عند ثمامة حتى يعيد إرسال الطعام إليهم كما كان يُرسله من قبل، وهذا من حُسن خلق النبي وغم ما بينه وبين أعدائه من القتال فبعث النبي إلى ثمامة يوصيه بمعاودة إرسال الميرة إلى قريش، فعاد إلى إرسالها إليهم رغم ما بينه وبين النبي من الحروب.

[1] متفق عليه: البخاري٤٣٧٢ ومسلم١٧٦٤.

البَّهِيْ الْمِائِدُونَ البَّهِيْ الْمِائِدُونِ

٣٠- فَبَعْثُهُ عُكَّاشَةَ بْنَ مِحْصَنِ لِغَمْرِ مَرْزُوقٍ، مُوَيْهِ لِبَنِيْ الْعَمْرِ مَرْزُوقٍ، مُوَيْهِ لِبَنِيْ اللهِ عَلَى يَوْمَيْنِ، أَي مِنْ فَيْدِ فَهَرَبُوْا، وَمَا لَقُوْا مِنْ كَيْدِ صَالَةً عَلَى يَوْمَيْنِ، أَي مِنْ فَيْدِ

هذه السرية الرابعة عشرة من سرايا النبي ﷺ.

فقام رجل آخر، وقال: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني منهم قال: سبقك بها عكاشة.

بعض العلماء يقول: لعل الثاني لم يكن منهم، فلم يرد النبي أن يُحرجه بأن يقول: لستَ منهم، لعل النبي أن يعلم بالوحي أن هذا الثاني ليس منهم فلم يُرد أن يُحرجه، قد يكون سيدخل الجنة بس بعد حساب يعني، ربما يُحاسَب، لكن هؤلاء يدخلون من غير حساب أصلًا، فربما الثاني ليس منهم فلم يُرد أن يُحرجه.

والجواب الآخر قالوا: لعل النبي الله لا يعلم أن الثاني هذا ليس منهم ولكن خشي أن يظل الناس يسألون بعد ذلك، وربما سألها مَنْ ليس منهم، ويتواكلون على هذه البشارة، فالنبي الله ربما يعلم من عكاشة أنه لإيمانه إذا بُشّر بالجنة لا يُقعده ذلك عن العمل الصالح، لكن غيره ربما لو بُشّر لتواكل، ويتقاعس عن العمل أو شيء، فرأى النبي النبي أن يُوقِف هذا الباب.

(مُوَيْهِ) تصغير ماء، والمراد: بئر صغير (لِبَنِيْ أَسَدْ)، اسمه (غمر مرزوق)، هذه المنطقة التي أرسله النبي الله السمها غمر مرزوق وهي ماء لبني أسد.

(أَي مِنْ فَيْدِ) فيد: بلد في منتصف الطريق بين الكوفة ومكة، فغمر مرزوق هذه تعتبر



تابعة لفيد، وفيد هذه مدينة تقع بين مكة والكوفة على الطريق القادم من العراق إلى مكة.

المهم: أنه بعثه النبي هي إلى هذا المكان ومعه أربعون رجلًا، فعدد أفراد هذه السرية كانوا أربعين.

فعلم به القوم فهربوا، فوجد المسلمون رجلًا فأمّنوه فدلهم على نَعَم لبني عم له، فاستاقوها وهي مائة بعير.

قال: (وَمَا لَقُوْا مِنْ كَيْدِ) يعني لم يلق المسلمون كيدًا، ولم يحصل قتال بينهم وبين أعدائهم في هذه السرية، فغنِم المسلمون مائة بعير وعادوا بها سالمين غانمين إلى المدينة النبوية.

السرية التي بعدها، وهي: السرية الخامسة عشرة.

٣٦ وَبَعْثُ هُ أَيْضًا إلى ذِي الْقَصَّةِ مُحَمَّدًا إلى بَنِي ثَعْلَبَةِ ٣٦ وَبَعْثُ هُ أَيْضًا إلى ذِي الْقَصَّةِ بِهِمْ، وَكَانُوْا مِئَةً، أَصَابُوْا: ٣٧ فِي عَشْرَةٍ، فَأَحْدَقَ الأَعْرَابُ بِهِمْ، وَكَانُوْا مِئَةً، أَصَابُوْا: ٣٨ كُلَّهُمُ قَتْلًا سِوَى ابْنِ مَسْلَمَةُ جُرِحَ جَرْحًا سَالِمًا مَا أَسْلَمَهُ

هذه سرية بعثها النبي ، إلى ذي القَصّة، وذو القصّة: موضع في طريق العراق، يبعد عن المدينة أربعة وعشرين ميلًا في الطريق الخارج من المدينة إلى العراق.

والقصّة: هي الحصن، وهذه المنطقة سُميت ذا القصة لوجود حصن في هذه المنطقة.

فبعث النبي ، محمد بن مسلمة (فِي عَشْرَةٍ) رجال يعني هو واحد من عشرة رجال،

المجموع عشرة رجال، وأميرهم محمد بن مسلمة ١٠٠٠.

وكان في ربيع الأول سنة ست، فورَدُوا عليهم ليلًا فأحدق بهم الأعراب وكانوا مائة، وكانوا مائة،

فتراموا ساعةً، ثم حملت الأعراب عليهم فقتلوهم إلا محمد بن مسلمة فإنه (جُرِحَ جَرْحًا سَالِمًا)، (مَا أَسْلَمَهُ) يعني جُرِح جرحًا لم يسبب له ضررًا كبيرًا وعُولج منه وشُفي ﴿ ورجع إلى المدينة سالمًا لكن قُتِل جميع مَنْ كان معه ﴿ ورجع هو وحده إلى المدينة.

السرية السادسة عشرة

٣٩- فَبَعْثُـهُ لَهُـمْ أَبَا عُبَيْـدَةْ لَمْ يَجِـدِ الْقَـوْمَ، وَحَادُوْا حَيْدَةْ ٤٠- لَكِنْ أَصَابُوْا رَجُلًا فَأَسْلَمَا وَغَنِمُـوْا شَاءً لَهُـمْ وَنَعَمَـا

بعث النبي ﴿ (لَهُمْ) يعني: إلى بني ثعلبة في ذي القصة في ربيع الآخر سنة ست، بعدها بأقل من شهر، أرسل النبي ﴿ أبا عبيدة بن الجراح فخرج إليهم في أربعين رجلًا من الصحابة ﴿...

فلم يجد منهم أحدًا (وَحَادُوْا) عن مكانهم (حَيْدَةُ) أي تنحوا عن مكانهم وصعدوا في الجبال، فكانوا متوقعين مجيء جيش من النبي التحقيق الجبال، فكانوا وصعدوا إلى الجبال.

لكن أصاب المسلمون منهم (رَجُلًا) أمسكوا به فأسلم فتركوه.

(وَغَنِمُوْا شَاءً) هربوا وتركوا أغنامهم وأنعامهم، فساق المسلمون غنمهم وإبلهم.



فخمسها رسول الله ﴿ وقسم البقية عليهم؛ النبي ﴿ أُخذ الخمس منها، يعني: لله وللرسول، ولذي القربى، واليتامى، والمساكين، وفرّق أربعة الأخماس الباقية على المجاهدين.

فإذًا عندنا سريتان إلى ذي القصة: سرية محمد بن مسلمة في ربيع الأول سنة ست، وسرية أبي عبيدة بن الجراح أيضًا إلى ذي القصة إلى بني ثعلبة في ربيع الثاني سنة ست من الهجرة.

السرية السابعة عشرة: هي سرية زيد بن حارثة إلى بني سُليم.

# ٢٤- فَبَعْثُ زَيْدٍ لِبَنِي سُلَيْمِ وَهُمْ بِبَطْنِ نَخْلَ بِالْجَمُومِ

والجموم: منطقة قريبة من المدينة على بُعد أربعة بُرُد من المدينة النبوية.

## 23- وَقَدْ أَصَابُوا نَعَمًا وَشَاءَ وَأَسَرُوا مَا اللهُ مِنْهُمْ شَاءَ

هذه السرية بعثها النبي ، قيادة زيد بن حارثة ، في ربيع الأول سنة ست،

إلى الجموم لقتال بني سليم هناك في الجموم، في منطقة يقال لها (بطن نخل)، والمدينة اسمها (الجموم).

قال: فأصابوا امرأة مُزنيةً تُسمى حليمة، فدلّتهم عليهم، فأصابوا نعمًا وشاء وأسروا مَنْ شاء الله في منهم، فكان فيمَنْ أسرهم المسلمون زوج حليمة التي دلّتهم، فوهب المصطفى للمُزنية نفسها وزوجها، يعني: النبي في من حُسْن خلقه كافأ المرأة المُزنية التي دلّت المسلمين على مكان القوم، عفا عنها، ووهب لها نفسها يعني أطلق سراحها، ووهب لها زوجها: وأطلق سراح زوجها من أجلها؛ لأنها ساعدت المسلمين ودلّتهم على مكان القوم.

السرية الثامنة عشرة: وهي سرية بقيادة زيد بن حارثة أيضًا هي.

٤٤- فَبَعْثُهُ لِلْعِيْصِ حَتَى أَخَذُوْا عِيْرَ قُرَيْشٍ كُلَّهَا وَنَفَدُوْا
 ٥٤- وَفِضَّةً كَثِيْرَةً، وَأَسْرَى مِمَّنْ مَعَ الْعِيْرِ أَتَوْا، وَالصِّهْرَا
 ٥٤- وفِضَّةً كَثِيْرَةً، وأَسْرَى مِمَّنْ مَعَ الْعِيْرِ أَتَوْا، وَالصِّهْرَا
 ٢٥- صِهْرَ النَّبِيِّ زَوْجَ زَيْنَبَ اسْتَجَارْ بِهَا، أَجَارَتْهُ، وأَهْلُ أَنْ يُجَارْ

هذه السرية الثامنة عشرة: بعث النبي ﴿ زيد بن حارثة ﴿ إلى ناحية العيص، وهي على ساحل البحر بطريق قريش إلى الشام.

فخرج زيد بن حارثة في جمادى الأولى سنة ست، لما بلغه أن عير قريش قدِمت من الشام، فمنذ أن هاجر النبي في إلى المدينة وهو يلاحق القوافل التجارية لقريش، يقطع عليهم الطريق ويُخيف تجارتهم وهذا نوع من الحصار الاقتصادي على أعدائه، وهم كانوا قد أخذوا أموال المسلمين ودورهم، وأخرجوا المسلمين من ديارهم وأرضهم وأموالهم، فالنبي كان يلاحق عير قريش.

فجاءت الأخبار إلى النبي ﴿ أَن عيرًا لقريش راجعة من الشام، مُحمّلة بالتجارة والأموال، قادمة من الشام راجعة إلى مكة، وأنهم سيمرون بمنطقة العيص على ساحل البحر؛ فأرسل النبي ﴿ إليهم زيد بن حارثة في سبعين ومائة راكب؛ لاعتراضها.

حتى وافوها، وكانت لصفوان بن أمية كلها، فأخذوها وما فيها ونفذوا - أي: ذهبوا بها إلى المدينة - وأخذوا فضة كثيرة وأسرى، ومنهم صهر النبي الله أبو العاص بن الربيع زوج زينب بنت النبي الله وهو ابن أخت خديجة؛ فزينب الله هي بنت خالته.

فاستجار بها؛ أي بزوجته، فأجارته وهو أهل أن يُجار، قال: (اسْتَجَارْ بِهَا، أَجَارَتْهُ، وَأَهْلُ أَنْ يُجَارْ) يعنى هو أهل أن يجار من الأسر.



وردّوا عليه جميع ماله المأخوذ، ثم إنه بعد ذلك أسلم ، لاحقًا، وكان النبي الله يثني عليه ويقول: وعدني فوفي لي، وكان يثني عليه خيرًا ،

هو طبعًا كان تزوجها قبل أن يُحرّم زواج المشرك بالمسلمة، ثم إن زينب السلمت قبله وهاجرت إلى النبي الله وهو أسلم بعد ذلك، وأتى مهاجرًا وردّها إليه النبي النكاح الأول، يعني لم يُجدد النكاح.

السرية التاسعة عشرة

20- فَبَعْثُهُ رَابِعَةً إلى الطَّرَفْ مَاءٍ قَرِيْبٍ مِنْ مَرَاضٍ، فَانْصَرَفْ -٤٧ فَبَعْثُهُ وَهَرَبَ الأَعْرَابُ -٤٨ إلى بَنِي ثَعْلَبَةٍ أَصَابُوا أَنْعَامَهُمْ، وَهَرَبَ الأَعْرَابُ

النبي ﷺ بعث زيد بن حارثة ﷺ (رَابِعةً) يعني مرة رابعة، (إلَى الطَّرَفُ) وهو اسم

(قَرِيْبٍ مِنْ مَرَاضٍ) مراض هذه اسم منطقة على بُعد ستة وثلاثين ميلًا من المدينة.

(فَانْصَرَفْ إلى بَنِي تَعْلَبَةٍ) في خمسة عشر رجلًا، يعني هذه المنطقة أيضًا يسكنها بنو ثعلبة قريبة من المنطقة التي سبق ذِكْرها التي هي منطقة ذي القصّة، ذو القصّة كانت على بُعد أربعة وعشرين ميلًا من المدينة.

وهذه المنطقة التي هي الطرف ومراض على بُعد ستة وثلاثين ميلًا من المدينة وسكانها أيضًا من بني ثعلبة، من نفس القبيلة الذين كانوا قاتلوا المسلمين من قبل.

فانصرف إلى بني ثعلبة في خمسة عشر رجلًا فأصابوا أنعامهم وشياههم وهرب الأعراب؛ غنموا أنعامهم وشياههم وهرب الأعراب.

وأصبح زيد بالنعم في المدينة وهي عشرون بعيرًا ولم يلق كيدًا، وغاب أربع ليالٍ.

ثم ذكر السرية العشرين وهي بقيادة زيد بن حارثة ، وهي المرة الخامسة التي يُرسِل النبي الله فيها زيد بن حارثة ، لكن هذه المرة أرسله إلى حِسمى -حِسمى بكسر الحاء - موضع من أرض جذام، وراء وادي القرى؛ جذام هذه اسم القبيلة بجوار منطقة وادي القرى.

يقول:

إِلَى جُدَامٍ، فَأَتَاهُمْ هَجْمَا وَأَبَهُ هُنْدِمًا الْمُعَارِضَا

٥٠ - صُبْحًا عَلَى الْقَوْمِ، أَصَابُوْا الْعَارِضَا وَأَبَـ العارضا: هذا اسم رجل، اسمه عارض بن الهنيد.

٤٩- وَبَعْثُهُ خَامِسَةً لِحِسْمَى

فَقَطَعُوا طَرِيْقَهُ بِالْقِيِّ

١٥- في قَوْمِهِ لِدِحْيَةَ الْكَلْبِيِّ
 القي: هي الأرض الخالية.

فَأَخَدُوْ الأَنْعَامَ وَالسَّبِيَ فِئَةُ فَخَاءَ زَيْدُ مِنْ جُدَامٍ، كَانَا: فَجَاءَ زَيْدُ مِنْ جُدَامٍ، كَانَا: لَهُ وَلِلْقَوْمِ فَسَالَ الْمَغْنَمَا كُلًا إلَيْهِمْ وَافِيًا بِمَا عَهِدْ كُلًا إلَيْهِمْ وَافِيًا بِمَا عَهِدْ

٥٣ - مِئَةً النِّسَاءَ وَالصِّبْيَانَا
 ٥٥ - مَعْهُ كِتَابُ الْمُصْطَفَى إِذَ أَسْلَمَا
 ٥٥ - أَمْوَالَهُ مْ مَعَ حَرِيْمِهِمْ، فَرَدْ

٥٢ - وَكَانَ زَيْدُ مَعَهُ خَمْسُمِئَةُ

يقول: إن النبي ﴿ بعث مرة خامسة زيد بن حارثة في قيادة سرية من السرايا إلى منطقة حِسمى، وهي من أرض جذام، تسكنها قبيلة جذام، والمدينة الكبيرة هناك هي وادي القرى، يعني منطقة وادي القرى تضم مدنًا أو مناطق منها حِسمى، والقبيلة التي تسكنها جُذام.



إلى قوم من جذام، في جمادى الأولى سنة ست من الهجرة، فخرج في خمسمائة رجل، فأتاهم فهجم عليهم هجمًا على غفلة وقت الصبح، فقتل منهم العارض (وَأَبَهُ) يعني: وأباه هُنيدًا.

قال: (أَصَابُوا الْعَارِضَا وَأَبَهُ هُنَيْدًا الْمُعَارِضَا) فقتل المسلمون العارض بن هنيد وقتلوا أباه أيضًا.

وسبب هذه السرية: أن دحية بن خليفة الكلبي أقبل من عند قيصر، وقد أجازه وكساه، فلقيه الهنيد وابنه في ناس من جذام بحِسمى فقطعوا عليه الطريق بالقي، القي: هي الأرض الخالية، وأخذوا متاعه، وكان دحية بن خليفة الكلبي رسولًا أرسله النبي ﷺ إلى هرقل، فأعطاه كساءً وأجازه، أجازه: من الجائزة، والأموال، والعطايا، فقطعوا عليه الطريق، وأخذوا منه الأموال التي كانت معه، فقدِم على المصطفى فأخبره، فأرسل النبي ﷺ لقتالهم، فهجموا عليهم فقتلوا الهنيد وابنه وأخذوا ألف بعير وخمسة آلاف شاة، وأخذوا من السبي مائة من النساء والصبيان، فجاء زيد بن رفاعة الجذامي في نفر من قومه إلى النبي ، وكان معه كتاب المصطفى إليهم، كتبه لهم ليالى قدِم عليهم فأسلموا، واستعذر للقوم عمّا وقع منهم في حق دحية، ويبين أن حادث الاعتداء على سفير النبي ﷺ حادث فردي، وأن بني جذام برءاء مما فعله العارض وهُنيد، وأنهم لم يشاركوا في هذا، ولم يرضوا به، واعتذر عن قومه، وسأل المصطفى ، أن يرد عليهم المغنم، وهو أموالهم وحريمهم؛ فقال: يا رسول الله، لا تُحرّم علينا حلالًا ولا تُحِلّ لنا حرامًا، فقال النبي ١٠٠ كيف أصنع بالقتلى؟ قال: أطلِق لنا مَنْ كان حيًّا، ومَنْ قُتل فهو تحت قدمي هاتين، فبعث معهم عليًّا إلى زيد بن حارثة ، يأمره بردّ مالهم وحريمهم إليهم، فرد الكل إليهم وافيًا بما عهد إليه المصطفى ١٠٠٠

السرية الحادية والعشرون، يقول:

٥٦ - فَبَعْثُـهُ أَيْضًا لَهُ مُؤَمِّـرَا سَادِسَـةً لِوِجْهَـةٍ: وَادِي الْقُـرَى
 ٥٧ - بِهِ أُصِیْبَ الْمُسْلِمُونَ قَتْلاً وَارْتُـتَّ زَیْدٌ مِنْ خَلِیْـطِ الْقَتْلَ

يقول: (فَبَعْثُهُ أَيْضًا لَهُ) يعني: فَبَعْث النبي ﴿ أَيضًا (لَهُ) يعني لزيد بن حارثة ﴿ أَهُ مُوا مَرًا على هذا البعث.

(سَادِسَةً) يعني هذه كانت السرية السادسة التي يُؤَمِّر عليها الرسول ﴿ زيد بن حارثة، ويُرسله في مهمة عسكرية.

(لِوِجْهَةٍ) وهذه الوِجهة فسرها بقوله: (وَادِي الْقُرَى) منطقة وادي القرى في شمال المدينة النبوية.

وكانت هذه السرية في شهر رجب سنة ست من الهجرة.

فيقول: (بِهِ أُصِيْبَ الْمُسْلِمُونَ قَتْلاً) يعني أُصيب المسلمون يومئذٍ بأن قُتِل عدد ممَّنْ كانوا مع زيد ، في هذه السرية.

(وَارْتُثَ زَيْدٌ مِنْ خَلِيْطِ الْقَتْلَى) معنى (ارتُثّ) يعني حُمِل من المعركة مُتخنًا بالجراح، (وَارْتُثَ زَيْدٌ) يعني أُتخِن بالجراح، يعني جُرِح جراحًا شديدة، وأُخِذَ من بين خليط القتلى، من بين قتلى المسلمين الذين قُتلوا في تلك المعركة على قُتلوا شهداء، وعاد زيد جريحًا.

وسكان تلك المناطق هم من بني فزارة فأقسم زيد، ورد أنه حلف ألا يغتسل من جنابة حتى يغزو بني فزارة، أي: لا يعاشر امرأته حتى يذهب إليهم غازيًا يقاتلهم، يريد أن يقتص لإخوانه الذين استُشهدوا على أيدي هؤلاء القبائل، ويثأر لهم.



ووفى بهذا اليمين، يعني ورد أنه ظل حتى شُفي من جراحه رغم شدة جراحه، فانتظر حتى شُفي من جراحه وبعثه النبي في سرية عتى شُفي من جراحه، واستأذن النبي في أن يخرج لقتالهم وبعثه النبي في سرية أخرى سابعة لقتال بنى فزارة كما سيأتينا بعد ذلك.

السرية الثانية والعشرون، يقول:

٥٨ - بَعْثُ ابْنِ عَوْفٍ بَعْدَهُ لِكَلْبِ بِدُوْمَةِ الْجَنْدَلِ، فَازَ الْكَلْبِيْ
 ٥٩ - أَمِيْرُهُمْ مُ أَصْبَعُ بِالإِسْلاَمِ وَمَعَهُ نَاسٌ مِنَ الأَقْوَامِ
 ٥٦ - وَأَمَرَ النَّبِيُّ أَنْ يُصَاهَرَا نَكَحَ ذَاكَ ابْنَةَ ذَا تُمَاضِرَا

يقول: السرية الثانية والعشرون أو البعث الثاني والعشرون: هو بعث عبد الرحمن بن عوف الزهري هو أحد العشرة المبشرين بالجنة.

(بَعْثُ ابْنِ عَوْفٍ بَعْدَهُ) يعني بعث النبي ﴿ عبد الرحمن بن عوف، (بَعْدَهُ) يعني بعد سرية زيد بن حارثة إلى وادي القرى التي كانت في رجب من العام السادس.

فبعده بعث النبي ، عبد الرحمن بن عوف ، (لِكُلْبِ) وكلب هذه قبيلة من قبائل العرب، وهم من سكان دومة الجندل.

ودومة الجندل أيضًا من المناطق الشمالية تقع شمال المدينة النبوية في اتجاه تبوك أو قريبًا من تبوك.

وكانت في شهر شعبان سنة ست، لهذا قال: (بَعْدَهُ) فالسرية التي قبلها كانت في رجب سنة ست من الهجرة، وهي سرية زيد بن حارثة إلى وادي القرى، وفي شهر شعبان سنة ست بعث النبي عبد الرحمن بن عوف إلى دومة الجندل.

وورد أن النبي ﴿ أقعده بين يديه وعمّمه عمامة سوداء، عممه بها النبي ﴿ الفّها على رأسه وأسدل طرفها بين كتفي عبد الرحمن بن عوف، يعني: أرخى طرف العمامة بين كتفي عبد الرحمن بن عوف ﴾ .

وقال له: «اغزُ باسم الله، وفي سبيل الله، قاتِل مَنْ كفر بالله، لا تغدر ولا تقتل وليدًا»، فذهب عبد الرحمن بن عوف ، وأول ما بدأ به دعاهم إلى الإسلام ثلاثة أيام، وكان من عادة أمراء النبي الله الذين يُرسلهم للقتال: أنهم يدعون إلى الإسلام أولًا، إن أسلم القوم فبها ونِعْمت، صاروا إخوة لنا في الدين، وسُرّ المسلمون بإسلامهم، وإذا أبوا الإسلام يُخيّرونهم بين الإسلام والجزية والقتال.

فعبد الرحمن بن عوف ذهب فدعاهم إلى الإسلام ثلاثة أيام قبل بدء القتال.

قال: (فَازَ الْكَلْبِيْ أَمِيْرُهُمْ أَصْبَغُ بِالاسْلاَمِ) يعني أسلم أمير بني كلب، واسمه أصبغ بن عمرو، أو الأصبغ بن عمرو، وكان نصرانيًّا، فأسلم معه ناس من قومه، وبقي جماعة منهم على النصرانية، فمَنْ بقي على النصرانية بذل الجزية.

وقدِم بها المدينة، وولدت له ابنه أبا سلمة بن عبد الرحمن بن عوف، وكان من كبار الفقهاء، وأحد الفقهاء السبعة في المدينة الذين كانوا أبرز فقهاء زمن التابعين في المدينة.



السرية الثالثة والعشرون من سرايا رسول الله ، يقول:

٦١- فَبَعْثُ لُهُ لِفَ دَكٍ عَلِيًّا إِلَى بَنِي سَعْدِ بْنِ بَكْرٍ، أَحْيَا:
 ٦٢- اللَّيْلُ سَيْرًا وَكَمَ نْ نَهَارَا حَ تَّى أَتَاهُمْ غَفْلَةً أَغَارَا
 ٦٣- فَهَرَبُوْ إِذْ جَاءَهَمْ بِالظُّعُنِ وَإِسْتَاقَ أَنْعَامَهُمُ غَيْرَ وَنِيْ

السرية الثالثة والعشرون: أن النبي بي بعث عليّ بن أبي طالب بي إلى فدَك، وهي مدينة تبعد عن المدينة النبوية مسيرة يومين، قريبة من خيبر. وكانت هذه السرية في شهر شعبان سنة ست، يعني في نفس الشهر الذي كان في السرية التي قبلها، وهي سرية عبد الرحمن بن عوف إلى بني كلب في شهر شعبان سنة ست من الهجرة.

71- فَبَعْثُهُ لِفَدَّدٍ عَلِيَّا إِلَى بَنِي سَعْدِ بْنِ بَكْرٍ... بنو سعد بن بكر هؤلاء يسكنون منطقة فدك.

وسبب هذه السرية: أنه بلغ النبي ، أنهم جمعوا جمْعًا يريدون إمداد يهود خيبر، فاستبق النبي ، هذا الأمر وأرسل عليًا لقتالهم.

فسار علي ﴿ إليهم في مائة رجل؛ يُحيون الليل سيرًا ويكمنون نهارًا، قال: (أَحْيَا: اللَّيْلَ سَيْرًا وَكَمَنْ) (نَهَارَا)؛ فكان يسير بالليل ويكمن بالنهار هو ومَنْ معه؛ حتى يفاجئوا هؤلاء، فظل علي ﴿ يسير حتى وصل إلى ماء بين خيبر وفَدَك، فوجدوا رجلًا فأمّنوه فدلّهم على الحصن الذي أراد المسلمون أن يغزوه وأن يقاتلوا أهله، فوصل المسلمون إليهم وهاجموهم وكانوا يسكنون حصنًا يقال له: الشموخ، فهربوا بالظُّعُن: يعني هربوا بالنساء؛ الظُّعُن: جمع ظعينة، وهي: المرأة؛ فهربوا بالظُّعُن يعني هربوا بالنساء.

(وَاسْتَاقَ أَنْعَامَهُمُ) وغَنِم المسلمون أنعامهم، ولم يلقوا كيدًا، يعني: لم يحصل حرب أو قتال في تلك السرية.

وكان هذا إضعافًا لهم وإخافةً لهم، كانوا يريدون أن يمدوا بهذه الأنعام أعداء المسلمين فغنمها المسلمون.

السرية الرابعة والعشرون

٦٤ - فَبَعْثُ مُ زَيْدًا لأُمِّ قِرْفَ قُ قِرْفَ قُ سَابِعَةً فَقُتِلَ تُ بِعَسْفَةُ
 ٦٥ - وَصَحَّ فِي مُسْلِمٍ: الطَّرِيْقُ بِأَنَمَا أَمِيْرُهَا الصِّدِيْقُ

وهذه السرية هي السابعة بقيادة زيد بن حارثة ، كما هو مشهور في كتب السيرة: أن أمير هذه السرية هو زيد بن حارثة ببعدما شُفي من مرضه، وكانت في رمضان سنة ست، فالمشهور في كتب السيرة: أن قائد هذه السرية هو زيد بن حارثة ، لكن يقول: (صَحَّ فِي مُسْلِم) لكن ورد في صحيح مسلم أن أمير هذه السرية هو أبو بكر الصديق به لمهاجمة وادي القرى، وقتْل تلك المرأة التي اسمها أم قرفة، أن هذه السرية في صحيح مسلم أن قائد السرية هو أبو بكر الصديق .

ويمكن أن يقال: خرجا جميعًا، قد يكون واحد منهما الأمير، والآخر كان جنديًّا في هذه السرية.

فسبب هذه السرية: ما مرَّ: أن زيدًا خرج لقتالهم من قبل وقتلوا مَنْ كان معه من المجاهدين، وجرحوا زيدًا، ورجع جريحًا إلى المدينة.

وهذه المرأة المذكورة التي هي أم قرفة، اسمها فاطمة بنت ربيعة، وكانت تسبّ النبي ، فأرسل النبي ، هذه السرية، ومن أهدافها قتْل هذه المرأة التي سبّت رسول الله .



وورد أن هذه المرأة كانت تُعلّق في بيتها خمسين سيفًا لخمسين رجلًا من محارمها، يعني كانت عشيرة ولها من محارمها خمسون رجلًا يقاتلون، وكانت تؤذي المسلمين وممَّنْ أعان على المسلمين.

فقال: (فَقُتِلَتْ بِعَسْفَةُ) يعني قُتلت قِتلة عنيفة أو شنيعة، وورد أن الذي قتلها رجل من الصحابة ممَّنْ كان في تلك السرية مع زيد، أو مع أبي بكر الصديق ، واسمه: قيس بن المُحسّر، فورد أنه ربطها بحبال، وزجر البعير فتقطعت، قتلها قِتْلة شديدة من غيظه عليها؛ لأنها كانت تسبّ رسول الله ، وتؤذي المسلمين.

السرية الخامسة والعشرون: يقول:

77- فَبَعْثُهُ لابْنِ عَتِيْكٍ مَعَهُ قَوْمٌ مِنَ الْخَرْرَجِ كَيْ تَمْنَعَهُ الْعَثْهُ لابْنِ عَتِيْكٍ مَعَهُ لِقَتْلِهِ أُعِيْنَ بِالتَّوْفِيْتِ لِابْنِ أَبِي الْحُقَيْقِ لِقَتْلِهِ أُعِيْنَ بِالتَّوْفِيْتِ لِابْنِ أَبِي الْحُقَيْقِ لِقَتْلِهِ أُعِيْنَ بِالتَّوْفِيْتِ لِعَامِسَةٌ الْوَتَالِثِ أَوْ رَابِعٍ أَوْ خَامِسَةٌ الْوَتَالِثِ أَوْ رَابِعٍ أَوْ خَامِسَةٌ اللهَ الْمَادِسَةُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

السرية الخامسة والعشرون: وفيها بعث النبي عبد الله بن عتيك، وأرسل معه النبي أربعة من الخزرج، قال: (مَعَهُ قَوْمٌ مِنَ الْخَزْرَجِ كَيْ تَمْنَعَهُ) يعني كي يحموه ويدافعوا عنه، وهؤلاء الأربعة هم: مسعود بن سنان، وعبد الله بن أنيس، وأبو قتادة، وخزاعي بن أسود هذه السرية كانوا خمسة.

بعثهم النبي ﴿ إلى خيبر، قال: (لِخَيْبَرٍ)، لقتل أبي رافع اسمه: عبد الله بن أبي الحقيق، أبو رافع-عبد الله بن أبي الحقيق-، وكان هذا الرجل زعيمًا ليهود خيبر، وكان

ممَّنْ حزّب الأحزاب لقتال رسول الله ، في غزوة الأحزاب.

وتمكن من جمْع عدد كبير من القبائل ليقاتلوا النبي ، وكان يؤذي رسول الله ، وأرسل النبي هو لاء الخمسة ، النبي الحقيق الخمسة النبي الحقيق النبي المحمدة الله بن أبي الحقيق اليهودي.

«فَخَرَجُوا وَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَتِيكٍ، وَنَهَاهُمْ أَنْ يَقْتُلُوا وَلِيدًا أُوِ امْرَأَةً.

فَخَرَجُوا حَتَّى إِذَا قَدِمُوا خَيْبَرَ أَتَوْا دَارَ ابْنِ أَبِي الْحَقِيقِ لَيْلًا، فَلَمْ يَدَعُوا بَيْتًا فِي الدَّارِ حَتَّى أَغْلَقُوهُ عَلَى أَهْلِهِ.

قَالَ: وَكَانَ فِي عُلِّيَّةٍ لَهُ إِلَيْهَا عَجَلَةٌ، قَالَ: فَأَسْنَدُوا إِلَيْهَا حَتَّى قَامُوا عَلَى بَابِهِ فَاسْتَأْذَنُوا، فَخَرَجَتْ إِلَيْهِمُ امْرَأَتُهُ، فَقَالَتْ: مَنْ أَنْتُمْ؟ قَالُوا: أُنَاسٌ مِنَ الْعَرَبِ نَلْتَمِسُ الْمِيرَةَ.

قَالَتْ: ذَاكُمْ صَاحِبُكُمْ فَادْخُلُوا عَلَيْهِ.

فَلَمَّا دَخَلْنَا أَغْلَقْنَا عَلَيْنَا وَعَلَيْهِ الْحُجْرَةَ تَخَوُّفًا أَنْ يَكُونَ دُونَهُ مُجَاوَلَةٌ تَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ.

قَالَ: فَصَاحَتِ امْرَأَتُهُ فَنَوَّهَتْ بِنَا، فَابْتَدَرْنَاهُ وَهُوَ عَلَى فِرَاشِهِ بِأَسْيَافِنَا، فَوَاللهِ مَا يَدُلُّنَا عَلَيْهِ فِي سَوَادِ اللَّيْلِ إِلَّا بَيَاضُهُ كَأَنَّهُ قُبْطِيَّةٌ مُلْقَاةٌ.

قَالَ: فَلَمَّا صَاحَتْ بِنَا امْرَأَتُهُ جَعَلَ الرَّجُلُ مِنَّا يَرْفَعُ عَلَيْهَا سَيْفَهُ ثُمَّ يَذْكُرُ نَهَى رَسُولُ اللهِ ﴿ فَيَكُفُ يَدَهُ، وَلَوْ لَا ذَلِكَ لَفَرَغْنَا مِنْهَا بِلَيْلِ.

قَالَ: فَلَمَّا ضَرَبْنَاهُ بِأَسْيَافِنَا تَحَامَلَ عَلَيْهِ عَبْدُ اللهِ بْنُ أُنَيْسٍ بِسَيْفِهِ فِي بَطْنِهِ حَتَّى أَنْفَذَهُ وَهُوَ يَقُولُ: قَطْنِي قَطْنِي.

أَيْ حَسْبِي حَسْبِي.

قَالَ: وَخَرَجْنَا وَكَانَ عَبْدُ اللهِ بْنُ عِتِيك سَيِّئَ الْبَصَرِ، قَالَ: فَوَقَعَ مِنَ الدَّرَجَةِ فَوُثِئَتْ يَدُهُ وَثْنًا شَدِيدًا، وَحَمَلْنَاهُ حَتَّى نَأْتِيَ بِهِ مَنْهَرًا مِنْ عُيُونِهِمْ فَنَدْخُلَ فِيهِ.

فَأَوْقَدُوا النِّيرَانَ وَاشْتَدُّوا فِي كُلِّ وَجْهٍ يَطْلُبُونَنَا، حَتَّى إِذَا يئسوا رجعُوا إِلَيْهِ فَاكْتَنَفُوهُ وَهُوَ يَقْضِي.

قَالَ: فَقُلْنَا: كَيْفَ لَنَا بِأَنْ نَعْلَمَ بِأَنَّ عَدُوَّ اللهِ قَدْ مَاتَ؟ قَالَ: فَقَالَ رَجُلٌ مِنَّا: أَنَا أَذْهَبُ فَأَنْظُرُ لَكُمْ.

فَانْطَلَقَ حَتَّى دَخَلَ فِي النَّاسِ قَالَ: فَوَجَدتهَا - يَعْنِي امْرَأَته -وَرِجَالُ يَهُودَ حَوْلَهُ وَفِي يَدِهَا الْمِصْبَاحُ تَنْظُرُ فِي وَجهه وتحدثهم وتقول: أما وَالله قد سَمِعْتُ صَوْتَ ابْنِ عَتِيكٍ ثُمَّ أَكْذَبْتُ نَفْسِي وَقُلْتُ: أَنَّى ابْنُ عَتِيكٍ بِهَذِهِ الْبِلادِ! ثُمَّ أَقبلت عَلَيْهِ تَنْظُرُ فِي وَجْهِهِ فَقَالَتْ: فَاظَ وَإِلَهِ يَهُودَ. فَمَا سَمِعْتُ كَلِمَةً كَانَتْ أَلَذَّ عَلَى نَفْسِي مِنْهَا.

قَالَ: ثمَّ جَاءَنَا فَأَخْبرنَا فَاحْتَمَلْنَا صَاحِبَنَا وَقَدِمْنَا عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَأَخْبَرْنَاهُ بِقَتْلِ عَدُوِّ اللهِ، وَاخْتَلَفْنَا عِنْدَهُ فِي قَتْلِهِ كُلُّنَا يَدَّعِيهِ. قَالَ: فَقَالَ: هَاتُوا أَسْيَافَكُمْ.

فَجِئْنَا بِهَا فَنَظَرَ إِلَيْهَا، فَقَالَ لِسَيْفِ عَبْدِ اللهِ بْنِ أُنَيْسٍ: هَذَا قَتَلَهُ، أَرَى فِيهِ أَثَرَ الطَّعَامِ»[١].

وهذه الرواية هي المشهورة في كتب السِّير والمغازي، وفي صحيح البخاري أن الذي قتله هو عبد الله بن عتيك، وأن الأربعة الآخرين انتظروه خارج الدار، فعن البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ، قَالَ: بَعَثَ رَسُولُ اللهِ ﴿ إِلَى أَبِي رَافِعِ اليَهُودِيِّ رِجَالًا مِنَ الأَنْصَارِ، فَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ عَبْدَ اللهِ بْنَ عَتِيكٍ، وَكَانَ أَبُو رَافِعِ يُؤْذِي رَسُولُ اللهِ ﴿ وَيُعِينُ عَلَيْهِ، وَكَانَ فِي حِصْنٍ لَهُ عِبْدَ اللهِ بْنَ عَتِيكٍ، وَكَانَ أَبُو رَافِع يُؤْذِي رَسُولُ اللهِ ﴿ وَيُعِينُ عَلَيْهِ، وَكَانَ فِي حِصْنٍ لَهُ بِأَرْضِ الحِجَازِ، فَلَمَّا دَنَوْا مِنْهُ، وَقَدْ غَرَبَتِ الشَّمْسُ، وَرَاحَ النَّاسُ بِسَرْحِهِمْ، فَقَالَ عَبْدُ

<sup>[</sup>۱] السيرة النبوية لابن كثير: جـ٣، صـ ٢٦١.

اللهِ لِأَصْحَابِهِ: اجْلِسُوا مَكَانَكُمْ، فَإِنِّي مُنْطَلِقٌ، وَمُتَلَطِّفٌ لِلْبَوَّابِ، لَعَلِّي أَنْ أَدْخُلَ، فَأَقْبَلَ حَتَّى دَنَا مِنَ البَابِ، ثُمَّ تَقَنَّعَ بِثَوْبِهِ كَأَنَّهُ يَقْضِي حَاجَةً، وَقَدْ دَخَلَ النَّاسُ، فَهَتَفَ بِهِ البَوَّابُ، يَا عَبْدَ اللهِ: إِنْ كُنْتَ تُرِيدُ أَنْ تَدْخُلَ فَادْخُلْ، فَإِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُغْلِقَ البَابَ، فَدَخَلْتُ فَكَمَنْتُ، فَلَمَّا دَخَلَ النَّاسُ أَغْلَقَ البَابَ، ثُمَّ عَلَّقَ الأَغَالِيقَ عَلَى وَتَدٍ، قَالَ: فَقُمْتُ إِلَى الأَقَالِيدِ فَأَخَذْتُهَا، فَفَتَحْتُ البَابَ، وَكَانَ أَبُو رَافِع يُسْمَرُ عِنْدَهُ، وَكَانَ فِي عَلاَلِيَّ لَهُ، فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْهُ أَهْلُ سَمَرِهِ صَعِدْتُ إِلَيْهِ، فَجَعَلْتُ كُلَّمَا فَتَحْتُ بَابًا أَغْلَقْتُ عَلَيَّ مِنْ دَاخِل، قُلْتُ: إِنِ القَوْمُ نَذِرُوا بِي لَمْ يَخْلُصُوا إِلَيَّ حَتَّى أَقْتُلَهُ، فَانْتَهَيْتُ إِلَيْهِ، فَإِذَا هُوَ فِي بَيْتٍ مُظْلِم وَسْطَ عِيَالِهِ، لاَ أَدْرِي أَيْنَ هُوَ مِنَ البَيْتِ، فَقُلْتُ: يَا أَبَا رَافِع، قَالَ: مَنْ هَذَا؟ فَأَهْوَيْتُ نَحْوَ الصَّوْتِ فَأَضْرِبُهُ ضَرْبَةً بِالسَّيْفِ وَأَنَا دَهِشٌ، فَمَا أَغْنَيْتُ شَيْئًا، وَصَاحَ، فَخَرَجْتُ مِنَ البَيْتِ، فَأَمْكُثُ غَيْرَ بَعِيدٍ، ثُمَّ دَخَلْتُ إِلَيْهِ، فَقُلْتُ: مَا هَذَا الصَّوْتُ يَا أَبَا رَافِع؟ فَقَالَ: لِأُمِّكَ الوَيْلُ، إِنَّ رَجُلًا فِي البَيْتِ ضَرَبَنِي قَبْلُ بِالسَّيْفِ، قَالَ: فَأَضْرِبُهُ ضَرْبَةً أَثْخَنَتْهُ وَلَمْ أَقْتُلْهُ، ثُمَّ وَضَعْتُ ظِبَةَ السَّيْفِ فِي بَطْنِهِ حَتَّى أَخَذَ فِي ظَهْرِهِ، فَعَرَفْتُ أَنِّي قَتَلْتُهُ، فَجَعَلْتُ أَفْتَحُ الأَبْوَابَ بَابًا بَابًا، حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى دَرَجَةٍ لَهُ، فَوَضَعْتُ رِجْلِي، وَأَنَا أُرَى أَنِّي قَدِ انْتَهَيْتُ إِلَى الأَرْض، فَوَقَعْتُ فِي لَيْلَةٍ مُقْمِرَةٍ، فَانْكَسَرَتْ سَاقِي فَعَصَبْتُهَا بِعِمَامَةٍ، ثُمَّ انْطَلَقْتُ حَتَّى جَلَسْتُ عَلَى البَابِ، فَقُلْتُ: لاَ أَخْرُجُ اللَّيْلَةَ حَتَّى أَعْلَمَ: أَقَتَلْتُهُ؟ فَلَمَّا صَاحَ الدِّيكُ قَامَ النَّاعِي عَلَى السُّورِ، فَقَالَ: أَنْعَى أَبَا رَافِع تَاجِرَ أَهْلِ الحِجَازِ، فَانْطَلَقْتُ إِلَى أَصْحَابِي، فَقُلْتُ: النَّجَاءَ، فَقَدْ قَتَلَ اللهُ أَبَا رَافِع، فَانْتَهَيْتُ إِلَى النَّبِيِّ ، فَكَدَّثْتُهُ، فَقَالَ: «ابْسُطْ رِجْلَكَ» فَبَسَطْتُ رِجْلِي فَمَسَحَهَا، فَكَأَنَّهَا لَمْ أَشْتَكِهَا قَطُّ»[١]

وكانت السرية، كما قال: (وَاخْتَلَفُوْا فَقِيْلَ: «ذَا فِي السَّادِسَةُ أَوْ ثَالِثٍ) قيل: إنها كانت في السنة السادسة؛ وهذا الذي اختاره المؤلف، وجعل ترتيبها هنا على أنها في السنة السادسة.

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٤٠٣٩.



وقيل: إنها كانت في السنة الثالثة أو الرابعة أو الخامسة، فهناك ثلاثة آراء أخرى أن هذه السرية كانت في العام الثالث أو الرابع أو الخامس الهجري.

وعادةً التفاصيل الصغيرة التي تتعلق بتفاصيل القصص ربما تختلف فيها الروايات، لكن جوهر الموضوع وخلاصته يكون محل اتفاق بين هذه الروايات أن هؤلاء الصحابة من الأنصار وأن النبي الله أرسلهم وأنهم قتلوا أبا رافع.

السرية السادسة والعشرون:

٦٩- فَبَعْدَهُ بَعْثُ، ثَلاَثُونَ رَجُلْ أَمِيْرُ ذَاكَ ابْنُ رَوَاحَةَ الْبَطَلْ
 ٧٠- لِخَيْبَرٍ فَقَتَلُوْا أُسَيْرًا ابْنَ رِزَامٍ لاَ أَصَابَ خَيْرًا
 ٧٧- وَعِجْرَشٌ مِنْ شَوْحَطٍ كَانَ مَعَهْ فَشَجَّ عَبْدَ اللهِ لَمَّا صَرَعَهُ
 ٧٢- فَبَصَقَ النَّبِيُّ فِي شَجَّتِهِ فَلَمْ تَكُنْ تُؤْذِيْهِ حَتَّى مَوْتِهِ
 ٧٢- فَبَصَقَ النَّبِيُّ فِي شَجَّتِهِ

السرية السادسة والعشرون: وفيها بعث النبي شؤثلاثين رجلًا إلى خيبر أيضًا، فالسرية التي قبلها كانت إلى خيبر لقتْل أبي رافع بن أبي الحقيق، وهذه كانت أيضًا إلى خيبر وأرسل النبي شؤثلاثين رجلًا بقيادة عبد الله بن رواحة، قال: (أَمِيْرُ ذَاكَ ابْنُ رَوَاحَة النُبَطَلُ)؛ أمير هذه السرية هو عبد الله بن رواحة شأ.

أرسلهم إلى خيبر؛ ليقتلوا أُسير بن رزام اليهودي، وكانت هذه السرية في شهر شوال سنة ست من الهجرة، وذلك أنه لما قُتِل أبو رافع بن أبي الحقيق أمَّرت اليهود عليها أُسير بن رزام، فصار يُحزّب على المصطفى ، أخذ يتبع طريقة سلفه ابن أبي الحقيق، وأخذ يسعى أيضًا في تحريض القبائل على النبي ، ويحاول أن يوجد تحالفًا بين القبائل لقتال رسول الله .

## ٧٠-..... فَقَتَلُوْا أُسَيْرًا ابْنَ رزَامٍ لاَ أَصَابَ خَيْرًا

(لا أَصَابَ خَيْرًا) يعني يدعو عليه، أو يذكره بأنه لم يُصِب خيرًا.

فسار إليه هؤ لاء الثلاثون هم، ووصلوا إليه وقالوا: بعثنا النبي اليك؛ ليستعملك على خيبر، فطَمِع في هذا، فخرج في ثلاثين يهوديًّا وهذا من باب الخدعة، فالحرب خدعة - فخرج ومعه ثلاثون يهوديًّا، والصحابة كانوا ثلاثين، فجعلوا يماشون المسلمين، حتى إذا كانوا بالطريق أهوى بيده إلى سيف عبد الله بن أُنيس، يعني يريد أن يمسك بسيف عبد الله بن أُنيس.

فقال: أغدر؟ فضربه عبد الله بن أنيس، وكان عبد الله بن أنيس على بعير، وأسير بن رزام على بعير بجواره، يماشيه، هذا على بعيره وهذا على بعيره، فهو مد يده يريد أن يأخذ سيف عبد الله بن أنيس، فعاجله عبد الله بن أنيس أخذ السيف وضربه قال: أغدر؟ تريد الغدر، يعني كان كأنه يريد أن يأخذ منه السيف؟ حتى لا يكون معه سلاح فعبد الله بن أنيس سبقه، فضربه بالسيف فسقط عن بعيره.

في بعض الروايات: أنه ضربه على رجله، ضربة فقطع رجله، وسقط عن البعير.

فلما سقط عن البعير كان بيده (مِخْرَشُ مِنْ شَوْحَطٍ)؛ المخرش: هو العصا المعقوفة الرأس، أي: رأسها معوّج مثل الكُلّاب.

(مِنْ شَوْحَطٍ) الشوحط هذا نوع من الشجر، يُصنع منه القِسي، فكان معه عصا من الشوحط فضرب بهذه العصا -وهي عصا ثقيلة- رأس عبد الله بن أُنيس فشجّها شجّه، وصلت إلى أم الدماغ، وهي التي تسمى (المأمومة).

فمالت السرية على أصحابه فقتلوهم، غير واحد، فرجع المسلمون الثلاثون

سالمين وقد قتلوا تسعة وعشرين يهوديًّا ونجا واحد فقط من اليهود، أُصيب ولم يُقتَل.

ثم قدِموا على المصطفى ﴿ فأراه عبد الله الضربة، أو الشجة التي في رأسه فبصق النبي ﴿ فِي شَجّته فلم تؤذه حتى مات، أي: شُفيت وما اشتكى منها حتى مات ﴿ النبي ﴾

فلهذا يقول:

٧٢- فَبَصَـقَ النَّـبِيُّ فِي شَـجَّتِهِ فَلَـمْ تَكُـنْ تُؤْذِيْهِ حَـتَّى مَوْتِهِ السرية السابعة والعشرون:

٧٣- فَبَعْثُهُ كُرْزَ بْنِنَ جَابِرٍ إِلَى الْعُرَنِيِّيْنَ الَّذِيْنَ مَثَلاً:
 ٧٤- بِهِمْ رَسُولُ اللهِ فِي الْقَتْلِ، كَمَا قَدْ فَعَلُواْ هُمْ فِي السِرُّعَاةِ مِثْلَ مَا
 ٧٥- وَمَا رَوَاهُ ابْنُ جَرِيْرٍ كَوْنَا جَرِيْرٍ كَوْنَا جَرِيْنِ الْمُرْسَلَ فَارْدُدْ وَهْنَا

هذه السرية السابعة والعشرون: وفيها بعث النبي الله كُرز بن جابر الفهري الله إلى العُرنيين، نسبةً إلى قبيلة عُرينة، يقال لهم: العُرنيون.

وهؤلاء العُرنيين كانوا ثمانية نفر، قدِموا على النبي ، إلى المدينة فأحسن إليهم النبي ، وأطعمهم.

ثم إنهم اجتووا المدينة، أي: أصابهم وباء في المدينة، فبعثهم النبي إلى الإبل التي ترعى، وهي إبل الصدقة ومعها إبل النبي ، كانت مع الرعاة خارج المدينة في المراعي، فأرسلهم؛ ليشربوا من أبوال الإبل وألبانها، وهذا نوع من التداوي، وقالوا: إن هذا يفيد في مرض الاستسقاء أو التهاب الكبد.

فاشتكوا أنهم اجتووا المدينة وأصابهم داء، الاستسقاء وهو انتفاخ البطن بسبب



التهاب في الكبد، فأوصاهم النبي ، أن يشربوا من أبوال الإبل وألبانها وبعثهم إلى الرعاة.

فلما ذهبوا إلى هناك قتلوا الرعاة ومثّلوا بهم، أو قتلوا الراعي ومثّلوا به يعني شوّهوا خِلقته، بعد القتل مَثّلوا بجثته وسرقوا إبل الصدقة، استولوا عليها وهربوا بها.

فجاء الخبر إلى النبي في فأرسل إليهم كُرز بن جابر في؛ ليُمسك بهم ويُحضرهم؛ لينالوا عقابهم وجزاءهم؛ لأنهم قتلوا الراعي ومثّلوا به وسرقوا إبل الصدقة وغدروا وخانوا.

فأحضرهم كُرز بن جابر إلى النبي ، فعاقبهم عقاب المحاربين، المحارب: الذي يقطع الطريق ويُخيف المارة ويسرق ويقتل، فأمر بهم النبي فقطعت أيديهم وأرجلهم من خلاف، كل واحد تُقطع يده اليمنى ورجله اليسرى.

وسمل أعينهم؛ لأنهم كانوا قد سملوا عين الراعي، يعني: فقؤوا عينيه بحديدة، يعني جزاءً وِفاقًا، وأمر بإلقائهم في الحرّة، فأُلقوا في الحرة، فجعلوا يستسقون، يقولون: الماء..الماء.

فيقول النبي ﷺ: «النار النار، النار النار»..

يعني رغم حلم النبي ﴿ وعفُوه لكن كان حازمًا ﴾ مع هؤلاء المجرمين الذين غدروا وخانوا الأمانة، وقتلوا وسرقوا، ومثّلوا بقتلي المسلمين.

فكان قائد هذه السرية الذي تمكن من القبض على هؤ لاء المجرمين، وإحضارهم



إلى النبي ﷺ واسترداد إبل الصدقة و إبل النبي ﷺ، هو كُرز بن جابر الفهري ۗ.

يقول: (وَمَا رَوَاهُ ابْنُ جَرِيْر) يعني: ابن جرير الطبري -رحمه الله- روى أن الذي أُرسل إليهم هو جرير بن عبد الله البجلي، فيقول: (فَارْدُدْ وَهْنَا) يعني رُد هذه الرواية؛ لضعفها ووهنها، يعني يُنبِّه هنا على أن هذه الرواية ضعيفة لا تصح أن قائد هذه السرية هو جرير بن عبد الله، فيقول: هذا لا يصح؛ وذلك لأن جريرًا ، أسلم في السنة العاشرة، وهذه السرية - سرية العُرنيين - كانت في العام السادس الهجري قبل إسلام جرير.

والروايات الأخرى الثابتة فيها أن أمير هذه السرية هو كُرز بن جابر الفهري.

السرية الثامنة والعشرين:

قَتْلِ أَبِي سُفْيَانَ فِيْمَا فَعَلاَ ٧٦- فَبَعْثُ عَمْرِو بْـن أُمَيَّةٍ إِلَى بِخِنْجَرِ لِيَقْتُلَ النَّبِيَّا وَرَاحَ عَمْرُو مَعَهُ صَحَابِي وَقَـدَّرَ اللهُ لَهُ أَنْ يَسْلَمَا عَمْرُو ثَلاَثَةً وَأَسْرًا رَجُلاً

٧٨- مِنْ كُونِهِ جَهَّزَ أَعْرَابِيًّا ٧٩- فَلَمْ يُطِقْ، فَأَسْلَمَ الأَعْرَابِي ٨٠ جَبَّارُ اوْ سَلَمَةُ بْنُ أَسْلَمَا ٨١- فَلَـمْ يُطِيْقَـا قَتْلَـهُ، وَقَتَلاَ

هذه السرية الثامنة والعشرون من سرايا المصطفى ك.

بعث النبي ﷺ عمرو بن أُمية الضمري ، إلى قتْل أبي سفيان بن حرب.

لأن أبا سفيان كان قد جهّز أعرابيًّا بخنجر؛ ليقتل به النبي ، فجاء هذا الأعرابي ومعه الخنجر إلى النبي ١٠ وهو بمسجد بني عبد الأشهل، من مساجد الأنصار، فذهب ليجنى على المصطفى ، فجذبه أسيد بن حُضير بداخلة إزاره، يعنى وضع يده في معقد الإزار وجذبه منه، فإذا بالخنجر يسقط من يده، فقال المصطفى ﴿ : «اصدقني». قال: وأنا آمن؟ قال: «نعم». فأخبره، فخلّى النبي ﴿ سبيله. فأسلم هذا الأعرابي. فحينئذٍ أرسل المصطفى ﴿ عمرو بن أُمية الضمري؛ ليقتل أبا سفيان، عقابًا له على سعيه في قتْل رسول الله ﴿ .

وذهب معه صحابي آخر هو جبّار بن صخر الأنصاري، وقيل: سلمة بن أسلم الأنصاري؛ ففي بعض الروايات أن النبي هي بعث في هذه السرية عمرو بن أُمية وجبّار بن صخر الأنصاري.

والرواية الثانية: أن النبي ، بعث عمرو بن أمية وسلمة بن أسلم الأنصاري ، أجمعين.

فالحاصل: أن هذه السرية كانت مكونة من شخصين؛ أحدهما: عمرو بن أُمية، والثاني: واحد من هذين.

وقال ﴿ لهما: «إن أصبتما منه غِرّة فاقتلاه»، فدخلا مكة ومضى عمرو يطوف بالبيت، فرآه معاوية فعرفه، فأخبر قريشًا فخافوه، وطلبوه، وكانا فاتكًا في الجاهلية، والفاتك: هو الذي له مهارة في القتل السريع بخفية.

فكان عمرو بن أُمية في الجاهلية معروفًا بأنه فاتك، وفتك بناس كثيرين في الجاهلين. فرأوه يطوف بالبيت وعرفوا أن هذا هو عمرو بن أُمية الفاتك المعروف في الجاهلية فخافوه، فحشدوا له فهرب، ولم يجتمع بأبي سفيان.



قال: (فَلَمْ يُطِيْقًا قَتْلَهُ)؛ يعني فلم يتمكن عمرو بن أُمية وصاحبه هو جبار بن صخر أو سلمة بن أسلم من قتْل أبي سفيان.

قال: (وَقَتَلاَ عَمْرُو ثَلاَثَةً) يعني هو ما قتل أبو سفيان، لكن وهو في طريقه قتل ثلاثة من المشركين، كل واحد له مناسبة:

أحدهم: هو عبد الله بن مالك، وكان رجلًا من المشركين يُسيء إلى المسلمين، وجده في طريقه فطعنه بخنجر، ومشى.

ثم مرّ برجل من بني الديل سمعه يقول:

ولستُ أدين دين المسلمين

ولست بمسلم ما دمت حيًا

فطعنه بخنجره أيضًا.

ومرّ برجل ثالث أيضًا، لعله كان يُسيء إلى الإسلام، فقتله. فقتل ثلاثة في طريقه.

(وَأَسْرًا رَجُلاً) فقدِم به المدينة، يعني: قتل ثلاثة وأسر رجلًا أخذه أسيرًا وذهب به إلى النبي .

السرية التاسعة والعشرون:

٨٢- بَعْثُ أَبَانَ بْنِ سَعِيْدٍ نَجْدَا مِنْ بَعْدِ فَتْحِ خَيْبَرِ قَدْ عُدَّا

هذه السرية التاسعة والعشرون لا توجد عنها تفصيلات أكثر من هذا، أنه بعث النبي هذه السرية التاسعة والعشرون لا توجد عنها تفصيلات أكثر من هذا، أنه بعث النبي في مهمة عسكرية إلى نجد، وكان هذا (بَعْدِ فَتْحِ خَيْبَرٍ قَدْ عُدّا) يعنى عدّه أهل السِّير بعد فتْح خيبر.

السرية الثلاثون

٨٣- ثُمَّ إلى تُربَّةٍ بَعْثُ عُمَرْ نَحْوَ هَوَازِنٍ أَتَاهُمُ الْخَبَرْ مِحْدَا فَهَرَبُوْا لَمْ يَلْقَ مِنْهُمْ أَحَدَا وَعَادَ رَاجِعًا لِنَحْوِ أَحْمَدَا وَعَادَ رَاجِعًا لِنَحْوِ أَحْمَدَا

هذه السرية الثلاثون بعث النبي ، عمر بن الخطاب ، في شهر شعبان سنة سبع من الهجرة، وهي السنة التي وقعت فيها غزوة خيبر.

في ثلاثين رجلًا، (إلَى تُربَةٍ) تربة هذا اسم بلد، على أربعة ليالٍ من مكة على طريق صنعاء، فبعث النبي عمر بن الخطاب المحالي الله الجهة، فأتاهم الخبر فهربوا، وجاء عمر فلم يلق منهم أحدًا، وعاد عمر الجعّا إلى النبي .

السرية الحادية والثلاثون:

٥٨- بَعْثُ أَبِي بَكْرٍ إلى كِلاَبِ يَعْقُبُهُ، وَمَرَّ فِي كِتَابِيْ: ٥٨- بَعْثُ أَبِي بَكْرٍ إلى كِلاَبِ فَرَارَةِ فِي مُسْلِمٍ قَدْ صَحَّ مَعْ زِيَادَةِ

بعث النبي ، أبا بكر الصديق ، إلى بني كلاب، وبنو كلاب قبيلة في نجد، ومنطقة نجد حاليًا هي منطقة الرياض والقصيم وضواحيهما.

فبعث النبي ، أبا بكر الصديق ، إلى بني كلاب، وكان بعثه في شعبان سنة سبع للهجرة.

قال: (يَعْقُبُهُ) يعني يعقب بعث عمر، فبعد إرسال عمر الله تربة بعث أبا بكر الله نفس الشهر، وهو شهر شعبان من العام السابع الهجري.

فقتل ناسًا من المشركين، وكان شعارهم: أمِت أمِت، ويقول المصنف: إنه مرّ سابقًا



أن النبي ، بعث أبا بكر الصديق ، إلى قبيلة فزارة وأن هذا ورد في صحيح مسلم، ومرّ الحديث عنه في سرية سابقة.

السرية الثانية والثلاثون:

٨٧- فَبَعْثُ لهُ بَشِيْرًا الأَنْصَارِيْ لِفَدَكِ، فَسَاقَ فِي الْحِدَارِ:
 ٨٨- شَاءً لَهُمْ وَنَعَمًا، فَأَدْرَكُوْا أَصْحَابَ لهُ، فَقَتَلُوْا وَسَفَكُوْا مَصَابَ لهُ، فَقَتَلُوْا وَسَفَكُوْا مَوَالَهُمْ، وَسَلِمَا مِنْ بَعْدِ مَا ارْتُثَ بَشِيْرٌ قَدِمَا
 ٨٨- وَأَخَدُوْا أَمْوَالَهُمْ، وَسَلِمَا مِنْ بَعْدِ مَا ارْتُثَ بَشِيْرٌ قَدِمَا

هنا يتكلم عن السرية الثانية والثلاثين، ويذكر: أن النبي بعث بشيرًا الأنصاري البدري الله قائدًا لسرية إلى فَدَك، إلى منطقة فَدَك، وفَدَك هذه منطقة في شمال المدينة في اتجاه تبوك وخيبر وتلك الجهات.

وذلك في شهر شعبان سنة سبع أيضًا، ففي هذا الشهر بعث النبي الله ثلاث سرايا: سرية أبى بكر، وسرية عمر، وسرية بشير.

فبعثه إلى بني مُرة ومعه ثلاثون رجلًا، فلقي رعاء الغنم فسأل عن الناس فقالوا: في بواديهم، فساق النَّعم والشياة وانحدر بها نحو المدينة.

فخرج الصريخ إلى أصحابها، فأدركوا بشيرًا فتراموا بالنبل، ففَنِي أصحاب بشير، فقتلوهم وسفكوا دماءهم وساقوا أموالهم، وسَلِم بشير، ومن بعد ما ارتُثّ قدِم؛ ارتُثّ: يعني استُخرِج جريحًا من بين القتلى، يعني خرج وقد أثخنته الجراح وأُخرِج من بين القتلى، وقدِم على النبي الشيئة بين يُخبره بمقتل الصحابة الثلاثين الشياد.

وهذه القبائل التي كان يُرسِل إليها النبي الله كان يُرسِل إليهم لقتالهم؛ لكونهم أعانوا على قتال المسلمين من قبل، أو يُعدّون العُدّة لقتال المسلمين، ويعينون أعداء

المسلمين، فيكون للنبي ، في حِكَم في الإرسال إلى هذه القبائل لما بدا منهم من العداوة والكيد للإسلام والمسلمين.

السرية الثالثة والثلاثون:

مَيْفَعَةٍ مِنْ أَرْضِ نَجْدٍ قَتَلاً لَهُمْ، وَلَمْ يَسْتَأْسِرَنْ مَنْ جَاءَ لَهُمْ، وَلَمْ يَسْتَأْسِرَنْ مَنْ جَاءَ قَتَلَ مَنْ نَطَقَ بِالتَّوْحِيْدِ قَتَلَ مَنْ نَطَقَ بِالتَّوْحِيْدِ شَعَقْتَ عَنْهُ؟ هَلْ تُحِسُّ كِذْبَهْ؟» شَعَقْتَ عَنْهُ؟ هَلْ تُحِسُّ كِذْبَهْ؟» لِلْحُرَقَاتِ» سَاقَ ذَا تَمَامَهُ لِلْحُرَقَاتِ» سَاقَ ذَا تَمَامَهُ مِنْ بَعْدِ ذِكْرِي لِبُعُوثٍ عَشْرَةِ

٩٠ فَبَعْثُ لَهُ اللَّيْثِيَّ غَالِبًا إِلَى
 ٩١ قَوْمًا وَسَاقَ نَعَمًا وَشَاءَ
 ٩٠ قَوْمًا وَسَاقَ نَعَمًا وَشَاءَ
 ٩٠ قِيْلَ: «بِهَا أُسَامَةُ بْنُ زَيْدِ
 ٩٣ قَالَ لَهُ النَّبِيُّ: هَلاَّ قَلْبَهُ
 ٩٤ وَفِي الْبُخَارِي: «بَعْثُهُ أُسَامَةُ
 ٩٥ وَسَيَجِيْءُ ذِكْرُ ذِي الْوَاقِعَةِ

هذه السرية الثالثة والثلاثون من السرايا التي بعثها النبي ١٠٠٠.

وقائد هذه السرية: هو غالب بن عبد الله الليثي ، في مائة وثلاثين رجلًا.

والجهة التي وجهم إليها النبي الله إلى منطقة الميفعة من أرض نجد، وكان هذا في رمضان سنة سبع.

فهجموا عليهم فقتلوا قومًا وساق نَعَمًا وشاءً.

أنه قتل فيها مَنْ أسلم، وهو نهيك بن مرداس، وهو رجل كان مع المشركين، كان



يقاتل المسلمين، وجرح من المسلمين وأصابهم، فلما شعر أن أسامة أوشك أن يقتله فقال: (لا إله إلا الله) حتى يعصم دمه، فقتله أسامة هم، حتى ورد في الروايات: أن هذا الرجل كان جرح أسامة وهو يقاتله، فلما تمكن منه أسامة وكاد أن يقتله قال: (لا إله إلا الله) فقتله أسامة.

فهنا في البيت يقول:

## ٩٣ - قَالَ لَهُ النَّبِيُّ: هَالاَّ قَلْبَهُ شَقَقْتَ عَنْهُ؟ هَلْ تُحِسُّ كِذْبَهْ؟»

هذا معنى الحديث ، يسوق معناه، أن النبي هذا «هلّا شققت عن قلبه؟»، ثم قال له النبي هذا النبي هذا الله الله إلا الله) إذا جاءت يوم القيامة؟»؛ كيف تصنع بهذه الكلمة إذا جاءت يوم القيامة.

قال أسامة: فما زال يُكررها، يقول له: «هلّا شققت عن قلبه؟»، حتى تمنيت أني لم أسلِم إلا يومئذ، يعني من شدة تغليظ النبي على أسامة، مع أن النبي كان يحب أسامة حبًّا عظيمًا، يقال له: حِبّ رسول الله به لكنه أغلظ عليه في الموعظة حتى إن أسامة يقول: وددتُ أني ما كنت أسلمتُ إلا يومئذٍ؛ لأن الإسلام يمحو ما قبله، فيقول: تمنيت أني أسلمت يومئذٍ حتى يمحو الإسلام إثم هذا العمل الذي فعله، لكن عُذر أسامة به أنه ما كان يعلم هذا، يعني كان يظن أن الشخص لو قال: (لا إله إلا الله) ليعصم نفسه من القتل وهو كان يقاتل المسلمين ويصيبهم ويجرح منهم، ولما قدر عليه المسلمون قالها، فاجتهد وأخطأ، يحسب أن هذا لا يعصمه من القتل، لكن النبي بين له أنه أخطأ في هذا.

ثم ذكر المؤلف أن الإمام البخاري -رحمه الله- ذكر في صحيحه أن بعث النبي السامة كان إلى الحُرقات، وأن هذه الحادثة حصلت في السرية التي بعث فيها النبي

إلى الحُرقات - اسم بلد -، وقال: إنه سيجيء ذِكْر هذه الواقعة بعد عشرة بعوث، يعني في السرية الرابعة والأربعين، لكن الذي ذكره هنا هو المشهور في كتب السيرة، أن هذه الحادثة وقعت في سرية غالب بن عبد الله الليثي إلى الميفعة، وأن أسامة كان جُنديًا في هذه السرية، ووقعت هذه الواقعة في هذا الوقت.

السرية الرابعة والثلاثون:

97- فَبَعْثُهُ بَشِيْرًا الأَنْصَارِيْ ثَانِيَةً لِيُمْنَ وَالْجَبَارِ 97- فَبَعْثُهُ مَرَبُوْا وَقَدْ هَجَمْ أَرْضَهُمُ، فَلَمْ يَجِدْ إلّا النَّعَمْ 99- لِغَطَفَانَ، هَرَبُوْا وَقَدْ هَجَمْ أَرْضَهُمُ، فَلَمْ يَجِدْ إلّا النَّعَمْ 98- فَسَاقَهَا، وَرَجُلَيْنِ أُسِرَا فَأَسْلَمَا، وَأُرْسِلاَ إِذ أُحْضِرَا

هذه السرية الرابعة والثلاثون: وفيها بعث النبي ، بشيرًا الأنصاري أيضًا.

قال: (ثَانِيَةً): يعني هذه هي المرة الثانية التي يُؤمّر فيها النبي ، بشيرًا، فالنبي ، بعثه مرة ثانية إلى (يُمن والجبار).

ف (يُمن) اسم بلد قريبة من مكة، يُمْن وليست اليمن هنا ولكن يُمن.

(وَالْجَبَارِ لِغَطَفَانَ)؛ والجبار هذه أيضًا أرض لقبيلة غطفان، فمنطقة يُمن ومنطقة الجَبَار (بفتح الجيم والباء المخففة يعنى هكذا).

فأرسله النبي ١١ إليهم، وكان هذا في شهر شوال سنة سبع.

فلما قدِم عليهم هربوا وهجم على أرضهم فلم يجد إلا النَّعم، فساقها، يعني: أخذها غنيمة، وأَسَرَ رجلين، فأسلما عندما أُحضِرا إلى المصطفى ، فأطلق سراحهما لما أسلما.

ڣؿٛۼ ٲڣؿڹٛڵڛ۠ٷڵڸٳڣٚٳڣٚ ڶڣؿڹڵڛ۠ڽڿڣ<u>ڟ</u>ڸڿٟڵڿ

السرية الخامسة والثلاثون: يقول:

٩٩ - يَلِيْهِ بَعْثُ ابْنِ أَبِي الْعَوْجَاءِ
 ١٠٠ - إلى سُلَيْمٍ، جَاءَهُمْ عَيْنُ لَهُمْ فَجَاءَهُمْ وَقَدْ أَعَدُّ وْا نَبْلَهُمْ فَجَاءَهُمْ وَقَدْ أَعَدُّ وْا نَبْلَهُمْ ١٠٠ - يُلْ سُلَيْمٍ، جَاءَهُمْ عَيْنُ لَهُمْ أَصْحَابُهُ، وَهُو فَقَدْ تَحَامَلاً
 ١٠٠ - مِنْ بَعْدِ جَرْحِهِ إلى أَنْ قَدِمَا عَلَى النَّيِّ سَالِمًا مُسَلَّمَا
 ١٠٠ - مِنْ بَعْدِ جَرْحِهِ إلى أَنْ قَدِمَا عَلَى النَّيِّ سَالِمًا مُسَلَّمَا

بعث النبي ، ابن أبي العوجاء، واسمه: الأخرم بن أبي العوجاء السلمي ،

فالنبي العوجاء السلمي، ولما أرسل لقتال سُليم أرسل إليهم صحابيًّا منهم، وهو الأخرم بن أبي العوجاء السلمي، ولما أرسل لقتال بني أسد أمّر عكاشة بن محصن الأسدي، فكان الله يراعي في الاختيار أن يُرسِل إلى القبيلة رجلًا منهم، ممَّنْ أسلم يقود هذه السرية؛ لأنه أعرف بقومه وأعرف ببلاده.

فالنبي الله فالنبي المرعلى هذه السرية الأخرم بن أبي العوجاء السلمي المرعلى المرعلى المرعلى المرعد وقال: (وَهُوَ بُعَيْدُ عُمْرَةِ الْقَضَاء، (بُعيد) هذا تصغير، يعني بعدها بأيام قليلة، بعد عمرة القضاء بأيام قليلة.

وعمرة القضاء كانت في ذي القعدة من العام السابع الهجري، وكانت البعثة بعدها بأيام قليلة.

فبعثه إليهم في خمسين رجلًا، وتقدّمه عين - أي طليعة لهم - فبنو سُليم كان لهم جواسيس يتتبعون الأخبار، فاطّلع جاسوس منهم على أن الأخرم ومَنْ معه جاءوا لقتالهم.

فحذّرهم؛ فأخذوا أُهبتهم، فجاءهم الأخرم ومَنْ معه وقد أعدّوا للحرب بنبلهم، فدعاهم إلى الإسلام فقالوا: لا حاجة لنا فيما دعوتنا إليه.

(ثُمَّ تَرَامَوْا سَاعَةً)؛ ظلوا ساعة يترامون بالنبال، وأتت الأمداد من كل ناحية، فقاتلهم الأخرم قتالًا شديدًا، فقُتِل عامة أصحابه وأصيب هو مع القتلى، لكنه لم يمت الله على المناطقة ال

السرية هي السادسة والثلاثون:

١٠٣ - فَبَعْثُ غَالِبٍ إلى الْكَدِيْدِ إلى بَنِي الْمُلَوِّحِ الرُّقُودِ
 ١٠٤ - شَـنَّ عَلَيْهِمْ غَارَةً فَاسْتَاقَا نَعَمَهُمْ، وَأَدْرَكُوْا لَحَاقَا:
 ١٠٥ - بِهِ، فَجَاءَ اللهُ بِالسَّـيْلِ فَمَا قَدَرَهُمْ أَنْ يَسْتَرِدُّوْا النَّعَمَا

قائد هذه السرية: هو غالب بن عبد الله الليثي ، أرسله النبي ، إلى الكديد.

والكَديد: موضع بالحجاز شمال غربي مكة يبعد عنها تسعين كيلو مترًا، وفيه عين جارية، عليها نخل كثير.

(إلَى بَنِي الْمُلَوِّحِ) هم القبيلة التي تسكن هذا المكان، وهم من بني ليث، من قوم غالب بن عبد الله الليثي، لذلك أرسله النبي الله اللهم، وكان معه بضعة عشر رجلًا.

فهو يقول: (إِلَى بَنِي الْمُلَوِّحِ الرُّقُودِ) كانوا راقدين وقت هجومه عليهم.

فشنّ عليهم الغارة في وقت السحر، أي: في آخر ساعة قبل الفجر، فشنّ الغارة

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹٳڵۺڽڿؖؖڣ<u>ڟ</u>ڵڿٟڵڣؽ

عليهم في وقت السحر (فَاسْتَاقَ نَعَمَهُمْ) وقتل منهم جماعة كثيرة، وخرج صريخ القوم، فأدركوا غالبًا وأصحابه ولحقوا به بسرعة، وجاء معهم ما لا قِبَل لهم به، فقربوا منهم وما بقي بينهما إلا الوادي، فجاء الله بسيل عظيم فحال بينهما.

ولم يقدروا أن يستردوا نِعمهم وهم ينظرون إليها عيانًا مع كثرتهم، فتمكن الصحابة من الوصول بهذه الأنعام إلى النبي ، في المدينة.

السرية السابعة والثلاثون

الجَعْثُ مُ ثَالِثَةً إلى فَدَكُ أَجْلَ مُصَابِ مَنْ بِهَا قَبْلُ هَلَكْ:
 الله قَتْلَ الله قَتْلَ لُؤَمَا وَقَتَلُ وْ الله قَتْلَ لُؤَمَا وَقَتَلُ وْ الله قَتْلَ لُؤَمَا

في هذه السرية بعث النبي ﴿ غالب بن عبد الله الليثي مرة ثالثة؛ فقد مر بنا أن النبي ﴿ بعث غالب بن عبد الله الليثي قائدًا لساريتين من قبل، فهذه السرية الثالثة التي يُؤمّر عليها النبي ﴾ غالب بن عبد الله الليثي ﴾.

بعثه (إلَى فَدَكْ) و فَدَك كما عرفنا مدينة في شمال المدينة النبوية في اتجاه تبوك وخيبر، وكان ذلك في شهر صفر من العام الثامن الهجري.

قال: (أَجْلَ مُصَابِ مَنْ بِهَا قَبْلُ هَلَكْ: مَعَ بَشِيْرٍ) يعني من أجل الثأر لمَنْ قُتلوا مع بشير هو بشير هي في فَدك حين بعثه النبي في ثلاثين رجلًا، فقتِل من معه، ونجا بشير وهو جريح وارتُثّ من بين القتلى، يعني أُنقِذَ من بين القتلى وهو جريح.

وكان ذلك في شعبان من العام السابع، فلما كان شهر صفر من العام الثامن الهجري، يعني بعد هذه الحادثة بنحو سبعة أشهر، أرسل النبي على غالب بن عبد الله الليثي إلى فدك؛ من أجل مَنْ أُصيب بها من الصحابة وقُتلوا مع بشير الأنصاري .

فخرج إليهم في مائتي رجل، منهم أسامة بن زيد ١٠٠٠.

فأغاروا عليهم وقت الصبح فأصابوا منهم نعمًا وقتلوا منهم قتلًا ذريعًا، لا يخافون في الله لومة لائم، وقتلوا (قَتْلَى لُؤَمَا) يعني لؤماء؛ لأنهم سبق أن قتلوا من أصحاب النبي من قبل، فاقتص منهم النبي في هذه السرية، وقُتِل عدد كبير من أهل فدك وأخذ المسلمون أنعامهم ورجعوا بها غانمين إلى المدينة النبوية.

السرية الثامنة والثلاثون:

١٠٨- بَعْثُ شُـجَاعٍ بَعْدَهُ إلى بَنِيْ
 ١٠٩- يَسِـيْرُ لَيْلًا، يَكْمُنُ النَّهَارَا
 ١٠٥- يَسِـيْرُ لَيْلًا، يَكْمُنُ النَّهَارَا
 ١٠٥- أَصَـابَ مِنْهُمْ نَعَمًا وَشَـاءَا
 وَخَمَّسُـوْا وَقَسَّـمُوْا مَـا جَـاءَا

وكان ذلك في شهر ربيع الأول سنة ثمانٍ من الهجرة.

وكان عدد أفراد السرية كان أربعة وعشرين صحابيًا هـ. فكان يسير ليلًا ويكمن نهارًا، فصبّحهم على غفلة، فأصاب منهم نعمًا كثيرًا وشاءً فغَنِم إبلًا كثيرة وغنمًا كثيرة، فقدموا بها المدينة فخمّسوها واقتسموا، خمّسوها يعني قُسّمت أخماسًا، أُخرِج خُمسها لله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل.

وأربعة الأخماس الأخرى تُقسّم على المجاهدين، فكل واحد كان نصيبه خمسة عشر بعيرًا، وغابوا خمس عشرة ليلة.

السرية التاسعة والثلاثون

١١١- فَبَعْثُ كَعْبِ بْنِ عُمَيْرٍ مِنْ غِفَارْ لِذَاتِ أَطْلَاحٍ فَحَلُّوْا بِالدِّيارْ
 ١١٢- فَوَجَدُوْا الْجَمْعَ كَثِيْرًا، قَاتَلُوْا مِنْ أَعْظَمِ الْقِتَالِ حَتَّى قُتِلُوْا
 ١١٣- إلّا الأَمِيْرَ ابْنَ عُمَيْرِ كَعْبَا فَجَا جَرِيْكًا، كَانَ رُزْءًا صَعْبَا

بعث النبي ﴿ كعب بن عُمير الغفاري ﴿ في خمسة عشر رجلًا إلى ذات أطلاح، وهذا المكان: على حدود الشام قريب من وادي القرى.

وكانت هذه السرية أيضًا في شهر ربيع الأول سنة ثمانٍ من الهجرة، نفس الشهر الذي أُرسلت فيه السرية السابقة.

فساروا حتى حلّوا بها فوجدوا جمْعًا كثيرًا، فدعوهم إلى الإسلام، فلم يستجيبوا لدعوة الإسلام.

ورموهم بالنبل، ثم قاتلوا قتالًا شديدًا، حتى قُتِل جميع أفراد السرية ما عدا الأمير، كعب بن عُمير الغفراي الفلت منهم وهو جريح.

و (كَانَ رُزْءًا صَعْبًا) يعني كان بلاءً شديدًا على المسلمين، وكانوا من خيار الصحابة هذه فشق ذلك على المصطفى ، وشق على المسلمين، ورجع الأمير إلى النبي جريحًا.

السرية الأربعون؛ وهي: سرية عمرو بن العاص ، إلى ذات السلاسل، يقول:

١١٤ - وَبَعْثُ عَمْرٍ و وَهُوَ ابْنُ الْعَاصِي إِلَى قُضَاعَةٍ بِمَـرْمًى قَـاصِي
 ١١٥ - ذَاتِ السُّلاَسِل وَكَانَ مَنْ مَعَهْ عَـدَ ثَلاَثَمِئَةٍ مُجْتَمِعَة مُعْتَمِعَة مُعْتَمِعَة مَا السُّلاَسِل وَكَانَ مَنْ مَعَهُ عَـدَ ثَلاَثَمِئَةٍ مُجْتَمِعَة مِعْتَمِعَة مَا السُّلاَسِل وَكَانَ مَنْ مَعَهُ عَـدَ السَّلاَسِل وَكَانَ مَنْ مَعَهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

١١٦ - وَبَلَغَ ابْنَ الْعَاصِ كُثْرُ الْجَمْعِ أَرْسَلَ يَسْتَمِدُ قَدْرَ الْوُسْعِ
 ١١٧ - أَرْسَلْ لَهُ أَبَا عُبَيْدَةٍ وَرَدْ فِي مِئَتَيْنِ، مِنْهُمَا شَيْخَا الرَّشَدْ
 ١١٨ - الْعُمَرَانِ يَلْحَقَانِ عَمْرَا فَلَحِقُوهُ، ثُمَّ سَارُوا طُرَّا
 ١١٨ - حَـتَّى لَقُوْا جَمْعًا مِنَ الْكُفَّادِ فَهَرَبَ الْكُفَّارُ لِلأَدْبَادِ

بعث النبي ه عمرو بن العاص ه أميرًا على هذه السرية إلى منطقة يقال لها: ذات السلاسل، وهي الآن في وقتنا الحاضر قريبة من مدينة الوجه في شمال الجزيرة العربية، وهي ميناء على البحر الأحمر قريبة من حدود الأردن.

فبعث النبي ﷺ عمرو بن العاص ﷺ أميرًا على سرية كبيرة يقال لها: ذات السلاسل.

وكانت المسافة من المدينة إلى ذات السلاسل مسيرة عشرة أيام، يقال لها: ذات السَّلاسل، هذا الاسم المشهور، ويقال أيضًا بضم السين: (ذات السُّلاسل)؛ السَّلاسل أو السُّلاسل.

وسكان هذه المنطقة هم قبيلة جزام، من القبائل العربية في شمال الجزيرة العربية.

خرج بن العاص ١ أميرًا على هذه السرية في جمادي الآخرة سنة ثمانٍ من الهجرة.

في ثلاثمائة من وجوه المهاجرين والأنصار، وكما سيأتينا أن النبي بعث بعد ذلك، مائتي مقاتل، مددًا لهؤلاء الثلاثمائة فصار المجموع خمسمائة مقاتل؛ لذلك بعض العلماء يسميها غزوة رغم أن النبي الله لم يشارك فيها؛ لأن السرايا في العادة لا تزيد عن أربعمائة.

سار عمرو الليل، وكمن النهار حتى دنا منهم فبلغه كثرة الجمع، فأرسل إلى



المصطفى ﴿ يستمده؛ فبعث عمرو ﴿ رسولًا إلى النبي ﴿ يطلب منه مددًا قبل بدء المعركة، أن يُرسِل إليه مددًا؛ لأن عددهم قليل والأعداء كثيرون.

فأمده النبي الله بأبي عبيدة بن الجراح في مائتين: منهم أبو بكر وعمر الله في مائتين: منهم أبو بكر وعمر الله في المول:

١١٧- أَرْسَـلْ لَهُ أَبَا عُبَيْـدَةٍ وَرَدْ فِي مِئَتَيْنِ، مِنْهُمَا شَـيْخَا الرَّشَـدْ
 ١١٨- الْعُمَـرَان....... الْعُمَـرَان........

(الْعُمَرَانِ) هما أبو بكر وعمر ، بعثهما جنديين تحت إمْرة أبي عبيدة ، مددًا لعمرو بن العاص.

فلحقوا بهم ثم ساروا جميعًا فلحقوا جمْعًا كثيرًا من الكفار فحمل عليهم المسلمون-هجموا عليهم هجمة شديدة - فهرب الكفار للأدبار كما ذكر المؤلف، ولّى المشركون الأدبار وفرّوا هاربين من هجمة المسلمين رغم أن عدد الكافرين كان أضعافًا مضاعفة.

ورجع المسلمون سالمين، وتحقق الغرض وهو إخافة أهل تلك الجهات من المشركين؛ لأن هذه المناطق الشمالية التي على حدود الشام وقريبة من الشام كانوا يوالون قيصر الروم، ويوالون النصارى، وكان قيصر يعد العُدة لقتال المسلمين، فكانت هذه السرايا لتلك المناطق تخيف أعداء المسلمين وتجعلهم يفكرون قبل أن بعث الجيش لقتال المسلمين، أو مساعدة أعداء المسلمين.

وهذه السرية فيها القصة المشهورة وهي: أن عمرو بن العاص الصابته جنابة وكان الجو باردًا شديد البرد فاستيقظ لصلاة الفجر وهو جُنب والبرد شديد، فخشي إن اغتسل أن يهلك فتيمم وصلى بأصحابه، ولما رجع للنبي الله قال له: صليت بأصحابك

وأنت جُنب؟ فقال: إني ذكرت قول الله ﴿ ﴿ وَلَا نَقْتُكُوا الله كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩]، فضحك النبي ﴿ وأقرّه يعني على ما صنع؛ لأن البرد كان شديدًا فإن اغتسل في هذا البرد الشديد هلك.

السرية الحادية والأربعون، يقال لها: سرية سيف البحر ويقال لها: جيش الخبط، يقول:

١٢٠- فَبَعْثُ مُ أَيْضًا أَبِاعُبَيْدَةِ فِي عِدَةٍ، وَهُ مَ ثَلاَثُمِئَةٍ فَفَرَطْ
١٢١- وَهُوالَّذِي تَعْرِيْفُهُ جَيْشُ الْخَبَطْ يَلْقَ وْنَ عِيْرًا لِقُرَيْشٍ، فَفَرَطْ
١٢٢- وَكَانَ زَادُهُ مُ جِرَابَ تَمْرِ فَأَكُلُ وْا الْخَبَطَ فَقْدَ التَّمْسِ
١٢٣- وَفِيْهِ أَلْقَى الْبَحْرُ حُوتًا مَيِّتَا يَدْعُونَ هُ الْعَنْبَرَ، حَتَّى ثَبَتَا:
١٢٤- شَهْرًا عَلَيْهِ الْجَيْشُ، حَتَّى سَمِنُوْا مِنْ أَكْلِهِ، وَحَمَلُ وْا وَادَّهَنُ وْا
١٢٥- وَفِيْهِ قَيْشُ بْنُ سَعْدٍ خَرَا جَرَائِ لِلْجَيْشِ، حَتَّى الْمُتَمَرَا:
١٢٥- عُمَرُ مَعْ أَمِيْرِهِمْ، فَمَنَعَا وَجَاءَ سَعْدٌ فَاشْتَكَى مَنْ مَنَعَا

هذه السرية من السرايا المشهورة في سيرة النبي ، وكانت في شهر رجب في السنة الثامنة من الهجرة. بعث النبي في أبا عبيدة بن الجراح في أميرًا على ثلاثمائة رجل من المهاجرين والأنصار منهم عمر بن الخطاب .

بعثهم النبي ﷺ لمهمتين: إلى حي من جُهينة، وأيضًا للقاء قافلة تجارية لقريش كانت ستمر من تلك المنطقة.

فخرجت السرية وكانوا ثلاثمائة رجل، والمنطقة التي أُرسلوا إليها تبعد خمس ليالٍ



عن المدينة يقال لها: سِيف البحر، وهي على ساحل البحر.

فذهبوا للقاء عير قريش فسبقتهم العير، ولم يلقوا كيدًا، كما ذكر هنا قال: (يَلْقَوْنَ عِيْرًا لِقُرَيْش، فَفَرَطْ) يعني فسبقتهم العير، ولم يدركوها.

(وَكَانَ زَادُهُمْ جِرَابَ تَمْرِ) كان معهم الزاد جراب تمر، فكانوا يأكلون من التمر حتى بدأ التمر يتناقص وعددهم كبير (ثلاثمائة) فصار يعطيهم تمرتين تمرتين، كل جندي له تمرتان، ثم صار يعطيهم تمرة واحدة، كل واحد تمرة واحدة في اليوم، يعني هذه إفطاره وغذاؤه وعشاؤه، فكان إذا جاع أحدهم يُخرِج التمرة يمصها، يُخفف بها الجوع عن نفسه ويضعها؛ حتى لا يأكلها مرة واحدة.

حتى إن أحد الصحابة ممَّنْ كان في تلك السرية قيل له: وما تصنعون بتمرة؟ قال: وجدناها حين فقدناها، أي: لما فقدنا التمرة، عرفنا قيمة التمر، بعد ذلك فنيت حتى التمرة الواحدة، ما عاد معهم طعام.

فصاروا يأكلون الخبط، والخبط: ورق السَّمُر -وهو نوع من الأشجار - وأصابهم جوع شديد، و كان من ضمن الجنود قيس بن سعد بن عبادة ، فلما جاع الجيش ونفد الطعام ، قال: مَنْ يشتري مني تمرًا بجزور يفيني الجزور هنا، وأوفيه التمر بالمدينة؟ فقال عمر: واعجباه لغلام لا مال له، يدين في مال غيره.

فباعه رجل من جهينة خمس جزائر، وقال له: أعطيك ثمنها في المدينة.

فنحر لهم ثلاثًا في ثلاثة أيام، كل يوم واحدة؛ فجعل كل يوم ينحر لهم جزورًا ويُطعِم الجيش في ثلاثة أيام.

فلما كان في اليوم الرابع ائتمر عمر وأمير الجيش أبو عبيدة فمنعاه؛ وقالا: عزمنا

عليك ألا تنحر، فلما رجعوا إلى المدينة، ذكر قيس لأبيه القصة، فلام الذين منعوا ابنه من نحْر الإبل التي كانت معه، ووفّى للجهني حقّه وحمله وكساه.

وقال النبي ه عن قيس: «إنه في قلبه جود»أي: في قلبه كرم ه، يعني تحمّل هذه الخرامة الكبيرة في ماله ومال أبيه من أجل إطعام الجيش.

هذه السرية فيها قصة مشهورة وحادثة مشهورة، وهي: قصة الحوت، لما نفد الطعام، ونفد التمر، وصاروا يأكلون ورق الشجر، وأصابهم جوع شديد، ألقى البحر لهم حوتًا عظيمًا ميتًا يسمى حوت العنبر، والنبي الله قال: «الحِلّ ميتته».

فكان حوتًا ضخمًا عظيمًا حتى إن أبا عبيدة الله نصب ضلعين من أضلاع الحوت وأتى بأطول رجل في الجيش قالوا: هو قيس بن سعد بن عُبادة، هو نفسه. يعني هو كان شابًا لكنه كان أطولهم، فأركبه على البعير ومرّ بالبعير من بين ضلعين من أضلاع الحوت، وهو على بعير ومرّ بين ضلعين من أضلاع الحوت لضخامة حجمه.

وجعلوا يغرفون الدهن من عينه بالدلاء - جمع دلُو - من كِبَر عين الحوت عينه كلها دُهن، شحم، فجعلوا يغرفون بالدلو من عين الحوت.

فظلوا يأكلون منه شهرًا، وحملوا معهم من لحم هذا الحوت وجففوا لحمه وملّحوه، يعني جففوه بطريقة بحيث يعيش معهم، وظلوا يأكلون منه شهرًا حتى قدِموا ببعضه إلى المدينة، وصلوا إلى المدينة في نهاية المعركة ولا يزال معهم من لحم هذا الحوت، حملوه معهم إلى المدينة.

حتى سَمنوا؛ يعني قال: أكلوا منه شهرًا، ظلوا يأكلون منه شهرًا كاملًا حتى سَمِن الجيش من كثرة اللحم، والادهان من دُهنه.



فهذه المعركة لم يحصل قتال، كان الغرض الأساسي هو عير قريش، والعير سبقتهم ولم يحصل فيها قتال.

السرية الثانية والأربعون:

١٢٧ - بَعْثُ أَبِي قَتَادَةَ الأَنْصَارِيْ: بَعْدُ إِلَى خُصْرَةَ لِلْمَغَارِ ١٢٧ - عَلَى مُحَارِبٍ بِنَجْدٍ سَارَا لَيْكًا بِهِمْ، وَكَمَنَ النَّهَارَا: ١٢٨ - عَلَى مُحَارِبٍ بِنَجْدٍ سَارًا لَيْكًا بِهِمْ، وَكَمَنَ النَّهَارَا: ١٢٩ - فَقَتَلُوْامَنْ جَاءَ، وَاسْتَاقُوْاالنَّعَمْ وَأَخْرَجَ الْخُمْسَ الأَمِيْرُ وَقَسَمْ

هذه سرية أبي قتادة الأنصاري به بعثه النبي به ومعه خمسة عشر رجلًا إلى منطقة يقال لها نُحضرة، وهي من أرض محارب، فالمكان اسمه نُحضرة، والقبيلة التي تسكن المكان اسمها محارب، وقبيلة محارب في نجد، وخُضرة هذه قرية من قرى نجد.

وكان هذا في شهر شعبان في السنة الثامنة من الهجرة.

وأمره أن يشنّ الغارة عليهم ليلًا، فجعل يسير بالليل ويكمن بالنهار، فهجم عليهم وقتل من أشرافهم مَنْ جاء إليهم واستاقوا الأنعام، وكانت الإبل مائتي بعير والغنم ألفي شاة، وسبوا سبيًا كثيرًا.

وجمعوا الغنيمة فأخرج الأمير الخمس، وقسم الباقي فأصاب كل واحد اثني عشر بعيرًا وغابوا خمس عشرة ليلة.

السرية الثالثة والأربعون:

١٣٠ فَبَعْثُهُ أَيْضًا إلى بَطْنِ إضَمْ حِيْنَ أَرَادَ غَرْوَ مَكَّةٍ وَهَمْ

عَامِرَ أَشْجَعٍ وَبِئْسَ مَا فَعَلْ قَلَهُ، فَبَاءَ بِالآثَامِ قَتَلَهُ، فَبَاءَ بِالآثَامِ ثُمَّ لَقُوْ النَّبِيَّ عِنْدَ السُّقْيَا لابْنِ أَبِي حَدْرَدَ وَهُ وَعُرْوَةُ لابْنِ أَبِي حَدْرَدَ وَهُ وَعُرْوَةُ وَالْمَاقَ النَّعَمْ وَقَالَهُ عُرْوَةُ وَالسَّتَاقَ النَّعَمْ قَتَلَهُ عُرْوَةُ وَالسَّتَاقَ النَّعَمْ

١٣١- وَكَانَ فِي الْبَعْثِ مُحَلِّمٌ قَتَلْ ١٣١- حَيَّاهُمُ تَحِيَّةَ الإسْلاَمِ ١٣٢- حَيَّاهُمُ تَحِيَّةَ الإسْلاَمِ ١٣٣- وَنَزَلَتْ: "وَلاَ تَقُولُوْا" الآيا ١٣٤- وَلا بْنِ إِسْحَاقٍ بِأَنْ ذِي الْقِصَّةُ ١٣٥- وَلا بْنِ إِسْحَاقٍ بِأَنْ ذِي الْقِصَّةُ ١٣٥- بَعْثُهُ مَعْ رَجُلَيْنِ نَحْوَا ١٣٥- لِلْمُسْلِمِيْنَ، مَعَ بَطْن مِنْ جُشَمْ ١٣٦- لِلْمُسْلِمِيْنَ، مَعَ بَطْن مِنْ جُشَمْ

بعث النبي ﷺ أبا قتادة الأنصاري أيضًا ﷺ في ثمانية رجال، في شهر رمضان سنة مانٍ.

(إِلَى بَطْنِ إِضَمْ) وهو وادٍ دون المدينة، قريب من المدينة اسمه بطن إضم. قيل: هو جبل لأشجع وجهينة، وقيل: وادٍ لهم.

بعث النبي ﷺ أبا قتادة إلى هؤلاء القوم من أشجع وجهينة من أهل تلك المنطقة.

(وَكَانَ فِي الْبَعْثِ مُحَلِّمٌ) بن جثّامة الليثي؛ من أحداث هذه السرية: أنه كان من ضمن الجنود الثمانية مُحلِّم بن جثّامة الليثي ، واحد من الصحابة من جنود تلك السرية.

فمرّ عامر بن الأضبط الأشجعي، فسلّم بتحية الإسلام ، قال: السلام عليكم، فأمسك عنه القوم، وخافوا أن يكونوا الرجل مسلمًا. وحمل عليه مُحلّم فقتله وسلبه متاعه وبعيره.

فلما لحقوا بالنبي ، أنزل الله ، الآيات الكريمة: ﴿ وَلَا نَقُولُو الْمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ

السّكام لَسْتَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللّهِ مَعَانِمُ كَثِيرةً وَكَذَلِك كَذَلِك كَنْ لِك كَذَلِك كَنْ الله عَلَى اللّه عَلَى المسلمين، وعُذر الصحابي مُحلم بن جثّامة أنه حسبه مشركًا فقتله، فأنزل الله الآيات يأمر بالإمساك عن مَنْ سلّم على المسلمين؛ لأنه يظهر أنه أراد الدخول في الإسلام، أو أنه ما سلّم على المسلمين إلا أن السلام من شعار المسلمين.

= 771

فمضوا ولم يلقوا جمعًا، وبلغهم أن النبي ﴿ توجه إلى مكة؛ لأن في شهر رمضان في العام الثامن، حصل فتح مكة، فتوجهوا إلى مكة فلقوا النبي ﴾ عند السُّقيا.

والمؤلف يقول: إن هذه السرية لها رواية أخرى عند ابن إسحاق، صاحب كتاب السيرة روى قصة هذه السرية بطريقة مخالفة، فقال: ابن إسحاق نسب هذه الغزوة إلى عروة بن أبي حدرد الأسلمي نكح امرأة، وجاء إلى النبي على يستعينه على نكاحها، فقال النبي أنه المناي ما أعينك به ، فمكث أيامًا، وأقبل رجل من بني جُشم يقال له: رفاعة بن قيس في بطن من بني جُشم، يعني: مع عدد كبير من قبيلته من بني جُشم، ونزل بهم بالغابة، وأراد أن يجمع قيسًا - قبيلة من القبائل في تلك المناطق - على حرب المصطفى .

فدعا النبي ﴿ عُروة بن أبي حدرد الأسلمي، وأرسل معه رجلين وقال: اخرجوا حتى تأتوا بخبر الرجل، فخرجوا فكمن له عُروة ليلًا حتى أمكن منه فنفحه بسهم فوقع في فؤاده، فلم يتكلم، أي: فسقط مباشرة، ما صرخ ولا صاح فسقط على الأرض.

فاحتز رأسه، وكبّر في ناحية العسكر؛ قال: (الله أكبر) فهربوا، هُم في الليل وحسبوا أنه معهم عدد كبير، وهو واحد فقط.

فهربوا واستاق عروة وصاحباه النعم وهي ثلاثة عشر بعيرًا.

السرية الرابعة والأربعون

١٣٧- فَبَعْثُ هُ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدِ لِلْحُرَقَاتِ، وَهُ وَ ذُو تَرْدِيْدِ الْحُرَقَاتِ، وَهُ وَ ذُو تَرْدِيْدِ ١٣٨- هَلْ كَانَ فِي الشَّمَانِ كَانَ، وَهُ وَ أَحْرَى ١٣٨- هَلْ كَانَ فِي الشَّمَانِ كَانَ، وَهُ وَ أَحْرَى ١٣٩- وَفِيْدِ وَ قَتْلُهُ لِمَ نُ قَدْ ذَكَرَا كَلِمَةَ التَّوْحِيْدِ حَتَّى أُنْكِرَا

بعث النبي ﴿ أسامة بن زيد ﴿ أميرًا على سرية إلى منطقة الحُرقات. قال: (وَهُوَ ذُو تَرْدِيْدِ) يعني هذه السرية تردد في توقيتها وبعض أحداثها علماء السّير، فبعضهم ذكر أن هذه كانت في العام السابع الهجري، وبعضهم قال: كانت في العام الثامن الهجري.

وفيها وقعت قصة أسامة بن زيد الله قتل رجلًا قال: (لا إله إلا الله) كما في الصحيحين من حديث «أُسَامَةَ بْنَ زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ اللهِ قَالَ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ إِلَى إِلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وهناك قول آخر أن أسامة وقعت منه هذه الحادثة عندما كان جنديًّا في سرية غالب الليثي على ما مر بنا.

<sup>[1]</sup> متفق عليه: البخاري ٦٨٧٢ ومسلم٩٦.

السرية الخامسة والأربعون:

## ١٤٠ فَبَعْثُ خَالِدٍ لِهَدْمِ الْعُزَّى فَحَزَّهَا بِاثْنَيْنِ حَرًّا حَرزًا

يقول: بعث النبي ﴿ خالد بن الوليد ﴾ إلى هذم العزّى، وهي أعظم أصنام قريش وبني كنانة، وقريش هي فرع من كنانة، فكنانة تضم عددًا من القبائل منها قريش، فكانت العُزّى هي أعظم صنم للقبائل الكنانية. وكانت بنخلة: وادٍ قريب من مكة.

فخرج خالد بن الوليد الله المُنتى لخمس بقين من رمضان سنة ثمان من الهجرة، بعد فتتح مكة، في ثلاثين فارسًا لهذم العُزّى.

فهدمها ثم رجع إلى المصطفى ، فأخبره، وكانت شجرة عظيمة، وعليها بناء فوقها، فهدم خالد ، العزى ورجع إلى النبي ، فأخبره.

فقال: هل رأيت شيئًا؟ قال: لا، قال: «إنك لم تهدمها فارجع فاهدمها»..

فرجع وهو متغيظ فجرّد سيفه، فخرجت امرأة عُريانة سوداء ناشرة الرأس، فضربها خالد فحزّها باثنتين؛ قطعها قطعتين، وهذه كانت شيطانة والعياذ بالله متمثلة في هذه الصورة، وكانت الشياطين تسكن في تلك الأوثان التي تُعبَد من دون الله، يأتي الناس ويدعون؛ حتى يصبح الشيطان كأنه هو الذي يُعبَد والعياذ بالله، فكانت هذه شيطانة حالّة في ذلك الصنم، فخرجت تولول، فضربها خالد فقطعها قطعتين، ورجع إلى المصطفى ، فأخبره، فقال: «تلك العُزّى وقد أيست أن تُعبَد أبدًا».

ثم بعث النبي الله البعث السادس والأربعين بعث عمرو بن العاص الله الله هذم سواع.

سُواعَ، وَالسَّادِنُ عَادَ مُسْلِمَا

١٤١ - فَبَعْتُ عَمْرِو ثَانِيًا، فَهَدَمَا

بعث النبي ﴿ عمرو بن العاص ﴿ أيضًا في شهر رمضان سنة ثمان، بعد فتْح مكة أيضًا، بعثه إلى سواع وهو صنم لهذيل، وسواع هذا هو الصنم المذكور في كتاب الله ﴿ من الأصنام التي كان يعبدها قوم نوح، ثم صار لهذيل، وقبيلة هذيل مساكنهم قريبة من مكة بجوار عرفات.

فبعث النبي هي عمرو بن العاص هي إلى سواع؛ لهدمه، فانتهى إليه وعنده السادن، فقال: لا تقدر على هدمه، والعياذ بالله الشياطين يُخوّفون الناس من هذه الأوثان التي تُعبَد من دون الله، وأنهم لو أصابوا الأصنام بسوء أنه سيحل بهم البلاء.

فالسادن قال لعمرو: لا تستطيع أن تهدمه، فقال عمرو: حتى الآن وأنت على الباطل؟ ثم كسره وهدم بيت خزانته فلم ير ما يضر، فقال للسادن: كيف رأيت؟ فقال: أسلمت لله، كان يظن أن هذا الصنم ينفع ويضر، فرأى أنه حُطّم وما ضرّ بشيء، فقال: أسلمت لله.

فهذا قوله: (فَبَعْثُ عَمْرٍ قَانِيًا) بعث عمروًا ثانيًا يعني مرة ثانية أميرًا على جيش، المرة الأولى في سرية ذات السلاسل، وهذه المرة الثانية أمّر النبي عمرو بن العاص، أرسله في هذه المهمة لهدم سواع.

السرية السابعة والأربعون

١٤٢ فَبَعْثُ سَعْدٍ وَهُوَ ابْنُ زَيْدِ هَدَمْ مَنَاتَهُمْ عَلَى قُدَيْدِ

بعث النبي الله سعد بن زيد الأشهلي الله إلى مناة، وكانت بالمشلل - منطقة المشلل على قديد - اسم المكان الذي كان فيه مناة هذا الصنم.



وكانت للأوس والخزرج وغسّان،كان يعبدها الأوس، والخزرج، وغسان في الجاهلية. قال تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ اللَّهُ وَمَنَوْهَ الثَّالِثَةَ اللَّأُخُرَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنَوْهَ الثَّالِثَةَ اللَّأُخُرَىٰ اللَّهُ اللّ

فكانت هذه من الأصنام الكبيرة التي يعبدها العرب في الجاهلية.

فخرج في عشرين فارسًا فوصلها وعندها السادن، فخرجت امرأة عريانة سوداء ثائرة الرأس تولول وتضرب صدرها، أول ما وصل إلى مناة وشرع في هدْمها فخرجت امرأة مذه الصفة..

فقال السادن: مناة دونك بعض عصاتك، فقتلها سعد وكسر الصنم، ثم رجع ولم يجد بأسًا؛ ورجع يعني بعافية لم ير بأسًا.

187 - فَبَعْثُ خَالِدٍ إِلَى جَذِيْمَةِ ثَانِيَةً يَدْعُو لِخَيْرِ مِلَّةِ الْهُاءُوا فَانُوا أَسْلَمُوا قَالُوا: «صِبأْنا»، وَهُو لَفْظُ مُفْهِمُ ١٤٥ - لَيْسَ مُقَاتِلًا، وَكَانُوا أَسْلَمُوا قَالُوا: «صِبأْنا»، وَهُو لَفْظُ مُفْهِمُ ١٤٥ - أَمَرَهُم خَالِدٌ أَنْ يُقَتِّلاً كُلُّ أَسِيْرَهُ، فَبَعْضُ قَتَلاَ ١٤٥ - وَبَعْضُهُمْ أَمْسَكَ كَابْنِ عُمَرَا وَصَحْبِهِ، لَمْ يَقْتُلُوْا مَنْ أُسِرَا ١٤٧ - وَبَعْضُهُمْ أَمْسَكَ كَابْنِ عُمَرَا وَصَحْبِهِ، لَمْ يَقْتُلُوْا مَنْ أُسِرَا ١٤٧ - قَالَ النَّبِيُّ إِذَ أَتَاهُ الْوَارِدُ: «أَبْرَأُ مِمَّا قَدْ أَتَاهُ خَالِدُ» وَعَدْ بِهَا إِلَيْهِمُ عَلِيُ ١٤٨ - وَدَى لَهُمْ قَتْلاَهُمُ النَّبِيُّ ذَهَبْ بِهَا إِلَيْهِمُ عَلِيُ ١٤٨ - وَدَى لَهُمْ قَتْلاَهُمُ أَلْتَبِيُّ ذَهَبْ بِهَا إِلَيْهِمُ عَلِيُ اللّهُ عَلَى اللّهُمُ عَلِي اللّهِمُ عَلَى اللّهُمُ اللّهُمُ النّبِيُ اللّهُمُ النّبِي اللّهُ عَلَى اللّهُمُ عَلَى اللّهُمُ اللّهُمُ عَلَى اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ الللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ الللّهُمُ اللّهُ الللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ الللّهُمُ الللّهُمُ اللّهُمُ الللّهُمُ اللّهُمُ الللللّهُمُ اللّهُمُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُمُ اللّهُمُ الللللّهُمُ الللّهُمُ الللّهُمُ الللّهُمُ الللللّهُمُ الللللّهُمُ اللللّهُمُ الللللّهُمُ اللللللهُمُ الللللّهُ اللللّهُمُ الللللهُمُ الللللهُمُ الللللهُمُ الللّهُمُ الللللهُمُ الللّهُمُ الللللهُمُ اللّهُمُ اللللهُمُ اللللهُمُ اللللهُمُ الللللهُمُ اللّهُمُ الللللهُمُ اللللهُمُ الللّهُمُ الللللمُمُ اللللهُمُ الللل

يشير هنا إلى سرية بعثها النبي الله إلى بني جذيمة، ومكان بني جذيمة منطقة يلملم أسفل مكة، في جنوب مكة، وهي المنطقة التي عندها ميقات أهل اليمن، وكان يسكنها بنو جذيمة؛ قوم من العرب من قبائل كنانة.

فبعث النبي ﴿ خالد بن الوليد ﴾ إلى بني جذيمة في شهر شوال سنة ثمانٍ من الهجرة.

بعثه النبي ﴿ داعيًا إلى الإسلام ولم يبعثه مقاتلًا؛ هو هنا يقول: (فَبَعْثُ خَالِدٍ إلى جَذِيْمَةِ ثَانِيَةً) يعني هذه ثاني مرة النبي ﴿ يُرسِل خالدًا قائدًا على سرية، المرة الأولى بعثه إلى هذم العزّى، فهدم العزّى ورجع، ثم بعثه النبي ﴿ إلى بني جذيمة وأمره أن يدعوهم إلى الإسلام، ولم يبعثه مقاتلًا.

فخرج في ثلاثمائة وخمسين، فانتهى إليهم، فسألهم قال: ما أنتم؟ قالوا: صبأنا، جعلوا يقولون: صبأنا صبأنا.

العرب يسمون مَنْ خرج من دينه إلى دين آخر: الصابئ، فهؤ لاء أرادوا أن يقولوا: أسلمنا، كما ورد في الحديث: «لم يُحسنوا أن يقولوا أسلمنا» يعني أرادوا أن يقولوا: أسلمنا فقالوا: صبأنا، يعني خرجنا من ديننا إلى دينكم، يقصدون: أسلمنا.

ففي أول الأمر قالوا: صبأنا، ثم صرّحوا بإسلامهم، لما شدد عليهم المسلمون ماذا تقصدون بـ (صبأنا) فقالوا: مسلمون، آمنا بمحمد وصلينا، وبنينا المساجد وأذنّا.

فقال خالد بن الوليد: فما بال السلاح عليكم؟

قالوا: بيننا وبين قوم من العرب عداوة فخفنا أن تكونوا هُم.

قال: ضعوا السلاح، فوضعوه.

قال: استأسروا، أي: استسلموا للأسر، فاستأسروا.

فأمر بعضهم فكتّف بعضًا، وفرّقهم بين أصحابه.

ومع ذلك فخالد إلى هذا الوقت لا يصدقهم يحسب أن هذه خدعة منهم خاصة



أنهم خرجوا بالسلاح في مواجهة جيش المسلمين وهو قادم إليهم، ففوجئ خالد بهذا الزعم منهم، فلم يكن خالد على ثقة من كلامهم، فلما استأسروا وقيدهم، وأخذهم أسرى، نادى خالد في السحر، قال: «مَنْ كان معه أسير فليقتله» وكان جيش خالد مكونًا من مجموعة من المهاجرين، ومجموعة من الأنصار، ومجموعة من بني سُليم ممَّنْ أسلم من بني سُليم – كانوا أسلموا وبعثهم النبي ، جنودًا مع خالد.

فأما المهاجرون والأنصار فعصوا أمر خالد، قالوا: كيف نقتلهم وهم يقولون: إنهم أسلموا؟ فأبى المهاجرون والأنصار أن يقتلوا أسراهم، وكان ممّنْ كان مع خالد في هذه السرية عبد الله بن عمر هذه في مجموعة معه من المهاجرين رفضوا أن يقتلوا أسراهم والأنصار.

وأما بنو سُليم فقتلوا أسراهم.

طبعًا خالد الله أخطأ في هذا، لكن عذره: أنه اجتهد فأخطأ في هذا؛ فقد ظن أنهم يخادعون المسلمين، وأنهم لم يُسلموا صدقًا وأن هذه خديعة منهم، وأنهم خرجوا بالسلاح لقتال المسلمين، فكان هذا اجتهادًا من خالد الله ومسارعة في قتْلهم، ولم يوافقه مَنْ كان معه من الصحابة من المهاجرين والأنصار على هذا الاجتهاد.

فلما رجعوا إلى النبي ﷺ غضب وقال: «اللهم إني أبرأ إليك مما صنع خالد».

وأرسل النبي عليًا عليًا عليًا عليًا عليه حاملًا ديات القتلى، فودى كل مَنْ قُتِل منهم، يعني دفع ديته على أنه مسلم قُتِل خطأً، وردّ إليهم أي مال تلف بسبب المسلمين واسترضاهم النبي ، وتبرّاً مما فعله خالد ، لكن النبي المياد عالمًا؛ لعلمه أنه اجتهد فأخطأ.

السرية التاسعة والأربعين: وهي: سرية الطُفيل بن عمرو الدوسي الله لهدم ذي الكفين، صنم لدوس.

الذي الْكَفَّـيْنِ صَنَمًا، فَهَيَّا: لِذِي الْكَفَّـيْنِ صَنَمًا، فَهَيَّا: الْكَفَّيْنِ لَسْتُ مِنْ عُبَّادِكَا
 ١٥٠ - نَـارًا لَهُ، وَمُنْشِـدًا فِي ذَلِكًا: "يَا ذَا الْكَفَّيْنِ لَسْتُ مِنْ عُبَّادِكَا
 ١٥١ - مِيْلاَدُنَا أَقْـدَمُ مِنْ مِيْلاَدِكَا
 ١٥١ - مِيْلاَدُنَا أَقْـدَمُ مِنْ مِيْلاَدِكَا

النبي هج بعث الطفيل بن عمرو الدوسي هج في شهر شوال سنة ثمان، بعد فتْح مكة مباشرة، لهدم ذي الكفين، وهو صنم لقبيلة دوس لرجل منهم اسمه عمرو بن حُممة الدوسي، وكان هذا الصنم من الخشب.

ودوس هذه هي قبيلة أبي هريرة ، عبد الرحمن بن صخر الدوسي وهي قبيلة من قبائل اليمن.

فذهب الطفيل بن عمرو هو فخرج سريعًا فهيّاً له نارًا فحرقه بها، وجعل يُنشِد الأبيات التي أوردها المؤلف يعني، جعل الطفيل فوهو يُحرِق الصنم يقول: «يَا ذَا الْكَفَيْنِ لَسْتُ مِنْ عُبَّادِكًا، مِيْلاَدُنَا أَقْدَمُ مِنْ مِيْلاَدِكًا، إنّي حَشَوْتُ النّارَفِي فُؤَادِكًا» وأحرقه هذا.

ثم رجع فلقي النبي بالطائف في أربعمائة من قومه، أي: دعا قومه إلى الإسلام وجاء بأربعمائة مسلم من دوس، أتى بهم إلى النبي في الطائف، وكان النبي بعد فتح مكة بشهرين ذهب إلى الطائف؛ لحصارها وفتحها.

ڣۺٛڿ ٲڶڣؾڹؖٳڵڛٚڗڐڮٳڬڟڵۼٳڣؽ ٵڵڣؾڹٳڵۺڽڒڿٵڣڟڵۼٳڰؽ

السرية الخمسون:

١٥٢ - فَبَعْثُ قَيْسٍ وَهُوَ ابْنُ سَعْدِ إِلَى صُدَاءٍ، أُمِرُوْا بِالسَّرَدِّ:
 ١٥٣ - لَمَّا أَتَى أَخُو صُدَاءَ، الْتَزَمَا بِقَوْمِهِ، أَتَى بِجَمْعٍ أَسْلَمَا

بعث النبي الله سرية بقيادة قيس بن سعد بن عبادة الله صُداء، وصداء حي من العرب باليمن، فأثناء خروج السرية كان وفد على النبي أخو صداء وهو رجل من صداء علم بأن النبي أرسل سرية لقتال قومه فتعهد للنبي أن يأتي بقومه مسلمين، قال للنبي أن النبي أن السرية ترجع، وأنا أتكفل لك بأن أذهب إلى قومي وأدعوهم إلى الإسلام، وأن آتي بهم مسلمين، ففعل النبي ذلك وأمر بردّ البعث، بعد ما كان خرج البعث فأدرِك في الطريق وأمر بردّه إلى المدينة، وفعلًا رجع الرجل الصدائي بقومه مسلمين، يعني دعا قومه للإسلام وأتى بهم مسلمين إلى النبي بعد ذلك.

والرجل الصدائي هو زياد بن الحارث الصدائي ، قال: (أَخُو صُدَاءَ) هنا هو مثل: ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾[الأعراف: ٢٥] أخو القوم يعني رجل منهم.

السرية الحادية والخمسون

## ١٥٤ فَبَعْثُهُ ضَحَّاكًا الْكِلاَبِي لِقَوْمِهِ وَهُمْ بَنُو كِلاَبِ

بعث النبي الضحاك بن سفيان الكلابي الهنام أميرًا على سرية إلى قومه، وقومه هم بنو كلاب.

وكانت هذه السرية في ربيع الأول سنة تسع من الهجرة، فالتقوا بهم في منطقة يقال لها: الزَّخ، اسم منطقة فيها غدير ماء، التقوا بهم في هذا المكان فدعوهم إلى الإسلام فأبوا الدخول في الإسلام فقاتلوهم فهزموهم.

السرية الثانية والخمسون

١٥٥- فَبَعْثُ هُ عُينْتَ الْفَزَارِيْ الْفَزَارِيْ الْفَزَارِيْ الْفَزَارِيْ الْفَزَارِيْ الْمَعْوْلِ مُصَدِّقَ الرَّسُولِ ١٥٧- يَسِيْرُ لَيْلًا، يَكْمُنُ النَّهَارَا ١٥٨- أَسَرَ مِنْهُمْ فَوْقَ خَمْسِيْنَ، قَدِمْ ١٥٩- فَجَاءَ عَشْرٌ لِلنَّبِيِّ مِنْهُمُ ١٥٩- فَجَاءَ عَشْرٌ لِلنَّبِيِّ مِنْهُمُ ١٦٩- عُطَارِدًا، خَطَبَ ثُمَّ كَلَّمَا ١٦٩- وَنَزَلَتْ: "إِنَّ الَّذِيْنَ» الْمُنْزَلُ ١٦٦- وَنَزَلَتْ: "إِنَّ الَّذِيْنَ» الْمُنْزَلُ

إِلَى تَمِيْمٍ، أَجْلَ أَخْدِ الثَّارِ مِنْ أَخْدِ مَا أُمِرَ بِالْفُضُولِ مِنْ أَخْدِ مَا أُمِرَ بِالْفُضُولِ صَبَّحَهُمْ فَهَرَبُوْ فُرَارًا عَلَمْ عَلَى النَّبِيِّ بِهِم، كَمَا عُلِمْ مِنْ رُؤَسَاءِ قَوْمِهِمْ، فَقَدَّمُوْا: مِنْ رُؤَسَاءِ قَوْمِهِمْ، فَقَدَّمُوْا: رَدَّ لَهُمْ أَسْرَاهُمُ وَالْمَغْنَمَا فِيهِمْ النَّغِقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فِيهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْهِمْ النَّعْقِلُوْا فَيْسَاءِ فَيْهِمْ النَّهُمُ النَّعْقِلُوْا فَيْسِمْ الْمَعْقِلُونَا فَيْسَاءِ فَيْهِمْ الْمَعْقِلُونَا فَيْسَاءِ فَيْسِمْ الْمَعْقِلُونَا فَيْسِمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ اللَّهُمُ الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ اللَّهُمْ الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى النَّهُمُ الْمُعْلَى النَّهُمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ الْمُعْلَى النَّهُمْ الْمُعْلَى النَّهُمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى الْمُعْلَمْ الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْ

بعث النبي ﴿ عيينة بن حصن الفزاري ﴿ أميرًا على هذه السرية إلى بني تميم.

بعثه ﴿ فَي خمسين فارسًا، ليس فيهم مهاجري ولا أنصاري؛ لأجل أخذ الثأر من بني تميم؛ لأنهم (مَنَعُوْا مُصَدِّقَ الرَّسُولِ) أي: منعوا جامع الزكوات الذي بعثه النبي ﴿ ليَاخذ صدقات بني تميم، وهو بشر بن سفيان ﴿ نَهُ فلما جُمعت كانت مقدارًا كبيرًا، بعثه النبي ﴿ وأعلمه بزكاة الإبل، وزكاة الغنم، وزكاة الزروع والثمار والأموال، فاستكثرها بنو تميم، ومنعوه من أخذِها، فجاء الخبر إلى النبي ﴿ إنهم امتنعوا من دفْع الزكاة فأرسل النبي ﴾ إليهم خمسين فارسًا بقيادة عيينة بن حصن.

(يَسِيْرُ لَيْلًا، يَكُمُنُ النَّهَارَا) فجعل يسير بالليل ويكمن في النهار، فهجم عليهم فهربوا. فأخذ منهم أحد عشر رجلًا وإحدى وعشرين امرأة وثلاثين صبيًا، فجلبهم إلى المصطفى ، فأمر النبي ، بحبْسهم، فأرسل بنو تميم وفدًا منهم من رؤسائهم



وكبرائهم، وفيهم عطارد بن الحاجب، والزبرقان بن بدر، والأقرع بن حابس، وآخرون.

ولما قدموا على النبي كان في بيته في وقت القيلولة، فلما دخلوا المسجد، نادوا النبي في قالوا: يا محمد، اخرج إلينا. وقال الأقرع بن حابس سيد تميم: يا محمد، إن مدحنا لزين، وإن ذمّنا لشين، فقال النبي في: ذاك الله كلّ ونزلت فيهم آيات سورة الحجرات.

وكان من عادتهم أن يُقدّموا خطيبًا وشاعرًا يفخرون بقومهم ويفخرون بقبيلتهم، هؤفد موا عطارد بن الحاجب.

وبدأ خطيبهم عطارد بن الحاجب، خطب خطبة يفخر بقومه وبنو تميم: نحن كذا وكذا، وأخذ يُعدّد أنهم أشجع الناس، وأكرم الناس إلى آخره.

فأمر النبي ، خطيبه ثابت بن قيس أن يجيبهم، قال: أجبه يا ثابت؛ فخطب ثابت خطبة بليغة في الفخر بالإسلام والمسلمين، والنبي ، وأجاب خطيبهم.

ثم قام شاعرهم الزبرقان بن بدر، فأنشد قصيدة في الفخر بقومه، فقال النبي ؟: أجبه يا حسّان، فأجابه حسّان بقصيدة في الفخر بالنبي ، وبالإسلام.

فقال الأقرع بن حابس: والله لخطيبه أخطب من خطيبكم، وشاعره أشعر من شاعركم، ودعا قومه إلى الإسلام، قال: أسلموا، فأسلموا، وتعهدوا للنبي برد الزكوات وكانوا ادّعوا الإسلام من قبل، فالقصد أنهم تعهدوا أن يصدق إسلامهم ويبعثوا الزكوات.

وأكرمهم النبي ﷺ وردّ عليهم الأسرى والغنيمة.

السرية الثالثة والخمسون:

١٦٢ - فَبَعْثُ قُطْبَةٍ هُوَ ابْنُ عَامِر لِخَثْعَمٍ بِبِيْشَةٍ فِي صَفَرِ
 ١٦٣ - سَنَةَ تِسْعٍ «أَنْ يَشُنُّوْا الْغَارَةْ» فَفَعَلُوْا، وَوَاقَعُوهُمْ غِرَّةْ
 ١٦٤ - فَكَثُرَ الْقَتْلَى وَسَاقُوْا النَّعَمَا مَعَ نِسَائِهِمْ فَكَانَ مَعْنَمَا

بعث النبي في قطبة بن عامر إلى قبيلة خثعم (بِيِيْشَةٍ) بيشة: اسم مدينة في جنوب السعودية الآن، على حدود اليمن، وذلك في شهر صفر سنة تسع، في عشرين رجلًا، وأمره النبي في أن يشن الغارة عليهم، فخرجوا على عشرة أبعرة يعتقبونها، يعني يتعاقبون الركوب عليها، فوصلوا إلى خثعم فأخذوا رجلًا، فاستعجم وجعل يصيح بالحاضرة ويُحذّرهم، استعجم يعني: أبى أن يتكلم، كأنه أعجمي ما يجيب على أسئلة الصحابة، فضربوا عنقه، ثم أقاموا حتى نام القوم فأغاروا عليهم، فاقتتلوا قتالًا شديدًا يقول: (وَوَاقَعُوهُمْ غِرَّةٌ) يعني أخذوهم على حين بغتة وهم نائمون فهاجموهم وحصل اقتتال شديد، وكثر الجرحى والقتلى في الفريقين.

ثم ساق قطبة النعم إلى المدينة، فكانت مغنمًا وافرًا، فخُمِّس وقُسِم.

- الله الله عَلَقَمَة وَالله وَاله وَالله وَ

وَابْنُ حُذَافَةٍ بِبَعْثٍ يَمَّمَهُ فَهَرَبُوْا، وَفِيْهِ بَدْءُ أَمْرِ: أَنْ يَقَعُوْا فِي النَّارِ، ثُمَّ مَنَعَهُ بِذَلِكَ النَّبِيُّ قَالَ مُنْكِرا: مَعْصِيةٍ، بَلْ ذَاكَ فِي الْمَعْرُوفِ»



السرية الرابعة والخمسون: وفيها بعث النبي علقمة بن مُجزز المدلجي في ثلاثمائة من المقاتلين، منهم عبد الله بن حذافة السهمي، إلى ناس من الحبشة في جزيرة في البحر بناحية جُدة، فركبوا البحر إليهم، فوصلوا إليهم، فهربوا منه، فلما رجع تعجّل بعض القوم إلى أهليهم، فأذِن لهم وأمّر عليهم عبد الله بن حذافة، وكانت فيه دعابة، فلما كانوا في طريق العودة أوقدوا نارًا يصطلون عليها، أي: يستدفئون بها فقال عبد الله بن حذافة: ألستُ أميركم؟ قالوا: بلى، قال: ألم يأمر النبي بطاعة الأمير؟ قالوا: بلى، قال: عزمتُ عليكم أن تلقوا بأنفسكم في هذه بلى، قال: عزمتُ عليكم أن تلقوا بأنفسكم في هذه النار. فالصحابة علي وهذا من كمال إيمانهم - قالوا: النبي أمرنا بطاعة الأمير، وليس لنا حل إلا أن نطيع الأمر.

فتحجّزوا حتى ظن أنهم واقعون؛ يعني أخذوا بحجزهم وجمعوا ثيابهم واقتربوا من النار حتى كادوا أن يلقوا بأنفسهم فيها فعلًا طاعة لأميرهم كما أمرهم.

فقال: اجلسوا إنما كنت مازحًا معكم.

فلما قدموا أخبروا النبي الله بذلك، فقال منكرًا عليه: «لو أطاعوه ما خرجوا منها» وهذا وعيد، بمعنى: لو أطاعوا الأمير في المعصية لدخلوا النار، فمَنْ أطاع الأمير في المعصية يستحق النار في الآخرة.

ثم قال النبي هي: «مَنْ أمركم بمعصية فلا تطيعوه، إنما الطاعة في المعروف».

السرية الخامسة والخمسون:

١٧٠- بَعْثُ عَلِيٌّ بَعْدَهُ لِيَهْدِمَا الْفُلْسَ بِالْفَاءِ، وَكَانَ صَنَمَا:

يقال: الفُلس أو الفَلس- بضم الفاء، و فتحها- فيها لغتان.

حِلَّةِ آلِ حَاتِهِ، حَتَّى مَلاً: وَخَرَّبَ الْفَلْسَ جَمِيْعًا، وَغَنِمْ: مَعَ الْيَمَانِي وَرَسُوبٍ مَغْنَمَا عَزَلَهُمْ لِصَاحِبِ الْمَرَاحِمِ عُزَلَهُمْ لِصَاحِبِ الْمَرَاحِمِ مُحَمَّدًا، فَحِیْنَ مَنَّ أَسْلَمَتْ بِشَوْرِهَا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ فِي الْبَعْثِ خَالِدٌ»، كَمَا قَدْ نَقَلاَ ١٧١- لِطَــيِّء، فَشَــنَّ غَارَةً عَلَى ١٧١- أَيْدِيَهُمْ سَـبْيًا وَشَاءً وَنَعَمْ ١٧٢- أَيْدِيَهُمْ سَـبْيًا وَشَاءً وَنَعَمْ ١٧٣- أَدْرَاعَــهُ ثَلاَثَــةً، وَمِحْدَمَا ١٧٣- وَقَسَـمَ السَّـبْيَ، وَآلَ حَاتِمِ ١٧٥- قَامَتْ لَهُ سَفَّانَةُ فَاسْتَأْمَنَتْ ١٧٥- سَـافَرَتِ الشَّـامَ إلى عَدِيِّ ١٧٧- وَذَكَرَ ابْنُ سَعْدٍ: «أَنَّ الْمُرْسَلاَ

هذه سرية علي بن أبي طالب ، في خمسين ومائة من الأنصار.

إلى الفَلس؛ يقال: الفَلس أو الفُلس، وهو صنم لطيء، صنم لقبيلة طيء التي كان زعيمها حاتم الطائي المشهور بالكرم.

وحاتم الطائي هذا مات قبل الإسلام، وكان كبيرهم بعد حاتم ابنه عديّ بن حاتم الطائي.

وعديّ بن حاتم أيضًا الله كان يُضرَب به المثل في الكرم كأبيه، وفيه يقول الشاعر: بأبِه اقتدى عدي في الكرم ومَنْ يشابه أبه فما ظلم

وقالوا: من كرمه هذ: أنه كان يفتّ الخبز للنمل حول بيته، يقول: هنّ جارات لنا، يعني يخرج الصباح يفتّ خبز يُطعِم النمل حول البيت .

فالنبي ﷺ بعث علي بن أبي طالب ومعه مائة وخمسون من الأنصار إلى الفَلس



وهو صنم طيء، وطيء كانوا نصارى لكن كان عندهم صنم الفُلس أو الفَلس.

فشنّ الغارة (عَلَى حِلَّةِ آلِ حَاتِمٍ) حلّة هي المكان، أو المنطقة مثل: المحلة، أي: محل القوم، ومسكنهم.

فشنّ الغارة عليهم مع الفجر، فهدموا الفلس وحرقوه، وملؤوا أيديهم من السبي والنّعم والشاء، ووجدوا في خزانة الفلس ثلاثة أدرع، وثلاثة أسياف مميزة ، كانوا وضعوها عندالفلس، وكانت هذه الأسياف لها أسماء، هي: مخذم، واليماني، ورسوب.

وهم راجعون في الطريق أخذ علي هذه المغانم، وفي أثناء رجوع الجيش، عزل للمصطفى الخمس، والمخذم والرسوب، يعني: انتقى أفضل سيفين من السيوف الثلاثة وعزلهما للنبي .

(وَقَسَمَ السَّبْيَ) على مَنْ كان معه من المجاهدين.

وأما آل حاتم فلم يقسمهم، وانتظر أمر النبي ﴿ فيهم؛ لأن هؤلاء هم سادة القوم، ولهم جاه في العرب، ومعروفون بالكرم.

#### ١٧٤-..... وَآلَ حَاتِمِ عَزَلَهُمْ لِصَاحِبِ الْمَرَاحِمِ

صاحب المراحم يعني للنبي ١١٠ حتى ينظر فيهم ١٠٠٠.

فقدم بهم على النبي ، فقامت له سفّانة بنت حاتم الطائي، فكلّمت النبي ، وطلبت منه ، أن يُؤمّنها وأن يعتقها، فأعتقها النبي ، فأسلمت .

ثم عادت إلى بلادها، وكان عدي لما علم بقدوم جيش النبي ﴿ هرب إلى الشام، فذهبت إليه في الشام، وأشارت عليه بالقدوم إلى المصطفى ﴿ ، وكانت طلبت من النبي ﴿ أَن يُؤمِّن أَخاها لو أسلم، فجاء عدي بن حاتم إلى النبي ﴿ وأسلم بين يديه

، وأحسن النبي ﴿ إليه، وأكرمه.

ثم ذكر في آخر كلامه عن هذه السرية:

## ١٧٧ - وَذَكَرَابْنُ سَعْدٍ: ﴿أَنَّ الْمُرْسَلا فِي الْبَعْثِ خَالِدٌ »......

الإمام محمد بن سعد صاحب الطبقات روى قصة هذه السرية وذكر أن أمير السرية هو خالد بن الوليد، لكن معظم رواة السيرة ذكروا أن أمير هذه السرية هو علي بن أبي طالب ، ولعل خالدًا كان جُنديًّا في هذه السرية ولم يكن هو الأمير.

السرية السادسة والخمسون:

يقول: إن النبي ه بعث عكاشة بن محصن ه مرة ثانية؛ لأنه كان بعثه قبل ذلك إلى بني أسد فهذه المرة الثانية التي أمّر فيها النبي عكاشة بن محصن على سرية.

في شهر ربيع الآخر سنة تسع إلى منطقة يقال لها: الجُباب، أو الجِباب، يعني رُويت بالضم وبالكسر؛ هذا اسم البلد.

واسم سكانها: من غطفان أو بَلِي، وبَلِي قبيلة من القبائل العربية، يُنسَب إليه: البلوي، فلان بن فلان البلوي.

قال: (أَوْ بَيْنَ كُلْبٍ وَبَنِي فَزَارَةِ) يعني وقيل: إن هذا المكان بين ديار كلب وبني فزارة، يعني سكان هذه المنطقة فيهم خلاف: هل هم من غطفان؟ أو بلي؟ أو بني كلب؟ أو بني فزارة؟ ولعل هذا المكان تسكنه تلك القبائل.



ليس هناك تفصيلات أكثر في أحداث تلك السرية غير هذه المعلومات الأساسية. السرية السابعة و الخمسون:

هذه السرية سرية خالد بن الوليد ، بعثه النبي أكيدر دومة، هي منطقة دومة الجندل (هذا اسم المكان)، وهم قوم من كِندة، قبيلة اسمها كِندة يقال: الكندي.

والأُكيدر: هذا لقب عندهم بمعنى الملك، أُكيدر دومة الجندل: يعني ملك دومة الجندل، وكان نصرانيًّا.

فذهب إليه خالد ه في شهر رجب سنة تسع، ومعه أربعمئة وعشرون فارسًا، وقال له المصطفى الله الد، سوف تجده يريد أن يَصَّيَّد بقر وحش»، فوصف له النبي ذلك.

فأتاه خالد هله ليلاً وقرُب من حصنه؛ كان له حصن كبير، فلما وصل جيش المسلمين هناك أرسل الله في بقر الوحش فجعلت تحك قرونها بباب الحصن، فجعل يقول هو وامرأته: ما رأينا كاليوم بقرًا قط.

وكانت ليلة مقمرة، فنشّطه ذلك فنزل في نصف الليل؛ ليصيد هذا البقر الذي وصل إلى بابه يحك قرونه في الباب.

فخرج، فشدّت عليه خيل خالد بن الوليد، فأسر خالد أُكيدر دومة وأجاره، ثم صالحه على ثمانمئة رأس من الرقيق وأربعمائة درع صالحة للقتال، وأربعمئة رمح وألفي بعير، ففتح الحصن وقبض خالد ذلك، وعزل للمصطفى صفيه ثم قسم الباقي. ورحل أُكيدر معه إلى النبي في فصالحه المصطفى على الجزية وخلّى سبيله، وحقن دمه ودم أخيه، وكتب معه كتابًا بالأمان، يعني يُؤمّنه النبي ، وهذا الكتاب لو جاءه أي جيش من المسلمين يربهم إياه ويُعلمهم أن النبي في أعطاهم أمانًا.

السرية الثامنة والخمسون:

١٨٦ - فَبَعْثُهُ أَيْضًا إلى عَبْدِ الْمَدَانْ أَوْ لِبَنِي الْحَارِثِ نَحْوَ نَجْرَانْ 1٨٦ - فَبَعْثُهُ أَيْضًا إلى عَبْدِ الْمَدَانْ مَعْهُ إلى النَّبِيِّ حَتَّى وَصَلُوا 1٨٧ - أَتَاهُمُ فَأَسْلَمُوْا، وَأَقْبَلُوْا مَعْهُ إلى النَّبِيِّ حَتَّى وَصَلُوا

يقول: إن النبي ه بعث خالد بن الوليد ه أيضًا في شهر ربيع الأول سنة عشر، من الهجرة (إلَى عَبْدِ الْمَدَانُ أَوْ لِبَنِي الْحَارِثِ)، قال: إما بين عبد المدان أو لبني الحارث بن كعب..

(نَحْوَ نَجْرَانْ) إلى منطقة نجران في جنوب الجزيرة العربية، أيضًا قريبة من اليمن أو على حدود اليمن، لكن سابقًا كانت على حدود اليمن، لكن سابقًا كانت حدود اليمن تشمل جزءًا من جنوب السعودية حاليًا.

فأتاهم ودعاهم إلى الإسلام (فَأَسْلَمُوْا، وَأَقْبَلُوْا مَعْهُ إلى النّبِيِّ) ﴿ (حَتَّى وَصَلُوْا) النّبِيِّ الإدهم، قال: (أَتَاهُمُ فَأَسْلَمُوْا) هذه المرة دعاهم الله فأقاموا عنده مدة، ثم رجعوا إلى بلادهم، قال: (أَتَاهُمُ فَأَسْلَمُوْا) هذه المرة دعاهم



إلى الإسلام فأسلموا، وذهبوا معه مسلمين وأقاموا عند النبي ، مدة ثم رجعوا إلى بلادهم.

السرية التاسعة والخمسون:

١٨٨- بَعْثُ عَلِيٍّ بَعْدَهُ إلى الْيَمَنْ وَهْيَ بِللَادُ مَذْحِجٍ، فَفَرَّقَنْ:
 ١٨٩- أَصْحَابَهُ جَاؤُوهُ بِالنِّسَاءِ وَوُلْدِهِمْ وَنَعَمِ وَشَاءِ
 ١٩٠- ثُمَّ دَعَاهُمْ لَمْ يُحِيْبُوْا، فَقَتَلْ مِنْهُمْ رِجَالًا خَوْوَ عِشْرِيْنَ رَجُلْ
 ١٩٠- فَانْهَزَمُ وْا فَكَفَّ، ثُمَّ إِذ دَعَا ثَانِيَةً أَجَابَ بَعْضُ مُ سُرِعَا
 ١٩٠- فَأَسْلَمُوْا، وَجَمَعَ الْغَنَائِمَا خَمَّسَهَا لِلْهِ، ثُمَّ قَسَمَا

يقول هنا: إن النبي ﴿ بعث علي بن أبي طالب ﴿ مرة أخرى، فبعثه إلى اليمن، وتحديدًا إلى مذحج - اسم القبيلة يعني اسمها مذحج -، وكانت هذه السرية في شهر رمضان سنة عشر من الهجرة، وعقد له النبي ﴿ لواءً وعمّمه بيده ﴿ ، وقال له: امض ولا تلتفت ولا تقاتلهم حتى يقاتلوك.

فخرج في ثلاثمائة فارس؛ فدخلت هذه الخيل إلى بلاد مذحج، ففرّق أصحابه فيهم فغابوا ثم جاءوهم بنسائهم وأولادهم ونعمهم وشاءهم.

ثم لقي جمْعهم فدعاهم إلى الإسلام، أول مرة دعاهم إلى الإسلام فلم يجيبوا، ورموه بالنبل، فحمل عليهم فقتل منهم عشرين رجلًا، فانهزموا؛ يعني هربوا.

فكف عن طلبهم، ثم دعاهم إلى الإسلام مرة ثانية فأجاب بعض رؤسائهم، فجمع الغنائم وقسمها، وأخرج خُمسها لله ولرسوله ، ثم قسم البقية على مَنْ معه، ثم قفل،

فوافى النبي ، بمكة وقد قدِمها لحجة الوداع، النبي ، في ذي القعدة من العام العاشر. السرية الستون:

# ١٩٣- بَعْثُ بَنِي عَبْسٍ، وَكَانُوْا وَفَدُوْا لَهُ إِلَى عِيْرٍ قُرَيْتٍ فَهُدُوْا

فيقول: إن النبي ، بعث بني عبس إلى عير لقريش، وبنو عبس هؤلاء كانوا وفدوا على النبي ، فوفد منهم تسعة إلى النبي ف فدعاهم النبي الإسلام فأسلموا وبايعوه على الإسلام فبعثهم النبي الها إلى عير لقريش.

ثم بعد ذلك يقول:

١٩٤- آخِرُ مَنْ بَعَثَهُ أُسَامَةٌ لأَهْلِ أَبْنَى لَمْ يَرِمْ مَقَامَهُ الْمُلْوِهُ مَلَا مَقُ النَّبِيُّ قَبْلَ سَفَرِهُ رُدَّ أُسَامَةٌ بِجَمْعِ عَسْكَرِهُ ١٩٥- حَتَّى قَضَى النَّبِيُّ قَبْلَ سَفَرِهُ وَدَّ أُسَامَةٌ بِجَمْعِ عَسْكَرِهُ ١٩٦- بَعَثَهُ الصِّدِّيْقُ حَتَّى أَرْهَقَا قَاتِلَ زَيْدٍ وَسَبَا وَحَرَّقَا ١٩٧- وَاخْتَلَفُوْا فِي عَدِّهَا، فَالأَكْثَرُ عَنْ قَدْرِ مَا عَدَدْتُ مِنْهَا قَصَّرُوا ١٩٧- وَاخْتَلَفُوْا فِي عَدِّهَا، فَالأَكْثَرُ عَنْ قَدْرِ مَا عَدَدْتُ مِنْهَا قَصَّرُوا ١٩٧- وَاخْتَلَفُوْا فِي عَدِّهَا، فَالأَكْثِرُ عَنْ قَدْرِ مَا عَدَدْتُ مِنْهَا قَصَّرُوا ١٩٨- وَلا بُنِ نَصْرٍ عَالِمٍ جَلِيْلِ: (بَلْ فَوْقَ سَبْعِيْنَ)، وَفِي الاكْلِيْلِ: (بَلْ فَوْقَ سَبْعِيْنَ)، وَفِي الاكْلِيْلِ: (بَلْ فَوْقَ سَبْعِيْنَ)، وَفِي الاكْلِيلِ: (بَلْ فَوْقَ سَبْعُوثَ عَدُّهُا فَوْقَ الْمِئَةُ فُولَ الْمَرْمِيْنَا لَاللَّهُ مِنْ الْعَلْمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِيْنَا لَيْمَا لَلْمُعْلِيْنَا الْمُعْرِفَ عَدُهُ الْمُعْلِيْنَالَ الْمُعْلِى الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَا الْمُعْلِيْنَا الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَا الْمُعْلِيْنَا لَهُ الْمُعْلِيْنَا الْمُعْلِيْلِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَالْمُ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنِ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِيْنِ الْمُع

السرية الحادية والستين، وهي: بعث أسامة بن زيد (لأهْلِ أُبْنَى) و أُبنى: موقع بناحية البلقاء من الشام، فهذه السرية أمر النبي بإخراجها، وتُوفي رسول الله في قبل خروج السرية، وخرجت في خلافة أبي بكر في فيمكن أن تعدها من سرايا النبي على أساس أن النبي في هو الذي أمر بإخراجها، وكانت من آخر ما أوصى به النبي في وهو في احتضاره في يقول: «أنفِذوا بعث أسامة » وكرر النبي في الوصية بهذا.



وكان عمر أسامة عشرين سنة ، وكان أبو بكر وعمر ، جنديين في هذه السرية، لكن توفي النبي ، قبل خروج السرية.

وبعد وفاة النبي ﴿ وقبل خروج بعث أسامة بدأ العرب يرتدون عن الإسلام، إلا أهل مكة والمدينة والطائف وبعض قرى البحرين، فأخذ المسلمون يشيرون على أبي بكر ﴿ بأن يُؤجّل سرية أسامة، ولكن أصر لبو بكر ﴿ على إنفاذ وصية رسول الله ﴾.

وهذه السرية كانت موجهة لقتال الروم، بالبلقاء في الشام، وهذه المنطقة خاضعة لقيصر الروم، والنبي كان بينه وبين الروم قتال في معركة تبوك من قبل، ثم في سرية مؤتة بعد ذلك.

فكان لهذه السرية أثر كبير في إعادة العرب إلى الإسلام، وسار أسامة بجيشه، فجعل لا يمر بقبيلة يريدون الارتداد إلا قالوا لولا أن لهؤلاء قوة ما خرج مثل هؤلاء من عندهم، ولكن ندعهم حتى يلقوا الروم، فلقوا الروم فهزموهم وقتلوهم ورجعوا لأربعين يوماً وقيل لسبعين سالمين غانمين، وثبّت الله الناس على الإسلام.

وكان هذا من بركة إنفاذ وصية رسول الله ١٠٠٠.

فخرج في شهر صفر سنة إحدى عشرة، إلى الجُرف، اسم منطقة قريبة من المدينة، وعسكر جيش أسامة في تلك المنطقة بجوار المدينة، فبدأ بالمصطفى ، وجعه وثقُل فجعل يقول: أنفذوا بعث أسامة.

 ووصل الجيش إلى البلقاء في الشام، وشنّ عليهم الغارة وقتل مَنْ أشرف له، أي: خرج له. المشرف هو الذي ينظر ويُطالِع، فكل مَنْ خرج إليهم ووقف في طريقهم من الروم قتلوه.

وقتل أسامة قاتل أبيه زيد، وزيد بن حارثة ه قُتِل في معركة مؤتة، قتله رجل من الروم، فقصده أسامة وقتله، كان من أمراء المسلمين في معركة مؤتة.

وسبى مَنْ قدر عليهم، حرق بلادهم، يعني: أشعل الحرائق في بلاد الروم، وسبى ناسًا وقتل، وأشعرهم بقوة المسلمين وبأسهم.

ثم رحل فقدم المدينة ولم يُصب من المسلمين أحد، ولكن كان لهم نكاية عظيمة في الروم، وكانت هذه السرية سببًا في زعزعة معنويات الروم، وإشعارهم بقوة المسلمين، وإخافة أيضًا القبائل العربية التي ارتدّت.

ثم في الختام الكلام عن السرايا ذكر الخلافة في عدّ السرايا، ف

## ١٩٧-..... فَالأَكْثَرُ عَنْ قَدْر مَا عَـدَدْتُ مِنْهَا قَصَّرُوْا

الحافظ العراقي هنا يقول: أكثر علماء السيرة عدّوا السرايا بأقل من العدد الذي ذكرته، هو ذكر ستين سرية أو إحدى وستين سرية، و أكثر مَنْ كتب في السيرة لم يذكر هذا العدد، أغفلوا ذِكْر بعضًا من هذه السرايا، فمنهم من ذكر ثمانيًا وأربعين، ومنهم من ذكر أقل من ذلك.

## ١٩٨- وَلا بْنِ نَصْرِ عَالِمٍ جَلِيْلِ: ﴿ وَلا بُنِ نَصْرِ عَالِمٍ جَلِيْلِ: ﴿ وَلا بُنِ نَصْرِ عَالِمٍ جَلِيْلِ:

يقول: الإمام ابن نصر، وهو محمد بن نصر المروزي -رحمه الله- يقول: إن السرايا فوق سبعين سرية، لكن هذه التي عُلمت أحداثها فيكون معنى هذا أن هناك سرايا أخرى



بعثها النبي ﷺ لكن لم يُنقَل إلينا شيء عن تفاصيل أخبارها.

في كتاب الإكليل للإمام الحاكم النيسابوري -رحمه الله- صاحب المستدرك، فيقول: إن السرايا التي بعثها النبي الله كانت فوق المئة، فهذا معناه أيضًا أن هناك سرايا أخرى لم تصل إلينا تفاصيل أخبارها.

٩ ٩ - .... وَلَـمْ أَجِـدْ ذَا لِسِـوَاهُ ابْتَـدَأَهْ

يقول: إن الحاكم هو الذي قال: إنها فوق المئة، لكن لم أجد هذا لسواه، فالحاكم هو الذي ابتدأ القول بهذا، ونقله عنه ناس بعده.

فكأن هذه السرايا الستين هي التي نُقلت إلينا أخبارها وشيء من تفاصيلها.



# ذِكْرُ نُكَّابِهِ ﷺ

أورد الإمام العراقي -رحمه الله تعالى - أسماء الكُتّاب الذين كانوا يكتبون لرسول الله هي، بعض هؤ لاء الكُتّاب نُقِل أنهم كانوا يكتبون له الوحي، وبعضهم كانوا يكتبون للنبي هي الكتب التي يُرسلها لدعوة الملوك إلى الإسلام.

۰- كَاتِبَـهُ،.....

فيقول: كُتَّاب النبي ١١ اثنان وأربعون، وأول كاتب ذكره هو زيد بن ثابت ١٠٠٠.

(وَكَانَ حِيْنَا: كَاتِبَهُ) يعني وكان فترة من الزمان كاتبًا لرسول الله هي ملازمًا يكتب له الوحي، وزيد بن ثابت هي كان شابًا ورُوي أنه تعلم الكتابة من أسرى بدر، وكان يكتب لرسول الله هي.

# ٢- كَاتِبَهُ، وَبَعْدَهُ مُعَاوِيَةٌ ابْنُ أَبِي سُفْيَانَ كَانَ وَاعِيَةٌ

وبعد زيد بن ثابت هم كان معاوية بن أبي سفيان هم كان واعيًا يعني حافظًا، ويكتب لرسول الله هم، والوعي: يأتي بمعنى الحفظ، وبمعنى صيانة الكتاب وحِفْظه والائتمان عليه.

ودعا له النبي ﴿ قال: اللهم علِّمه الكتاب وقِه العذاب، فكان يلازم النبي ﴿ ويكتب له منذ أن أسلم ﴾ إلى وفاة النبي ﴾.

٣- كَـذَا أَبُـو بَحْرٍ، كَـذَا عَلِيُّ عُمَـرُ عُثْمَـانُ، كَـذَا أَبَيُّ



في هذا البيت ذكر عددًا من الكُتّاب وهم: أبو بكر الصديق ، وعلي بن أبي طالب، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، الخلفاء الراشدون الأربعة .

طبعًا هو رتّبهم هكذا لضرورة النظم، لم يُرتبهم على ترتيب الفضل والخلافة.

قال: (كَذَا أُبِيُّ) وهو أُبِيّ بن كعب ١٤ كان من كُتّاب النبي ١٠٠٠.

#### ٤- وَابْنُ سَعِيْدٍ خَالِدٌ، حَنْظَلَةُ كَنْ شُرَحْبِيْلُ امُّهُ حَسَنَةُ

يقول: من الكُتّاب أيضًا خالد بن سعيد بن العاص ١١ الأموي.

وكذلك حنظلة وهو حنظلة بن ربيع بن صيفي ١٠٤٥ كان من كُتَّاب رسول الله ١٠٤٠.

(كَذَا شُرَحْبِيْلُ امَّهُ حَسَنَةُ) هو شرحيبل بن حسنة الله كان منسوبًا إلى أمه، يوجد عدد من الصحابة كانوا منسوبين إلى أمهاتهم؛ لأن الأمهات كُنّ أشهر من الآباء، أحيانًا الأم تكن أكثر شهرةً من الأب، يعني نُسبوا إليها على سبيل التعريف، آباؤهم معروفون ولكن نُسبوا إلى الأمهات لشهرة الأمهات.

فهو اسمه شرحبيل بن عبد الله بن المطاع الكندي، وأمه اسمها حسنة، فاشتهر أكثر باسم شرحبيل ابن حسنة.

# ٥- وَعَامِـرُ، وَثَابِتُ بْنُ قَيْسِ كَـذَا ابْنُ أَرْقَـمٍ بِغَـيْرِ لَبْسِ

عامر: هو عامر بن فُهيرة ، مولى لأبي بكر الصديق ، وثابت بن قيس: هو ثابت بن قيس: هو ثابت بن قيس بن شمّاس. وابن أرقم: هو عبد الله بن الأرقم القرشي ،

# ٦- وَاقْتَصَرَ الْمِزِّيُّ مَعْ عَبْدِ الْغَنِيْ: مِنْهُمْ عَلَى ذَا الْعَددِ الْمُبَيِّنِ

يقول: الحافظ جمال الدين المزي، والحافظ عبد الغنى المقدسي -رحمهما الله-

البَّهِيْ الْمِائِدُونِ البَّهِيْ الْمِائِدُونِ

اقتصرا على هؤلاء، وهم ثلاثة عشر كاتبًا من كُتّاب رسول الله ، لكن المؤلف هنا يقول:

# ٧- (وَزِدْتُ) مِنْ مُفْتَرِقَاتِ السِّيرِ جَمْعًا كَثِـيْرًا، فَاضْبِطَنْهُ وَاحْصُرِ:

يقول: إنه تتبع كتب السِّير، وتتبع كل مَنْ رُوي أنه كتب لرسول الله ، فزاد على هذا العدد المذكور حتى أوصلهم إلى اثنين وأربعين.

زاد عليهم

# ٨- طَلْحَةَ وَالزُّبَيْرَ وَابْنَ الْحَضْرَمِيْ وَابْنَ الْحَضْرَمِيْ وَابْنَ الْحَضْرَمِيْ

يقول: طلحة: هو طلحة بن عبيد الله ، أحد العشرة المبشرين، والزبير بن العوام النصاء أحد العشرة المبشرين.

قال: وابن الحضرمي: هو العلاء بن الحضرمي الذي أمّره النبي على على البحرين، وهو صحابي مشهور، له كرامات كثيرة.

أشهر كرامة له: أنه لما عبّر بجيشه البحر في فتوح فارس، وهو في البحرين وعبر الخليج بالجيش، ما ابتلت سروجهم، قال: سيروا باسم الله، وعبر البحر بجيشه إلى الجهة الأخرى، وفرّ الفرس، لما رأوهم قالوا: هؤلاء شياطين، حتى إن رجلًا من الجند سقط متاعه في الماء فرجع بالفرس، وأخذ متاعه من على الماء وكمّل الطريق .

قال: (وَابْنَ رَوَاحَةٍ) هو عبد الله بن رواحة الأنصاري ، وهو من شعراء رسول الله .

قال: (وَجَهْمًا) جهم: هو جهم بن سعد ١٠٠٠

# ٩- وَابْنَ الْوَلِيْدِ خَالِدًا، وَحَاطِبَا هُوَ ابْنُ عَمْرِو، وكذا حُوَيْطِبَا

من الكُتّاب أيضًا خالد بن الوليد ، وحاطب: هو حاطب بن عمرو الأوسي، (وَكَذَا حُوَيْطِبًا) هو حويطب العامري .

١٠ حُذَيْفَةً، بُرَيْدَةً، أَبَانَا ابْنَهُ يَزِيْدَ بَعْضَ مُسْلِمَةٌ الْفَتْحِ، مَعْ مُحَمَّدِ بْنِ مَسْلَمَةُ
 ١١- كَذَا ابْنَهُ يَزِيْدَ بَعْضَ مُسْلِمَةٌ

يقول: من الكُتّاب أيضًا حذيفة بن اليمان ، وبُريدة بن الحصيب الأسلمي ، وأبان بن سعيد بن العاص .

قال: (وَأَبَا سُفْيَانَا) هو أبو سفيان بن حرب، لما أسلم عام الفتح صار يكتب لرسول الله ، وأبو سفيان حسن إسلامه وقاتل في سبيل الله، وقاتل في معركة اليرموك وجُرِح وأُصيب في سبيل الله، وحسن إسلامه بعد ذلك، بعد أن كان يعادي المسلمين ويحاربهم، ويعادي رسول الله ، شرح الله صدره للإسلام وصار يكتب للنبي .

قال: (كَذَا ابْنَهُ يَزِيْدَ) كذلك يزيد بن أبي سفيان هو أخو معاوية.

قال: (بَعْضَ مُسْلِمَة الْفَتْحِ) فيزيد وأبو سفيان كانا من مسلمة الفتح يعني ممَّنْ أسلم يوم فتح مكة.

(مَعْ مُحَمَّدِ بْنِ مَسْلَمَةْ) كذلك محمد بن مسلمة الأوسي، من الأوس هذه أنصاري أوسي كان أيضًا من كُتّاب النبي .

١٢- عَمْرُوهُوَ ابْنُ الْعَاصِ، مَعْ مُغِيْرَةِ كَذَا السِّبِلُ، مَعْ أَبِي سَلَمَةِ يقول: من كُتَّابِ النبي ﷺ عمرو بن العاص ﷺ، (مَعْ مُغِيْرَةِ) هو المغيرة بن شعبة

الثقفي، أيضًا ، كان يكتب لرسول الله .

يقول: (كَذَا السِّجِلُّ) قال: (كَذَا السِّجِلُّ) السجل: ورد في أحاديث أن النبي هي كان له كاتب يقال له: السجل، كان يكتب لرسول الله هي، وأنه الذي أُشير إليه في الآية الكريمة: ﴿ يَوْمَ نَطُوى ٱلسَّكَمَاءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُ تُبُ الْانبياء: ١٠٤]، وفي القراءة الأخرى: {كطي السجل للكتاب} [الأنبياء: ١٠٤] يعني كما يطوي السجل الكتاب، المقصود به هذا الرجل.

لكن هذا الحديث قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: إنه حديث موضوع، والحافظ ابن حجر أيضًا يقول: كُتّاب النبي هي معروفون وليس فيهم أحد اسمه السجل، ولا يُعرَف أحد في الصحابة اسمه السجل فمال كثير من أئمة الحديث إلى تضعيف تلك الروايات.

فالحافظ هنا ذكر السجل بناءً على أنه ممَّنْ رُوي أنه كان يكتب للنبي ١٠٠٠.

وحديث السجل هذا قالوا رواه الخطيب البغدادي، ورواه ابن منده، وآخرون، والله أعلم.

بعد ذلك يقول: (كَذَا السِّجِلُّ، مَعْ أَبِي سَلَمَةِ) والتفسير الصحيح الثابت للآية الكريمة {كطي السجل للكتاب}[الأنبياء:١٠٤] أن السجل هو الغلاف، كما يطوي الغلاف الكتاب بداخله.

بعده يقول: (مَعْ أَبِي سَلَمَةِ) أبو سلمة عبد الله بن عبد الأسد المخزومي ، كان من كُتّاب رسول الله .

١٣- كَـذَا أَبُو أَيُّـوبَ الأَنْصَارِيُّ كَـذَا مُعَيْقِيْـبُ هُـوَ الدَّوْسِيُّ

= [799]=

من كُتّاب النبي ﴿ أبو أبو أبوب الأنصاري ﴿ ، ومعيقيب الدوسي ﴿ كانا أيضًا من كُتّاب النبي ﴾ .

# ١٤ - وَابْنَ الْأَرْقَمِ أَرْقَمَ اعْدُدِ فِيْهِمْ، كَذَاكَ ابْنَ سَلُولَ الْمُهْتَدِيْ

يقول: من كُتّاب رسول الله ﴿ الأرقم بن أبي الأرقم ﴿ وهو من الصحابة السابقين إلى الإسلام ممَّنْ كان النبي ﴿ في فترة الدعوة السرية ثلاث سنين قبل أن يجهر بالدعوة كان يجتمع بأصحابه في دار الأرقم، ابن أبي الأرقم كان شابًا أسلم وكان من أغنياء قريش، وكان له دار كبيرة عند الصفا، وكان النبي ﴿ يجتمع فيها بأصحابه.

فالأرقم بن أبي الأرقم ، كان من كُتّاب رسول الله .

يقول: (كَذَاكَ ابْنَ سَلُولَ الْمُهْتَدِيْ) هو عبد الله بن عبد الله بن أُبيّ بن سلول، المهتدي: يعني ليس المنافق الأب؛ لأن الأب كان منافقًا والابن كان مهتديًا، صالحًا وكان يكتب لرسول الله .

# ٥٠- كَذَا ابْنَ زَيْدٍ وَاسْمُهُ عَبْدُ اللَّهُ وَالْجَدُ عَبْدُ رَبِّهِ بِلاَ اشْتِبَاهُ

يشير هنا إلى الصحابي الجليل عبد الله بن زيد بن عبد ربه، هم، كان من كُتّاب رسول الله هم، وهو صاحب حديث الأذان، الذي رأى رؤيا الأذان لما جاءه الملك في المنام، وعلّمه الأذان، وعلّمه الإقامة، وقصّ الرؤيا على النبي هم، قال: «إنها رؤيا حق إن شاء الله، ألقِها.. أو: ألقِه على بلال فإنه أندى منك صوتًا»..

فهذا الصحابي الجليل هو ابن زيد (وَاسْمُهُ عَبْدُ الله وَالْجَدُّ عَبْدُ رَبِّهِ) جده اسمه: عبد ربه، فهو اسمه عبد الله بن زيد بن عبد ربه.

١٦- جُهَيْمًا الْعَلَا أَي ابْنَ عُتْبَةِ كَلْهَ الْعَلَا أَي ابْنَ عُتْبَةِ كَلْهَ الْعَلْمَ بْنِ نُمَيْرِ أَثْبِتِ

(جُهَيْمًا) هنا يشير إلى الصحابي الجليل جُهيم المطلبي ١٠٠٠.

قال: (الْعَلاَ أَي ابْنَ عُتْبَةِ) هو العلاء بن عتبة ، أيضًا من صحابة النبي ، وكان يكتب له الوحي.

(كَذَا خُصَيْنَ بْنَ نُمَيْرٍ) صحابي اسمه حصين بن نمير ، كان يكتب للنبي الله الوحي.

١٧- وَذَكَرُوْا ثَلاَثَةً قَدْ كَتَبُوْا وَارْتَدَ كُلُّ مِنْهُمُ وَانْقَلَبُوْا:
 ١٨- ابْنَ أَبِي سَرْحٍ، مَعْ ابْنِ خَطَلِ وَآخَـرُ أُبْهِـمَ لَـمْ يُسَـمَّ لِيُ
 ١٩- وَلَمْ يَعُدْ مِنْهُمْ إلى الدِّيْنِ: سِوَى ابْـنِ أَبِي سَرْحٍ، وَبَاقِيْهِـمْ غَوَى

يقول: ممَّنْ عُدُّوا في كُتَّابِ النبي ، ثلاثة ارتدوا عن الإسلام والعياذ بالله تعالى.

منهم واحد رجع إلى الإسلام وخُتِم له بالخير، وهو عبد الله بن أبي سرح، وكان يكتب للنبي شي ثم ارتد عن الإسلام وأهدر النبي شي دمه، ثم جاء إلى عثمان، يطلب منه أن يشفع له عند النبي شي؛ فقبل النبي شي توبته وأسلم مرة أخرى ثم ثبت على الإسلام بعد ذلك، وحسن إسلامه وظهر منه ما يدل على حُسن إسلامه، وجاهد في سبيل الله، وقاتل، وشارك في الفتوحات أيام أبي بكر وعمر شي وظهر منه الخير وحُسن الإسلام.

ولذلك يقول العلماء في تعريف الصحابي: أنه مَنْ لقي النبي ، ومأ به، ومات على ذلك، ولو تخللت ذلك ردة.

الثاني: هو عبد الله بن خطل، وابن خطل هذا كان يكتب للنبي الله ثم ارتد عن الدين، ولما فتح النبي الله مكة أهدر دمه وأمر بقتله، قال: «لو رأيتموه متعلقًا بأستار الكعبة



فاقتلوه» فو جده الصحابة و قتلوه في فتْح مكة.

الثالث: يقول: (وَآخَرُ أُبْهِمَ لَمْ يُسَمَّ لِيْ) يعني وذكروا رجلًا ثالثًا كتب للنبي هؤ وارتد عن الدين ومات كافرًا والعياذ بالله، لكن لم يُسمّ لي، يعني لم يقف على اسمه فهو مُبهم.

١٩ - وَلَمْ يَعُدْ مِنْهُمْ إِلَى الدِّيْنِ: سِوَى ابْنِ أَبِي سَرْجٍ، وَبَاقِيْهِمْ غَوَى

أي: لم يعد إلى الإسلام من هؤلاء الثلاثة إلا ابن أبي سرح، أما الاثنان الباقيان فماتا على الكفر.

#### ذِكْر رسله ﷺ إلى الملوك

سنلاحظ هنا أن النبي ﴿ من جهاده في الدعوة إلى الله ﴿ ونشر الدين: أنه ﴿ جعل يراسل ملوك الأرض ويكتب لهم كتبًا، ويُرسل إليهم رسلًا من قِبَله ﴿ يدعوهم فيها إلى الإسلام، فاستجاب طائفة منهم كما سيأتي، وخضعت بلادهم للإسلام بدعوة رسول الله ﴿ وطائفة منهم لم يُسلموا ولكن أحسنوا استقبال رسل النبي ﴿ وَأَكْرُمُوهُم، وبعضهم أرسل هدايا إلى النبي ﴿ لكنهم بقوا على كُفرهم.

فالنبي كان مُرسلًا إلى العالمين، وقال: «بُعثت إلى الناس كافة»، وقال: «بُعثت إلى الناس كافة»، وقال: «بُعثت إلى كل أحمر وأسود»؛ فهو مُرسَل إلى البشر جميعًا، ليست دعوته خاصة بالعرب فقط، فلذلك بعث كتبًا لملوك الأرض يدعو ملك الفرس إلى الإسلام، ويدعو ملك الروم إلى الإسلام، ويدعو النجاشي ملك الحبشة، ويدعو المقوقس ملك القبط، ويدعو آخرين من ملوك الأرض، يدعوهم النبي إلى الإسلام.

لِمَلِكِ: «عَمْرُو» هُـوَالضَّمْرِيُّ نَـزَلَ عَـنْ فِرَاشِـهِ فَأَسْلَمَا إِلَيْهِ فَأَسْلَمَا إِلَيْهِ فِي سَـفِيْنَتَيْنِ طُـرَّا لِيُهُ وَمَهْرَهَا النَّجَاشِي بَـذَلَهُ

١- أُوَّلُ مَـنْ أَرْسَـلَهُ النَّـبِيُّ
 ١- إلى النَّجَـاشِيِّ، فَلَمَّـا قَدِمَـا
 ٣- وَأَرْكَـبَ الْمُهَاجِرِيْـنَ الْبَحْرَا
 ٤- زَوَّجَـهُ رَمْلَـةَ عَمْـرُو قَبلَهُ

ڣۺٛڿ ٲڣؾؖڹڷڛٚٷڿڮڶڬڟڵۼٳڎؽ ٵڣؿڹڷڛڽڿۼڣڟؚڵۼٳڎؽ

أول مَنْ أرسل النبي ﴿ إليه كتابًا يدعوه إلى الإسلام من ملوك الأرض هو النجاشي ملك الحبشة، واسمه أصحمة، كلمة النجاشي معناها: الملك في لغة الحبشة، فكان كل مَنْ ملك الحبشة يقال له: النجاشي، وكل مَنْ ملك الروم يقال له: قيصر، ومن ملك الفرس يقال له: كسرى، فملك الحبشة أو نجاشي الحبشة في زمن النبي ﴿ الذي أرسل إليه الكتاب اسمه أصحمة -رحمه الله-.

فأرسل النبي عمرو بن أُمية الضمري؛ الصحابي إلى النجاشي، فلما قدِم عليه بالكتاب نزل عن فراشه أدبًا مع الكتاب، وجلس على الأرض تواضعًا، وأسلم، وحسن إسلامه.

وأركب النجاشي المهاجرين البحر، أي: هيّأ لهم سفنًا وتكفّل بنفقات إعادتهم مُعززين مُكرّمين.

ومن مناقبه: أنه هو الذي زوّج النبي ، من أم حبيبة رملة بنت أبي سفيان، يعني: كان وكيلًا عن النبي ، في تزويجه بأم حبيبة رملة بنت أبي سفيان .

وقصتها ها: أن زوجها عبيد الله بن جحش كان ممَّنْ سبق إلى الإسلام، وهاجر إلى الحبشة مع المهاجرين الذين هاجروا إلى الحبشة.

ثم الروايات المشهورة التي يرويها أهل السِّير: أن عبيد الله بن جحش تنصّر -والعياذ بالله- وارتد عن الدين، ودان بالنصرانية.

فجاء الخبر إلى النبي بهذا، فأراد النبي إكرام هذه المرأة الصالحة التي أوذيت في دينها، كان أبوها رأس الكفر في ذلك الوقت، وهاجرت هربًا بدينها، فارتد زوجها عن الدين هناك، فالنبي بعث إليها عمرو بن أمية؛ ليوكّل النجاشي في تزويج أم حبيبة من النبي به، ودفع النجاشي مهرها من عنده هديةً لرسول الله به، فأعطاها

مهرًا أربعة آلاف درهم هديةً لرسول الله ١٠٠٠.

قال: (عَمْرُو قَبِلَهُ)، يعني يقول: إن عمروًا عقد، يعني في رواية أن عمروًا هو الذي عقد للنبي العقد، والنجاشي بذل المهر.

## ٥- وَ «دِحْيَـةً» أَرْسَـلَهُ: لِقَيْصَرَا وَهُوَ هِرَقْلُ، فَعَصَى وَاسْتَكْبَرَا

يقول: أرسل النبي ﴿ دحية بن خليفة الكلبي، وهذا ثاني رسول يرسله النبي ﴿ بَكُتَابِ إِلَى مَلْكُ مِن الملوك، بعثه النبي ﴿ إِلَى قيصر (وَهُوَ هِرَقُلُ) قيصر هذا اللقب يُطلَق على كل مَنْ ملك الروم، يقال له: قيصر، وقيصر الروم في زمن النبي ﴿ هو هرقل.

وكان الروم يحكمون أجزاء كبيرة من أوروبا وتركيا، ويحكمون الشام أيضًا، ويُذكر أن عاصمة مُلكهم في زمن النبي الله كانت مدينة حمص، وكان فيها مقر إقامة هرقل.

فلما وصله الكتاب كان في إيلياء، (فَعَصَى وَاسْتَكْبَرَا) يعني هرقل عصى واستكبر ولم يدخل في الإسلام، وتفاصيل ذلك أنه لما جاءه الكتاب جمع بطارقته وأغلق عليهم باب القصر، وأمر بكتاب النبي ففُتِح الكتاب، وقُرِئ عليهم، ثم قال لهم: يا قوم، هل أدلكم على الفلاح والرشد وأن يثبت ملككم فتبايعوا هذا النبي؟ فحاصوا حيصة حُمر الوحش، يعني: فصاحوا وصرخوا، وهُرعوا إلى الأبواب يريدون أن يُؤلبوا الناس عليه، ويقولون: هرقل خرج من دينه، ويخلعوه من الملك، فوجدوا الأبواب مغلقة، وكان غلق الأبواب واحتفظ بالمفاتيح، فرجعوا إليه مرة أخرى، فقال: إنما أردتم أن أختبر إيمانكم ولقد علمت. قال: ما كنت أتكلم جادًا أنا أردت أن أختبر إيمانكم ولقد علمت. فسجدوا له.



فشعر أنه لو أسلم سيعزلونه من مُلكه، ولن يستجيبوا له، فبقي على كفره والعياذ بالله..

ولكنه كلّم دحية بن خليفة، وكلّم أبا سفيان أيضًا، أبو سفيان كان مشركًا في ذلك الوقت، كان مشركًا وكان ذاهب في تجارة وأمر أن يُحضروا إليه، كان أبو سفيان في غزة، ومعه ثلاثون راكبًا من قريش تجارًا.

فالشاهد: أنه كان يعلم أن النبي ، على حق، وهمّ أن يدخل في الإسلام، ولكن آثر الدنيا على الآخرة، وآثر الملك فبقي على كفره والعياذ بالله.

وقال لأبي سفيان: لو كان أمري بيدي لذهبت أغسل عند رجله، وليملكن موضع قدمي هاتين، يعني المكان قدمي هاتين، وهو واقف في القدس، قال: وليملكن موضع قدمي هاتين، يعني المكان الذي أنا واقف فيه الآن سيملكه محمد .

#### ٦- وَ «ابْنُ حُذَافَةِ» مَضَى: لِكِسْرَى فَمَـزَّقَ الْكِتَـابَ بَغْيًا نُكْرَا

هذا عبد الله بن حذافة السهمي هن بعثه النبي الكسرى، وكسرى: هو ملك الفرس، واسمه أبراويس، وكانوا مجوسًا يعبدون النار، ويزعمون أن الكون له إله للخير وإله للشر، وأن النار هي رمز لإله الخير فيعبدون النار والعياذ بالله تعالى.

فأرسل النبي إليه كتابًا يدعوه إلى الإسلام، ففتحه فأول ما قرأ (بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد رسول الله إلى كسرى) قال: عبد من عبيدي ويبدأ باسمه قبل اسمي، ومزّق الكتاب، ولم يكمل بقية قراءة الكتاب، فدعا عليه النبي قال: «مزّق الله مُلكه» فمزّق الله على ملكه، و دخلت دولة الفرس في حوزة بلاد الإسلام، وما بقي لهم ذِكْر ولا قائمة.

# ٧- وَ «حَاطِبًا» أُرْسِلَ: لِلْمُقَوْقِسِ فَقَالَ خَيْرًا، وَدَنَا لَـمْ يُوئِسِ

المقوقس: هو ملك القبط، وعاصمتهم في ذلك الوقت كانت الإسكندرية، فأرسل النبي الله عني كان موقفه يُطمِع في النبي الله عني كان موقفه يُطمِع في إسلامه، لا يُوئس من قبوله للدين وقبوله للإسلام.

٨- أَهْدَى لَهُ مَارِيَةَ الْقِبْطِيَّةُ وَأُخْتَهَا سِيْرِيْنَ، مَعْ هَدِيَّةُ:
 ٩- مِنْ ذَهَبٍ وَقَدَحٍ، وَمِنْ عَسَلْ وَطُرَفٍ مِنْ مِصْرَ، مِنْ بَنْهَا الْعَسَلْ

فيقول: إن المقوقس لم يُوئس من إسلامه، يعني: جعل النبي في يرجو إسلامه؛ لأنه ردّ ردًا حسنًا، فجاءه كتاب النبي في ففتح الكتاب وقرأه، وقال: ننظر في أمر هذا الرجل؛ إنه لا يأمر بمرفوض، ولا ينهى عن مرغوب، وقال: خيرًا؛ لهذا يقول: (فَقَالَ خَيْرًا، وَدَنَا) يعني: قال كلمة طيبة، واقترب من الإسلام.

ثم أكرم رسول النبي ﴿ وأرسل هدايا إلى النبي ﴾ ومن الهدايا التي أرسلها: (مَارِيَةَ الْقِبْطِيَّةُ وَأُخْتَهَا سِيْرِيْنَ) كانتا جاريتين، شقيقتين: مارية، وسيرين، فأهداهما إلى النبي ﴾ .

(مَعْ هَدِيَّةُ: مِنْ ذَهَبٍ) وأهدى ألف مثقال من الذهب، ألف مثقال: يعني ألف دينار من الذهب، والدينار وزنه: أربعة جرام وربع، و الألف دينار تساوي: أربعة كيلو وربع من الذهب.

وأهدى إلى النبي ، قدحًا من القوارير؛ أي: قدح فاخر مصنوع من قوارير فاخرة، نوع فاخر من الزجاج.

(وَمِنْ عَسَلْ وَطُرَفٍ مِنْ مِصْرَ مِنْ بَنْهَا الْعَسَلْ) عسل من بنها، مدينة بنها المعروفة في



مصر، وكانت في ذلك الوقت مشهورة بجودة عسلها، فأرسل إلى النبي ، كمية من عسل بنها هدية إلى رسول الله ، وأرسل هذه الهدايا.

(وَطُرَفٍ مِنْ مِصْرَ) يعني ما يُستطرَف وما يُستملَح.

فأماالجاريتان: فاصطفى النبي الله لنفسه مارية، واتخذها سُرّية له، فولدت للنبي ابنه إبراهيم.

وأهدى أختها سيرين لحسّان بن ثابت، شاعر النبي ١٠٠٠

١٠ - وَأَرْسَلَ «ابْنَ الْعَاصِ» حَتَّى أُدَّى
 ٢٠ - وَأَرْسَلَ «ابْنَ الْعَاصِ» حَتَّى أُدَّى
 ٢٠ - فَأَسْلَمَا وَصَدَّقًا، وَخَلَّيَا
 مَا بَيْنَ عَمْرِو وَالـزَّكَاةِ، هُدِيَا

أرسل النبي هي عمرو بن العاص هي رسولًا، ومعه كتاب إلى ابني الجلندى، وهما: جيفر بن الجلندى، وعبد بن الجلندى، كانا ملكي عُمان، التي هي الآن سلطنة عُمان في جنوب الجزيرة العربية، فكتب إليهما النبي هي كتابًا يدعوهما إلى الإسلام، وأرسل هذا الكتاب مع عمرو بن العاص هي.

۱۰- وَأَرْسَلَ «ابْنَ الْعَاصِ» حَتَّى أَدَّى كِتَابَهُ: إلى ابْنَي الْجُلَنْدَى -۱۰ وَأَرْسَلَ الْبَنَي الْجُلَنْدَى -۱۱ فَأَسْلَمَا وَصَدَّقَا،....

(فَأَسْلَمَا) يعني قَبِلا كتاب النبي ، واستجابا لدعوة الإسلام (وَصَدَّقًا) النبي .

١١-....، وَخَلَّيا مَا بَيْنَ عَمْرِو وَالـزَّكَاةِ،...

أسلم ناس من أهل عُمان، ولمّا حال الحول جاءهم عمرو وجمع الزكاة وأدّاها إلى النبي .

(هُدِيَا) يعني هُديا إلى الخير وهُديا إلى الإسلام.

١٢ - وَأَرْسَلَ «السَّلِيْطَ» لِلْيَمَامَةِ: لِهُ وْذَةٍ مَلْكِ بَنِي حَنِيْفَةِ
 ١٣ - وَأَكْرَمَ الرَّسُولَ إِذْ أَنْزَلَهُ وَقَالَ: «مَا أَحْسَنَ مَا يَدْعُو لَهُ»

١٤ - وَسَالَ أَنْ يُجْعَلَ بَعْضُ الأَمْرِ لَهُ، فَلَمْ يُعْظَ، قَصَى فِي الْكُفْرِ

السليط: هو سليط بن عمرو ، أرسله النبي ، رسولًا إلى اليمامة، واليمامة: هي منطقة الرياض حاليًا، وهي عاصمة السعودية في الوقت الحالي.

فأرسل النبي ، سليطًا ، إلى اليمامة لهوذة بن عمرو الحنفي، وهو سيد بني حنيفة.

ثم سأل: (أَنْ يُجْعَلَ بَعْضُ الأَمْرِ لَهُ) قال: إنه مستعد أن يدخل في الإسلام بشرط أن يكون له جزء من رئاسة الدين، أو المناصب الدينية، ( فَلَمْ يُعْطَ) ما طلبه، ف (قَضَى فِي الْكُفْرِ) فبقي على كفره والعياذ بالله، ورُوي أنه تنصّر، و مات نصرانيًّا.

٥١- كَذَا «شُجَاعُ الأَسَدِيُّ» يَلْقَى: الْخَارِثَ الْغَسَّانِ مَلْكَ الْبَلْقَا
 ١٦- رَمَى الْكِتَابَ قَالَ: «انِّي سَائِرُ إلَيْهِ»، رَدَّهُ هِرَقْلُ قَيْصَرُ
 ١٧- وَقِيْلَ : «بَلْ أَرْسَلَهُ لِجَبَلَةُ فَقَارَبَ الأَمْرَ، وَلَكِنْ شَغَلَهُ
 ١٨- الْمُلْكُ، ثُمَّ فِي زَمَانِ عُمَرًا أَسْلَمَ، ثُمَّ ارْتَدَّ حَتَّى كَفَرًا»

يقول: إن النبي ، أرسل شجاع بن وهب الأسدي ، إلى الحارث الغسّاني ملك



البلقاء، منطقة بالشام قريبة من دمشق.

وكان الغساسنة ملوك العرب في الشام ،وكانوا عربًا تابعين لهرقل قيصر الروم.

فالنبي السلام، وأرسل إليه شجاعًا الأسدي بكتاب فرمى كتاب النبي الله و وقال: ومَنْ ينازع في ملكي؟ إني سائر إليه ولو كان باليمن. وهمّ أن يقاتل النبي ويُعدّ جيشًا لقتال النبي الله فمنعه هرقل.

قال: (وَقِيْلَ: «بَلْ أَرْسَلَهُ لِجَبَلَةُ) يعني ورد في روايات أخرى من روايات السيرة أن النبي الله أرسل شجاعًا الأسدي إلى جبلة الغسّاني ملك آخر من ملوك العرب.

وجبلة الغساني هو آخر ملوك بني غسّان الذين كانوا يحكمون العرب النصارى في الشام، فأرسل النبي الله شجاعًا الأسدي.

فلما جاءه الكتاب والنبي الله يدعوه إلى الإسلام قال: (فَقَارَبَ الأَمْرَ، وَلَكِنْ شَغَلَهُ) قارب الأمر: يعني اقترب من الإسلام، وهم أن يدخل في الإسلام ولكن شغله ملكه، فلم يبادر بإعلان إسلامه.

فلما كانت خلافة عمر الله وبدأت الفتوح الإسلامية في الشام، ووصلت إليهم الفتوح أسلم، ثم حدث شيءٌ بينه وبين رجل من قبيلة مزينة، فلطمه جبلة لطمةً ففقاً عينه، فقضى عمر الله بأن يُقتص من جبلة الغسّاني وتُفقاً عينه، لقوله تعالى: ﴿ وَكُنِّننَا عَلَيْهُمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ ﴾ [المائدة: ٤٥].

فأنف جبلة وقال: عيني وعينه سواء؟ لا أُقيم بهذه، ورحل إلى عمّورية - وكانت أيضًا من بلاد النصاري ومن بقايا بلاد الروم في ذلك الوقت - وارتد والعياذ بالله.

١٩ وَ «ابْنَ أَبِي أُمَيَّةَ» الْمُهَاجِرَا:
 أَرْسَلَهُ لِحَارِثِ بْن حِمْيَرَا

٢٠ عَبْدُ كُلاَلٍ أَبُهُ، فَرَدَّدَا: «أَنْظُرُ فِي أَمْرِي»، وَبَعْدُ وَفَدَا:
 ٢١ عَلَى النَّبِيِّ مُسْلِمًا، فَاعْتَنَقَهُ وَفَرَشَ الرِّدَا لَهُ وَوَمَّقَهُ

يقول: إن النبي ﴿ أَرسل المهاجر ابن أبي أمية ﴾ بكتاب للحارث بن حمير، قال: (عَبْدُ كُلالٍ أَبُهُ)، الحارث بن حمير بن عبد كُلال، أو الحارث بن عبد كلال الحميري، وحمير قبيلة من قبائل اليمن.

فلما جاءه كتاب النبي ﴿ قال: («أَنْظُرُ فِي أَمْرِي») يعني: أفكر في الأمر، وكان النبي ﴿ طلب من المهاجر بن أبي أمية المخزومي ﴿ أن يقرأ عليه سورة البينة، ﴿ لَهُ يَكُنِ البّينة وَدَعَاهُ إِلَى الإسلام، وأعطاه كَتَابِ النبي ﴾ والبينة: ١] فقرأ عليه سورة البينة ودعاه إلى الإسلام، وأعطاه كتاب النبي ﴾ فقال: أنظر في أمري.

ثم بعد ذلك لم يلبث أن هداه الله ﴿ إلى الإسلام، فجاء إلى النبي ﴿ فِي المدينة مسلمًا، فاعتنقه النبي ﴾ وفرش له رداءه، وأجلسه عليه، (وَوَمَّقَهُ) يعني: وأحبّه وأكرمه وأحسن إليه النبي ﴾.

يقول:

٢٠- وَأَرْسَلَ «الْعَلاَ» أَي ابْنَ الْحَضْرَمِي: لِمُنْذِرٍ، وَهُوَ ابْنُ سَاوَى الدَّارِمِي
 ٢٣- كَانَ مَعَ الْعَلاَ: «أَبُو هُرَيْرَةِ» فَانْقَادَ مُنْذِرٌ لِحَيْرِ مِلَّةِ
 ٢٤- وَوَفَدَ الْمُنْذِرُ عَامَ الْفَتْحِ أَوْ فِي عَامِ تِسْعَةٍ، خِلاَفًا قَدْ حَكُوْا

بعث النبي ﴿ العلاء بن الحضرمي ﴿ ، برسالة إلى المنذر بن ساوى الدارمي، وكان ملك البحرين، وكلمة البحرين في زمان النبي ﴾ كانت تُطلَق على الساحل



الشرقي للجزيرة العربية، يعني ما بين العراق إلى عمان، فكان يشمل عددًا من الدول الموجودة حاليًّا، فكان يضم مناطق كبيرة من شرق السعودية، ويضم منطقة البحرين الحالية، كانت جزءًا من البحرين الكبرى في زمن رسول الله .

وكان مع العلاء أبو هريرة ، يقول: (كَانَ مَعَ الْعَلاَ: «أَبُو هُرَيْرَةِ») العلاء هو حامل الرسالة ، وبعث النبي ، معه أبا هريرة ،

فوصلوا إلى المنذر بن ساوى، وقُرِئ عليه كتاب النبي ، وانقاد لخير ملة قال: (فَانْقَادَ مُنْذِرٌ لِخَيْرِ مِلَّةِ) فأسلم المنذر ملك البحرين .

ووفد (عَامَ الْفَتْحِ أَوْ فِي عَامِ تِسْعَةٍ) يقول: (خِلاَفًا قَدْ حَكُوْا) يعني علماء السيرة اختلفوا في تاريخ وفود المنذر على النبي في: بعضهم قال: إنه قدِم على النبي في عام فتْح مكة، وبعضهم قال: وفد على النبي في العام التاسع الهجري، وفتْح مكة كان في العام الثامن، فقيل: إنه وفد على النبي في العام الثامن، وقيل: في العام التاسع.

٥٦- كَذَاكَ قَدْ أَرْسَلْ «مُعَاذًا وَأَبَا مُلَوْسَى» إلى: مَخَالِفٍ فَاقْتَرَبَا
 ٢٦- وَقَالَ: «يَلِّرَا وَلاَ تُعَلِّرًا وَلاَ تُعَلِّرًا

يقول: إن النبي أرسل معاذ بن جبل أرسل مون الأشعري أرسلهما النبي إلى مخالف، والمخالف: جمع مخلاف، والمخلاف: بمعنى المنطقة أو المدينة، وهذا المصطلح مستعمل في مدن اليمن، كل منطقة من مناطق اليمن يقال لها: مخلاف كذا، ومخلاف كذا، يستعملون كلمة مخلاف بمعنى المنطقة، أو الإقليم. فاليمن مُقسّمة إلى مَخالِف.

فبعث النبي ﴿ معاذ بن جبل وأبا موسى الأشعري ﴿ وأرضاهما إلى مَخالِف يعنى إلى مخالف اليمن.

قال: (فَاقْترَبَا) يعني: بعثهما إلى مكانين متقاربين، في اليمن.

وقال لهما النبي ﴿: («يَسِّرَا وَلاَ تُعَسِّرًا وَبَشِّرًا طَوْعًا وَلاَ تُنَفِّرًا») وبشّرا ولا تنفرا، وقال: وتطاوعا، يعني هنا الناظم يحاول أن يصوغ معنى الحديث النبوي الشريف، فالنبي ﴿ قال لهما: «تطاوعا ولا تختلفا وبشّرا ولا تُنفّرا، وييسرا ولا تُعسّرا» يعني بشّرا الخلق ولا تُنفّرا الخلق عن الإسلام، وادعوا إلى الإسلام بيُسر وبأسلوب حسن.

فقبلا وصية رسول الله ، وعملا بها ، واستجاب لهما خلق كثير وأسلم كثير من أهل اليمن بدعوة معاذ وأبي موسى .

٧٧- كَذَا «جَرِيْرًا» خَوَ: ذِي الْكَلاَعِ وَنَحْوَ ذِي عَمْرٍو، وَنِعْمَ الدَّاعِيْ الدَّاعِيْ مَا لَيْتُ الْإَسْلاَمِ فَأَسْلَمَا لِللهِ بِاسْتِسْلاَمِ فَأَسْلَمَا لِللهِ بِاسْتِسْلاَمِ

يقول: إن النبي بعث جرير بن عبد الله البجلي ، رسولًا إلى ذي الكلاع وذي عمرو، وهما من أمراء اليمن أيضًا، اليمن كانت مقسمة إلى مناطق كثيرة، ولها أمراء كثيرون، فبعث النبي به جريرًا إلى هذين يدعوهما إلى الإسلام.

قال: (فَأَسْلَمَا لِلَّهِ بِاسْتِسْلاَمِ) يعني فاستجابا لدعوته ، ودخلا في هذا الدين الحنيف.

وتُوفي النبي ﷺ وجرير عندهم، يدعو إلى الإسلام.

٢٩-وَ«عَمْرًاالضَّمْرِي» إِلَى: مُسَيْلِمَةْقَلَمْ يَـوُبْ عَـنْ كِذْبِـهِ وَلَزِمَهُ

#### 

يقول: إن النبي بعث عمرو بن أمية الضمري ، رسولًا إلى مسيلمة الكذاب الذي ادّعى النبوة، في أواخر حياة رسول الله ، وكان قد بعث إلى النبي ي يقول: الأمر بيني وبينك، ونقسم البلاد بيني وبينك نصفين، فردّ عليه النبي وكتب إليه كتابًا قال له النبي : «من محمد رسول الله إلى مسيلمة الكذاب، إن الأرض لله يورثها مَنْ يشاء من عباده، والعاقبة للمتقين».

وبعث النبي ﴿ إليه عمرو بن أمية الضمري ﴿ برسالة، قال: (فَلَمْ يَؤُبْ عَنْ كِذْبِهِ) يعني: لم يرجع عن كذبه.

فأرسل إليه النبي ١ كتابًا ثانيًا مع السائب بن العوام أخي الزبير بن العوام ١٠٠٠.

قال: (فَلَمْ يَكُنْ بِالتَّائِبِ) أيضًا لم يتب، واستمر على كذبه وكفره حتى قاتله بعد ذلك أبو بكر الصديق .

٣١- وَبَعْدَهُ «عَيَّاشًا» أَيْضًا أَرْسَلاَ: إِلَى بَنِي عَبْدِ كُلاَلٍ، قَبِلاَ: ٣٢- كُلُّهُمُ كِتَابَهُ، وَأَسْلَمُوْا نُعَيْمُ الْخَارِثُ مَسْرُوحُ هُمُ

يقول: أرسل النبي عبد كُلال، وهم ثلاثة ملوك من ملوك القبائل العربية اسمهم بنو عبد كلال: أحدهم: اسمه نُعيم بن عبد كلال، والثاني: الحارث بن عبد كلال، والثالث: مسروح بن عبد كلال، فبعث النبي كلال، والثاني: الحارث بن عبد كلال، والثالث: مسروح بن عبد كلال، فبعث النبي اليهم عياش بن أبي ربيعة هم، فوصل إليهم وقال: أنا رسول رسول الله إليكم، ودعاهم إلى الإسلام فأسلموا، وآمنوا بالنبي .

بعد ذلك يقول:

٣٣- وَ (أَرْسَلَ) النَّبِيُّ أَيْضًا إِذ كَتَبْ لِعِدَّةٍ لَمْ يُسْمَ مَنْ بِهَا ذَهَبْ: ٣٤- وَ (أَرْسَلَ) النَّبِيُّ أَيْضًا إِذ كَتَبْ لِعِدَّةٍ لَمْ يُسْمَ مَنْ بِهَا ذَهَبْ عَمْرٍ وَ الْجُذَامِيْ أَفْلَحَ إِذ أَقَرَ بِالإسْلاَمِ ٣٤- لِفَرْوَةَ بْنِ عَمْرٍ وَهُمْ مِنْ حِمْيَرِ كَذَا لِمَعْدِي كَرِبَ الْمُشْتَهِرِ ٥٣- وَلِبَنِي عَمْرٍ وَهُمْ مِنْ حِمْيَرِ كَذَا لِمَعْدِي كَرِبَ الْمُشْتَهِرِ

يقول: إن النبي المرام أيضًا عددًا من الرسل لبعض الملوك والأمراء يدعوهم إلى الإسلام، لكن كما يقول الناظم، يقول: (لَمْ يُسْمَ مَنْ بِهَا ذَهَبْ) يعني هذه الكتب لم يُنقَل إلينا أسماء الرسل الذين أرسلهم النبي بها إلى هؤلاء الملوك، فورد أن النبي أرسل كتابًا لفروة بن عمرو الجذامي.

قال: (أَفْلَحَ إِذ أَقَرَّ بِالإِسْلاَمِ) فبعث إليه النبي ﴿ كتابًا يدعوه إلى الإسلام فأسلم واستجاب لدعوة الإسلام، و(أَفْلَحَ إِذ أَقَرَّ بِالاسْلاَمِ)، لكن لم يُنقَل إلينا مَنْ الذي ذهب بالكتاب إليه.

وكذلك ورد أن النبي ﴿ أرسل لبني عمرو وهم من حمير، وأرسل أيضًا ﴿ لمعدي كَرِب، يقول: (الْمُشْتَهِرِ) يعني المشهور الذي أسلم واشتهر أمره في إسلامه واستجابته للرسول ﴾.

٣٦- وَلأَسَاقِفِ بِنَجْرَانٍ كَتَبْ كَذَا لِمَنْ أَسْلَمَ مِنْ حَدْسٍ عَرَبْ ٣٦- وَابْنِ ضِمَادٍ خَالِدِ الأَزْدِيِّ وَلابْنِ حَنْمٍ عَمْرٍ و السرَّضِيِّ ٣٧- وَابْنِ ضِمَادٍ خَالِدِ الأَزْدِيِّ وَلابْنِ حَنْمٍ عَمْرٍ و السرَّضِيِّ ٣٨- وَلأَخِي تَمِيْمٍ أَوْسٍ كَتَبَا وَهُو لَدَى أَوْلاَدِهِ مَا ذَهَبَا ٣٩- وَلِيَزِيْدَ بْنِ الظُّفَيْلِ الْحَارِثِيُ وَلِبَنِي إِينَادٍ بْنِ الْحَارِثِي وَلِبَنِي الْحَارِثِي وَلِبَنِي الْحَارِثِي الْحَارِثِي وَلِبَنِي السَّلِقَ وَهِي مرتبة يقول: إن النبي هُ بعث كتبًا لأساقف نجران، الأساقف: جمع أُسقف وهي مرتبة يقول: إن النبي هُ بعث كتبًا لأساقف نجران، الأساقف: جمع أُسقف وهي مرتبة



دينية عالية عند النصاري، فبعث النبي ، رسائل إلى أساقف نجران يدعوهم النبي ، الله الإسلام.

كذلك بعث النبي ﴿ (لِمَنْ أَسْلَمَ مِنْ حَدْسٍ) وحدْس: القبيلة اسمها حَدَس-بفتح الدال- لكن سكّنها لضرورة وزن البيت، وهي قبيلة عربية اسمها حَدَس فبعث النبي ﴿ لَمَنْ أَسلم من حدس أيضًا كتابًا.

ويقول: إن النبي ﷺ بعث أيضًا كتابًا لخالد بن ضماد الأزدي.

قال: (وَلاَبْنِ حَزْمٍ عَمْرٍ و الرَّضِيِّ) عمرو بن حزم ها بعث إليه النبي الله كتابًا، وعمرو بن حزم صحابي كان صغير السن، كان ابن سبع عشرة سنة، واستعمله النبي على نجران، لما أسلم ناس من أهل نجران، ودخل مَنْ بقي على دينه في عهد النبي عمرو بن حزم أميرًا عليهم، وعاملًا على نجران.

وبعث إليه النبي ، كتابًا، وهو الكتاب المشهور الذي هو فيه: «لا يمس المصحف إلا طاهر».

طبعًا الفقهاء أكثرهم يقول: (إلا طاهر) يعني إلا طاهر من الحدثين الأصغر والأكبر، يعنى يكون مغتسلًا ومتوضئًا.

وبعضهم يقول: إلا طاهر يعني إلا مسلم، وأن قصد النبي ، بذا الكتاب أنه لا يترك المصحف في يد أعداء الإسلام ممّنْ يُخشى أن يهين المصحف أو يُسيء إليه.

يقول: إن النبي هي بعث أيضًا (لأنجي تميم أوس)؛ تميم بن أوس الداري هي، أخوه اسمه نُعيم بن أوس الداري، فبعث النبي هي لنُعيم بن أوس الداري كتابًا (وَهُوَ لَخوه اسمه نُعيم بن أوس الداري، فبعث النبي هي لنُعيم بن أوس الداري كتابًا (وَهُوَ لَدَى أَوْلاَدِهِ مَا ذَهَبًا) يعني وما زال هذا الكتاب لدى أولاده كما يقول المؤلف، وكان

هذا الكتاب أقطعه فيه النبي ، حبرا، وحبرا قرية بين وادي القرى والشام، وهي حاليًا منطقة الخليل.

وكتب النبي ﴿ وَلِيَزِيْدَ بْنِ الطُّفَيْلِ الْحَارِثِيْ) أَيضًا أَقطعه النبي ﴿ أَرضًا، يعني وهبه أَرضًا ولا يُحاقّه فيها أحد، يعني ليس لأحد فيها حق سواه، ما أقام الصلاة وآتى الزكاة وحارب المشركين.

وكتب النبي ﴿ أيضًا (وَلِبَنِي زِيَادِ بْنِ الْحَارِثِ)؛ أيضًا كتب إليهم النبي ﴿ ، أقطعهم أيضًا أراضي وأنهم آمنون ما أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وحاربوا المشركين، أيضًا أقطعهم النبي ﴾ أراضي وشرطها بهذا الشرط.

فهؤ لاء الذين كتب إليهم النبي ، أو نُقل إلينا أن النبي ، بعث إليهم رسلًا وكتب اليهم كتبًا .

# ذكر أولاده إ

الْقَاسِمُ الَّذِي بِهِ يَكْنُونَا: الْقَاسِمُ الَّذِي بِهِ يَكْنُونَا
 بِمَكَّةٍ قَبْلَ النَّبُونَةِ: وُلِدْ وَالطَّيِّبُ الطَّاهِرُ: وَهُ وَاحِدْ
 بِمَكَّةٍ قَبْلَ النَّبُونَةِ: وُلِدْ وَالطَّيِّبُ الطَّاهِرُ: وَهُ وَاحِدْ
 وَقِيْلَ: «بَلْ هَذَانِ فَابْنَانِ سِوَاهْ»
 وَقِيْلَ: «بَلْ هَذَانِ فَابْنَانِ سِوَاهْ»
 وَالطَّالِثُ ابْرَاهِیْمُ بِالْمَدِیْنَةِ عَاشَ بِهَا عَامًا وَنِصْفَ سَنَة اللهُ رِضَا
 وَقِیْلَ: «مَعْ نُقْصَانِ شَهْرٍ»، وَقَضَى سَنَةَ عَـشْرٍ، فَرَطًا لَهُ رِضَا
 وَعِـدَةُ (الأَوْلاَدِ) مِـنْ نِسْوانِ:
 وَعِـدَةُ (الأَوْلاَدِ) مِـنْ نِسْوانِ:
 وَعِـدَةُ (الأَوْلاَدِ) مِـنْ نِسْوانِ:

يقول: إن النبي ﴿ كَانَ لَهُ ثَلاثة من البنين، والأولاد من النسوان: يعني البنات، يقصد بنات النبي ﴿ كُنَّ أربعًا، فالنبي ﴾ له ثلاثة بنين، وأربع بنات.

فأما أبناء النبي ، فأولهم: القاسم الذي به يُكنى النبي ، يعني يقال له: أبو القاسم .

وولد القاسم بمكة قبل النبوة، واختُلِف هل مات قبل البعثة أو بعدها؟ فبعض أهل السّير روى أنه تُوفي قبل البعثة، وبعضهم قال: وُلِد قبل البعثة ولكن عاش إلى أن بُعث النبي النبي الله ثم تُوفي.

وكل ذرية النبي ﴿ الأبناء والبنات من خديجة ﴿ ما عدا إبراهيم فهو ابن مارية القبطية، فالنبي ﴾ رُزِق من خديجة بستة من الأولاد: (ابنان وأربع بنات) والابن

الثالث للنبي ، من أبنائه، وهو إبراهيم رُزِق به من مارية القبطية.

الابن الثاني للنبي ﷺ اسمه عبد الله، ويُلقّب بالطيب، والطاهر.

قالوا: لقب بهذا؛ لأنه وُلِد في الإسلام.

وقال: (وَقِيْلَ: «بَلْ هَذَانِ فَابْنَانِ سِوَاهْ»)، هناك قول: أن الطاهر والطيب ابنان غير عبد الله، فعلى هذا القول يصبح عدد أبناء النبي الله خمسة، لكنه قول مرجوح، والمشهور أن الطيب والطاهر هما لقبان لعبد الله نفسه، ليسا ابنين آخرين.

الابن الثالث من أبناء النبي ﷺ: هو إبراهيم، وإبراهيم وُلِد بالمدينة في شهر ذي الحجة سنة ثمانٍ من الهجرة، يعني بعد فتْح مكة بشهرين تقريبًا، فتْح مكة كان في رمضان من العام الثامن، وفي آخر العام الثامن وُلِد إبراهيم.

قال: (وَقَضَى سَنَةَ عَشْرٍ، فَرَطًا لَهُ) قضى فرطًا: أي سابقًا لأبويه، الفرط: هو السابق لأبويه إلى الجنة، والطفل الذي يُتوفّى صغيرًا يقال له: الفرط؛ لأنه الفرط بمعنى السابق لأنه يسبق أبويه إلى الجنة ويكون شفيعًا لأبويه، فإبراهيم كان فرطًا لرسول الله عني سابقًا له إلى الجنة ...

والقاسم عمره عندما توفي عامان، قال: (وَمَاتَ قَاسِمٌ لَهُ عَامَانِ)، القاسم عند وفاته كان عمره بلغ سنتين.

قال: (وَعِدَّةُ (الأَوْلادِ) مِنْ نِسْوَانِ: أَرْبَعَةُ) كلمة الأولاد في اللغة العربية تُطلَق على البنين والبنات، فذكر الأولاد من الأبناء،

= (V ) 4 )=

وهم ثلاثة، الآن يذكر أولاد النبي ، من النسوان يعني من البنات، أولاد النبي ، من الإناث قال: (أَرْبَعَةُ)

٧- أَرْبَعَةُ، فَاطِمَةُ الْبَتُولُ زَوَّجَهَا عَلِيًّا الرَّسُولُ الرَّسُولُ الرَّسُولُ الرَّسُولُ الرسول ﴿ وَجِهَا عَلَيًّا.

٨- وَزَيْنَبُ زَوَّجَهَا أَبِا الْعَاصْ ابْنَ الرَّبِيْعِ، وَافِيًا ذَا إِخْلاَصْ:
 ٩- بِوَعْدِهِ، وَزَوَّجَ اثْنَتَيْنِ تَعَاقُبًا: عُثْمَانَ ذَا التُّوْرَيْنِ بَاحِيْدِ وَنِعْمَ ذَاكَ الصِّهْرُ عُثْمَانُ الْوَلِي ١٠- رُقَيَّةً وَأُمَّ كُلْثُومٍ تَلِي وَنِعْمَ ذَاكَ الصِّهْرُ عُثْمَانُ الْولِي ١١- وَجُمْلَةُ (الأَوْلاَدِ) مِنْ خَدِيْجَةِ لَكِينَ إِبْرَاهِیْمَ مِنْ مَارِیَةِ ١١- وَلَيْسَ فِي بَنَاتِهِ مَنْ أَعْقَبَا: إلّا الْبَتُولُ، طَابَ أُمَّا وَأَبَا
 ١٥- وَلَيْسَ فِي بَنَاتِهِ مَنْ أَعْقَبَا: إلّا الْبَتُولُ، طَابَ أُمَّا وَأَبَا

هنا يذكر بنات النبي ﴿ وهنّ أربع بنات، أولهن: فاطمة ﴿ وأرضاها، قال: (زَوَّجَهَا عَلِيًّا) زوّجها النبي ﴿ عليًّا وكان عمرها خمس عشرة سنة ونصف تقريبًا، وكان عمر علي وقتها نحو عشرين سنة، فزوّجه النبي ﴾ علي وقتها نحو عشرين سنة، فزوّجه النبي ﴾ من فاطمة.

الثانية: هي زينب بنت النبي هو ورضي الله عنها، زوّجها النبي هأبا العاص بن الربيع قال: (وَافِيًا ذَا إِخْلاَصْ): يعني مشهورًا بالوفاء والإخلاص وقد مدحه النبي هو وقال: «وعدني فوفى لي»، ذكر النبي في في حديث في البخاري يعني أن النبي في ذكر أبا العاص بن الربيع وأثنى عليه وقال: وعدني فوفى لي، فمدحه النبي في بوفاء الوعد. وكان قد شهد بدرًا مع المشركين، فأُسِرَ فأطلقه النبي على أن يخلى سبيل ابنته

ففعل؛ ثم أسلم بعد ذلك ، وجاء إلى النبي ، وها جرًا مسلمًا ، ولما أسلم ردّها النبي النبي النكاح الأول.

بعد ذلك يقول: إن النبي ﴿ رُوِّجِ اثنتين من بناته (تَعَاقُبًا: عُثْمَانَ ذَا النُّوْرَيْنِ)، تعاقبًا: يعني واحدة عقب أخرى، فلم يتزوجهما في وقت واحد، وإنما تزوج واحدة فلما توفيت تزوج الأخرى.

قال: (رُقَيَّةً وَأُمَّ كُلْثُومٍ تَلِي) يعني أول واحدة تزوجها عثمان من بنات النبي هي رقية هي رقية هي، تزوجها عثمان أولًا، فلما توفيت رقية هي زوّجه النبي هي ببنته الأخرى أم كلثوم هي.

فهؤ لاء الأربع هُنّ بنات رسول الله ﷺ: فاطمة، وزينب، ورقية، وأم كلثوم رضي الله عنهن وأرضاهن.

يقول:

يقول: أولاد النبي ، كلهم من البنين والبنات من خديجة ما عدا إبراهيم فهو من مارية القبطية .

# ١٢- وَلَيْسَ فِي بَنَاتِهِ مَنْ أَعْقَبَا: إلَّا الْبَتُولُ،.....

يعني ليس في بنات النبي ﴿ مَنْ أعقب أي: عاش بعده -، هنا معنى أعقب: يعني عاش بعد النبي ﴾، (إلّا الْبَتُولُ) يعني إلا فاطمة ﴿ عاشت بعده ستة أشهر، يعني لم

يعش بعد النبي ، من أولاده إلا فاطمة ، عاشت ستة أشهر بعد النبي ، ثم توفيت .

يقول: (طَابَ أُمَّا وَأَبًا) يعني يقصد طابت أُمَّا وأبًا يعني يشير إلى فاطمة - البت أُمَّا: أمها خديجة، وطابت أبًا: أبوها النبي .

#### باب ذِكْرُ أعمامه وعمَّاته ﷺ

١- (أَعْمَامُـهُ): حَمْـزَةُ وَالْعَبَّاسُ
 ٢- (أَعْمَامُـهُ): حَمْـزَةُ وَالْعَبَّاسُ
 ٢- رُبَـيْرٌ، الْحَارِثُ، جَحْـلٌ، قُتَمُ
 ضرَارٌ، الْعَيْـدَاقُ، وَالْمُقَـوِّمُ
 أو: والمُقوَّمُ

٣- عَبْدُ مَنَافٍ، مَعَ عَبْدِ الْكَعْبَةْ كَــذَا أَبُــو لَهَــبِ ارْدَى كَسْـبَهْ
 ٤- (عَمَّاتُــهُ): صَفِيَّــةُ، عَاتِكَةُ أُمَّ حَكِيْـــم، بَــرَّةُ، أُمَيْمَــةُ
 ٥- أَرْوَى، وَلَمْ يُسْلِمْ سِوَى صَفِيَّةِ قِيْلَ: «وَمَــعْ أَرْوَى وَمَعْ عَاتِكَة»

قال: أعمام النبي ﴿ اثنا عشر، أعمامه وعمّاته مجموعهم اثنا عشر، وقيل: عشرة، وقيل: تسعة، ولكن الأول هو الذي رجّحه المؤلف أنهم اثنا عشر.

أول واحد من أعمام النبي ﴿ هو: حمزة بن عبد المطلب ﴿ وهو الملقّب بأسد الله وأسد رسوله ﴾ وهو أخو النبي ﴾ من الرضاعة.

العم الثاني من أعمام النبي العباس بن عبد المطلب الله العباس بن عبد المطلب

١-.....وَالْعَبَّاسُ قَدْ أَسْلَمَا، وَأُرْغِمَ الْخَنَّاسُ

يعني وأُرغم الشيطان، الخناس هو الشيطان، يعني أسلم حمزة والعباس وكان إسلامهما إرغامًا للشيطان، فهذان العمّان كانا مسلمين .

قال: (زُبَيْرٌ) العم الثالث من أعماما النبي النبي الزبير بن عبد المطلب، وكان شاعرًا عاقلًا، وكان رئيس بني هاشم بعد عبد المطلب، ولم يُدرِك الإسلام، تُوفي قبل البعث.



و(الحارث) وهو أكبر أولاد عبد المطلب، وبه كان يُكنى، ومات في حياة أبيه.

يقول: (جَحْلُ) وقيل: (حَجْل)، قيل (جَحْلٌ) بتقديم الجيم على الحاء وقيل: حجل، هذا عم آخر من أعمام النبي ﴿ (جحل) بن عبد المطلب، أو حجل بن عبد المطلب، فهذا من أعمام النبي ﴿ وقيل: إن حجل أو جحل اسمه المغيرة، وكان حجل أو جحل هذا كان لقبًا له، ﴾ ولم يُدرِك الإسلام.

قال: (قُثَمُ) من أعمام النبي ١٠٠٠ قثم بن عبد المطلب، ومات صغيرًا.

و (ضرار بن عبد المطلب) من أعمام النبي ، ومات في مبادئ الوحي، في بدايات الوحي إلى النبي . الوحي إلى النبي

و (الْغَيْدَاقُ) من أعمام النبي ﴿: (الْغَيْدَاقُ)، و (الْغَيْدَاقُ) هو المطر الكثير. إنه كان اسمه مصعب وقيل: اسمه نوفل، و (الْغَيْدَاقُ) كان أجود قريش، كان مشهورًا بالجود والكرم، يعنى يُشبه المطر.

(وَالْمُقَوِّمُ) أو المُقوِّم، يقال له: المقوَّم أو المقوِّم بتشديد الواو مع فتحها أو كسرها. والمقوِّم أو المقوِّم هذا أيضًا من أعمام النبي .

(عَبْدُ مَنَافٍ) عبد مناف هو أبو طالب، وهو الذي كفل النبي ﴿ كان بعد وفاة عبد المطلب، وكان ينصر النبي ﴿ ويدفع عنه أذى قومه، لكنه بقي على دين أبيه، ولم يُسلِم.

و(عبد الكعبة) من أعمام النبي ١٠٤ عبد الكعبة، ولم يُدرِك الإسلام.

قال: (كَذَا أَبُو لَهَبِ ارْدَى كَسْبَهْ) يعني: أهلك ماله وولده.

﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾ [المسد: ١] وهو الذي أنزل الله الله الله الآيات الكريمة،

هذا كان يؤذي النبي ﴿ ويصد الناس عنه ويُنفّرهم عن النبي ﴿ ويقول: أنا عمّه وأعرف الناس به ويصد الناس عن النبي ﴿ ونزلت فيه الآيات الكريمة: ﴿ تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ () مَا أَغَنَى عَنْهُ مَالُهُ, وَمَاكَسَبَ () ﴾ [المسد: ١-٢]. فهذا معنى قوله: (أَرْدَى كَسْبَهُ) يعني أهلك كسبه، لم يُغنِ عنه شيئًا.

وأبو لهب اسمه: عبد العزى، وكُنيته أبو لهب. فهؤلاء أعمام رسول الله ك.

أمّا عمّات النبي ﷺ فَهُنَّ ست عمّات.

قال: (صَفِيَّةٌ) صفية بنت عبد المطلب ، وأرضاها، وهي أم الزبير بن العوام.

ومن عمّاته عاتكة، وأم حكيم، وأم حكيم اسمها: البيضاء وكُنيتها: أم حكيم.

ومن عمّات النبي ، برّة بنت عبد المطلب، وأميمة بنت عبد المطلب، وأروى بنت عبد المطلب؛ فهن ست عمّات.

المؤلف هنا يقول: (وَلَمْ يُسْلِمْ سِوَى صَفِيَّةِ) يعني لم يثبت أنه أسلم من عمّات النبي المؤلف هنا يقول: (وَلَمْ يُسْلِمْ سِوَى صَفِية

قال: (قِيْلَ: «وَمَعْ أَرْوَى وَمَعْ عَاتِكَةِ») يعني: وقال بعض علماء السِّير، قالوا: إن أروى وعاتكة أسلمتا أيضًا، يعني رُوي أنه أسلم ثلاث عمّات من عمّات النبي ، لكن الأشهر والأصح أنه لم يُسلِم سوى صفية ، والباقيات لم يثبت أنهن أسلمن.

### ذِكْرُ أَزُواجِهُ ﷺ

١- زَوْجَاتُهُ اللاَّتِي بِهِنَّ قَدْ دَخَلْ: ثِنْتَا أَوْ احْدَى عَشْرَةِ، خُلْفٌ نُقِلْ ٢- خَدِيْجَةُ الأُوْلَى، تَلِيْهَا سَوْدَهُ ثُمَّ تَلَى عَائِشَةُ الصِّدِّيْقَةُ فَزَيْنَبُ وَالدُهَا خُزَيْمَةُ ٣- وَقِيْلَ: «قَبْلَ سَـوْدَةٍ»، فَحَفْصَةُ ٤- فَبَعْدَهَا هِنْدُ أَى أُمُّ سَلَمَةُ فَابْنَـةُ جَحْشِ زَيْنَـبُ الْمُكَرَّمَةُ فَبَعْدَهَا رَجْانَةُ الْمَسْبِيَّةُ ٥- تَلِي ابْنَـةُ الْحَارِثِ أَي جُوَيْرِيَةُ لَمْ يَتَزَوَّجْهَا»، وَذَاكَ أَضْبَطُ ٦- وَقِيْلَ: «بَلْ مِلْكُ يَمِيْن فَقَطْ أُمُّ حَبِيْبَةٍ، تَلَى صَفِيَّةُ: ٧- بنْتُ أَبِي سُـفْيَانَ وَهْيَ رَمْلَةُ حِلَّا، وَكَانَتْ كَاسْمِهَا مَيْمُونَةُ ٨- مِنْ بَعْدِهَا، فَبَعْدَهَا مَيْمُونَةُ

يقول: أزواج النبي ﷺ اللائي دخل بهن ﷺ قيل: ثنتا عشرة وقيل: إحدى عشرة.

وسبب الخلاف: هو عد ريحانة ، بعضهم قال: هي من أمهات المؤمنين، وعد ها زوجة للنبي ، وبعض العلماء يقول: إنها كانت ملك يمين، وكانت ملك يمين ولم تكن زوجة لرسول الله ، فالذي يعد ريحانة ، يجعل أمهات المؤمنين اللائي دخل بهن النبي ، اثنتي عشرة، والذين لا يعدون ريحانة من الزوجات ويجعلونها ملك يمين يجعلون الزوجات اللائي دخل بهن إحدى عشرة.

قال: أولاهن خديجة أم المؤمنين ، ولم يتزوج عليها النبي ، حتى ماتت ، وأرضاها.

الثانية: سودة بن زمعة، تزوجها بعد خديجة ١٠٠٠

(ثُمَّ تَلِي عَائِشَةُ الصِّدِّيْقَةُ) بعد سودة تأتي عائشة الصديقة أم المؤمنين .

قال: (وَقِيْلَ: «قَبْلَ سَوْدَةٍ») يعني: بعض العلماء يقول: تزوج عائشة قبل سودة، وبعضهم يقول: تزوج سودة قبل عائشة.

وسبب ذلك: أن النبي الله تزوجهما تقريبًا في وقت واحدٍ أو متقارب؛ لأنه بعد وفاة خديجة عرض على النبي الله قيل: تريد ثيبًا أو بِكْرًا قالوا: نزّوجك ثيبًا أو بِكرًا؟ قال: مَنْ الثيّب قالوا: سودة، من البكر قالوا: عائشة، فوافق النبي على زواجهما معًا وتزوجهما في وقت متقارب بعد وفاة خديجة .

فقيل: تزوج سودة أولًا ثم عائشة، وقيل: العكس؛ يعني عائشة أولًا ثم سودة.

ثم إن عائشة الله الله عقد عليها النبي الله لم يدخل بها، فلعل سبب الخلاف في الترتيب أن المقصود: أنه عقد على عائشة قبل سودة، ولكن دخل بسودة قبل الدخول بعائشة.

يقول: (فَحَفْصَةُ) هنا يُرتّب زوجات النبي ﴿: خديجة، ثم سودة، ثم عائشة ﴿ قَالَ: (فَحَفْصَةُ) وهي الرابعة من زوجات النبي ﴿ حفصة بنت عمر بن الخطاب ﴿.

قال: (فَزَيْنَبٌ وَالِدُهَا خُزَيْمَةُ) بعد حفصة تزوج زينب بنت خزيمة الحارثية ، وكانت تُدعى أم المساكين؛ لرحمتها بالمساكين وكثرة صدقتها، كانت كثيرة الصدقة والإحسان إلى الفقراء ، فكانت تُلقّب بأم المساكين .

ثم قال: (فَبَعْدَهَا هِنْدٌ أَي أُمُّ سَلَمَةُ) بعد زينب بنت خزيمة تزوج أم سلمة، واسمها: هند بنت أُمية بن المغيرة المخزومية، من بني مخزوم من قريش ...

قال: (فَابْنَةُ جَحْشِ زَيْنَبُ الْمُكَرَّمَةُ) بعد ذلك تزوج زينب بنت جحش ، وكان اسمها بَرّة فسماها زينب، وكانت أيضًا كثيرة الصدقة والإيثار ، وكانت عائشة عائشة كانت أحب تقول: وكانت زينب هي التي تساميني، تعني: تساويها في المنزلة، عائشة كانت أحب زوجات النبي ، إليه، وكانت زينب تساويها في درجة المحبة.

وهي التي زوّجه الله بها من فوق سبع سموات، فكانت تفخر بذلك على بقية أزواج النبي في تقول: زوّجكن أهاليكن، وزوّجني الله من فوق سبع سموات؛ لأن الله في قال: ﴿فَلَمَّا قَضَىٰ زَيّدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوّجُنكُهَا ﴾[الأحزاب:٣٧]؛ فالله في زوّجه بها.

بعد ذلك تزوج النبي ﴿ جويرية بنت الحارث المصطلقية، أُخِذَت سبية وأعتقها النبي ﴾ وتزوجها.

قال: (فَبَعْدَهَا رَيْحَانَةُ الْمَسْبِيَّةُ) بعد جويرية المصطلقية تزوج النبي ﴿ ريحانة، قال: (وَقِيْلَ: «بَلْ مِلْكُ يَمِيْنٍ فَقَطُ لَمْ يَتَزَوَّجَهَا»)؛ وقيل: إنها كانت ملك يمين، ولم يتزوجها النبي ﴿ ، إنما كان يعاشرها بملك اليمين.

قال: (وَذَاكَ أَضْبَطُ) يعني: أصحّ، أنها كانت ملك يمين، ولم تكن زوجة.

قال: (بِنْتُ أَبِي سُفْيَانَ وَهْيَ رَمْلَةُ أُمُّ حَبِيْبَةٍ) بعد ذلك تزوج النبي أم حبيبة رملة بنت أبي سفيان بن حرب، وكانت أم حبيبة ، ممَّنْ سبق إلى الإسلام، كانت من السابقات إلى الإسلام، وهاجرت إلى الحبشة هي وزوجها عبيد الله بن جحش.

ثم إن عبيد الله بن جحش لما هاجر إلى الحبشة تنصر -والعياذ بالله تعالى- ومات مرتدًا عن الإسلام، في الحبشة، فلما جاءت الأخبار إلى النبي بأن زوجها عبيد الله بن جحش تنصر في الحبشة بعث النبي عمرو بن أمية الضمري رسولًا إلى النجاشي ليُزوّجه بأم حبيبة، فتزوجها النبي .

قال: (تَلِي صَفِيَّةُ) يعني بعد ذلك تأتي صفية ﴿ (مِنْ بَعْدِهَا) يعني تزوج بعد ذلك صفية صفية بنت حيي، وكان أبوها حيي بن أخطب، كان من زعماء اليهود، وأُسرت صفية ﴿ يوم خيبر، واصطفاها النبي ﴿ لنفسه، وأسلمت ﴿ فأعتقها النبي ﴾ وتزوجها ﴾.

قال: (فَبَعْدَهَا مَيْمُونَةْ حِلًا) هي ميمونة بنت الحارث ، وهي خالة عبد الله بن عباس، وخالة خالد بن الوليد .

تزوجها النبي ، وهو في عمرة القضاء، لكن تزوجها وهو حلال، أي: غير محرم

وتزوجها النبي الله بسَرِف السم القرية التي تزوجها النبي الله الطريق بين مكة والمدينة، وبعد ذلك لما توفيت الله توفيت في نفس المكان.

يقول: إنها كانت آخر مَنْ تزوج النبي ، (وَكَانَتْ كَاسْمِهَا مَيْمُونَةُ) يعني كانت ميمونة من اليُمن وهو البركة، كانت ميمونة يعني مباركة كاسمها.

بعد ذلك يقول:

٩- وَابْنُ الْمُثَنَّى (مَعْمَرُ) قَدْ أَدْخَلاَ فِي جُمْلَةِ السلاَّتِي بِهِنَّ دَخَلاَ:
 ١٠- بِنْتَ شُرَيْحٍ وَاسْمُهَا فَاطِمَةُ عَرَّفَهَا بِأَنَّهَا الْوَاهِبَةُ

يواصل الحديث عن زوجات النبي الله يقول: (وَابْنُ الْمُثَنَّى (مَعْمَرُ) يذكر أن الإمام معمر بن المثنى -رحمه الله- يقول: إن النبي الله تزوج فاطمة بنت شُريح فعدها من أزواج النبي اللائي دخل بهن النبي النبي الله عنها .

يعني: أن معمر بن المثنى عرّف فاطمة بنت شريح التي أشار إليها بأنها هي الواهبة

نفسها، قال: هي المرأة التي وهبت نفسها للنبي ها، قالت: وهبتُ لك نفسي، وكان هذا من خصوصيات النبي ها أنه يجوز له أن يتزوج مَنْ تهب نفسها له من غير حاجة إلى ولي وشهود كحال بقية المؤمنين، فكان هذا من خصوصيات النبي ها، حيث قال الله ها له: ﴿ يَمَا أَنُهُا النّبِيُ إِنَّا آَحَلُلْنَا لَكَ أَزْوَجِكَ الَّذِي ءَاتَيْتَ أُجُورَهُ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَا أَفَاءَ اللّه عالم اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى اللّه الله عَلَى اللّه عَلْمُ اللّه عَلَى اللّه عَلْمُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى

فمعمر بن المثنى يعد من زوجات النبي الله المرأة سماهًا فاطمة بنت شُريح، وقال: إنها هي التي وهبت نفسها للنبي الله.

## ١١- وَلَمْ أَجِدْ مَنْ جَمَعَ الصَّحَابَةْ ذَكَرَهَا، وَلاَ بِ«أُسْدِ الْغَابَةْ»

قال الحافظ العراقي -رحمه الله-: (وَلَمْ أَجِدْ مَنْ جَمَعَ الصَّحَابَةُ ذَكَرَهَا) يقول: لم أجد أحدًا من العلماء الذين جمعوا الصحابة في مصنفات ذكر من زوجات النبي المرأة بهذا الاسم، ولا عدّوا في الصحابة امرأة وهبت نفسها للنبي الله بهذا الاسم.

قال: (وَلا بِ"أُسْدِ الْغَابَةُ") يعني ولا في كتاب (أسْد الغابة في معرفة الصحابة) وهو كتاب للإمام ابن الأثير -رحمه الله- في عدّ الصحابة.

# ١٢- وَعَلَّهَا الَّتِي اسْتَعَاذَتْ مِنْهُ وَهْيَ ابْنَـةُ الضَّحَّاكِ بَانَتْ عَنْهُ

يقول: لعل التي يقصدها معمر تلك الصحابية التي تزوجها النبي ﴿ ، فلما أراد أن يدخل بها قالت: أعوذ بالله منك، ورُوي أن بعض أمهات المؤمنين غِرْنَ منها، فقلن لها: إنه يحب أن يقال له: أعوذ بالله، فالمرأة قالت هذا الكلام، فقال لها النبي ﴿ القد عُذْتِ بمعاذ » يعنى: قد استجرتِ بمَنْ أجارك، وطلقها النبي ﴿ .

قال: (بَانَتْ عَنْهُ) البينونة هي بمعنى الطلاق.

فهذه اسمها فاطمة بنت الضحاك، وليس اسمها فاطمة بنت شُريح، فقال: لعل معمر بن المثنى اختلط عليه الأمر؛ فإن المرأة التي استعاذت من النبي استعادت على النبي المثنى الضحاك، فهو لعله سماها فاطمة بنت شُريح وظن أنها الواهبة، يقول: لعل هذا وهُمٌ من معمر بن المثنى.

ثم بعد ذلك يقول:

١٣ - وَغَيْرُ مَنْ بَنِي بِهَا أَوْ وَهَبَتْ إِلَى النَّبِيِّ نَفْسَهَا، أَوْ خُطِبَتْ:
 ١٤ - وَلَمْ يَقَعْ تَزْوِ يُجُهَا فَالْعِدَّةُ:

يقول: غير هؤلاء يعني اللائي خطبهن النبي ﴿ ولم يتزوجهن، واللائي وهبن أنفسهن للنبي ﴿ ولم يتزوجهن فالإمام ابن القيم -رحمه الله- يقول: هُنّ أربع أو خمس نسوة، نُقِل أن النبي ﴿ خطبهن ولم يدخل بهن ولم يعقد عليهن، أو أنهن وهبن أنفسهن للنبي ﴾ ولم يتزوجهن النبي ﴾ فهُنّ نحو أربع أو خمس.

وقال بعض العلماء: هُنّ ثلاثون امرأة، والإمام ابن القيم -رحمه الله- رَدّ هذا الكلام، فقال: أهل العلم بالسيرة وأحواله ﴿ لا يعرفون هذا بل يُنكرونه.



وذكر ابن القيم أن اللائي نُقِل أن النبي ﴿ خطبهن ولم يتزوجهن، أو وهبن أنفسهن ولم يتزوجهن التي استعاذت من النبي ﴾ ولم يتزوجهن امرأة جونية يقال لها: الجونية، وهذه هي التي استعاذت من النبي ﴾ وامرأة كلبية من بني كلب، قال: وكذلك امرأة عقد عليها النبي ﴾ فلما أراد أن يدخل بها رأى بكشحها بياضًا فلم يدخل بها النبي ﴾ يعني كان بها مرض في الكشح: وهو جانب البطن، يعني كان في جنبها شيء من مرض البهاق، فالنبي ﴾ لم يدخل بها.

وامرأة وهبت نفسها للنبي ﴿ والنبي ﴿ لم يرغب في الزواج بها، صعدّ النظر فيها وصوّبه ثم خفض بصره إلى الأرض، يعني غضّ بصره؛ يعني جاءت المرأة والنبي ﴿ كان جالسًا مع أصحابه وقالت: يا رسول الله، وهبت لك نفسي، فصعدّ النظر فيها وصوّبه ثم خفض بصره إلى الأرض، فقال رجل من الحاضرين: يا رسول الله، إن لم تكن لك بها حاجة فزوجنيها، فقال له النبي ﴿: ما تصدقها؟ قال: لا أملك شيئًا، قال: أصدقها ولو خاتمًا من حديد، ليس عندي إلا إزاري هذا، وكان عليه إزار ولا رداء عليه، الإزار هو ما يكون على النصف الأسفل من البدن وليس عليه رداء، فقال: ليس عندي إلا إزاري هذا، فقال له النبي ﴿: إنك إن أعطيتها إزارك جلست ولا إزار عليك، يمازحه النبي ﴿.

ثم إن النبي ﴿ سأله قال: ماذا معك من القرآن؟ قال: سورة كذا وسورة كذا، وعد سورًا، فقال له النبي ﴿ هذه المرأة التي جاءت تهب نفسها للنبي ﴾، فزوجها من هذا الصحابي الفقير.

وهنا ذكروا أن الواهبة هي فاطمة بنت الضحاك، يعني سُميّت في بعض الروايات أنها فاطمة بنت الضحاك.

فلهذا هنا يقول:

#### ١٤-.... فَالْعِدَّةُ: نَحْوَ «ثَلاَثِيْنَ»، بِخُلْفِ.....

الحافظ العراقي هنا يقول: النساء اللائي قيل: إن النبي في تزوجهن يصل عددهن إلى ثلاثين لكن مع اختلافهم في هذا العدد، وذكرنا رأي ابن القيم -رحمه الله- أنه غير الأزواج اللائي نُقل أن النبي في دخل بهن هن أربع أو خمس نسوة، والباقيات ليس هناك دليل ثابت فيهن.

والله ﷺ أعلم بهذا.

أما اللائي عقد عليهن، ولم يدخل بهن، أو وهبن أنفسهن للنبي ، ولم يتزوجهن، أو خطبهن النبي ، ولم يتزوجهن؛ فهؤلاء الراجح: أنهن لا يزدن عن خمس، وبعض العلماء قال: إنهن ثلاثون لكن لا دليل على هذا.

## ذِكْر خدامه من الرجال والنساء

هنا يعد بعض مَنْ خدموا رسول الله في فيقول: أنس بن مالك كان ألزمهم لخدمة النبي في فعندما قدِم النبي المدينة مهاجرًا الله جاءته أم سُليم والدة أنس بن مالك، وكان أنس بن مالك له من العمر عشر سنوات، فقالت للنبي في: يا رسول الله، هذا غلامك أنس يخدمك، وضعت ابنها عند النبي في لخدمته في، فحظي بهذا الشرف الكبير، فظل يخدم النبي عشر سنين، ولما توفي النبي كان عمر أنس بن مالك عشرين سنة، وقال: خدمت رسول الله في عشر سنين فما قال لي قط لشيء فعلته لم قركتُه لم تركتَه، وكان النبي في يعدّه كواحد من أو لاده، ويُكرمه النبي في ويُكرِم أسرته.

 قال: (كَذَا بِلاَلُ) وهو بلال بن رباح الحبشي مؤذن رسول الله ﴿ كَانَ أَيضًا ممَّنْ يَتشرف بخدمة النبي ﴾.

(عُقْبَةُ بْنُ عَامِرِ) كذلك عقبة بن عامر الجهني كان صاحب بغلته يقود به في الأسفار. وخُدّام النبي بعضهم كان يخدمه في أمور عديدة، يعني: ليس مختصًا بشيء معين أو مجال معين من مجالات الخدمة، وبعض خُدّام النبي كان يتخصص في مجال محدد يتولى مسئوليته، وكذلك من جهة الأوقات: منهم مَنْ لازم الخدمة سنوات عديدة ومنهم مَنْ خدم النبي في فترة ما خلال حياته في.

فالمؤلف هنا يذكر كل مَنْ نُقِل أنهم كانوا يخدمون النبي ، في فترة من الفترات أو في مجال معين من المجالات.

فهنا عقبة بن عامر الجهني ، كان متخصصًا في قيادة بغلة النبي ، في الأسفار، فنوع الخدمة التي كان يقوم بها: قيادة بغلة النبي في الأسفار.

قال: (سَعْدٌ فَتَى الصِّدِّيْقِ) كذلك منهم سعد مولى أبي بكر الصديق، الصحابي اسمه سعد ويُعرَف بأنه مولى أبي بكر الصديق .

قال: (مَعْ ذِي مِخْمَرِ) كذلك ذو مخمر وهو ابن أخي النجاشي أو ابن أخت النجاشي، كان حبشيًّا من أسرة النجاشي ملك الحبشة، وكان أيضًا يخدم رسول الله ،

كذلك ربيعة بن كعب الأسلمي، كان أيضًا من خُدام رسول الله ، ورضي الله عنه.

(مَعَ ابْنِ مَسْعُودٍ) هو عبد الله بن مسعود الهذلي، الصحابي المشهور الذي هو من علماء الصحابة وقُرَّائهم ، كان عبد الله بن مسعود ، مختصًّا بالنعلين والوساد، يحمل نعلي النبي ، إذا خلعهما النبي ، إذا خلعهما النبي الله يحمل نعلي النبي الله بن يسهما يأتيه



بالنعلين، كذلك كان يحمل الوسادة للنبي ﴿ إذا أراد أن يجلس، يُحضِر الوسادة للنبي ﴿ وإذا قام يرفعها، فمن مناقب ابن مسعود ﴿ أن الصحابة كانوا يلقبونه: بصاحب النعلين والوساد، يعنى تشريفًا له؛ لأنه حظى بهذا الشرف الكبير.

وأحيانًا يقال له: صاحب النعلين والطهور والوساد؛ لأنه كان أحيانًا يُحضِر الطَّهور - الماء الذي يُتوضَّأ به - فكان أيضًا أحيانًا يخدم النبي الله بإحضار الطهور، إذا أراد أن يتوضأ يذهب ويجلب الماء، للنبي الله ليتوضأ به.

قال: (أَبُو ذَرِّ) أبو ذر الغفاري ﴿ أيضًا، الصحابي المشهور هو ممَّنْ كان يخدم رسول الله ﴿ .

(بُكَيْرٌ) وهو بُكير بن شُريح الليثي هُ. قال: (وَلِلَيْثِ نَسَبُوْا) يعني بُكير نسبه لقبيلة الليث، فيقال له: بُكير بن شُريح الليثي هُ.

قال: (وَابْنُ شَرِيْكٍ أَسْلَعٌ) من الصحابة الذين خدموا رسول الله الله السلع بن شريك، وكان صاحب راحلة النبي ، الراحلة: هي الناقة المُعدّة للسفر، ودائمًا ناقة السفر تكون متميزة، فليست كل النوق تصلح لأن يُسافَر عليها المسافات البعيدة وتحمل الأمتعة الثقيلة، وتسافر من غير أن تتعب، فكما يقول النبي : «الناس كإبل مائة لا تجد فيها راحلة، أو لا تكاد تجد فيها راحلة».

قال: (وَأَرْبَدُ) هو أربد بن حمير ، كان من خُدّام رسول الله .

## ٥- وَابْنُ أَخِيْهِ الْحَدْرَجَانِ جَسْرُ لَهُ بِخُدَّامِ النَّبِيِّ ذِكْرُ

يقول: جسر بن أخي الأسود بن مالك، اسمه جسْر بن الحدر جان بن مالك الأسدي، وكلاهما من خُدّام رسول الله .

(لَهُ بِخُدَّامِ النَّبِيِّ ذِكْرُ) يعني ذُكِر مع خُدَّام النبي .

واسمه حصل فيه اختلاف: فقيل: اسمه جسْر -بالسين- وقيل: جزر -بالزاي-لكن الاسم الذي اختاره المؤلف هو جسر بن الحدرجان الأسدي.

٦- وَسَابِقٌ، وَسَالِمٌ قَدْ ذُكِرَا وَقِيْلَ: «سَلْمَى». وَاعْدُدِ (الْمُهَاجِرَا):
 ٧- قَيْسُ بْنُ سَعْدٍ، أَيْمَنُ، ثَعْلَبَةُ كَذَا نُعَيْمٌ أَبُهُ رَبِيْعَةُ رَبِيْعَةُ مَرَاءِ أَبُو الْخَمْرَاءِ أَبُو الْخَمْرَاءِ أَبُو الْخَمْرَاءِ أَبُو الْخَمْرَاءِ أَبُو الْخَمْرَاءِ مَارِيَةُ.
 ٩- مَارِيَةُ.

يقول: من خُدّام النبي ﴿ (سَابِقٌ، وَسَالِمٌ) ﴿ قال: (وَقِيْلَ: «سَلْمَى») يعني: سالم هذا قيل: اسمه سالم، وقيل: اسمه سلمى، وقيل: اسمه أبو سلمى، يعني هو نفس الصحابي المعدود من خُدّام النبي ﴿ أسماء كلها متشابهة، فكأنه لم يُضبَط اسمه في الروايات.

قال: (وَاعْدُدِ (الْمُهَاجِرَا) كذلك عُدّ من خُدّام رسول الله ، المهاجِر مولى أم سلمة.

قال: (قَيْسُ بْنُ سَعْدٍ) هو قيس بن سعد بن عُبادة ، قالوا: كان من المصطفى ، في بمنزلة صاحب الشرطة من السلطان.

(أَيْمَنُ) هو أيمن بن أم أيمن، وأم أيمن اسمها بركة الحبشية .



قال: (تَعْلَبَةُ) هو ثعلبة بن عبد الرحمن الأنصاري ١٠٠٠.

قال: (كَذَا نُعَيْمٌ أَبُّهُ رَبِيْعَةً) هو نعيم بن ربيعة وقيل: نعيم بن ربيعة بن كعب ،

قال: (كَذَا أَبُو السَّمْحِ) من خُدّام رسول الله ﴿ أَبُو السمح، وقيل: اسمه إياد، وكُنيته أبو السمح، كان من خُدّام رسول الله ﴾.

و(أَبُو الْحَمْرَاءِ) واسمه هلال بن الحارث، وقيل: هلال بن ظَفَر، واشتُهِر بكنيته «أبو الحمراء» .

قال: (أَبُو عُبَيْدٍ) أبو عبيد كان من خدام رسول الله ﴿ أَيضًا رجل اشتُهر بكنيته أبو عبيد، ولم يُعرَف اسمه، اشتُهر بالكنية أبو عبيد خادم رسول الله ﴿.

هؤلاء الذين مر ذِكْرهم هم الذين كانوا يخدمون النبي ﷺ من الرجال.

وأما من النساء:

من النساء اللائي كن يخدمن النبي ﴿ ذكر مارية قال: (اثْنَتَانِ) يعني اثنتان كل منهما اسمها مارية، كانتا تخدمان النبي ﴿ ، واحدة منهما هي جدّة المثنى بن صالح، وكان يروي عنها حفيدها، لها حديث عند الكوفيين، يعني رواة الحديث في الكوفة.

والثانية اسمها مارية بنت الرباب، وهذه لها حديث عند البصريين.

البَّهِيْ الْمِائِدُونَّ البَّهِيْ اللَّهِ الْمَائِدُونِيُّ

وعلماء الحديث أيضًا اختلفوا هل هما واحدة، أو أنهما اثنتان؟ ابن عبد البر قال: الظاهر أنها التي قبلها، وقال آخرون: هما اثنتان كما رجّحه هنا الحافظ العراقي حيث قال: (مَارِيَةُ اثْنَتَانِ) يرى أنهما امرأتان مختلفتان، والله الله المرأتان عند المرأتان عند الله المرأتان المرأتان

(مَعْ رَزِيْنَةِ) كذلك ممَّنْ خدم النبي ﷺ رزينة ۗ.

(وَأَمَةِ اللهِ لِهَذِهِ ابْنَةِ) يعني: وممَّنْ كان يخدم النبي ﴿ صحابية كريمة اسمها أمة الله وهي بنت رزينة، ورزينة ﴿ روت عن النبي ﴾ حديثًا عن صيام عاشوراء.

و(صَفِيّةٌ) وكذلك ممّنْ خدم النبي شهصفية، وخولة، وخضرة، وسلمى، وأم أيمن. قال: (وَأُمُّ عَبَّاسٍ، كَذَا مَيْمُونَةُ) أم عباس، في النسخة الأصح: أم عباس بالباء الموحدة، والسين المهملة - كما ذكر ابن عبد البر -رحمه الله - في كتاب الاستيعاب، وابن الأثير في كتاب أشد الغابة، والحافظ بن حجر في الإصابة قال: أم عياش، بالياء آخر الحروف، والشين المعجمة - ولعل واحدة منهم تكون تصحيفًا من النُسّاخ. والله أعلم.

(كَذَا مَيْمُونَةُ).

يقول: (وَفِي الْمَوَالِي: ذُكِرَتْ ذِي الْخَمْسَةُ) آخر خمسة جاءت أسماؤهن، وهن: خضرة، وسلمى، وأم أيمن، وأم عباس، وميمونة، هؤلاء الخمس كن يخدمن النبي ، وقيل: إنهن عُدِدن أيضًا من موالي النبي ، يعني كُنّ إماء وأعتقهن النبي ، ومعدودًا وليس هناك تعارض بين أن يكون الشخص معدودًا من موالي النبي ، ومعدودًا من موالي النبي ، وفي نفس من خُدّامه أيضًا، فيكون عبدًا مملوكًا وأعتقه النبي ، وفي نفس الوقت هنّ ممّن خدمن الوقت، فآخر خمس ذُكرن هن من موالي النبي ، وفي نفس الوقت هنّ ممّن خدمن رسول الله .



#### ذِكْر مواليه إليه

يذكر موالي النبي ١١٤ ، يعني منْ كانوا عبيدًا مملوكين وأعتقهم النبي ١١٤٠

والمولى إما أنه أُعتق هو نفسه، أو أن النبي الله أعتق أباه فالولاء ينتقل إلى ذرية المُعتَق.

#### يقول

ا- زَيْدُ، أُسَامَةُ ابْنُهُ، تَوْبَانُ أَنْسَةٌ، وَصَالِحٌ شُوْبَانُ
 اَوْ أَوْسٌ أَسْمَاهُ بِهِ: أَبُو نُعِيْمُ
 اَوْ أَوْسٌ أَسْمَاهُ بِهِ: أَبُو نُعِيْمُ
 كَذَا أَبُو رَافِعَ وَهُوَ «أَسْلَمُ»
 كَذَا أَبُو رَافِعَ وَهُوَ «أَسْلَمُ»
 وَقِيْلَ : إِبْرَاهِيْمُ أَوْ فَتَابِتُ أَوْ فَتَابِتُ أَوْ هُرْمُ لَ يَزِيْدُ، خُلْفُ ثَابِتُ
 وَقِيْلَ : إِبْرَاهِيْمُ أَوْ فَتَابِتُ وَوَاقِدٌ، سَفِيْنَةٌ، فَلَاتَهُ فَارَادَةُ
 وَوَاقِدُ، سَفِيْنَةٌ، فَلَالَةُ

وزيد بن حارثة ها كان أبيض البشرة، وزوّجه النبي ها من أم أيمن بركة الحبشية، وولدت له أسامة وكان أسامة أسود البشرة ها، فكان زيد أبيض، وكان ابنه أسامة أسود ها وكان النبي الله يحبهما.

(ثَوْبَانُ) كذلك من موالي رسول الله ﴿ ثوبان، وكُنيته: أبو عبد الله، وله أحاديث يرويها عن النبي ﴾.

و(أَنسَةُ) من الصحابة أنسة، هذا اسم رجل أيضًا من موالي رسول الله ، كُنيته: أبو مسروح.

قال: (وَصَالِحٌ شُقْرَانُ) اسمه: صالح، ويُلقّب بشُقران -بضم الشين- كان أيضًا من موالي رسول الله .

قال: (كَذَا أَبُو كَبْشَةَ وَاسْمُهُ سُلَيْمُ) من موالي رسول الله ، أبو كبشة، واسمه سُليم، كُنيته: أبو كبشة، واسمه: سُليم.

قال: (أَوْ أَوْسُ أَسْمَاهُ بِهِ: أَبُو نُعِيْمُ) يقول: إن الإمام أبا نعيم سمّاه أوسًا، فأبو كبشة، أكثر مَنْ ترجم له سماه سليمًا، ولكنْ أبو نعيم قال: إن أبا كبشة اسمه أوس، فإذًا أوس أو سُليم هما شخص واحد كُنيته أبو كبشة.

قال: (كَذَا رَبَاحٌ، وَيَسَارٌ) رباح أيضًا كان مولى وكان أسود ، كان من موالي رسول الله ، ويسار كان نوبيًّا.

و (مِدْعَمُ) مدعم أيضًا كان مولى، وكان أسود البشرة، وهبه له رفاعة بن زيد الجذامي، وأعتقه النبي .

قال: (كَذَا أَبُو رَافِعَ وَهُوَ «أَسْلَمُ») أبو رافع واسمه أسلم .

(وَقِيْلَ: إِبْرَاهِيْمُ) يعني أبو رافع مولى رسول الله ، اشتُهر بكنيته: «أبو رافع»

وذكر المؤلف في اسمه عدة أقوال: قيل: اسمه أسلم، وقيل: إبراهيم، وقيل: ثابت، وقيل: هرمز، وقيل: يزيد. (خُلُفٌ ثَابِتُ) يعني: هذا الخلاف ثابت في اسمه.

قال: (رَافِعٌ) كذلك من موالي رسول الله ﴿ رافع، كان لسعيد بن العاص، وأعطاه للنبي ﴾.



و (كِرْكِرَةٌ) هذا كان على ثَقل المصطفى ﴿ و كلمة الثقل هذه تأتي بمعنى العيال، وتأتي بمعنى ما يثقل حمله من المتاع، يعني كأنه كان يحفظ الأمتعة الثقيلة التي يثقل حمْلها، وهو الذي ورد فيه حديث في صحيح البخاري أنه غلّ، كركرة غلّ شملة، يعني كان في بعض المغازي مع النبي ﴿ وغلّ شملة فغلّ شملة، يعني أخذ شملة من الغنائم قبل أن تُقسّم، أخبر النبي ﴿ أن هذه الشملة تكون عليه نارًا -والعياذ بالله - في قبره، في شملة غلّها، فورد في حقه هذا الوعيد، لكنه كان من المسلمين وهذا الوعيد ورد في حقّه، لعله عُذّب به في القبر، وبعض الشُّرّاح يقولون: هو مستحق لهذا الوعيد إلا أن يعفو الله عنه، أو لعله عُذّب به في القبر حسب مشيئة الله ﴿ فكان مولى للنبي ﴿ ولكن يعفو الله عنه، أو لعله عُذّب به في القبر حسب مشيئة الله ﴿ فكان مولى للنبي ﴾ ولكن له ذِكْر في الحديث بهذه القصة يعني.

قال: (فَضَالَةُ) كذلك من موالي النبي الله فضالة. (وَوَاقِدٌ) أيضًا من موالي النبي الله واقد.

و (سَفِيْنَةٌ) سفينة مولى رسول الله ،

و (فَزَارَةٌ) أيضًا من موالي النبي ١٠٠٠.

# ٦- طَهْمَانُ أَوْ كَيْسَانُ أَوْ مِهْرَانُ مَوْلَاهُ أَوْ ذَكْوَانُ أَوْ مَوْوَانُ

يقول: أيضًا واحد من موالي النبي النبي الختُلف في تعيين اسمه على خمسة أقوال: فقيل: اسمه طهمان، وقيل: كيسان، وقيل: مهران، وقيل: ذكوان، وقيل: مروان خمسة أسماء كلها لشخص واحد.

٧- جَـدُ هِلاَلِ بْنِ يَسَارٍ زَيْدُ حُنَـيْنُ، مَأْبُـورُ، كَـذَا عُبَيْـدُ
 ٨- أَبُـو عَسِيبٍ، وَأَبُـو عُبَيْدِ مَـعَ أَبِي ضُمَـيْرَةٍ سَعِيْدِ

فهنا يقول: من موالي النبي ؟ جد هلال بن يسار واسمه: زيد بن بولا، قالوا: كان عبدًا نوبيًّا من أهل النوبة، ويروي عنه حفيده هلال بن يسار.

و (حُنَيْنُ) أيضًا كان خادمًا للنبي ، أو عبدًا للنبي ، فوهبه لعمه العباس فأعتقه، النبي .

وكلمة المولى تُطلق على العبد الذي أعتقه الشخص فهو من مواليه، وكذلك العبد الذي لا يزال مملوكًا يقال له: مولى أيضًا، فكل مَنْ مملوكًا للنبي في في وقت من الأوقات فهو من مواليه، وكذلك مَنْ أعتقهم النبي في فهُم مواليه.

كذلك (مَأْبُورٌ) هو مأبور القبطي أهداه له المقوقس، ملك القبط، وقالوا: كان خصيًّا.

كذلك من موالي النبي ﴿ (عُبَيْدُ) اسمه عبيد بن عبد الغفار، ومن موالي النبي ﴿ اللَّهِ عَسِيْبِ) واسمه أحمر.

(وَأَبُو عُبَيْدِ) قالوا: أبو عبيد كان يطبخ للنبي ١٠٠٠.

قال: (مَعْ أَبِي ضُمَيْرَةٍ سَعِيْدِ) أبو ضميرة: اسمه سعيد الحميري، كُنيته أبو ضميرة وهو من آل ذي يزن من اليمن.

٩- وَمِنْ (مَوَالِيْهِ) أَبُو مُويْهِبَةْ
 ٠٠- وَكُلُّ مَنْ سُمِّيَ فِيْهَا أَوْ كُنِي فَلَمْ يَنِدْ عَلَيْهِمُ «عَبْدُ الْغَنِي»
 ١٠- وَزَادَ بَعْضُهُمْ عَلَيْهِ فِي الْعَدَدْ
 يَسْعًا وَأَرْبَعِيْنَ كُلُّ قَدْ وَرَدْ:
 من موالى النبي ﴿ (أَبُو مُويْهِبَةٌ) ولا يُعرَف اسمه، فهو مشهور بكُنيته.

= V { m }=

قال: (حَازُوْا بِهِ فَخْرًا عَلِيَّ الْمَرْتَبَةُ) يعني هؤلاء الذين كانوا موالي النبي كانوا هوالي النبي كانوا هؤا فخرًا عليّ المرتبة، يعني هذا شرف عظيم لهم وكبير لهم أن كانوا موالي رسول الله ، أو تشرفوا بخدمة رسول الله .

# ٠٠- وَكُلُّ مَـنْ سُـمِّيَ فِيْهَا أَوْ كُنِي فَيْهَا أَوْ كُنِي فَلَـمْ يَـزِدْ عَلَيْهِمُ «عَبْـدُ الْغَنِي»

يقول: إن الإمام عبد الغني المقدسي -رحمه الله - من حُفّاظ الحديث الأئمة، ذكر كل هؤلاء، ذُكروا بأسمائهم أو ذُكروا بكُناهم، في كتابه في سيرة النبي ، ولم يزد على هذا العدد.

يقول: وُجِد في كتب السيرة الأخرى، وكتب تراجم الصحابة أسماء لعدد آخرين من موالي رسول الله ، بلغوا تسعًا وأربعين غير مَنْ سبق ذِكْرهم من قبل.

فأخذ يعد هذه الأسماء التي زيدت على الأسماء التي ذكرها عبد الغني،

١٥- أَفْلَحُ، مَعْ أَنْجَشَةٍ، وَأَسْلَمُ أَيْمَنُ، بَاذَامٌ، وَبَدْرُ، حَاتِمُ الْمُحَانُ، وَبَيْدُ اللهِ مَعْ أَنْجَشَةٍ، وَأَسْلَمَانُ سَعِيْدُ اثْنَانِ، عُبَيْدُ، رَافِعُ سَعِيْدُ اثْنَانِ، عُبَيْدُ، رَافِعُ ١٠- دَوْسٌ، قَفِيْزُ، سَالِمٌ، كُرَيْبٌ، غَيْلاَنْ كَذَا عُبَيْدُ اللهِ، سَعْدُ، سَلْمَانْ ١٤- سَنْدَرُ، سَالِمٌ، كُرَيْبٌ، غَيْلاَنْ كَذَا عُبَيْدُ اللهِ، سَعْدُ، سَلْمَانْ ١٥- مُحَمَّدُ هُوَ ابْنِ عَبِدِ الرَّحْمَنْ مَكْحُولُ، نَافِعُ، نُفَيْعُ، وَرْدَانْ يَقُول: مِن مُوالى النبي هَا: أَفلح، وأنجشة.

وأنجشة كان مشهورًا بالحداء للإبل، الحداء: هو الإنشاد، يعني: ينشد أناشيد من بحر الرجز فكان يرتجز وكان حسن الصوت، والإبل في الأسفار عندما يُرجَز لها من

شخص يكون حاديًا بصوت حسن، الإبل تُسرع في مشيها، وتركض وتسرع في المشي، فكان أنجشة حاديًا للإبل، و » عَنْ أَنسِ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﴿ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، وَعُلَامٌ أَسْوَدُ يُقَالُ لَهُ: أَنْجَشَةُ رُوَيْدَكَ سَوْقًا وَعُلَامٌ أَسْوَدُ يُقَالُ لَهُ: أَنْجَشَةُ رُوَيْدَكَ سَوْقًا بِالْقَوَارِيرِ »[1]

وشراح الحديث بعضهم يقول: النبي شه شبه النساء بالقوارير، يعني الإبل لو أسرعت والنساء يركبن الهوادج فوق الإبل، يخشى أن تسقط النساء من سرعة الإبل، فينكسرن كما تنكسر القوارير إذا سقطت.

وهناك تفسير آخر: قالوا: إنه كان حسن الصوت، فخشي النبي الله أن تفتتن النساء بحُسن صوته، فقال: رويدك. لا تبالغ يعني في تحسين صوتك بالإنشاد حتى لا تفتتن النساء بحُسن الصوت. هذا رأي لبعض شُرّاح الحديث والله الله أعلم.

قال: (وَأَسْلَمُ) اسمه أسلم بن عبيدة، وهو أيضًا من موالي الرسول ، وكان حاديًا أيضًا لإبل النبي .

و(أَيْمَنُ) هو أيمن بن عبيد، وهو المعروف بأيمن ابن أم أيمن، أمه: أم أيمن بركة الحبشية، ومرّ ذِكْره في خُدّام رسول الله ، وهنا يذكره في موالي رسول الله ، ولا تعارُض؛ فبعض خُدّام النبي كانوا من مواليه في نفس الوقت، و بعضهم لم يكونوا موالي، مثل: أنس، عبد الله بن مسعود، وأبي ذر الغفاري، هؤلاء كانوا من خُدّام النبي وليسوا من الموالي، وبعض خُدّام النبي كانوا من الموالي، فبعض الأسماء تتكرر تأتي مع الخُدّام وتأتي مع الموالي.

فهنا أيمن بن عبيد معدود مع خُدّام النبي ، ومعدود مع الموالي أيضًا.

<sup>[1]</sup> متفق عليه: البخاري ٦١٦١ ومسلم ٢٣٢٣.



قال: و(بَاذَامٌ) ٥ كان أيضًا من موالى النبي ، باذام.

(وَبَدْرٌ) أيضًا من موالي النبي ١ صحابي اسمه بدر، كُنيته أبو عبد الله.

و (حَاتِمُ)، و (دَوْسُ)، و (قَفِيْزُ) هذه كلها من أسماء الصحابة الذين كانوا موالي رسول الله ، عندنا حاتم، ودوس، وقفيز (بفتح القاف)، و (سَابِقُ)، و (رُوَيْفِعُ) اليماني، رويفع هذا كان من أهل اليمن.

(سَعِيْدٌ اثْنَانِ) يقول: هناك اثنان من موالي النبي الله السمهما سعيد: واحد اسمه سعيد بن زيد، والآخر اسمه سعيد بن كندة.

قال: (عُبَيْدٌ)، و(رَافِعُ)، و(سَنْدَرُ) من موالي النبي ﷺ مولى اسمه سندر.

و (سَالِمٌ، كُرَيْبٌ، غَيْلاَنْ)، و (عُبَيْدُ اللهِ) اسمه عبيد الله بن أسلم، و (سَعْدٌ).

(سَلْمَانْ) وهو سلمان الفارسي المشهور هم، هو من موالي النبي هم، وقصة سلمان أنه كان أبوه دهقان القرية، والدهقان هو مثل: رئيس القرية أو عمدة البلد في قرية من بلاد فارس، وكان مجوسيًّا، أبوه كان غنيًّا، والتقى ببعض النصارى الذين قدموا للتجارة في بلاد الفرس، وسمع منهم عن دينهم فأعجبه دينهم، كان يعني لم يكن مقتنعًا بدين المجوس الذي هو عبادة النار، والتقى ببعض النصارى فأعجبه دينهم فسألهم أين أصل هذا الدين؟ فقالوا: في الشام.

فارتحل معهم إلى الشام في قصة طويلة.. وظل يتنقل في خدمة بعض كبار علماء النصارى في الشام قبل بعثة النبي الله والتقى ببعض علماء النصارى الذين كانوا لا يزالون على الحق، يؤمنون بأن الله الله واحد، وأن عيسى عبد الله ورسوله، وينتظرون بعثة النبي الخاتم محمد الله فصار معهم يخدمهم ويتنقل من واحد إلى الآخر، كلما

حضرت أحدهم الوفاة أوصى به إلى آخر فينتقل إليه.

وآخر واحد منهم قال له: لم يبق أحد على ظهر الأرض على مثل ما كنّا عليه، ولكن هذا زمان مبعث النبي الخاتم مُهاجره يثرب فاذهب إليها فانتظره هناك.

فوجد قومًا من العرب في الشام مسافرين إلى يثرب، فتفاوض معهم حتى يحملوه إلى المدينة بالأجرة، وأعطاهم بعض الغنم، وبعض الأموال، فغدروا به لما وصلوا إلى يثرب ادّعوا أنه عبد جلبوه معهم من الشام وباعوه في السوق لرجل من اليهود، باعوه على أنه مملوك، وقالوا: هذا العبد يكذب ويدّعي أنه حر، وصار رقيقًا، فظل هناك يخدم سيده اليهودي هذا حتى هاجر النبي .

وكان النصارى الذين علموه صفات النبي الخاتم ذكروا له أن من علامات النبي النبي النبي النبي الله فقال: هذا صدقة الله يأكل الهدية ولا يأكل الصدقة، فجاء مرة بتمر إلى النبي الله فقال: هذا صدقة فلم يأكل منه النبي الله، مرة ثانية قال: هذه هدية فأكل منه النبي الله.

وخاتم النبوة بين كتفيه مثل شامة مثل بيضة الحمام بين كتفيه، ورأى خاتم النبوة، وأسلم .

بعد ذلك اشتراه النبي ﴿ من صاحبه اليهودي، وأعتقه ﴿ فصار سلمان من موالي رسول رسول الله ﴾، وكان يقول: سلمان منّا آل البيت. فهو معدود أيضًا من موالي رسول الله ﴾.

بعد سلمان قال: (مُحَمَّدُ هُوَ ابْنُ عَبدِ الرَّحْمَنْ) هو محمد بن عبد الرحمن الحضرمي، كان أيضًا من موالى رسول الله .

و(مَكْحُولُ، نَافِعٌ) وأبو السائب، و(نُفَيْعٌ) هو نفيع بن الحارث، وهو المشهور بكنيته

«أبو بكْرة «الثقفي ١٤)، أعتقه النبي الله وكان من علماء الصحابة ١٨٠٠.

و (وَرْدَانْ) أيضًا من موالى النبي ، وردان .

### ١٦ - هُرْمُزُ، وَاقِدُ، يَسَارُ، شَمْعُونْ ضُمَيْرَةٌ، فَضَالَةٌ، وَعَمْرُونْ

فيقول: من موالي النبي ﷺ (هُرْمُزُ) وكُنيته: أبو كيسان، وقيل: هو نفسه طهمان الذي مر ذكره. وبعضهم قالوا: هو شخص آخر.

و(وَاقِدٌ) من موالي النبي ١ مولي اسمه واقد.

و (يَسَارُ ) هو يسار بن زيد.

و (شَمْعُونْ) بن يزيد، أبو ريحانة حليف الأنصار، كان من أصل يهودي وأعتقه النبي

و (ضُمَيْرَةٌ) من موالي النبي ﷺ ضميرة.

و (فَضَالَةٌ، وَعَمْرُونْ) عمرون كذلك من موالي النبي ١٠٠٠.

يقو ل:

# ١٧- كَذَا نُبَيْهُ، وَنَبِيْلُ، وَهِلاَلْ كَذَا أَبُو رَافِعٍ آخَرُ يُقَالْ

من موالي النبي ﷺ (نُبيُّهُ) اشتراه النبي ﷺ وأعتقه.

(وَنَبِيْلٌ) نبيل أيضًا اسم مولى من موالي النبي ١٠٠٠.

(وَهِلاَلْ) بن الحارث، ويقال: هلال بن ظفر، ومرّ في خُدّام رسول الله .

و (أَبُو رَافِعٍ) يقول: آخر غير أبي رافع المشهور، أبو رافع غير أبي رافع المشهور، هناك آخر من موالي النبي الله كُنيته أبو رافع.

١٨- أَبُو الْبَشِيْرِ، وَأَبُو أُثَيْلَةِ أَبُو لَقِيْطٍ، وَأَبُو صَفِيَّةِ) كلهم من يقول من موالي النبي (): (أَبُو الْبَشِيْرِ، وَأَبُو أُثَيْلَةِ أَبُو لَقِيْطٍ، وَأَبُو صَفِيَّةِ) كلهم من موالي رسول الله ().

# ١٩- كَذَا أَبُو الْحَمْرَا، أَبُو سَلاَّم مَعَ أَبِي هِنْدٍ، أَي الْحَجَّامِ

من موالي النبي ، أبو الحمراء، وأبو الحمراء هذا مر ذكره في خُدّام النبي .

و (أَبُو سَلاَّمِ) واسمه حُريث، كان راعيًا لنَعَم النبي ، وكان من مواليه، وكُنيته: أبو سلام.

وأبو هند، قال: (أَي الْحَجَّامِ) أبو هند اشتراه النبي الله منصرفه من الحديبية وأعتقه، كان حجّامًا.

# ٠٠- كَذَا أَبُو سَلْمَى، مَعَ أَبِي قَيْلَةِ

من موالي النبي ؟: أبو اليسر، واسمه كعب بن عمرو ، وأبو لبابة كان لبعض عمّات النبي الله فوهبته له.

(كَذَا أَبُو سَلْمَى) كان راعيًا للنبي ﴿ وكان مولى من مواليه، (مَعْ أَبِي قَيْلَةِ) أبو قيلة وهذا أيضًا من موالي النبي ﴾.

٢١- أَمَّا (الإِمَاءُ) فَذُكِرْنَ خَمْسَةُ فِيْمَا مَضَى رَضْوَى، كَـذَا أُمَيْمَةُ
 ٢٢- رُبَيْحَـةُ، رَزِيْنَـةُ، رُكَانَـةُ
 ٢٢- مَيْمُونَةُ اثْنَتَانِ، وَالْبَعْضُ جَعَلْ تَيْنِ: مِـنَ الْخُدَّامِ فِيْمَـا قَدْ نَقَلْ

ڣۺۼ ٲڣؾڹؙٳڛؙؽڒڮٳڣڟڵڿڒڣؽ ٲڣؾڹؙڸڛٞؠڕڿٷڟؚڵڿڒڰؿ

يقول: موالي النبي همن الإماء، (فَذُكِرْنَ خَمْسَةُ) يعني هناك خمسة مرّ ذكرهن، هن : خضرة، وسلمى، وأم أيمن، وأم عباس، وميمونة. فهؤلاء خمس إماء للنبي هذ ذُكِرن مع خُدّام النبي ه، فهن من الخُدّام ومن الموالي، يعني خدمن النبي ه، وكُنّ من مواليه أيضًا ه في نفس الوقت، أو من إمائه أيضًا ه.

يقول ومن هُنّ أيضًا (رَضْوَى) الآن هو يزيد على هؤلاء الخمس، فيزيد عليهن من إماء النبي هؤ أمة اسمها رضوى .

وكذلك (أُمَيْمَةُ)، و(رُبَيْحَةُ، رَزِيْنَةُ، رُكَانَةُ) كل هؤلاء إماء من إماء النبي ﴿ ورضي الله عنهن.

قال: (كَذَاكَ قَيْسَرُ اخْتُهَا مَارِيَةُ) قيسر القبطية أخت مارية القبطية، وهذه أخرى غير سيرين، فالمقوقس أهدى إلى النبي أربع إماء، منهُن مارية التي اصطفاها النبي النفسه وولدت له ابنه إبراهيم، وأخت مارية، واسمها قيسر، وأمة أخرى اسمها سيرين وقيل أيضًا: هي أخت أخرى لمارية هي التي وهبها النبي الحسان بن ثابت وهي أم ابنه عبد الرحمن بن حسّان .



وفي الطريق دعا حاطب هؤلاء الإماء والعبيد إلى الإسلام، فأسلمت مارية وسيرين في الطريق، ما وصلتا إلى المدينة إلا مسلمتين، فكان هذا من مناقبهما، أنهما استجابتا لدعوة الإسلام وأسلمتا، قبل الوصول إلى المدينة .

وقيسر هذه أيضًا مولاة لرسول الله، وقالوا: إنها كانت أختًا لمارية أخرى يعني غير سيرين.

و (مَيْمُونَةُ اثْنَتَانِ) من موالي النبي ، ميمونة، واحدة اسمها ميمونة بنت سعد، والأخرى ميمونة بنت أبي عسيب.

قال: (وَالْبَعْضُ جَعَلْ تَيْنِ: مِنَ الْخُدَّامِ فِيْمَا قَدْ نَقَلْ) والبعض عدّوا ميمونة والأمتين اللتين اسمهما ميمونة مع خُدّام النبي .

### ذگر أفراسه ﷺ

يقول: إن المصطفى كان له عدة أفراس منها سبعة لا خُلف فيها بين علماء السِّير ورواة الحديث، واختلفوا في الزيادة على هذه الأفراس السبعة، يعني كل ذكر بعضًا منها، وفيها شيء من الاختلاف.

ويُلاحَظ أن النبي كان من هذيه تسمية خيوله وتسمية إبله وتسمية مقتنياته كو ويلاحَظ أن النبي كان من هذيه تسمية خيوله وتسمية إبله وتسمية مقتنياته وكان يخص كلَّا منها باسم يُميزه عن الآخر، وكان يختار لها الله أسماء تدل على شيء من صفاتها.

فالأفراس السبعة التي لا خُلف فيها بين العلماء: أولها: اسمه (سَكْبُ) قالوا: وهو أول فرس ملكه النبي ، ابتاعه بالمدينة من رجل من فزارة، وأول ما غزا عليه في أحد.

واسمه (سَكْبُ)، والسكب: هو شديد الجري، يعني شُبّه بانسكاب الماء، الماء المنسكب يجرى بسرعة.

الفرس الثاني: اسمه (لِزَازُ)، ولزاز أي: لا يُسابِق شيئًا إلا لزّه يعني إلا أثبته، فسماه النبي هي بهذا الاسم، وهذا الفرس أهداه له المقوقس.

الفرس الثالث: اسمه الظرب، والظرب: هو الجبل الصغير، كما في الحديث: «اللهم

على الآكام والظراب»، الظراب: هي الجبال الصغيرة، وبطون الأودية.

فهذا الفرس اسمه الظرب؛ سُمي به لقوته وصلابة حافره، وكِبَره وسِمَنه، يُشبه الجبل، وأهداه له فروة بن عمرو الجذامي، أحد الملوك الذين راسلهم النبي .

و (سَبْحَةُ) وهي أنثي شقراء ابتاعها من رجل من جهينة بعشر من الإبل.

والخامس (المرتجز) من خيول النبي في فرس اسمه المرتجز، سُمي به؛ لحُسن صهيله كأنه يُنشد رجزًا، وهذا الفرس اشتراه النبي في من رجل أعرابي، وكان له قصة: أنه لما اشترى النبي في الفرس من هذا الأعرابي، وقال: أُعطيك ثمنه بالمدينة، ثم أنكر الأعرابي بعد ذلك أن يكون النبي في اشترى منه هذا الفرس، وقال: هذا فرسي، ولم تشتره مني، فقال النبي في: اشتريته منك، فقال: هلم شهيدًا، هات شهيدًا يشهد لك، فقال خزيمة بن ثابت الأنصاري في قال: أنا أشهد أن رسول الله في اشتراه منك، ولم يكن حاضرًا.

وسأله النبي ١٠ كيف شهدت على شيء لم تره؟ قال: يا رسول الله، إنّا نصدقك في خبر السماء، فجعل النبي ١٠ شهادته تعدل شهادة رجلين.

فهذا الفرس هو الذي اشتراه النبي ﷺ من الأعرابي، وشهد له به.

والفرس السادس: اسمه: (وَرُدُ) وكان هذا الفرس هدية من أبي رقية تميم بن أوس الداري .

وسمي وردًا: لأن لونه يشبه لون الورد، وكان لون هذا الفرس بين الكميت والأشقر، الكميت: هو الأحمر، والأشقر: هو لون بين الأحمر والأصفر، يشبه اللون البرتقالي. والفرس السابع: اسمه اللحيف، وقالوا: معنى لحيف: أن ذنبه يمس الأرض، يعني



طويل الذيل. فهذه السبعة ليس فيها اختلاف بين أهل السِّير أن النبي كان يقتني هذه الخيول السبعة، و بعضها كان هدية، من بعض الملوك، وبعضها أُهدِي إليه من بعض أصحابه، وبعضها اشتراه النبي من ماله، وكان يقبل الهدية .

هناك أفراس أخرى وقع فيها خلاف بين أهل السِّير، المؤلف هنا ذكر أسماءها، فقال: (وَالْخُلْفُ: فِي مُلاَوحٍ) فرس اسمه ملاوح، والملاوح معناه: الضامر الذي لا يسمن، وضمور الخيل هذا مزية فيها؛ حتى تكون سريعة الركض.

وفرس آخر اسمه الطرف، والطِّرْف: هو كريم الآباء والأمهات، كلا طرفيه كريم.

وكذلك من أفراسه: (ضَرْسٌ، شَحَا، ومَنْدُوبُ، ومِرْوَاحُ، وبَحْرٌ، وأَدْهَمٌ، ونَجِيْبُ، وأَبْلَقُ، ومُرْتَجِلٍ، ويَعْبُوبُ) وهذه كلها وأَبْلَقُ، ومُرْتَجِلٍ، ويَعْبُوبُ) وهذه كلها أسماء خيول رُوي أن النبي اقتناها، وفيها اختلاف ما بين مَنْ يثبت ومَنْ ينفي.

#### باب (ذِكْر بغاله وحميره) 🕮

الحمير معروفة، والبغال: هي المتولدة بين الخيل والحمير.

يقو ل:

دُلْدُلُ، مَعْ فِضَّة، وَالأَيْلِيَّةُ وَجَاءَ مِنْ كِسْرَى، وَفِيْهِ نَظَرُ وَهُوَ مِنْ كِسْرَى، وَفِيْهِ نَظَرُ وَهُو بِهِ أَخْلَقِ النَّبِيِّ الْفَاشِي أَوْ فَهُمَا اثْنَانِ، وَذَا الْمَشْهُورُ أَوْ فَيَزِيْدَ: مُنْكُرُ إِسْنَادَا رَدِيْفُهُ قَيْسُ بْنُ سَعْدٍ وَلَدُهْ

١- (بِغَالُهُ) خَمْسَةٌ أَوْ فَسِتَةُ:
 ٢- وَبَغْلَةً أَهْدَى لَهُ الأُكْيدِرُ
 ٣- وَبَغْلَةً أَهْدَى لَهُ النَّجَاشِي
 ٢- (جَمَارُهُ) عُفَيْرٌ، اوْ يَعْفُورُ
 ٥- وَكُونُهُ كَانَ اسْمُهُ زِيَادَا
 ٢- وَثَالِثٌ: أَعْطَاهُ سَعْدٌ يُسْنِدُهُ

يقول: بغال النبي ١ كانت خمسة أو ستة: منها بغلة اسمها: دُلدل، وأهداها له المقوقس.

وهي بغلة بيضاء، وكان يركبها في السفر ١٠٠٠.

البغلة الثالثة: اسمها الأيلية نسبةً إلى أيلة، وأيلة هي المنطقة التي تُعرَف الآن بإيلات في فلسطين، اليهود الآن يسمونها إيلات، وكان اسمها أيلة. وقد أهداها له ملك أيلة. وبغلة أخرى أهداها له الأُكيدر، الأكيدر: ملك دومة الجندل.



وهناك بغلة قال: رُوي أن كسرى ملك الفرس أهداها إلى النبي ، لكن هذه الرواية قال: فيها نظر كما قال: (وَجَاءَ مِنْ كِسْرَى، وَفِيْهِ نَظَرُ) يعني هذا فيه نظر ولا يصح؛ لأن الثابت المعروف أن كسرى مزّق كتاب النبي ، وأساء الرد. فالصحيح: أن كسرى لم يُهدِ إلى النبي ، شيئًا، بل أساء الرد ومزّق الكتاب، فهذا الكلام رُوي لكنه لا يصح ولا يثبت.

قال: (وَبَغْلَةً أَهْدَى لَهُ النَّجَاشِي) وهناك بغلة أهداها النجاشي، ملك الحبشة أهدى إلى النبي الله بغلة.

قال: (وَهُوَ بِهُ أَخْلاَقِ النَّبِيِّ» الْفَاشِي) يعني وهذا الكلام مذكور في كتاب «أخلاق النبي هي» وهو كتاب للإمام أبي الشيخ الأصبهاني من حُفّاظ الحديث، وهو كتاب فاش يعني: منتشر ومشهور.

وكان له حمير هم منها حمار اسمه: عفير قال: (أَوْ يَعْفُورُ أَوْ فَهُمَا اثْنَانِ)، فبعض الروايات تقول: إنه حمار واحد اسمه عفير، وبعضهم يسميه يعفورًا، وبعض علماء السِّير قالوا: هما حماران مختلفان، عفير غير يعفور.

وهذا الحمار أهداه له المقوقس.

قال: (أَوْ فَهُمَا اثْنَانِ، وَذا الْمَشْهُورُ) الإمام العراقي يقول: المشهور أنهما اثنان؛ لأن عُفير غير يعفور، وإذا أخذنا بهذا القول، فالذي أهداه المقوقس هو عفير.

قال: (وَكُونُهُ كَانَ اسْمُهُ زِيَادَا أَوْ فَيَزِيْدَ) يقول: هذا (مُنْكَرِّ إِسْنَادَا) يقول: بعض الناس زعموا أن الحمار اسمه زياد بن شهاب أو يزيد بن شهاب سموه، وسموا أباه أيضًا، فقال: هذا الكلام (مُنْكَرِّ إِسْنَادَا) يعني سنده منكر يعني لا يثبت أن الحمار كان اسمه زياد بن شهاب ولا يزيد بن شهاب، قال: هذا الكلام لا يثبت.

وكان عنده حمار ثالث (أَعْطَاهُ سَعْدٌ) كان هدية من سعد بن عبادة ، وجد النبي هم ماشيًا فأهدى له حمارًا يُقِلّه إلى بيته، ثم أرسل ابنه قيس بن سعد، قال: (سَعْدٌ يُسْنِدُهُ رَدِيْفُهُ قَيْسُ بْنُ سَعْدٍ وَلَدُهُ)، فسعد بن عبادة ألح على النبي ه أن يركب الحمار، ثم بعث سعد بن عبادة ابنه قيس بن سعد إلى النبي ه يقول له: لا ترد الحمار وهو هدية من أبي.



## باب (ذِگر لقاحه وجماله) 🕮

واللقاح: هي النوق، جمْع لِقحة، وهي الناقة ذات اللبن فهذه اللقاح، والجِمال: هي ذكور الإبل.

يقول:

السّمْرَاءُ
 الْفَسْ وَةُ، وَالسّعْدِيَّةُ
 بُسِرْدَةُ، وَالْمَسْ وَةُ، وَالسَّعْدِيَّةُ
 بُسِرْدَةُ، وَالشَّعْدِيَّةُ
 بُسِرْدَةُ، وَالشَّعْدِيَّةُ
 وَغَيْرُهُنَّ. وَ (الْجِمَالُ): الثَّعْلَبُ
 وَجَمَلُ الْمُحَسِرُ، وَالْمُكْتَسِبُ
 وَعَيْرُهُنَّ. وَ (الْجِمَالُ): الثَّعْلَبُ
 وَجَمَلُ الْمُحَسِرُ، وَالْمُكْتَسِبُ
 خييْمَةً فِي يَوْمِ بَدْرٍ مِنْ أَبِي
 خيانُمَةً فِي يَوْمِ بَدْرٍ مِنْ أَبِي
 خاظ بِهِ كُفَارَ أَهْلِ مَكَةِ
 وَقَارُ بِهِ كُفَارَ أَهْلِ مَكَةِ

(كَانَتْ لَهُ (لِقَاحُ) كثيرة، تُحلَب وتُدر اللبن، فذكر أسماء بعضها:

فمنها ناقة اسمها (الْحِنَّاءُ) اسمها الحناء: على اسم النبت المعروف الذي يُصبَغ به ويُختضَب به.

وناقة أخرى اسمها (عُرَيِّسٌ).

والثالثة اسمها: (بُغُومٌ) بضم الباء والغين، (بُغُومٌ).

والرابعة اسمها: (السَّمْرَاءُ).

وناقة خامسة اسمها: (بُرْدَةُ) ومما جاء في خبر هذه الناقة: أنها كانت تحلب كما

تحلب لقحتان عظيمتان، وأهداها للنبي ﷺ الضحاك بن سفيان.

وناقة سادسة اسمها: (مَرْوَةُ) أهداها له سعد بن عُبادة الله سيد الخزرج. والسابعة: (السَّعْديَّةُ) و ناقة ثامنة اسمها (حَفدَةٌ).

وناقة تاسعة اسمها (مُهْرَةُ)، وهذه أيضًا كانت هدية من سعد بن عبادة ٩٠٠.

وناقة عاشرة اسمها (الْيَسِيْرَةُ) أو اليسيرة، رُويت يعني بالضم والفتح.

والناقة الحادية عشرة اسمها (رَيَّاءُ) بفتح الراء وتشديد الياء، وناقة اسمها (الشَّقْرَاءُ)، وناقة اسمها (الصَّهْبَاءُ)، وأخرى اسمها (عَضْبَاءُ، وجَدْعَاءُ) قال: (هُمَا الْقَصْوَاءُ) يعني المؤلف يقول: إن العضباء والجدعاء هما لقبان لنفس الناقة التي اسمها القصواء.

فيقول: إن القصواء هذه كان ناقة لها ذِكْر في أسفار النبي ، كانت تسمى أيضًا العضباء والجدعاء.

وقال ابن قتيبة: بل هُن ثلاث، بعض علماء السِّير قالوا: لا، العضباء والجدعاء ناقتان أخريان غير القصواء، لكن الإمام العراقي رأيه أن العضباء والجدعاء هما لقبان أو اسمان آخران لنفس الناقة.

قال: (وَغَيْرُهُنَّ) يعني هنا ما قصد الحصر، وإنما ذكر بعضًا منهن وله ﷺ نوق أخرى غير هذه.

قال: (وَ(الْحِمَالُ): الثَّعْلَبُ) الجِمال هي ذكور الإبل، كان عنده من الجِمال جَمَل يقال له: ثعلب، قال: (وَجَمَلٌ أَحْمَرُ) يقال له: الجمل الأحمر.

قال: (وَالْمُكْتَسَبُ غَنِيْمَةً فِي يَوْمِ بَدْرٍ مِنْ أَبِي جَهْلٍ) كان النبي ﴿ عنده جمل اكتسبه غنيمة في يوم بدر، كان مملوكًا لأبي جهل، وهذا الجمل كان أبو جهل معلمه ببرة من

الفضة، أي: وضع له حلقة من الفضة في أنفه تُميزه، وظل عند النبي ، حتى عمرة الحديبية، فأهدى النبي هذا الجمل للبيت ليغيظ به الكفار.

## باب (ذِكْر منائحه وديكه) ﷺ،

المنائح: جميع منيحة، والمقصود هنا: الشياه يعني الغنم، والمنيحة في الأصل: هي الشاة التي يعيرها إنسان لآخر حتى يشرب من لبنها ويعيدها إليه، ثم صارت تُطلَق على الشياه ذات اللبن بصفة عامة.

فهنا المقصود: الشياة أو الأغنام التي كانت عند النبي ﴿ يحلب منها ويشرب من لبنها ﴾.

يقول: إن النبي ﴿ كانت له منائح، يحلبها ﴿ ذكر بعض أسمائهن قال: كانت ترعاهن أم أيمن، حاضنة النبي ﴾ كانت ترعى هذه الشياة.

فمنها: شاة اسمها بركة، وشاة اسمها زمزم، وشاة اسمها سُقيا، وشاة اسمها عجرة، وورشة، وأطلال، وأطراف، وقمر، ويمن، وغوثة، أو غيثة؛ فهذه أسماء بعض الشياة التي نُقِل أن النبي الله سمّى بها بعض شياهه.

قال: (بَلْ فِي السُّنَنِ) طبعًا هذه بعض أسماء شياه النبي ، ثم يشير إلى أنه ورد في السنن يقصد سنن أبي داود: أن النبي الله كان له مئة شاة من الغنم، لا يريد أن تزيد



عليها، يعني كان حريصًا أن غنمه ما تزيد عن المائة، كلما ولِدت بهمة، ذبح النبي السلام الله على المئة.

ثم يقول: إنه ﴿ كَانَ عنده ديكَ أبيض، يقول هذا الكلام نقله المحب، وهو المحب الطبري من الفقهاء الشافعية، له كتب في سيرة النبي ﴿ وأخباره، فذكر قصة هذا الديك الأبيض، الذي كان يوقظ النبي ﴿ للصلاة.

والشارح يقول: أما البقر فلم يُنقَل أنه ملك منها شيئًا الله لكنه ضحّى عن نسائه بالبقر في حجّة الوداع، يعني النبي الله ضحّى عن نسائه بالبقر فيُحتمَل أنه ما اقتناه مدة طويلة، يعني اشتراه ليضحي به، وما كان يحتفظ بالأبقار يعني يقتنيها بصفة دائمة ...

#### (ذكر سلاحه) ﷺ

١- كَانَ لَهُ مِنَ الرِّمَاجِ خَمْسَةُ مِنْ قَيْنُقَاعَ جَاءَهُ ثَلاَثَةُ
 ٢- وَرَابِعُ لَهُ يُسَمَّى: الْمُثْوِيَا وَالْخَامِسُ: الْمُثْنِي، بِذَاكَ سُمِّيا
 كان له ﴿ خمسة من الرماح.

والرمح: عبارة عن حديدة طويلة، أو عصًا طويلة وفي أطرافها حديدة مسنونة.

فالنبي ه كان عنده خمسة من الرماح، غَنِم من بني قينقاع ثلاثة.

والرابع اسمه: المثوي.

والخامس اسمه: المثني.

٣- (أَقْوَاسُـهُ) خَمْسَـةُ: الرَّوْحَاءُ وَقَـوْسُ شَـوْحَطٍ هِيَ الْبَيْضَاءُ
 ٤- وَقَـوْسُ نَبْـعٍ وَهِيَ الصَّفْـرَاءُ كَذَلِـكَ الْكَتُـومُ، وَالــزَّوْرَاءُ

القوس: عصا مقوسة ويُشَد فيها وتر، ترمَى بها السهام.

فأقواس النبي الله خمسة: واحدة اسمها: الروحاء، والثانية: اسمها البيضاء وهي من شوحط، وهو صنف من شجر الجبال.

وقوس أخرى اسمها نبع، وهي الصفراء، يقال لها: نبع، ويقال لها: الصفراء، اسمان لقوس واحدة، والرابعة: يقال لها: الكتوم، سُميت بذلك؛ لانخفاض صوتها إذا رمى عنها، لا يصدر عنها صوت، فلا يتنبه العدو إلا والسهم قد أصابه.

والقوس الخامسة يقال لها: الزوراء. هذه أقواس النبي ١٠٠٠.

ڣۺٛڿ ٲڣؾؠٚڵڛؙؽڒڮڵڂڵڟڵڿڵڣ ؙؙؙؙڡؿؠڵڛؽڽڿڡؙۻڵڿڵڣ

٥- كَانَتْ لَهُ تُسْرُسُ بِهِ تِمْتَالُ كَرِهَهُ، فَذَهَبَ التَّمْثَالُ
 ٦- كَذَا الزَّلُوقُ لِلسِّلاَجِ يُزْلِقُ وَتُرْسُهُ الثَّالِثُ فَهُ وَ الْفُتُ قُ

النبي ه كان عنده ثلاثة أتراس، الترس: قطعة حديد كبيرة، ولها مقبض تُمسَك منه من الداخل، ويُتَقى به ضربات الأعداء، يشبه (الصينية) الكبيرة.

فالنبي ﴿ كان عنده ثلاثة أتراس: الترس الأول أُهدِي للنبي ﴿ وكان به تمثال عُقاب أو كبش، كان منقوشًا على الترس، فكرهه النبي ﴿ ، فرُوي أنه وضع يده عليه فأذهب الله ذلك التمثال، يعني معجزة له ﴿ .

وكان عنده ترس أخرى سماها الزلوق؛ لكون السلاح يزلق فيها ولا يخرقها. والترس الثالث: اسمه الفُتُق بضم الفاء والتاء.

وذكر أنه رُوي أيضًا أنه كان له ترس رابع يسمى الموجز، وخامس يُسمى الجمع. والله ﷺ أعلم.

٧- (أَسْيَافُهُ) الْحُتْفُ، وَذُو الْفِقَارِ مَأْثُورُ، الْعَضْبُ، مَعَ الْبَتَّارِ
 ٨- كَــذَاكَ مِخْذَمُّ، كَذَا رَسُوبُ وَالْقَضِيْبُ
 ٩- وَقِيْلَ: «ذَا قَضِيْبُهُ الْمَمْشُوقُ كَانَ بِأَيْدِي الْخُلَفَا يَشُوقُ

أسياف النبي الله كثيرة، ذكر المؤلف منها تسعة، وقيل: كان له أحد عشر سيفًا الله. الأول: اسمه الحتف، وهذا غنمه النبي الله من بني قينقاع.

والثاني: اسمه ذو الفقار، وهذا غَنِمه النبي ﷺ يوم بدر.

والثالث: اسمه مأثور، وهذا ورثه النبي ﷺ عن أبيه.

والسيف الرابع: اسمه العضب، وهذا كان هدية من سعد بن عُبادة ، للنبي عند توجّهه لبدر.

والسيف الخامس: اسمه البتّار، هذا كان أيضًا غنيمة من يهود بني قينقاع.

والسيف السادس: اسمه مِخذم، وهو السريع القطع.

والسيف السابع: اسمه رسوب.

ومخذم والرسوب كانا على الفلس صنم طيء.

والسيف الثامن: قال: (وَالْقَلَعِي لَمْ يُسْمَ) يعني سيف من القلعة أو من مرج القلعة -موضع بالبادية - فنُسِب السيف إلى مكانه، لكن لم يُذكَر اسمه.

والسيف التاسع: اسمه: القضيب، أصل القضيب هو العمود من الخشب، أو العصا الخشبية التي يُعتمَد عليها، فهنا يذكر الاختلاف قيل: إن القضيب هذا: اسم لسيف من سيوف النبي .

وقيل: القضيب هذا ليس اسمًا لسيف من سيوف النبي ، وإنما هو عصًا كان يتوكأ عليها أو يعتمد عليها، وكانت من شوحط، وهو شجر من شجر الجبال يُصنَع منه الأقواس، ويُصنَع منه العُصي، وبعد وفاته فل الخلفاء - خلفاء بني العباس يستعملونها، يخطبون بها في الأعياد ، يخرجون معهم هذه العصا النبوية، فظلت بأيدي الخلفاء يتناقلونها خليفة بعد خليفة، ويعتمدون عليها في الخطب.

# ٩- وَقِيْلَ: «ذَا قَضِيْبُهُ الْمَمْشُوقُ كَانَ بِأَيْدِي الْخُلَفَ يَشُوقُ

يشوق: من الشوق يعني يُشوّق إلى النبي ١١ عندما يراه الناس، فظل بعد النبي الله



في أيدي الخلفاء، إذا رآه الناس معهم يتذكرون النبي ك.

بعد ذلك يتكلم عن أدراع النبي ﴿ الأدراع: جمع درع، والدرع عبارة عن حلقات صغيرة من الحديد يُنسَج بعضها في بعض بحيث تصبح على شكل القميص، له كُمّان يدخل فيهما ذراعيه. والنبي ﴿ كان عنده دروع، وفي يوم أُحُد النبي ﴿ ظاهر بين درعين، يعني لبس درعًا فوق درع؛ حتى يُعلّم أمته الأخذ بالأسباب، وكان عنده سبعة أدراع.

فهذه أسماء الدروع السبعة، أول دِرع يقال لها: السغدية بالسين وبعدها غين ساكنة، وكانت من دروع بني قينقاع، ويقال: إنها من أيام داود هذا، يقال: إن هذه الدرع لبسها داود النبي هذا، لما قاتل جالوت، ولعله من أخبار بني إسرائيل. والله هذا أعلم.

فغنمها النبي ١١ واستعملها ١١٠٠

والدرع الثانية يقال لها: ذات الفضول، سُميت به؛ لطولها، كانت هدية من سعد بن عبادة ، أهداها للنبي ، يوم بدر وهو خارج للقتال.

والدرع الثالثة اسمها فضة، لعلها تُشبه الفضة.

والرابعة: ذات الحواشي، قال: (مَا لَهَا كِفَاءُ) يعني: ليس لها درع تكافئها في حُسنها وإتقان صنعتها.

والخامسة: ذات الوشاح، كانت مُوشّحة بنحاس.

والسادسة: الخرنق، والخرنق: هو ذكر الأرنب، فقالوا: شُبِّهت بذكر الأرنب،

وكأنها سُميت بذلك؛ لقصرها، وأنها تُشبه الأرنب.

والسابعة: البتراء، وسُمّيت أيضًا به لقِصَرها.

# ١٢- كَانَتْ لَهُ مِنْطَقَةً أَدِيْمُ فِضَّةً الْحَلَقُ وَالإِبْزِيْمُ

يقول: إن النبي الله كانت له منطقة، والمنطقة: هي الحزام، الذي يُلَفّ على البطن، حزام عريض يعنى من الجلد.

وحلقه من الفضة وإبزيمه من الفضة، قالوا: كان به ثلاث حِلَق من الفضة.

والإبزيم: هو في رأس المنطقة من الفضة، والطرف من الفضة. كان يشد بها وسطه وخاصةً وقت القتال.

بعد ذلك يتكلم عن الرايات والألوية، فيقول:

١٣- (رَايَاتُهُ) الْعُقَابُ كَالنَّمْرَاءِ
 مَعْ رَايَةٍ صَفْرَاءَ، مَعْ سَوْدَاءِ
 ١٤- كَانَتْ لَهُ ٱلْوِيَةُ بِيْضُ كَذَا
 أَسْوَدُ، مَعْ أَغْبَرَ، مِنْهَا اتُّخِذَا

النبي ﷺ كان عنده رايات، والراية: هي العلم الكبير.

قال: ((رَايَاتُهُ) الْعُقَابُ) كان عنده النبي ١ واية يقال لها العقاب.

( كَالنَّمْرَاءِ) يقول: إن هذه الراية كالنمراء، يعني تُشبه لون النمر، والنمر لونه فيه أبيض وأسود، لكن كان السواد أغلب عليها، وكانت مربعة، تُرى من بعيد كأنها سوداء خالصة.

وكان له راية أخرى صفراء، وروى الطبراني أن هذه الراية كانت للأنصار. وكانت له راية أخرى سو داء خالصة.



وروى أبو الشيخ أن رايات النبي ، كان مكتوبًا عليها (لا إله إلا الله محمد رسول الله).

والألوية غالبًا لا يكون عليها كتابة.

#### ٥٥ - حِرَابُهُ الْبَيْضَاءُ، ثُمَّ النَّبْعَةُ وَحَرْبَةٌ صَغِيْرَةٌ عَنْزَةُ

يتكلم الآن عن الحراب، الحربة، عصا لها طرف مدبب من الحديد، والحربة أصغر من الرمح، فالرمح هذا يكون طويلًا.

فالنبي ﴿ كان عنده عدة حراب، فعنده حربة اسمها البيضاء، وحربة اسمها النبعة، وحربة صغيرة يقال لها: عَنزَة، وهذه الحربة كان النبي ﴿ دائمًا يصطحبها معه إذا أراد أن يصلي غرزها في الأرض واتخذها سُترة يصلي إليها.

وكان أيضًا إذا ذهب إلى الخلاء يأخذها معه يغرزها في الأرض قيل: كان يضع عليها ثوبه، وقيل: لتكون علامة تدل على أن هذا المكان فيه النبي هي حتى لا يقترب أحد منه، فكان يستعملها النبي الله استعمالات متعددة.

# ١٦- مِغْفَرُهُ: السَّبُوغُ، وَالْمُوشَّحُ فُسْطَاطُهُ الْكِنُّ، كَمَا قَدْ صَرَّحُوْا

يقول: النبي ه أيضًا أنه كان عنده مغفر، والمغفر: هو الخوذة التي تُلبَس على الرأس؛ لتقى الرأس، فكان عنده مغفر يقال له: السَّبوغ، ومغفر آخر اسمه الموشح.

وكان عنده فسطاط ، الفسطاط: هو الخيمة، فكان عنده فسطاط يقال له: الكِنُّ، الذي يُكِنَّ من المطر، ويُكِنَّ من الشمس.

### ١٧- مِحْجَنُهُ قَدْرُ ذِرَاعٍ يَسْتَلِمْ فِي حَجِّهِ الرُّكْنَ بِهِ كَمَا عُلِمْ

يقول: إن النبي ﴿ كان له مِحجن، والمحجن: خشبة في طرفها اعوجاج، مثل: بعض العصي التي يُعتمَد عليها الآن، تكون خشبة وطرفها معوّج مثل الكُلّاب.

كان له محجن، قال: (قَدْرُ ذِرَاعٍ) هذا المحجن كان طوله نحو ذراع، قال: ذراع أو أكثر، كان يستعمله النبي في ويُعلقه بين يديه على البعيرا ويعتمد عليه في الركوب أحيانًا.

و هذا المحجن كان مع النبي ، في حجة الوداع، فكان يستلم به الركن، والمقصود بالركن هنا: هو الركن الأسود أي: الحجر الأسود، ليس الركن اليماني.

فكان النبي ه عند الطواف كلما وصل عند الحجر الأسود يستلم الحجر بالمحجن فيمسه به ويُقبّل المحجن، كما ورد في أحاديث حجة الوداع.

١٨- كَانَتْ لَهُ هِـرَاوَةٌ بِالنَّقْلِ
 ١٥- كَانَتْ لَهُ هِـرَاوَةٌ بِالنَّقْلِ
 ١٩- كَانَتْ لَهُ مِخْصَرَةٌ يَخْتَصِرُ
 بِهَا، اسْمُهَا الْعُرْجُونُ فِيْمَا ذَكَرُوْا

فيقول: إن النبي كانت له هراوة: والهراوة (العصا)، وكان له عسيب من جريد النخل: عصا أخرى من جريد النخل، وكانت له مخصرة، والمخصرة: ما يتوكأ عليه الإنسان، وورد أن النبي كان يعتمد على هذه المخصرة في خطبة الجمعة، يعتمد على عليها على المنبر، فقالوا: إن الخطيب إذا كان المنبر له مقبض فيمكن أن يعتمد على مقبض المنبر ويؤدي الغرض، وإذا لم يوجد فيحسن أن يكون معه عصًا يعتمد عليها.

٢٠- كَانَ لَهُ خُفَّانِ سَاذَجَانِ أَهْدَاهُمَا أَصْحَمَةُ الرَّبَّانِيْ
 ٢١- كَـذَا لَهُ أَرْبَعَةُ مِنْهَا أُخَرْ أَصَابَهَا مِنْ سَهْمِهِ مِـنْ خَيْبَرْ
 ٢٦- لَهُ ثَلاَثُ مِنْ جِبَابٍ تُلْبَسُ فِي الْحُرْبِ، إحْدَاهُنَّ مِنْهَا سُنْدُسُ
 ٢٣- أَخْطَرُ، ثُمَّ جُبَّةُ طَيَالِسَة تُغسَلُ لِلْمَرْضَى، وَكَانَتْ مَلْبَسَهُ
 ٢٤- وَنَبْلُـهُ سُـمِّي بِالْمُؤْتَصِلَـة وَمِنْـهُ مَـا سُـمِّي بِالْمُتَّصِلَـة وَمِنْـهُ مَـا سُـمِّي بِالْمُتَّصِلَـة

يقول: إن النبي ﴿ (كَانَ لَهُ خُفَّانِ سَاذَجَانِ) والساذج: مثل: ما نسميه السادة، وكانا أسودين، ويقال أيضًا: الساذج: هو ما ليس على جلده شعر، أهداهما له أصحمة النجاشي، فهذا قوله: (أَصْحَمَةُ الرَّبَّانِيُّ)، الرباني: يعني الرجل الصالح، يعني أصحمة ملك الحبشة.

وكان يلبسهما على ويمسح عليهما.

قال: (كَذَا لَهُ أَرْبَعَةٌ مِنْهَا أُخَرْ) كان له أربعة أزواج من الخِفاف أصابها من خيبر، يعني غَنِمها النبي ﴿ في غزوة خيبر. وكان له ﴿ ثلاث جباب تُلبَس في الحرب، والجبة: هو نوع من الثياب مثل البشت أو العباءة، لكنه يلبس في الحرب وفي غير الحرب، فكان يلبسها أحيانًا وهو خارج للحروب والغزوات.

واحدة منها كانت مُحلّاة بسندس أخضر، والسندس: نوع من الحرير، فكانت مُكففة بسندس أخضر، والنبي في أباح للرجل قدر أربعة أصابع من الحرير، يعني ثوب الرجل ممكن أنه يُحلّى بعرض أربعة أصابع في طول الثوب، فكان النبي في عنده جُبّة فيها سندس أخضر.

وكان عنده جُبّة طيالسة؛ والجُبّة الطيالسة: يعني جُبة سوداء، كانت تُغسَل للمرضى ويشربون غسالتها يتبركون بها، كما في صحيح مسلم، كان بعد وفاة النبي هذه الجبة كان كثيرًا ما يلبسها في الجُمَع، فقال: (وَكَانَتْ مَلْبَسَهُ) يعني كان كثيرًا ما يلبسها في الجُمَع، فقال: (وَكَانَتْ مَلْبَسَهُ) يعني كان كثيرًا ما يلبسها فلما توفي تقول عائشة هذ كانوا إذا مرض المريض أرسلوا إلينا، كانوا يغسلون الجبة في الماء، ويعطون غسالتها للمريض يشربها فيبرأ بإذن الله، فيشفى.

وكان عنده نَبْل الله كان عنده نَبْل أيضًا يُرمَى بها اسمها المؤتصلة، وأخرى اسمها بالمتصلة، وقيل: المنصلة، قالوا: المُنصَّلة: من النصل، النصل: هو سن النَبْل، والنَبْل: يعني ما يُرمَى به.



#### ذِكْر أقداحه وآنيته وركوته وربعته وسريره ﷺ.

١- أَقْدَاحُهُ: الرَّيَّانُ وَالْمُغِيْثُ وَآخَرُ مُضَبَّبُ يُغِيْثُ:
 ٢- بِهِ إِذَا مَا مَسَّهُمْ مِنْ حَاج وَقَدَحُ آخَرُ مِنْ زُجَاج
 ٣- وَقَدَحُ تَحْتَ السَّرِيْرِ عَيْدَانْ يَقْضِي بِهِ حَاجَتَهُ فِي الأَحْيَانْ

يقول: إن النبي كانت له أقداح، والقدح: نوع من الآنية، فكانت له أقداح عديدة، آنية يستعملها كان عنده قدح يقال له: الريان، حتى الآنية كان يسميها النبي أنية فكان عنده قدح اسمه الريان، يُشرَب من هذا القدح، وأسماء فيها تفاؤل يعني، الريان: الذي مَنْ شرب منه ارتوى ولم يعطش، فكان عنده قدح اسمه الريان، وقدح آخر اسمه المغيث.

وقدح آخر مُضبب، الضبة: هي إصلاح الكسر أو الشق، فهذا كان عند النبي هؤ قدح به شق أو كسر فأصلحه النبي هؤ بالفضة، والنبي هؤ نهى عن استعمال آنية الذهب والفضة لكن استُثني منها إصلاح الإناء، إذا كان الإناء من الخشب أو الفخار، وفيه شق أو كسر، وأُصلِح بالفضة فيجوز استعماله إذا كانت الضبّة يسيرة من الفضة لإصلاح كسر، عند الحاجة إلى هذا الإناء.

قال: (مُضَبَّبُ يُغِيْثُ: بِهِ إِذَا مَا مَسَّهُمْ مِنْ حَاجِ) هذا كان عند أنس الله بعد وفاة النبي الله عند أنس الله تعالى.

(وَقَدَحٌ آخَرُ مِنْ زُجَاجٍ) وكان عنده قدح من الزجاج.

(وَقَدَحٌ تَحْتَ السَّرِيْرِ عَيْدَانْ) وكان النبي ﴿ عنده قدح من عيدان، والعيدان: الخشب، كان له قدح من نوع من الخشب المحكم، يستعمله في البول في الليالي

الباردة، يضعه تحت السرير، فكان ربما استعمله في الليل إذا احتاج إلى البول فيه، ويُنظّف بالنهار بعد ذلك، فقال: (يَقْضِى بِهِ حَاجَتَهُ فِي الأَحْيَانُ).

٤- مِرْكَنُهُ مِنْ شَبَهِ، وَتَوْرُهُ حِجَارَةٌ، مَنْ نَالَهُ يَمِيْرُهُ
 ٥- (رَكُوتُهُ) كَانَتْ تُسمَّى: الصَّادِرَةْ قَصْعَتُهُ الْغَرَّاءُ لَيْسَتْ قَاصِرَةْ
 ٦- كَانَ لَهُ صَاعٌ لأَجْلِ الْفِطْرَةِ وَقَعْبُهُ كَانَ اسْمُهُ بِالسَّعَةِ

يقول هنا: إن النبي الله عنه كان له مركن، والمركن: هو المخضب، وهو وعاء يوضع فيه الخضاب، والخضاب: هو الصبغ الذي يُصبَغ به الشعر، فكان عنده مخضب من شَبَه، والشَبَه: هو نوع من النحاس.

وكان له تور من الحجارة، والتور: إناء كبير من الحجارة، كان يتوضأ منه، والتور يُشبه الطست.

قال: ((رَكُوتُهُ) كَانَتْ تُسَمَّى: الصَّادِرَةْ) كان عنده رِكُوة يقال لها: الصادرة، وهي نوع من الآنية أيضًا.

وكان عنده قصعة تُسمى الغرّاء، (لَيْسَتْ قَاصِرَةْ) يعني: ليس قليلة السعة، بل كانت قصعة كبيرة جدًا وثقيلة الحمل تحتاج أكثر من شخص ليحملها، روى أبو داود: أنه كان إناءً كبيرًا، كان يحتاج إلى أكثر من شخص لحمْله.

وكان أيضًا عنده هي صاع يستعمله لأجل الفطرة، يعني لأجل زكاة الفطر، يُكال به، الصاع: مكيال يتسع لأربعة أمداد، والمُد: هو ملء الكفين من الطعام، فكان عنده صاع يستعمله في كيل زكاة الفطر.

وكان عنده قعب، والقعب: قدح ضخم (كَانَ اسْمُهُ بِالسَّعَةِ) يعني كان موسومًا



بالسعة، يعنى: موصوفًا بالسعة، وكان هذا القعب كان من النحاس.

٧- كَانَتْ لَهُ رَبْعَةُ ايْ مُرَبَّعَةُ الْمِعْدَاةُ الْمِعْدَاةُ الْمِعْدَاةُ الْمِعْدَاةُ وَالْمِقْدَاضُ لَهُ الْمِعْدَاةُ الْمِعْدَاةُ الْمِعْدَاقُ الْمُعْدَاقُ الْمُعْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِي

يقول: إن النبي ﴿ (كَانَتْ لَهُ رَبْعَةُ)، والربعة: صندوق، صندوق مربع، وقيل: إنها كانت من العاج، أهداها له المقوقس، كان يضع فيها: السواك، والمشط، والمكحلة، والمرآة، والمقراض، المقراض: هو المقص.

٩- كَانَ لَهُ سَرِيْسِرٌ أَهْدَاهُ لَهُ أَسْعَدُ وَهُو سَاجٌ اسْتَعْمَلَهُ
 ١٠- مُوَشَّحٌ بِاللِّيْفِ، ثُمَّ وُضِعَا عَلَيْهِ لَمَّا مَاتَ، ثُمَّ رُفِعَا
 ١٠- عَلَيْهِ أَيْضًا بَعْدَهُ الصِّدِيْقُ كَذَاكَ أَيْضًا عُمَرُ الْفَارُوقُ

فالنبي الله المدينة نزل منزل أبي أيوب، فتقول عائشة - الله مكة كانوا يستعملون السرير، فلما قدِم النبي كان منزل أبي أيوب ليس فيه سرير، فبلغ أسعد بن زرارة الله فبعث للنبي الله سريرًا له عمود وقوائمه من الساج، والساج: نوع من الخشب.

وكان موشحًا بالليف، الليف يعني كان الليف مجعولًا عليه مثل الوشاح.

وكان النبي ، ينام عليه، تقول عائشة - ، حتى تحوّل إلى منزلي وكان فيه، وكان فيه، وكان فيه، وكان فيه، وكان ينام عليه حتى توفي ، وهو فوقه.

وطلبه الناس منّا يحملون عليه موتاهم، فحُمِل عليه أبو بكر، وحُمِل عليه عمر ، وطلبه الناس يحملون عليه موتاهم؛ التماسًا لبركة النبي .

وبعد وفاة عائشة - الله عند الله عبد الله بن إسحاق مولى معاوية بأربعة آلاف درهم.



# (ذِكْرُ الوفود الذين وفدوا عليه) هـ.

الوفود: جمع وفد، والوفد: هم الجماعة المختارة من القوم يتقدمونهم للقاء العظماء؛ هذا تعريف الوفد.

و قبل فتْح مكة كانت الوفد قليلة، و كان انتشار الإسلام في القبائل العربية قليلًا، فلما فتح الله الله مكة دخل الناس في دين الله أفواجًا.

فالمؤلف هنا ذكر القبائل التي أوفدت وفودًا للقاء رسول الله ،

# ١- أُوَّلُ وَفْدٍ وَفَدُوْا الْمَدِيْنَةُ سَنَةَ «خَمْسٍ»: وَافِدُوْا مُزَيْنَةُ

يقول: أول وفد وفدوا المدينة كان في سنة خمس من الهجرة، وهم وافدوا مزينة، وكانوا أربعمئة

وعندما أرادوا الانصراف أمر رسول الله عمر بن الخطاب أن يزودهم، فقال عمر عمر فقال عندي إلا شيء من تمر ما أظنه يقع من القوم موقعًا، أي: عندي قليل من التمر ما أظنه يكفي أربعمئة شخص.

فقال له الرسول ؟ انطلق فزودهم، فانطلق بهم عمر فأدخلهم منزله، فإذا فيه من التمر مثل الجمل الأورق، فأخذ القوم منه حاجتهم وخرجوا.

قال النعمان بن مقرن هم راوي الحديث: قال: وكنت في آخر مَنْ خرج فالتفتُ فإذا فيها من التمر مثل الذي كان، وهذا كان من معجزات رسول الله ، تزوّد القوم جميعًا، وبقي التمر كما كان، ما نقص منه شيء.

٥- وَهَكَذَا سَعْدُ بْنُ بَحْرٍ فِي رَجَبْ
 وَعَامَ "سَبْعَةٍ": جُـذَامٌ وَعَقَـبْ
 ٣- الأَشْعَرِيُّونَ وَدَوْسُ الْقَـوْمُ
 وَفِي "الشَّمَانِ": أَلَّفَـتْ سُلَيْمُ
 ١٠- تَعْلَبَـةُ، ثُمَالَـةُ وَالْحُـدَّانْ
 ١٥- كَذَا بَنُـو الدَّارِ، وَفِيْهِ فِي صَفَرْ
 ١٤- تَعْدَرَةُ، بَعْدَهَا بَـلِي، وَحِمْـيَرْ

ذكر هنا أسماء عدد من الوفود التي وفدت على النبي هذا أسماء عدد من الوفود التي أشار إليها يقول: (سَعْدُ بْنُ بَكْرٍ) وفْدُ بني سعد بن بكر، وكان هذا في شهر رجب أيضًا من السنة الخامسة.

قال: (وَعَامَ «سَبْعَةٍ»: جُذَامٌ) في سنة سبع من الهجرة قدِم رفاعة بن زيد الجذامي في جماعة من جذام وفدوا على رسول الله .

قال: (وَعَقَبْ الأَشْعَرِيُّونَ) يعني بعد وفد جذام جاء وفد الأشعريين.

ومما ورد في ذِكْر وفد الأشعريين: ما جاء في حديث أبي موسى الأشعري كذا أنه بلغهم مخرج النبي كو وهم باليمن، فخرجوا مهاجرين إليه ومعه أخوان له، هو أصغرهم، وأخواه الآخران: أبو بردة الأشعري، وأبو رهم الأشعري كو الاثتهم من الصحابة، وجاءوا مسلمين، وهم في بضعة أو في ثلاثة وخمسين رجلًا من قومه، فركبوا سفينة فألقتهم إلى النجاشي بالحبشة، ووافقوا جعفر بن أبي طالب في وأصحابه عنده، فطلب منهم جعفر أن يقيموا معهم؛ لأن رسول الله المعثم إلى هاهنا وأمرهم بالإقامة، فأقاموا معه حتى قدموا جميعًا فوافقوا النبي كو حين افتتح خيبر فأسهم لهم، النبي أعطاهم شيئًا من غنائم خيبر.

قال: (وَدَوْسُ الْقَوْمُ) هذا وفد دَوس، ومن خبر دوس: أنه قدم الطفيل بن عمرو



الدوسي همكة ورسول الله بها، فمشى إليه رجال من قريش؛ لأنه كان رجلًا شاعرًا شريفًا في قومه، وأرادوا أن يصرفوه عن الاستماع إلى رسول الله به وظلوا يحذرونه من سماع رسول الله حتى حشا أذنيه قطنًا، ثم أتى المسجد الحرام فأقام قريبًا من رسول الله به فأراد الله في أن يُسمعه، ووصل إليه صوت النبي به وهو يقرأ القرآن الكريم.

فلما سمع بعض ما يقرؤه النبي ، سمع كلامًا حسنًا، فقال الطفيل في نفسه: إني رجل لبيب شاعر، لا يخفى عليّ الحسن من القبيح، لم لا أسمع هذا الرجل ؟

فمكث حتى انصرف النبي ، إلى بيته فجاء إلى النبي ، وحكى له ما حدث من قريش، وسمع من النبي ، فأعجبه ما قال وأسلم.

فطلب من النبي أن يجعل له آية تكون عونًا له على دعوة قومه، فجعل الله له نورًا في رأس سوطه؛ يعني بأمر الله في فعندما عاد إلى قومه بدأ يدعوهم إلى الإسلام، وقال: إنه ذهب إلى مكة والتقى برسول الله في، فأول مَنْ أسلم على يديه والده وأُمه، أبوه وأمه.

وأبطأت عليه دوس، وبقية القبيلة تأخروا في الإسلام، فعاد إلى النبي ﴿ وطلب من النبي ﴾ وطلب من النبي ﴾ أن يدعو عليهم، قال: يا رسول الله، ادع عليهم، دعوتهم إلى الإسلام، وأريتهم الآية التي جعلت معي بأمر الله، وأصرّوا على كُفرهم، ادعُ الله عليهم.

فرفع النبي ١ يديه وقال: «اللهم اهدِ دوسًا» وقال له:

ارجع إلى قومك فادعهم، وارفق بهم، فرجع وأخذ يدعوهم إلى الإسلام، ثم قدِم بمَنْ أسلم من قومه على رسول الله ﴿ وهم بخيبر نحوًا من ثمانين بيتًا من دوس، وقدّر عددهم في الرواية بنحو أربعمائة شخص، وأسهم لهم النبي ﴿ لما رجع من خيبر،

وتألُّفهم بشيء من الأموال التي أخذها المسلمون من خيبر ففرقها عليهم.

قال: (وَفِي «الثَّمَانِ»: أَلَّفَتْ سُلَيْمُ) ألفت: يعني قبِلت الإسلام، يعني دخلت سُليم في العام الثامن من الهجرة.

وذكر وفد ثعلبة، وثُمالة، والحُدّان، الحُدّان: اسم قبيلة من القبائل.

وفي العام التاسع وفدت همدان وبنو الدار، وفي شهر صفر وفدت قبيلة عذرة.

وبعدها قبيلة (بَلِي) التي يُنسَب إليها البلوي، يقال: فلان بن فلان البلوي.

وقبيلة حمير، ومن خبر وفد حمير على النبي ﴿: أَنْ إِياسَ بِنْ عُميرِ الحميري، قدِم وافدًا على رسول الله ﴿ فِي نفر من حمير، فقالوا: أتيناك؛ لنتفقه في الدين، ونسأل عن أول هذا الأمر؛ يعني عن مبدأ الخلق، ما أول ما خُلق،؟ وكيف خلق الله ﴿ هذا الكون؟

فقال النبي ﷺ: «كان الله، ليس شيء غيره، وكان عرشه على الماء ﷺ ثم خلق القلم فقال: اكتب ما هو كائن، ثم خلق السموات والأرض وما فيهن، واستوى على عرشه».

وكان هؤلاء الحميريون لهم موقف أيضًا مع النبي ﴿ أنه في أثناء قدوم وفد حمير كان وفد بني تميم -الذي سيأتي ذِكْره أيضًا - وفدوا على النبي ﴿ في نفس الوقت، فالنبي ﴿ قال لبني تميم: أبشروا يا بني تميم، فقالوا: أمّا إذا بشّرتنا فأعطنا، فتغير وجه رسول الله ﴿ ، فقدِم الحميريون على النبي ﴾ ، فقال: اقبلوا البشرى إذ لم يقبلها بنو تميم قالوا: قد قبلنا يا رسول الله ، فكانت هذه منقبة لهؤلاء الوفد أنهم قبلوا بشرى رسول الله ﴾ ، وكان هذا في العام التاسع.

والعام التاسع يُسمى عام الوفود،؛ لأن معظم الوفود كانت في العام التاسع. فكان هذا من خبر هذا الوفد.



وذكر في الأبيات، وفد بني سعد بن بكر، وقد أرسلوا وافدًا إلى النبي هو ضمام بن ثعلبة ها، فقدم عليه وأناخ بعيره على باب المسجد، ثم عقله، ودخل على النبي وهو في المسجد بين أصحابه، فأخذ يسأل رسول الله عن أركان الإسلام، وينشده الله أن يصدقه عند ذِكْر كل فريضة، والرسول الله يجيبه، فقال: يا رسول الله، أتانا رسولك، فأخبرنا أنك تزعم أن الله أرسلك، فوالذي بعثك بالحق آلله أرسلك؟ قال النبي النبي عنه.

قال: وأخبرنا رسولك أنك تزعم أن الله فرض علينا خمس صلوات في اليوم والليلة، فوالذي بعثك بالحق آلله أمرك بهذا؟، فقال النبي الله الله يعثك بالحق آلله أمرك بهذا؟، فقال النبي

قال: وأخبرنا رسولك أن الله فرض علينا كذا وكذا، وأخذ يذكر فرائض الإسلام. وهذا يفيد أن دعوة النبي الله كانت وصلت إلى تلك القبائل، لأنه قال: أتانا رسولك فأخبرنا، فمعناه أن الرسول كان بعث إليهم يدعوهم.

قال: (وَفِي «التَّاسِعِ»: وَفْدُ هَمْدَانْ)؛ همدان كانت لهم وفادتان على النبي هذا الوفادة الأولى: كانت بمكة قبل بيعة العقبة الأولى، وكان وافدهم: قيس بن عمرو بن مالك الهمداني.

وفد على النبي ﴿ قبل بيعة العقبة الأولى، فأسلم وبايع رسول الله ﴿ وطلب النبي ﴿ منه أن يكلم قومه أن يستضيفوا رسول الله ﴿ وأن يذهب إليهم النبي ﴿ مقيمًا في بلادهم، فلم يستجيبوا، وخسروا هذا الفضل الذي ظفر به أهل المدينة لما آووا رسول الله ﴾ .

الوفادة الثانية: قدِم وفد همدان مسلمين على رسول الله ، بالمدينة، منهم: مالك بن نمط، وأبو ثور يقال له: ذو المشعار أبو ثور الهمداني، ومالك بن أيفع.

البَّهِينُ لِلنَّبْغُ

وكتب رسول الله الله الله الله عنه المشعار الهمداني.

٦- وَبَعْدُ فِي «الْعَاشِرِ»: وَفْدُ خَوْلاَنْ وَكِنْدَةٍ وَغَامِدٍ وَغَسَّانْ

قبيلة خولان، وكندة وغامد وغسان، كل هذه قبائل عربية وفدت على النبي ، في العام العاشر.

٧- وَفْدُ الرُّهَاوِيِّيْنَ، وَفْدُ نَجْرَانْ وَفْدُ صَدَا وَالأَزْدِ، مَعْ سَلاَمَانْ

من الوفود التي وفدت على النبي ، وفد الرُّهاويين، والرُهاويون هم فرع من قبيلة مذحج اليمنية. ووفد نجران، ووفد صُدا وهم بنو صداء، ووفد الأزد، ووفد سلامان.

٨- بَجِيْلَةً وَحَضْرَمَ وتُ، النَّخَعُ وَالْحَارِثُ بْنُ كَعْبٍ أَيْضًا أَجْمَعُ

وفد بجيلة، ووفد حضر موت، والنخع، والحارث بن كعب؛ هؤلاء كلهم من القبائل التي وفدت على النبي .

٩- وَفِيْهِمَا مُرَّةُ، عَبْسٌ، أَسَدُ وَفْدُ تَمِيْمٍ فِيْهِمُ عُظَارِدُ

قال: (وَفِيْهِمَا) يعني في العام العاشر أو الحادي عشر، يعني: إما في العاشر وإما في أوائل الحادي عشر قبل وفاة رسول الله .

(مُرَّةُ، عَبْسٌ، أَسَدُ) قبيلة بنو مرة، وعبس، وأسد.

(وَفْدُ تَمِيْمٍ فِيْهِمُ عُطَارِدُ) وفد تميم الذين كان منهم عطارد، هذا رجل من تميم سيأتي ذِكْر خبره.

١٠- بَاهِلَـةٌ وَجَعْـدَةٌ، فَـزَارَةُ عَقِيْـلُ، عَبْـدُ، أَشْـجَعُ، كِنَانَةُ
 ١٠- لَقِيْطُ، بَكْرٌ, وَابْنُ عَمَّارٍ، قُدَدْ مَـاتَ رُجُـوعًا، وَكِلاَبُ, وَوَفَـدْ

(وَابْنُ عَمَّارٍ، قُدَدْ) هو قدد بن عمّار.

١٢- وَفْدُ ثَقِيْفٍ, مَعَ عَبْدِ الْقَيْسِ

١٣- قُشَيْر، تَغْلِب، وَبَعْضٌ مُسْلِمُ

(مَاتَ رُجُوعًا) يعني مات في رجوعه من عند المصطفى ١٠٠٠

(وَكِلاَبٌ أَوَوَفَدُ)

رُؤَاسَ، عَامِرٍ، هِللَّالٍ، عَنْسِ أُمَّا النَّصَارَى مِنْهُمُ فَالْتَزَمُوْا

ذكر أسماء بعض القبائل التي وفدت على النبي ، فلما جاء ذِكْر وفد تغلب، قال: (وَبَعْضُ مُسْلِمُ) يعني وفد قبيلة تغلب كان بعضهم مسلمين وبعضهم نصارى، فقبيلة تغلب كانت من القبائل النصرانية، وكانوا في شمال الجزيرة العربية قريبًا من بلاد الروم.

١٣-.... أُمَّا النَّصَارَى مِنْهُمُ فَالْتَزَمُوْا

١٤ - أَنْ يَمْنَعُوْا أَوْلاَدَهُمْ مِنْ صِبْغَةِ فِي دِيْنِهِمْ،....

سيأتي الكلام عن وفد تغلب -إن شاء الله- نذكر عنه شيئًا من التفصيل.

١٤-.... وَفْدُ بَنِي حَنِيْفَةِ

١٥- وَمِنْ وُفُودِ الْيَمَـنِ الْيَمَانِ وَفْدُ تَجِيْبٍ، طَيِّءٍ، جَيْشَـانِ

١٦ - كَلْبُ، خُشَيْنُ، وَمُرَادُ، وَالصَّدِفْ وَخَثْعَم، سَعْدُ الْعَشِيْرَةِ رَدِفْ

هذه كلها من القبائل اليمنية التي وفدت على النبي ١٠٠٠.

١٧- أَزْدُ عُمَانَ، وَزُبَيْدُ، أَسْلَمُ وَبَارِقُ، وَابْنُ حُمَيْدٍ سَالِمُ
 ١٨- سَعْدُ هُذَيْمٍ، جَرْمُ، بَهْرَا، مَهْرَةُ وَوَفْدُ جُعْفِيِّ، كَذَا جُهَيْنَةُ

# ١٩ - سَنَةَ «إحْدَى عَشْرَةٍ» جَاءَ النَّخَعْ في مِئتَ يْنِ بَعْدَ مَنْ قَبْلُ نَجَعْ ٢٠ - وَفْدُ السِّبَاعِ وَالذِّئَابِ ذُكِرًا في غَابَةٍ وَغَيْرِهَا، وَاسْتُنْكِرَا

فكان هذا الوفد قديمًا إما سنة خمس وإما قبلها، ولذلك بعض العلماء يقولون: إن هذا الوفد أقدم من وفد مزينة؛ لأن مزينة قدموا في العام الخامس، فقالوا: هذا الوفد يحتمل أنه يكون قبل وفد مزينة.

أو أنه يكون في العام الخامس، لكن الواضح من الحديث أنه كان قبل صلح الحديبية.

[1] متفق عليه: البخاري٥٣ ومسلم١٧.



وجاء في صحيح البخاري أن القرية التي قدم منها هؤلاء الوفد اسمها جؤاثة.

فلما رجعوا إليها بنوا مسجدًا وكانوا يصلون فيه الجمعة، فقالوا: أول جمعة جُمّعت في الإسلام بعد جمعة رسول الله في في المدينة هي جمعة بني عبد القيس في جؤاثة بالبحرين، في ذلك الوقت ما كانت تقام في الأرض صلاة جمعة في مسجد النبي في وجمعة بني عبد القيس في جؤاثة بالبحرين، ويقال: إنه لا يزال بقايا من هذا المسجد، في جؤاثة، يعني ما زالت القرية موجودة في منطقة الأحساء حاليًا في السعودية.

وكانوا ثلاثة عشر رجلًا، وفيهم رجل يقال له: الأشج، قال له النبي هذا إن فيك خصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة»، قال: قديمًا كانتا في يا رسول الله أم حديثًا؟ قال: «قديمًا، يعني جبلك الله عليهما» فقال: الحمد لله الذي جبلني على ما يحب الله ورسوله، يعني أحيانًا بعض الأخلاق تكون جِبلية، وبعض الأخلاق يكتسبها الإنسان تكون خلاف طبعه لكنه يتدرب عليها.

كذلك مما ورد في خبر عبد القيس أيضًا: ما جاء في سنن أبي داود عن أم أبان بنت الوازع عن جدها أنه كان في وفد عبد القيس، كان واحدًا من الثلاثة عشر رجلًا الذين وفدوا على رسول الله هي قلر على رسول الله هي قال: فجعلنا نتبادر من رواحلنا فنقبّل يد النبي هي.

وجاء أيضًا في الحديث: أن النبي في قال لأصحابه قبل أن يقدم هذا الوفد قال: «سيطلع عليكم من هنا ركب هم خير أهل المشرق» فقام عمر في فتوجه نحوهم فلقي ثلاثة عشر راكبًا فبشرهم بقول النبي في قال: النبي في قال فيكم: أنتم خير أهل المشرق.

فقدموا على النبي ، فرموا بأنفسهم عن ركائبهم فأخذوا يدهم فقبّلوها ١٠٠٠.

وقالوا: إن عبد القيس أيضًا وفدوا مرة ثانية في عام الوفود، وكان عددهم أربعين رجلًا في عام الوفود.

وممَّنْ وفد على النبي ﴿ وفد بني حنيفة، فعن ابْنِ عَبَّاسٍ ﴿ قَالَ: قَدِمَ مُسَيْلِمَةُ الكَذَّابُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَجَعَلَ يَقُولُ: إِنْ جَعَلَ لِي مُحَمَّدٌ الأَمْرَ مِنْ بَعْدِهِ بَبِعْتُهُ، وَقَدِمَهَا فِي بَشَرٍ كَثِيرٍ مِنْ قَوْمِهِ، فَأَقْبَلَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَمَعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسِ بْنِ شَمَّاسٍ، وَقَدِمَهَا فِي بَشَرٍ كَثِيرٍ مِنْ قَوْمِهِ، فَأَقْبَلَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللهِ ﴿ وَمَعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسِ بْنِ شَمَّاسٍ، وَفِي يَدِ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَمَعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسِ بْنِ شَمَّاسٍ، وَفِي يَدِ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَمَعَهُ ثَابِتُ بُولُو مَسَيْلِمَة فِي أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: «لَوْ وَفِي يَدِ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَمُعَلَّ اللهُ عَلَى مُسَيْلِمَة فِي أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: «لَوْ مَا أَنْ اللهُ عَلَى مُسَيْلِمَة فِيكَ، وَلَئِنْ أَدْبُرْتَ لَيَعْقِرَنَّكَ اللهُ مَا اللهِ فِيكَ، وَلَئِنْ أَدْبُوتُ لَيْعُورَنَّكَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْ وَلَا رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْمَنَامُ: أَنُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمَنَامُ: أَنُو الْفُخُومُ مُولَ اللهِ عَلَى الْمَنَامُ: أَنِ الْفُخُومُ مَا فَلَارًا، فَأُو حِي إِلَيَّ فِي الْمَنَامِ: أَنِ الْفُخُومُ مَا فَلَارًا، فَأُو حِي إِلَيَّ فِي الْمَنَامِ: أَنِ الْفُخُومُ مَا فَلَارًا، فَأُو حَي إِلَى فِي الْمَنَامُ: العَنْسِيُّ مُ الْمَنَامِ: العَنْسِيْمَةُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمَنَامُ: العَنْسِيْمَةُ عَلَى الْمَنَامِ: العَنْسِيْمَةُ اللهُ عَلَى الْمَنَامِ: العَنْسِيْمَةُ اللهُ اللهُ الْمُنَامُ وَالْأَحُولُ وَلَا الْمَنَامُ اللهُ الْمُنَامِ اللهُ اللهُ وَلَا الْمَنَامُ اللهُ الْمُنْمِ اللهُ الْمُؤْمِ الْمُنَامُ اللهُ اللهُ الْمُنَامُ اللهُ اللهُ الْمُنَامُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْمَنَامُ اللهُ اللهُ

ونزل مسيلمة الكذاب في دار بنت الحارث، وهي دار أعدها النبي ﴿ لاستقبال الوفود، في عام الوفود لما كثرت الوفود النبي ﴿ خصص دارًا وهيأها لاستقبال الوفود، فنزل فيها مسيلمة المدة التي قضاها في المدينة.

ومن الذين وفدوا على النبي ، وفد نجران، كانوا نصارى، منطقة نجران ما زالت بهذا الاسم في جنوب السعودية، قدم وفد نجران على النبي ، وفيهم العاقب والسيد صاحبا نجران، يعني: زعيمي نجران.

فجاءا إلى النبي ﷺ يريدان أن يباهلاه، والمباهلة: هي أن يقولا: لعنة الله على

<sup>[</sup>١] صحيح البخاري٤٣٧٣ ومسلم٢٢٧٣ و٢٢٧٨.



الكاذب منّا، كل واحد منهم يقول: إن كنت كاذبًا فعليّ لعنة الله.

فقال أحدهما لصاحبه: لا تفعل؛ فوالله لئن كان نبيًّا فلاعننا لا نفلح نحن ولا عقبنا من بعدنا، فرجعا عن نيتهما في الملاعنة، قالا: لو لاعنّاه وكان نبيًّا لا نفلح نحن ولا عقبنا.

وقالا: إنّا نعطيك ما سألتنا.

وأقاموا في مدينة النبي ، وكانوا ستين راكبًا فيهم أربعة عشر رجلًا من أشرافهم، منهم ثلاثة يؤول إليهم أمر نجران، هم: السيد، واسمه الأيهم، والعاقب و اسمه عبد المسيح.

والثالث: اسمه أبو حارثة بن علقمة، وكان أُسْقُفهم وحبرهم، والعاقب كان أميرهم وصاحب مشورتهم، وعبد المسيح كان صاحب الرحل.

وجلسوا مع النبي ، وأقاموا في المسجد النبوي، وظلوا مدة في المسجد النبوي، واستأذنوا أن يصلوا صلاتهم، فتركهم يصلون صلاتهم إلى جهة المشرق، يتوجهون إلى المشرق ويصلون صلاتهم، وهم في مسجد النبي ، وجعلوا يجادلون النبي في شأن المسيح وأمه، وأنزل الله على النبي في شأن وفد نجران نصف سورة آل عمران، وقرأ عليهم النبي الآيات التي أنزلت عليه.

فلما نزلت الآيات في سورة آل عمران من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰعِندَ ٱللَّهِ كَمَثُلِ عَالَمَ اللَّهِ كَمَثُلِ عَادَمً خَلَقَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ كَمَثُلِ عَالَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وفيهم قوله تعالى: ﴿ فَقُلُ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَ نَا وَأَبْنَاءَ كُمْ وَنِسَاءَ كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ وَفِيهم قوله تعالى: ﴿ فَقُلُ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَ نَا وَأَبْنَاءَ كُمْ وَلِيسَاءَ كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ وَفِيهم قوله تعالى: ﴿ وَفِيهِم قوله تعالى: ﴿ وَفَي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلّه

المباهلة، فترددوا، وخافوا ألا يفلحوا.

ثم قالوا للنبي ، نعطيك ما سألتنا، فكتب عليهم النبي ، ألفي حُلة، في كل رجب ألف حُلة، وفي كل صفر ألف حُلة، وكانت نجران منطقة مشهورة بنسج الثياب

فقالوا: ابعث معنا رجلًا أمينًا، قال: لأبعثن معكم رجلًا أمينًا حق أمين، فبعث إليهم أبا عبيدة بن الجراح ، يجبي الأموال التي وعدوا بإرسالها إلى النبي .

وكتب لهم النبي ١١ الأمان، أنهم طالما وفوا بعهدهم أنهم على أمان.

كذلك من الوفود التي قدمت على النبي ﴿ وفد طيء، وهم قبيلة حاتم الطائي، قدموا على النبي ﴿ ونيهم زيد الخيل، سماه النبي ﴿ زيد الخير، وهو سيدهم في ذلك الوقت، فأسلموا وحسن إسلامهم، وأقطع النبي ﴿ زيدًا أرضًا وكتب له كتابًا بذلك، ومات بالحمى في طريق عودته، وكانت زوجته لا تُحسن القراءة، فلما مات أحرقت زوجته ما كان معه من كتب فأحرقت الكتاب الذي كان كتبه النبي ﴿ لهم.

ومن الوفود: وفد بني عامر، جاء عن عبد الله بن الشّخير هذا قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله في فقلنا: أنت سيدنا، فقال: السيد الله -تبارك وتعالى قال: قلنا: وأفضلنا فضلًا وأعظمنا طولًا، قال: قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان. يعني: لا يحملنكم الشيطان على الغلو في رسول الله حتى تصفوه بما لا ينبغى أن يكون إلا لله.

وكان ممَّنْ وفَد: وفْدٌ من بني عامر، وهم إربد بن قيس، وعامر بن الطفيل، قدما على النبي ﴿ وجلسا بين يديه، وقال عامر بن الطفيل: يا محمد، ما تجعل لي إن أسلمت؟ قال: لك ما للمسلمين وعليك ما عليهم، قال: أتجعل لي الأمر من بعدك إن أسلمت؟ ، فقال ﴿ : ليس ذلك لك ولا لقومك.



وكان من بني عامر: عامر بن الطفيل، وعامر بن مالك الملقب بملاعب الأسنة، وهذا وقع الخلاف فيه هل أسلم أم لا؟ والحافظ ابن حجر يرجح أنه أسلم، وعدّه من الصحابة ، وقيل: لم يسلم.

ومن الوفود: وفد جذام، قدم رفاعة بن زيد الجذامي في عشرة من قومه على رسول الله في زمن هدنة الحديبية قبل خيبر، فأسلم وحسن إسلامه، وأهدى لرسول الله في غلامًا، وكتب له النبي في كتابًا وبعثه إلى قومه فدعاهم إلى الإسلام فأسلموا.

و من الوفود: وفد مراد: ووفد منهم فروة بن مسيك المرادي على النبي ﴿ فأسلم، واستعمله النبي ﴾ خالد بن سعيد واستعمله النبي ﴾ خالد بن سعيد بن العاص على الصدقة، فكان معه في بلاده حتى توفي رسول الله ﴾، وكان فروة بن مسيك كان سيد قومه.

ومن الوفود: وفد كندة، جاء عن الأشعث بن قيس أنه قدم في وفد كندة في ثمانين راكبًا، فدخلوا على رسول الله ﴿ وعليهم ثياب مطرزة بالحرير، فأنكر عليهم النبي ﴿ لُبس الحرير؛ لأنهم أسلموا، فشقوه، فألقوه، فشقوا الحرير، وهذا يدل على حُسن إيمانهم واستجابتهم لرسول الله ﴿ له المناكر عليهم النبي ﴿ لبس الحرير، فخلعوا ثياب الحرير التي كانت عليهم وشقوها وألقوها.

وقالوا: يا رسول الله، نحن بنو آكلي المُرار، وأنت ابن آكلي المرار، المرار: نبت إذا أكلته الإبل انقبضت ورفع مشافرها -وهي شفاهها- لشدة مرارته، فقالوا للنبي أكلته الإبل انقبضت ورفع مشافرها وهي شفاهها- لشدة مرارته، فقالوا للنبي أكلي المرار، فتبسم رسول الله أنه وقال: ناسبوا بهذا النسب العباس بن عبد المطلب وربيعة بن الحارث، كانا تاجرين.

وقصة هذا اللقب: أن العباس بن عبد المطلب عم النبي ، وربيعة بن الحارث.

كانا تاجرين، فلما شاعا في العرب، سُئلا ممَّنْ أنتما؟ قالا: نحن بنو آكلي المرار، يُنسبان إلى كندة؛ ليعزّا في تلك البلاد؛ لأن كندة كانوا ملوكًا، فاعتقدت كندة أن قريشًا منهم، فقال النبي في: نحن بنو النضر بن كنانة، لا ننتفي من أبينا، فكان كندة لما سمع هذا كانوا يحسبون أن العباس له نسب معهم، فالنبي في تبسم.

وممن وفدوا على النبي ، وفد زبيد: وكان منهم عمرو بن معدي كرب، و قدم على النبي في أناس من زبيد فأسلم، ثم ارتد، ثم عاد إلى الإسلام وحسن إسلامه ...

ومن ضمن الوفود التي وفدت على النبي ﷺ وفد الأزد ووفد جُرَش.

والأزد نوعان من القبائل: قبيلة اسمها أزد شنوءة، وقبيلة أخرى يقال لها: أزد عمان، أزد شنوءة وأزد عمان.

والحديث هنا عن كلتا القبيلتين: أزد شنوءة، وأزد عمان أرسلوا وفودًا إلى النبي ومعه فبالنسبة لقبيلة أزد شنوءة أرسلوا وافدهم وهو صُرَد بن عبد الله الأزدي في ومعه وفد من الأزد، معه جماعة من الأزد من وجهاء قومه وفدوا على رسول الله في فأسلم وحسن إسلامه، وأمّره رسول الله على مَنْ أسلم من قومه، وأمره أن يجاهد بمَنْ أسلم مَنْ كان يليه من أهل الشرك من قبائل اليمن، فنزل منطقة يقال لها جُرَش، فنزل جُرَش وبها قبائل من اليمن فحاصرهم قريبًا من شهر، ثم قاتلهم قتالًا شديدًا، وكان أهل جُرَش، قد أرسلوا رجلين منهم إلى رسول الله في ينظران أمره، فأخبر النبي في هذين الرجلين بما حصل لقومهما.

فذهبا إلى قومهما فوجدا ما أخبر النبي ، به من أحداث القتال بينهم وبين صرَد بن عبد الله والمكان والزمان وتفاصيل القصة، مثلما أخبر النبي ، فأخبروا قومهم



بهذا فكان هذا سببًا في إسلام قومهما، فأسلم أهل جُرَش وأرسلوا سبعة منهم مسلمين، فوفدوا على النبي ، وأعلن أهل جُرَش إسلامهم.

وورد في حديث في سنده ضعف أن النبي ها قال لوفد جُرَش لما وفدوا عليه: «لا تجمعوا ما لا تأكلون، ولا تبنوا ما لا تسكنون» وأن النبي ها أوصاهم بعشرين وصية، كان منها: لا تجمعوا ما لا تأكلون، ولا تبنوا ما لا تسكنون، ولا تنافسوا في شيء أنتم عنه غدًا زائلون، واتقوا الله الذي إليه تُرجعون، وعليه تُعرضون، وارغبوا فيما عليه تقدمون وفيه تخلدون. إلى آخر الوصايا.

طبعًا معانيها جميلة، وصحيحة، لكن من جهة السند فيها كلام.

ومن الوفود التي وفدت على النبي ﴿ : وفد ملوك حمير، فمجموعة من ملوك قبائل حمير في اليمن، وهم: الحارث بن عبد كُلال، ونُعيم بن عبد كُلال، والنعمان، وآخرون أرسلوا رسولًا من قِبَلهم قدِم على رسول الله ﴿ يُخبره بإسلامهم، وأنهم دخلوا في دين الله.

فكتب النبي ﴿ إليهم كتابًا فيه أنصبة الزكاة ويأمرهم بأخذ الجزية ممَّنْ بقي على يهوديته ونصرانيته في اليمن، وكتب لهم النبي ﴿ مقادير الزكاة ليجمعوها من المسلمين، وبعث إليهم النبي ﴿ معاذ بن جبل، وعبد الله بن زيد، ومالك بن عبادة، وعقبة بن نمر، ومالك بن نمر ﴿ وأميرهم معاذ بن جبل ﴾ .

وكتب النبي ﴿ في الكتاب الذي بعثه إلى ملوك حمير: أنه بعث إليهم هؤلاء الصحابة، وذكر أسماءهم وأن أميرهم معاذ وأوصاهم برسله خيرًا، وكان ذلك في شهر رمضان من العام التاسع الهجري.

بعد ذلك وفد بجيلة وبني قشير، بجيلة من القبائل العربية، وقبيلة أخرى مجاورة لها

يقال لهم بنو قشير.

فمن بجيلة الصحابي الجليل: جرير بن عبد الله البجلي، ورد أنه وفد على رسول الله ، ومعه وفد من بجيلة وبني قريش، وكان هذا الوفد في العام العاشر الهجري.

وقبل أن يدخل جرير بن عبد الله المسجد النبوي قال النبي الأصحابه قبل دخوله: يدخل عليكم من هذا الباب من خير ذي يمن، فدخل جرير على اليمن المسلم على يد النبي الها، وبايعه وأكرمه النبي الها، وقال النبي الها أتاكم كريم قوم فأكرموه، وكان هو زعيم قومه وكبير قومه.

وكان إسلام جرير بن عبد الله ، بعد نزول سورة المائدة، يعني هذا الوفد كان متأخرًا في العام العاشر الهجري بعد نزول سورة المائدة.

وروى جرير بن عبد الله أنه رأى النبي في يتوضأ ويمسح على خفيه، فكان الفقهاء يفرحون بهذا الحديث في المسح على الخفين رغم أن المسح على الخفين رواه عن النبي في عشرات الصحابة؛ لأنه أسلم بعد نزول سورة المائدة ورأى النبي في يمسح على الخفين فدل على أنه غير منسوخ، وسورة المائدة فيها آية الوضوء، وهي قوله على الخفين فدل على أنه غير منسوخ، وسورة المائدة فيها آية الوضوء، وهي قوله تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ عَامَنُوۤا إِذَا قُمَّتُم إِلَى الصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُم وَأَيدِيكُم إِلَى المَرافِقِ وَامَسَحُوا بِرُءُوسِكُم وَأَرْجُلَكُم إِلَى الكَعْبَيْنِ ﴿ المائدة: ٢] فآية الوضوء فيها الأمر بغسل الرجلين.

وبايعه النبي ﷺ على السمع والطاعة، وألا يسأل الناس شيئًا ﷺ.

ومن الوفود: وفد حضرموت، وفد على النبي ﴿ وائل بن حُجر أحد أقيال حضرموت، والأقيال: هو الملك في حضرموت، أقيال: جمع قيْل، والقيْل: هو الملك في لغتهم أو في اصطلاحهم.



وقال النبي ١١ المحابه: يأتيكم بقية أبناء الملوك، فبعد قليل جاء وائل بن حُجر.

فرحب به النبي ﴿ وأدناه منه، وقرّب مجلسه وبسط له رداءه، وأجلسه عليه حتى لا يجلس على الأرض، وأدناه وأجلسه بجواره، ودعا له النبي ﴿ قال: اللهم بارك في وائل وولده وولد ولده، وحصل ما أخبر عنه النبي ﴿ فكان من أبنائه وأحفاده علماء رووا حديث النبي ﴾، فمن الأسانيد التي ترد كثيرًا في كتب السُّنة عن عاصم بن كُليب عن أبيه كُليب بن وائل بن حُجر.

واستعمله على الأقيال من حضر موت، وكتب معه ثلاثة كتب: كتابًا إلى المهاجر بن أبى أمية، وكتابين آخرين لبعض ملوك حضر موت.

وأقطعه النبي الله أرضًا في حضرموت، وبعث معه معاوية بن أبي سفيان اليه اليريه إياها، فذهب معه معاوية ومما ورد في قصته: أنه رغم إسلامه بين يدي رسول الله الله أنه كان فيه بقايا من عادات الملوك في الجاهلية، ومنها: أنهم لا يردفون على الدابة، أي: لا يركب معهم على الدابة أحد من عامة الناس، مع أن رسول الله الله من تواضعه كان يردف معه على الدابة، بعض أصحابه.

المهم: أنه لما ذهب معاوية معه، كان معاوية يمشي ووائل راكب على الدابة، فشكا معاوية إليه حر الرمضاء، وطلب أن يردفه معه على الناقة، فقال: اسكت فلست من أرداف الملوك، انتعل ظل الناقة، يعني: اجعل وطء الأقدام على ظل الناقة؛ لتتقي الحر.

وسبحان الله! من العبر أنه: شاء الله ﴿ أَن يَفَد حُجر على معاوية، ﴿ أَيَام خلافة، وله الخلافة ويحكم معظم الأرض، والثاني وفد عليه يطلب منه عطاءً ودارت الأيام، فذكره بقصته.

ومن الوفود التي وفدت على النبي ، وفد بني المنتفق، قدم على رسول الله ،

لقيط بن عامر من بني المنتفق ومعه صاحب له يُدعى نهيك بن عاصم، قدما على النبي ودخلا عليه على النبي ودخلا عليه حين انصرف من صلاة الغداة وقام في الناس خطيبًا، فلما فرغ من خطبته قال له لقيط بن عامر: يا رسول الله، هي ما عندك من علم الغيب؟ فحدّثه النبي وجعل يسأل النبي هي، والنبي هي يجيبهم بما أطلعه الله هي عليه.

فلما بايع النبي على الإسلام أُخبِر أن رسول الله قد بعث جيشًا إلى قومه، فطلب من النبي أن يرد الجيش ويأتيه هو بإسلام قومه وطاعتهم، ففعل النبي ما أراده زياد، وأرسل إلى الجيش أن يرجعوا، وأعطاهم مهلة أخرى؛ ليُسلموا.

فكتب الصدائي إلى قومه يدعوهم إلى الإسلام، فجاء وفدهم بإسلامهم فأمّره النبي هي على قومه، وكتب له كتابًا بذلك.

ومن قصة زياد بن الحارث: أنه رافق النبي ﴿ في سفر من أسفاره، فسمع النبي ﴿ في هذا السفر يحث على عدم طلب الإمارة، ويحذر من الإمارة وأنه لا خير فيها حتى لا يتنافس الناس عليها، وأنها مسئولية، وأمانة عند الله ﴿ وسمع من النبي ﴿ يحذّر من سؤال الصدقة عن ظهر غنى، فلما سمع هذا ردّ الكتابين إلى النبي ﴾، فقال: إنه لا يريد الإمارة ولا يريد الصدقة ﴾.

ولما كان مع النبي في نبع الماء من بين أصابع النبي في، حين فقدوا الماء، وكان هذا من معجزات رسول الله في أكثر من حادثة يفقدون الماء فيدعو النبي و ربه فينبع الماء من بين أصابع النبي حتى يملأ الناس أوانيهم، فلما رأى هذه المعجزة قال للنبي في: إن عندهم في صداء بئرًا يقل ماؤها في الصيف، ويكثر في الشتاء، فطلب



من النبي الشاء، فأخذ النبي السيف كما هو في الشتاء، فأخذ النبي السيع حصيات وبرّك عليها أي: دعا بالبركة، ومسّها بيده الشريفة في وأعطاه الحصيات، وقال له: ارمها في البئر، واحدة واحدة، واذكر الله وأنت ترمي هذه الحصيات السبع، ففعل فجاشت البئر بالماء صيفًا وشتاءً حتى لا يُرى قعرها.

وقالوا: إن توقيت وفد زياد بن الحارث الصدائي كان بعد مُنصرف النبي ، من عمرة الجعرّانة.

ومن الوفود: وفد ثقيف:

في شهر رمضان من العام التاسع من الهجرة بعد عودة النبي همن غزوة تبوك، أرسلت ثقيف وفدًا إلى النبي هو برئاسة عبد ياليل بن عمرو، ومعه رجلان أو ثلاثة من بني مالك، واثنان من الأحلاف، فأعلنوا إسلامهم وإسلام قومهم وكتب لهم رسول الله كتابًا، وأمرهم النبي هو أن يهدموا اللات، فطلبوا من النبي هو تأخير هدم اللات ثلاث سنين، فرفض النبي هو ذلك، وأوكل النبي هو أمر ذلك إلى أبي سفيان والمغيرة بن شعبة،

ثم أخذوا يطلبون طلبات فيها تنازل عن شيء من أحكام الدين، يعني: أول شيء طلبوا تأخير هدم اللات، فرفض النبي الله ذلك، ثم طلبوا إعفائهم من الصلاة، قالوا: إنهم يستنكفون من الركوع والسجود- والعياذ بالله- فقالوا: إنهم لا يستطيعون الركوع والسجود، وهذا من الكبريعني الذي كان عندهم في الجاهلية.

فأبي النبي ﷺ ذلك، وقال: لا خير في دين لا صلاة فيه، وفي رواية: لا خير في دين لا ركوع فيه.

فطلبوا إعفاءهم من الزكاة والجهاد، فسكت النبي ، له عن ذلك، وقال: سيتصدقون

ويجاهدون إن شاء الله.

لماذا رفض أن يوافقهم على ترك الصلاة، وسكت لهم عن ترك الزكاة والجهاد؟

والجواب: أن الصلاة تجب على الفور، فلا مجال للسكوت عنها أو تأجيلها، وأما الزكاة فلا تجب على الفور، فمَنْ كان لا يملك نصابًا أو لم يحل عليه الحول، لا تجب عليه الزكاة أصلًا، كثير من المسلمين لا تجب عليه الزكاة طيلة عمره، ومَنْ وجبت عليه الزكاة أصلًا، كثير من المسلمين لا تجب عليه الزكاة طيلة عمره، ومَنْ وجبت عليه الزكاة لن تجب عليه إلا بعد سنة من إسلامه، فالزكاة ليست مطلوبة منهم على الفور، وقد لا تُطلَب منهم أبدًا إذا لم يكونوا ممَّنْ تجب عليه الزكاة، أو يعني مَنْ وجبت عليه الزكاة معه مهلة حتى تجب عليه.

وأما الجهاد ففي معظم الأحيان يكون فرض كفاية، إذا قام به البعض سقط عن الباقين، فالنبي الله قال: نُمهلهم في أمر الزكاة والجهاد، وإن شاء الله إذا دخل الإيمان في قلوبهم سيتصدقون ويجاهدون إن شاء الله.

وأمّر عليهم النبي عثمان بن أبي العاص، وكان أصغرهم، وكان أحرصهم على تعلم القرآن والتفقه في الدين، ومكثوا في المدينة خمسة عشر يومًا، ورجع معهم أبو سفيان والمغيرة بن شعبة؛ لهدم اللات، فلما وصلا إلى اللات اجتمعت النساء حول اللات يبكين، وشرع المغيرة في هذمِها، ثم أخذ ما كان فيها من ذهب ومال.

فأراد المغيرة بن شعبة ، أن يسخر منهم ، فألقى المعول، وجعل يركض ويتظاهر أن أحدًا يطارده، وأنه عاجز عن مواصلة الهدم، ففرحوا وجعلوا يقولون: ثأرت الربة..



ثأرت الربة، فضحك منهم المغيرة ، وجعل يدعوهم إلى توحيد الله، وأنها لا تملك نفعًا ولا ضُرًا، وأكمل الهدم حتى أتى عليها.

ومن ضمن الوفود أيضًا: وفد عبد الرحمن بن أبي عقيل، وهو رجل من ثقيف، وبعض علماء السيرة يجعلونه عضوًا من أعضاء وفد ثقيف الذين قدموا على النبي وليس وفدًا خاصًا، وقيل: إنه لم يكن معهم، بل جاء في وفد آخر إلى النبي .

وقصة عبد الرحمن بن أبي عقيل الثقفي: أنه لما وفد على النبي ﴿ قال: انطلقت في وفد إلى رسول الله ﴿ ، فأتيناه فأنخنا بالباب، وما في الناس أبغض إلينا من رجل نلج عليه منه، فلما خرجنا ما في الناس أحب إلينا من رجل دخلنا عليه.

فقال قائل منّا: يا رسول الله، ألا سألت ربك ملكًا كملك سليمان؟

فضحك رسول الله ﷺ ثم قال: فلعل لصاحبكم عند الله أفضل من ملك سليمان.

إن الله لم يبعث نبيًا إلا أعطاه دعوةً: فمنهم مَنْ اتخذ بها دنيا فأُعطيها، ومنهم مَنْ دعا بها على قومه إذ عصوه فأُهلكوا بها، وإن الله أعطاني دعوةً فاختبأتها عند ربي شفاعةً لأمتي يوم القيامة.

ومن الوفود: وفد قبيلة بكر: أوفدوا رجلًا واحدًا هو الحارث بن حسّان البكري، وفد إلى النبي في يشكو العلاء بن الحضرمي إلى رسول الله في -والعلاء بن الحضرمي كان أمير النبي في على البحرين - وبينما هو في الطريق مرّ بعجوز من بني تميم منقَطَع بها، يعني: واقفة في الطريق، وليس معها أحد يحملها في الصحراء، فطلبت منه أن يبلغها الرسول في فحملها معه إلى المدينة، المهم: أنه وفد مع هذه المرأة وأحضرها معه إلى النبي في أن يجعل الدهناء حاجزًا بين تميم وبكر، فاعترضت المرأة العجوز، وطلبت من النبي في ألا يفعل هذا، وأنها من سكان منطقة فاعترضت المرأة العجوز، وطلبت من النبي في ألا يفعل هذا، وأنها من سكان منطقة



الدهناء، والدهناء هي أرضهم، فقال الحارث بن حسان: إن مثلي ومثلك كما قال الأول: «حتفَها تحمل ضأنٌ بأظلافها»[١].

و من الوفود:وفد طارق بن عبد الله المحاربي ، قدِم ومعه جماعة من قومه بني محارب.

و بعض الروايات تقول: إن بني محارب وفدوا مرتين: المرة الأولى: كان فيها طارق بن عبد الله المحاربي، و كانوا ذاهبين إلى المدينة للتجارة فأسلموا.

وبعد ذلك أوفدوا وفدًا آخرًا؛ ليُعلنوا إسلام القبيلة عند النبي ﴿ ، فعلى كل حال: قصة طارق بن عبد الله المحاربي: أنهم قدموا إلى المدينة للتجارة، فلما اقتربوا من بساتين المدينة لقيهم النبي ﴿ وهم لا يعرفونه، فعرض عليهم النبي ﴿ أن يأخذ جملهم بشيء من تمر، كان معهم جمل أعجب النبي ﴿ وقال: آخذ هذا الجمل وأعطيكم به تمرًا فوافقوا.

فأخذ النبي المحمل، وقال: انتظروني هنا وآتيكم بالتمر، فذهب النبي بالجمل وأخذ النبي المدينة ليبعث إليهم التمر، فلما أخذ الجمل وذهب ندموا، وقالوا: نحن لا نعرف هذا الرجل، ولعله يأخذ الجمل ولا يعود إلينا، فقالت امرأة كانت معهم: إن وجهه ليس بوجه كذّاب، فبعد قليل عاد إليهم النبي ومعه التمر، فلما دخلوا المسجد، فالتقوا بالنبي ، وكانوا يسمعون أن محمدًا هو كبير المدينة، فدخلوا المسجد؛ ليروه و فرجدوه يخطب ، يحث على الصدقة، ومعهم طارق بن عبد الله، فروى

<sup>[1]</sup> المستقصى في أمثال العرب للزمخشري: جـ٢،صـ٥ ٥. وَالْمعْنَى: أَن الضَّأْن تبحث بأظلافها عَن المُدية فتذبح بها فَتحمل حتفها بأظلافها إلى نفسها وتجره الَيْهَا، وَقيل: اذا سمنت ذُبِحت فَكَأَن شحومها الَّتِي تحملها وتمشى بها هي حتفها؛ لِأنَّهَا سَبَب ذَبحهَا يضْرب في جالب الْحِين على نَفسه.



عن النبي ، فروى ما سمعه من النبي ، في تلك الخطبة بعد ذلك.

المرة الثانية: أن بني محارب أوفدوا إلى النبي ها عشرة نفر؛ ليعلنوا إسلامهم، وكان ذلك في عام حجة الوداع، فوفدوا على النبي ها فأسلموا، وكان في الوفد رجل عرفه النبي ها لما كان النبي ها يعرض نفسه على القبائل في مكة، في بداية الدعوة، كان فيه فظاظة، وكان يؤذي النبي ها بكلامه وهو يدعو قومه إلى الإسلام، فيسيء إلى النبي ها فدارت الأيام وبعد ذلك إذا بهذا الرجل كان من ضمن الوفد الذين قدموا يسلمون بين يدي رسول الله ها.

من الوفود أيضًا: وافد فروة بن عمرو الجذامي، و كان ملك (مَعان) التي هي حاليًا في جنوب الأردن.

فأسلم، وحسن إسلامه، وأرسل وافدًا من قِبَله، وهو مسعود بن سعد، أرسله وافدًا من قِبَله يحمل معه هدايا إلى النبي ، ومنها: بغلة بيضاء وفرس وحمار.

فقبل النبي هداياه وسُرِّ بخبر إسلامه، وكتب إليه كتابًا، وأهدى إليه هدايا، مكافئة على هداياه.

فعلم هرقل بهذا الخبر - وكان فروة تابعًا له - فبعث إليه، فلما وصل إليه أمره بالرجوع عن الإسلام، فأبى، فحبسه، وضرب عنقه، وقُتِل شهيدًا - رحمه الله - ورضي عنه.

ومن الوفود: وفد تميم الداري، كان تميم الداري نصرانيًّا وقدِم على النبي في المدينة فأسلم، وذكر قصة الجساسة وقصة الدجال التي رواها الإمام مسلم في صحيحه من حديثفاطمة بنت قيس ف، وفيه أن النبي قالَ لأصحابه لما جمعهم: ﴿ إِنِّي وَاللهِ مَا جَمَعْتُكُمْ لِرَغْبَةٍ وَلَا لِرَهْبَةٍ، وَلَكِنْ جَمَعْتُكُمْ، لِأَنَّ تَمِيمًا الدَّارِيَّ كَانَ رَجُلًا نَصْرَانِيًّا، فَجَاءَ فَبَايَعَ وَأَسْلَمَ، وَحَدَّثَنِي حَدِيثًا وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أُحَدِّثُكُمْ عَنْ مَسِيح الدَّجَالِ،

حَدَّثَنِي أَنَّهُ رَكِبَ فِي سَفِينَةٍ بَحْرِيَّةٍ، مَعَ ثَلَاثِينَ رَجُلًا مِنْ لَخْمٍ وَجُذَامَ، فَلَعِبَ بِهِمِ الْمَوْجُ شَهْرًا فِي الْبَحْرِ، ثُمَّ أَرْفَووا إِلَى جَزِيرَةٍ فِي الْبَحْرِ حَتَّى مَغْرِبِ الشَّمْسِ، فَجَلَسُوا فِي أَقْرُبِ السَّفِينَةِ فَدَخَلُوا الْجَزِيرَةَ فَلَقِيَتْهُمْ دَابَّةٌ أَهْلَبُ كَثِيرُ الشَّعَرِ، لَا يَدْرُونَ مَا قُبْلُهُ مِنْ دُبُرِهِ، مِنْ كَثْرَةِ الشَّعَرِ، فَقَالُوا: وَيْلَكِ مَا أَنْتِ؟ فَقَالَتْ: أَنَا الْجَسَّاسَةُ، قَالُوا: وَمَا الْجَسَّاسَةُ؟ قَالَتْ: أَيُّهَا الْقَوْمُ انْطَلِقُوا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ فِي الدَّيْرِ، فَإِنَّهُ إِلَى خَبَرِكُمْ بِالْأَشْوَاقِ، قَالَ: لَمَّا سَمَّتْ لَنَا رَجُلًا فَرِقْنَا مِنْهَا أَنْ تَكُونَ شَيْطَانَةً، قَالَ: فَانْطَلَقْنَا سِرَاعًا، حَتَّى دَخَلْنَا الدَّيْرَ، فَإِذَا فِيهِ أَعْظَمُ إِنْسَانٍ رَأَيْنَاهُ قَطُّ خَلْقًا، وَأَشَدُّهُ وِثَاقًا، مَجْمُوعَةٌ يَدَاهُ إِلَى عُنْقِهِ، مَا بَيْنَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى كَعْبَيْهِ بَالْحَدِيدِ، قُلْنَا: وَيْلَكَ مَا أَنْتَ؟ قَالَ: قَدْ قَدَرْتُمْ عَلَى خَبَرِي، فَأَخْبِرُونِي مَا أَنْتُمْ؟ قَالُوا: نَحْنُ أَنَاسٌ مِنَ الْعَرَبِ رَكِبْنَا فِي سَفِينَةٍ بَحْرِيَّةٍ، فَصَادَفْنَا الْبَحْرَ حِينَ اغْتَلَمَ فَلَعِبَ بِنَا الْمَوْجُ شَهْرًا، ثُمَّ أَرْفَأْنَا إِلَى جَزِيرَتِكَ هَذِهِ، فَجَلَسْنَا فِي أَقْرُبِهَا، فَدَخَلْنَا الْجَزِيرَةَ، فَلَقِيَتْنَا دَابَّةٌ أَهْلَبُ كَثِيرُ الشَّعَرِ، لَا يُدْرَى مَا قُبُلُهُ مِنْ دُبُرِهِ مِنْ كَثْرَةِ الشَّعَرِ، فَقُلْنَا: وَيْلَكِ مَا أَنْتِ؟ فَقَالَتْ: أَنَا الْجَسَّاسَةُ، قُلْنَا: وَمَا الْجَسَّاسَةُ؟ قَالَتْ: اعْمِدُوا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ فِي الدَّيْرِ، فَإِنَّهُ إِلَى خَبَرِكُمْ بِالْأَشْوَاقِ، فَأَقْبَلْنَا إِلَيْكَ سِرَاعًا، وَفَزِعْنَا مِنْهَا، وَلَمْ نَأْمَنْ أَنْ تَكُونَ شَيْطَانَةً، فَقَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ نَخْلِ بَيْسَانَ، قُلْنَا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: أَسْأَلُكُمْ عَنْ نَخْلِهَا، هَلْ يُثْمِرُ؟ قُلْنَا لَهُ: نَعَمْ، قَالَ: أَمَا إِنَّهُ يُوشِكُ أَنْ لا تُثْمِرَ، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ بُحَيْرَةِ الطَّبَرِيَّةِ، قُلْنَا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: هَلْ فِيهَا مَاءٌ؟ قَالُوا: هِيَ كَثِيرَةُ الْمَاءِ، قَالَ: أَمَا إِنَّ مَاءَهَا يُوشِكُ أَنْ يَذْهَبَ، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ عَيْنِ زُغَرَ، قَالُوا: عَنْ أَيِّ شَأْنِهَا تَسْتَخْبِرُ؟ قَالَ: هَلْ فِي الْعَيْنِ مَاءٌ؟ وَهَلْ يَزْرَعُ أَهْلُهَا بِمَاءِ الْعَيْنِ؟ قُلْنَا لَهُ: نَعَمْ، هِي كَثِيرَةُ الْمَاءِ، وَأَهْلُهَا يَزْرَعُونَ مِنْ مَائِهَا، قَالَ: أَخْبِرُونِي عَنْ نَبِيِّ الْأُمِّيِّينَ مَا فَعَلَ؟ قَالُوا: قَدْ خَرَجَ مِنْ مَكَّةَ وَنَزَلَ يَثْرِبَ، قَالَ: أَقَاتَلَهُ الْعَرَبُ؟ قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: كَيْفَ صَنَعَ بِهِمْ؟ فَأَخْبَرْنَاهُ أَنَّهُ قَدْ ظَهَرَ عَلَى مَنْ يَلِيهِ مِنَ الْعَرَبِ وَأَطَاعُوهُ، قَالَ لَهُمْ: قَدْ كَانَ ذَلِكَ؟ قُلْنَا: نَعَمْ، قَالَ: أَمَا إِنَّ **= V99** 

ذَاكَ خَيْرٌ لَهُمْ أَنْ يُطِيعُوهُ، وَإِنِّي مُخْبِرُكُمْ عَنِّي، إِنِّي أَنَا الْمَسِيحُ، وَإِنِّي أُوشِكُ أَنْ يُؤْذَنَ لِي فِي الْخُرُوجِ، فَأَخْرُجَ فَأَسِيرَ فِي الْأَرْضِ فَلا أَدَعَ قَرْيَةً إِلّا هَبَطْتُهَا فِي أَرْبَعِينَ لَيْلَةً غَيْرَ مَكَّةً وَطَيْبَةَ، فَهُمَا مُحَرَّمَتَانِ عَلَيَّ كِلْتَاهُمَا، كُلَّمَا أَرَدْتُ أَنْ أَدْخُلَ وَاحِدَةً - أَوْ وَاحِدًا - مِنْهُمَا اسْتَقْبُلَنِي مَلَكٌ بِيَدِهِ السَّيْفُ صَلْتًا، يَصُدُّنِي عَنْهَا، وَإِنَّ عَلَى كُلِّ نَقْبٍ مِنْهَا مَلائِكَةً مِنْهُمَا اسْتَقْبُلَنِي مَلَكٌ بِيَدِهِ السَّيْفُ صَلْتًا، يَصُدُّنِي عَنْهَا، وَإِنَّ عَلَى كُلِّ نَقْبٍ مِنْهَا مَلائِكَةً مَنْهُمُ اللهِ وَوَطَعَنَ بِمِخْصَرَتِهِ فِي الْمِنْبُرِ: «هَذِهِ طَيْبَةُ، هَذِهِ طَيْبَةً وَمَكَةً وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أَحَدِّثُكُمْ خَلُك؟» فَقَالَ النَّاسُ: نَعَمْ، (فَإِنَّ الْمَشْرِقِ مَا هُوَ بَحْرِ النَّامُ وَافَقَ الَّذِي كُنْتُ أَحَدِّثُكُمْ عَنْهُ، وَعَنِ الْمَدِينَةِ وَمَكَّةَ، أَلا هِلْ كُنْتُ أَحَدِّنُكُمْ عَنْهُ، وَعَنِ الْمَدِينَةِ وَمَكَّةَ، أَلا إِلَى الْمَشْرِقِ مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ مَا هُوَ بَحْرِ النَّمُونِ الْمَشْرِقِ مَا هُوَ، مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ مَا هُوَ وَأَوْمَا بِيدِهِ إِلَى الْمَشْرِقِ، قَالَتْ: فَحَفِظْتُ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهِ الْمَشْرِقِ، قَالَتْ: فَحَفِظْتُ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهِ الْمَالَاتُ الْمَالَاتُ اللهُ الْمَثْرِقِ، قَالَتْ: فَحَفِظْتُ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهِ الْهَالَالِهُ الْمَالُولُ اللهُ الْمَثْرِقِ، قَالَتْ: فَحَفِظْتُ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهِ الْهُا الْمَالَاتُ الْمَنْ رَسُولِ اللهِ الْمَالِيَةُ الْمَالَاتُ الْمَنْ رَسُولِ اللهُ الْمَالَاتُ الْمَنْ وَلَا الْهُ الْمَنْ رَسُولِ اللهُ الْمَالَالَةِ الْمَالَاتُ الْمُؤْمِ الْمُنْ وَالْمَالَاتُ الْمَالَاتُ الْمَالَالُ الْمُؤْمِ الْمِهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُثَالِقُولُ الللهُ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤَالُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ ا

والعلماء يذكرون هذا الحديث في باب رواية الأكابر عن الأصاغر، يعني دائمًا الصحابي يروي عن النبي ﴿ ويقول: حدّثني رسول الله، فمن مناقب تميم الداري أنه هو الصحابي الوحيد الذي روى عنه النبي ﴿ فقال: إن أخاكم تميمًا حدّثني.

أسلم سنة تسع هو وأخوه نعيم.

وذكرنا إقطاع النبي ١١ له أرضًا في منطقة الخليل التي هي حبرون.

كذلك وفد بني أسد قدِموا في أول السنة التاسعة من الهجرة، وكانوا عشرة، منهم ضرار بن الأزور، ووابصة بن معبد، وطليحة بن خويلد الأسدي، وكان رئيسهم اسمه حضرمي بن عامر، فقال: يا رسول الله الله النائد تتضرع الليل البهيم في سنة شهباء، ولم تبعث إلينا بعثًا، فنزل فيهم قوله تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسْلَمُوا فَلُ لاَ تَمُنُوا عَلَيَ إِسْلاَمَكُم لاَ بَاللهُ اللهُ ال

<sup>[</sup>۱] رواه مسلم۲۹٤۲.

#### يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَىٰكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾[الحجرات:١٧]

ومن الوفود: وفد من بني قشير بن كعب قدِم وفدهم على النبي ، قبل حجة الوداع وبعد حُنين فأسلموا، وكان ممَّنْ ذُكِر من أسماء هذا الوفد قُرة بن هبيرة، فأعطاه النبي شيئًا وكساه بُردًا وولله صدقة قومه.

ومن ضمن هذا الوفد أيضًا معاوية بن حيدة القشيري ، هذا أيضًا كان من ضمن هذا الوفد وأسلم وسأل النبي عن أشياء فعن بَهْزٍ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي، عَنْ جَدِّي قَالَ: هذا الوفد وأسلم وسأل النبي عن أشياء فعن بَهْزٍ قَالَ: « احْفَظْ عَوْرَتَكَ إِلّا مِنْ زَوْجَتِكَ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَإِذَا كَانَ الْقَوْمُ بَعْضُهُمْ فِي بَعْضٍ؟ قَالَ: « أَوْ مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ «. قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَإِذَا كَانَ الْقَوْمُ بَعْضُهُمْ فِي بَعْضٍ؟ قَالَ: « أَللهُ أَحَقُّ اللهُ المَعْتَ أَنْ لا يَرَاهَا أَحَدٌ فَلا يَرَيَنَّهَا «. قُلْتُ فَإِذَا كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًا؟ قَالَ: « فَاللهُ أَحَقُّ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ لا يَرَاهَا أَحَدٌ فَلا يَرَيَنَّهَا «. قُلْتُ فَإِذَا كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًا؟ قَالَ: « فَاللهُ أَحَقُّ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ لا يَرَاهَا أَحَدٌ فَلا يَرَيَنَّهَا «. قُلْتُ فَإِذَا كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًا؟ قَالَ: « فَاللهُ أَحَقُ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ لا يَرَاهَا أَحَدُ فَلا يَرَيَنَّها «. قُلْتُ فَإِذَا كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًا؟ قَالَ: « فَاللهُ أَحَقُ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ لا يَرَاهَا أَحَدُ فَلا يَرَيَنَها «. قُلْتُ فَإِذَا كَانَ أَحَدُنَا خَالِيًا؟ قَالَ: « فَاللهُ أَحَقُ أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ » أَنْ يُسْتَحْيَا مِنْهُ هِ النهي عن ذلك قال: الله أحق أن يُستحيا منه من الناس، حتى لو كان جالسًا وحدًا، وليس هناك حاجة.

<sup>[</sup>۱] رواه أحمد۲۰۰۳ وحسنه محققو المسند، وأبو داود۲۰۱۷ والترمذي۲۷٦۹. وبهز: هو ابن حكيم بن معاوية بن حَيدة القُشَيري.



فكان هذا السؤال لما وفد معاوية على النبي ١٠٠٠.

وكذلك من الوفود: وفد بني الحارث بن كعب، وهؤلاء من أهل نجران، فبعث النبي في خالد بن الوليد في إلى بني الحارث بن كعب، وأمره أن يدعوهم إلى الإسلام ثلاثًا قبل أن يقاتلهم، النبي في فظل ثلاثة أيام يدعوهم إلى الإسلام فأسلموا بغير قتال، فلما أسلموا أقام خالد في معهم مدة يعلمهم الإسلام وأحكام الدين.

ثم كتب إليه الرسول ﴿ أَن يقدم ومعه وفدهم، فجاء وفدهم إلى النبي ﴿ وأرسل النبي ﴾ وأرسل النبي ﴾ إليهم عمرو بن حزم؛ ليفقههم في الدين ويأخذ منهم الصدقات، وكتب له كتابًا، فيه مقادير الصدقات.

ومن الوفود: وفد الحكم بن حزم التميمي، وقدِم على النبي السابع سبعة أو تاسع تسعة، فدخلوا على النبي فقال: يا رسول الله ف، أتيناك لتدعو لنا بخير، فدعا لهم بخير، ولبثوا أيامًا عند رسول الله بالمدينة وشهدوا معه صلاة الجمعة، فقال: إن النبي ف خطب متوكئًا على قوس أو عصا، فقال: أيها الناس، إنكم إن تفعلوا ولن تطيقوا كلما أمرتم به، ولكن سددوا وأبشروا.

كان من ضمن الوفود التي فيها بعض الأخبار وفد بني سُليم، وفد منهم قيس بن نُسيبة السلمي، فدعاه النبي الإسلام وعاد إلى قومه فوافى رسول الله منهم سبعمائة ويقال: ألف، وفيهم راشد بن عبد ربه، وكان من كبراء بني سُليم، وكان سادن صنم بني سُليم، فرأى يومًا ثعلبين يبولان عليه، فأنشد يقول:

أرب يبول الثعلبان برأسه لقد ذلّ مَنْ بالت عليه الثعالب

كان هذا بداية مفرطهم من عبادة الأوثان، يقول: كيف يكون ربًّا والثعالب تبول على رأسه؟ فجاء إلى النبي ، مع قومه مسلمين.

ومن الوفود: وفد كنانة، جاء منهم واثلة بن الأسقع الليثي، وافدًا من قِبَل بني كنانة على النبي شه مسلمًا، والنبي شه يتجهز إلى تبوك، ثم عاد إلى قومه، فلم يتبعوه وأقسم أبوه ألا يكلمه وآمنت به أخته، ثم رجع إلى النبي شه في المدينة مرة أخرى فقيل له: إن النبي شه خرج لغزوة تبوك، فذهب إلى تبوك ولحق بالنبي شه في غزوة تبوك، وبعثه النبي شه مع خالد بن الوليد إلى أُكيدر دومة.

ومن الوفود: وفد بني بكر بن وائل، هؤلاء قدموا على النبي وسألوه عن قس بن ساعدة الإيادي، فمدحه النبي قال: ليس ذاك منكم، ذاك رجل من إياد تحنف في الجاهلية؛ تحنف: يعني ترك عبادة الأوثان، وكان يعبد الله على شريعة إبراهيم في الجاهلية؛ تحنف جزيرة العرب بقايا من دين إبراهيم في فجعل يتتبع الأخبار التي تُروى عن إبراهيم حداد الله وحده، وأنه كان العرب ينقلون أن إبراهيم على النصب، ولا يشرب الخمر، فكان يعبد الله وحده، وأنه كان لا يأكل مما ذُبح على النصب، ولا يشرب الخمر، فكان يوجد نفر ممَّنْ يقال لهم الحنفاء، يتبعون ملة إبراهيم وتركوا عبادة الأوثان، فكان منهم هذا الرجل، وكان يخطب في سوق عكاظ، ويعظ الناس، ويأمرهم بعبادة الله وحده، وينهاهم عن عبادة الأوثان، فمدحه النبي في.

وكان من ضمن وفد بني بكر بن وائل: بشير بن الخصاصية، وعبد الله بن مرثد، وحسّان بن حوط، هؤلاء الصحابة أسلموا، كانوا ممَّنْ قدم على النبي ، في هذا اليوم.

في ومن الوفود: وافدة بني العنبر، واسمها قيلة بنت مخرمة التميمية العنبرية، وهي نفس العجوز التي هي قدمت مع الحارث بن حسان الشيباني وافد بني بكر، فأسلمت هي، وكتب لها النبي كل كتابًا.

ومن الوفود: وفد بني كلاب، وهؤلاء قدموا على النبي ١ سنة تسع، كانوا ثلاثة



عشر رجلًا، فيهم لبيد بن ربيعة، الشاعر، وهو أحد أصحاب المعلقات السبع، التي هي أشهر سبع قصائد عند العرب، فقدِم مسلمًا على النبي في و فد بني كلاب، لبيد بن ربيعة وجبار بن سُلمى، وقدما على النبي مسلمين، وأخبرا النبي أنهم أسلموا على يد الضحاك بن سفيان في -وكان النبي أرسله يدعو أهل تلك المناطق إلى الإسلام - فجاءوا وأخبروا النبي أنه دعاهم إلى الإسلام، وأن الناس أسلموا على يديه وقدموا مسلمين إلى النبي في أنه دعاهم إلى الإسلام، وأن الناس أسلموا على يديه وقدموا مسلمين إلى النبي في أنه دعاهم إلى الإسلام، وأن الناس أسلموا على يديه وقدموا مسلمين إلى النبي في أنه دعاهم إلى النبي في أنه دعاهم إلى النبي في أنه دعاهم إلى الإسلام، وأن الناس أسلموا على يديه وقدموا مسلمين إلى النبي في أنه دعاهم المين إلى النبي في أنه دعاهم إلى النبي في أنه دعاهم المين إلى النبي في أنه دعاهم النبي في أنه دعاهم المين المين المين النبي في أنه دعاهم المين النبي في أنه دعاهم النبي النبي في أنه دعاهم المين المين المين النبي في أنه دعاهم النبي النبي النبي النبي في أنه دعاهم النبي النبي أنه النبي النب

وتوجد وفود أخرى، هنا عندنا نحو ستة وتسعين وفدًا، يعني بقية الوفود فقط يوجد أسماؤها ليس فيها تفاصيل كثيرة عن أخبارها.

فهذه الوفود التي وفدت على النبي في فيها دليل على انتشار الإسلام في جزيرة العرب، وفيها حُسن سياسة النبي في، وأنه كان يُكرِم كريم كل قوم ويوليه عليهم في، وكان حسن خلقه في معاملة هذه الوفود سببًا في إسلام مَنْ وراءهم من أهل بلادهم.

وكان يستقبلهم النبي في المسجد، وبعض هؤلاء الوفود كان أسلم قبل أن يأتي إلى النبي في، وبعضهم بقي على شركه ولم يُسلِم، وكان يستقبل النبي في مَنْ كان مشركًا منهم في المسجد ويأذن لهم في البقاء فيه، ويدعوهم إلى الإسلام ويعلمهم الدين حتى يُسلموا، فكان الفقهاء يأخذون من قصص الوفود الذين قدموا مشركين، وأقاموا في المسجد النبوي جواز دخول المشرك المسجد طالما قدم لغرض تعلم الإسلام وتعلم الدين.

#### ٢٠- وَفْدُ السِّبَاعِ وَالذِّئَابِ ذُكِرًا فِي غَابَةٍ وَغَيْرِهَا، وَاسْتُنْكِرَا

بعد أن ذكر وفود الإنس الذين وفدوا على رسول الله على يقول: إنه رُوي في بعض الروايات أن السباع والذئاب وفدت على النبي الله وهو في غزوة الغابة، نص الحديث

في كتاب الطبقات لابن سعد يقول: عن عبد الله بن حنطب ها قال: بينما النبي ها جالس بالمدينة فأقبل له سبع فوقف بين يديه فعوى، فقال: «هذا وافد السباع إليكم، فإن أحببتم أن تعرضوا له شيئًا لا يعدوه إلى غيره، وإن أحببتم تركتموه وتحرزتم منه فما أخذ فهو رزقه».

قالوا: ما تطيب أنفسنا بشيء. هذه رواية السباع.

والرواية الثانية التي هي عن الذئاب، والذئاب من السباع، فكلمة السباع أعم، فتشمل الأسود، والنمور، والفهود، والذئاب، رواها البيهقي في «دلائل النبوة» عن أبي هريرة ها قال: جاء إلى النبي فذئب فأقعى غير بعيد، ثم جعل يبصبص بذنبه، يعني يُحرّك ذنبه، فقال النبي ف: «هذا وافد الذئاب إليكم، يسألكم أن تجعلوا له شيئًا من أموالكم، قالوا: لا».

فهو ذكر يعني أن وفد السباع والذئاب ذُكِر بصيغة التمريض، يعني: (رُوي، وحُكي) أنه وفد إلى النبي ﴿ وافد عن السباع، ووافد عن الذئاب، لكن يقول: (وَاسْتُنْكِرَا) يعني: استنكر العلماء هذه الروايات؛ لضعف أحاديثها، يقول: هذه الروايات ضعيفة الإسناد، ولا تثبت واستنكرها العلماء لكن من باب العلم بالشيء تُروى.

كذلك هنا لم يذكر وفد الجن اعتمادًا على أنه سبق أن ذكر وفود الجن إلى النبي ، فالجن وفدوا إلى النبي الله ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا إِلْيَكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِ يَسَتَمِعُونَ ۖ الْقُرَّءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا ﴾ [الأحقاف:٢٩] من جن نصيبين، ومر في أحداث السيرة مجيء الجن إلى رسول الله ، فهذا يمكن أيضًا اعتباره من أنواع الوفود التي وفدت على الرسول



#### ذِكر أمرائه إليه

#### يقول:

المّ مَر بَاذَانَ بِالاَدَ الْيَمَنِ
 وَابْن مَا أَبِي أُمَيّةَ الْمُهَاجِرَا:
 وَابْن أَبِي أُمَيّةَ الْمُهَاجِرَا:
 وَابْن مَا وَالصَّدِف، فَقَبْل أَنْ سَرَى:
 وَالصَّدِف، فَقَبْل أَنْ سَرَى:
 لَا أَبِي أُمَيّةِ الْمُهَاجِرَا:
 كَذَا زِيَادَ بْنَ لَبِيْدٍ حَضْرَمَوْتْ
 لَا أَبَا مُوسَى زَبِيْدًا وَعَدَنْ
 وَزَمْعَ وَالسَّاحِلَ مِنْ أَرْضِ الْيَمَنْ
 كَذَا أَبًا مُوسَى زَبِيْدًا وَعَدَنْ
 كَذَاكَ قَدْ وَلَى مُعَاذًا الْجُنَدُ
 كَذَاكَ قَدْ وَلَى مُعَاذًا الْجُنَدُ

في هذه الأبيات يذكر عددًا من أمراء رسول الله ، فمن أمراء رسول الله ؛ باذان بن ساسان بن بِهرام، و كان رجلًا فارسيًا وأسلم، وكان أميرًا على اليمن من قبَل كسرى، كتب إليه النبي على يدعوه إلى الإسلام فأسلم -رحمه الله- فولاه النبي على على اليمن كلها، فهو أول أمير في الإسلام على اليمن، وأول مَنْ أسلم من ملوك العجم.

و كان في اليمن، يعني لم يهاجر إلى النبي ، لكنه أسلم وقبل دعوة رسل رسول الله ، وولاه النبي ، على اليمن فصار أميرًا لرسول الله ، وولاه النبي ، على اليمن

و قاتل الأسود العنسي، لما خرج يدّعي النبوة في اليمن، وثبت على دينه بعد وفاة رسول الله .

يقول: (ثُمَّ ابْنَهُ شَهْرًا) لما تُوفي باذان بن ساسان -رحمه الله- ولى النبي ابنه شهر بن باذان بصنعاء اليمن، يعني جعله النبي ا أميرًا على صنعاء، ليس على اليمن كلها، وعيّن النبي ا أمراء آخرين على بقية أنحاء اليمن.

قال: (وَابْنَ أَبِي أُمَيَّةَ الْمُهَاجِرَا) يقول: من أمراء رسول الله ﴿: المهاجر بن أبي أمية المخزومي، عينه النبي ﴿ على كندة والصدف، منطقتان من مناطق اليمن أيضًا أو جنوب الجزيرة العربية.

يقول: (فَقَبْلَ أَنْ سَرَى: لِعَمَلِهْ قَضَى النّبِيُّ بِالْمَوْت) ، يقول: قبل أن يتوجه لتولي هذه الإمارة توفي رسول الله ، فلما ولي أبو بكر ، وجهه لقتال المرتدين، فعُدّ من أمراء رسول الله على أساس أن النبي ، ولاه الإمارة ورضيه واختاره أميرًا ، في حياته لكنه لم يتولها ولاية فعلية.

ثم يقول: (كَذَا أَبَا مُوْسَى زَبِيْدًا وَعَدَنْ وَزَمْعَ وَالسَّاحِلَ مِنْ أَرْضِ الْيَمَنْ) يقول: من أمراء رسول الله ﴿: أبو موسى الأشعري ﴿، ولاه النبي ﴿ أميرًا على زبيد وعدن وزمع والساحل، وهذه كلها مناطق من مناطق اليمن.

ومن أمراء النبي ، زياد بن لبيد بن ثعلبة البياضي، صحابي أنصاري ، عينه النبي أميرًا على حضرموت.

قال: (كَذَاكَ قَدْ وَلَى مُعَاذًا الْجَنَدْ) منطقة باليمن، قال: (كَذَاكَ عَتَّابًا عَلَى خَيْرِ بَلَدْ) هو عتّاب بن أسيد بن أبي العيص الأموي ، ولاه النبي على على خير بلد، وهي مكة المكرمة، لما فتح النبي مكة ولى عليها عتاب بن أسيد الأموي ، فلم يزل أميرًا عليها حتى مات .

يقول:

٦- كَـذَاكَ قَـدْ وَلَى أَبَا سُـفْيَانَا صَخْرَ بْـنَ حَرْبٍ بَعْـدَ ذَا نَجْرَانَا
 ٧- كَـذَا ابْنَـهُ يَزِيْـدَ أَي تَيْمَاءَ وَابْـنَ سَـعِيْدٍ خَـالِدًا صَنْعَـاءَ

٨- كَذَاكَ عَمْرًا أَخَهُ وَادِي الْقُرَى وَحَكَمًا أَخَاهُمَا عَلَى قُرى:
 ٩- عُرَيْنَةٍ، كَـذَاكَ أَيْضًا أَعْظَى أَخَاهُمَا أَبَانَ مِنْـهُ الْخَطَّا
 ١٠- كَذَلِكَ ابْنَ الْعَاصِ عَمْرًا بِعُمَانْ كَـذَا عَلَى الطَّائِـفِ وَلَى عُثْمَانْ:

هنا يذكر أيضًا عددًا من أمراء رسول الله ، فمنهم: أبو سفيان صخر بن حرب الذي كان سيد قريش ، لما أسلم ولاه النبي ، على نجران، وهي حاليًا في جنوب السعودية، وكانت سابقًا معدودة كجزء من اليمن.

يقول: (كَذَا ابْنَهُ يَزِيْد) يزيد بن أبي سفيان استعمله النبي على تيماء، منطقة تيماء في شمال الجزيرة العربية. ويقول: (وَابْنَ سَعِيْدٍ خَالِدًا) هو خالد بن سعيد بن العاص ولاه النبي على صنعاء بعدما قُتِل شهر بن باذان.

قال: (كَذَاكَ عَمْرًا أَخَهُ وَادِي الْقُرى) هو عمرو بن سعيد أخو خالد بن سعيد بن العاص، ولاه النبي على وادي القرى، وادي القرى أيضًا في شمال الجزيرة يعني قُرب تبوك، منطقة وادي القرى فولّى النبي عمرو بن سعيد بن العاص على وادي القرى.

يقول: (وَحَكَمًا أَخَاهُمَا عَلَى قُرَى) يعني هؤلاء الثلاثة الإخوة، وهم: خالد بن سعيد بن العاص وعمرو بن سعيد بن العاص ولاه النبي ، وكذلك الحكم بن سعيد بن العاص أيضًا ولاه النبي ، وعَدَينة: قبيلة بالحجاز فولاه النبي بن العاص أيضًا ولاه النبي العاص أيضًا ولاه النبي عَرَيْنةٍ) وعرينة: قبيلة بالحجاز فولاه النبي على قرى لتلك القبيلة.

قال: (كَذَاكَ أَيْضًا أَعْطَى أَخَاهُمَا أَبَانَ مِنْهُ الْخَطَّا) أبان هو أبان بن سعيد بن العاص، فيقول: ولاه النبي ﴿ على الخطّا، والخطّا: قالوا: هي ساحل الخليج ما بين عمان إلى

البصرة، وقالوا: الخطا قرية على ساحل البحرين، وهو نفس الشيء؛ لأن البحرين في زمن النبي كانت تشمل ما بين عمان إلى البصرة، والبصرة هي آخر شيء في جنوب العراق. فهؤلاء الأربعة الإخوة كلهم من أمراء رسول الله .

يقول: (كَذَلِكَ ابْنَ الْعَاصِ عَمْرًا بِعُمَانْ) عمرو بن العاص ﴿ ولاه النبي ﴿ على على على على منطقة عمان، و(وَلَّى عُثْمَانْ: ابْنَ أَبِي الْعَاصِي) عثمان بن أبي العاص وهو أيضًا من قرابتهم، ولاه النبي ﴿ على الطائف.

يقول:

عَلَى الطَّائِفِ وَلَى عُثْمَانُ عَمْمَانُ عَمْمَانُ عَمْمَانُ عَمْمِتَ وَلِيَا: عَمْمِتَ الأَخْمَاسَ، ثُمَّ وَلِيَا: بِيَمَنٍ، فَكَانَ فِيْهِ رَاسَا فِيْهِ رَاسَا فِي صَدَقَاتِ طَيِّءٍ وَأَسَدِ فِي صَدَقَاتِ طَيِّءٍ وَأَسَدِ ثَجْمَعُ مِنْ قَبَائِلٍ مُفَرَّقَةُ

١١- ابْن أَبِي الْعَاصِي، كَذَاكَ وُلِّيَا
 ١٢- عَلِيُّ الْقَضَاءَ وَالأَخْمَاسَا
 ١٣- كَذَاكَ أَمَّرَ ابْنَ حَاتِمٍ عَدِيْ
 ١٤- وَغَـيْرَهُ مِنْ أُمَرَاءِ الصَّدَقَةُ

فيقول هنا: من أمراء رسول الله هي محمئة بن جزء بن عبد يغوث، ولاه النبي هي على الأخماس، يعني على تفريق الغنائم، عندما تُجمَع الغنائم يُخرَج الخمس لله، وللرسول، ولذي القربى، واليتامى، والمساكين وابن السبيل، والأخماس الأربعة الأخرى تُفرّق على المجاهدين، فولاه النبي هي على الأخماس، يعني على تفريق هذه الأخماس وإخراج ما هو لله وللرسول، ولذي القربى، واليتامى، والمساكين، وعلى تفريق الأخماس الأربعة الأخرى.



يقول: ثم ولّي عليًّا القضاء والأخماس باليمن.

قال: (فَكَانَ فِيْهِ رَاسًا) يعني كان رأسًا في القضاء، ولاه النبي القضاء، ودعا له النبي وقال: «اللهم اهدِ قلبه، وسدده» وكان رأسًا في القضاء، وورد في الحديث: «وأقضى أمتي علي»، فكان من أعرفهم بالقضاء وشؤونه، والقضاء يحتاج إلى علم شرعي، ويحتاج أيضًا إلى فطنة، وانتباه لحيل الخصوم وتلاعبهم بالكلام، فكان علي رأسًا في القضاء.

و من أمراء رسول الله ﴿: عدي بن حاتم الطائي، ولاه النبي ﴿ على (صَدَقَاتِ طَيِّءٍ وَأَسَدِ)، يجمع صدقاتهم ويوصلها إلى النبي ﴿.

# ١٤ - وَغَـيْرَهُ مِنْ أُمَـرَاءِ الصَّدَقَةُ تُجْمَعُ مِنْ قَبَائِلِ مُفَرَّقَةُ

يعني: لا يستطيع حصر أمراء الصدقة، فأمراء الصدقة كثيرون، هو حاول أن يذكر أمراء البلاد، لكن أمراء الصدقة كثيرون، لا يُستطاع حصرهم؛ لأن النبي كان في كل قبيلة يُعيّن فيها عاملًا على الصدقات يتولى جمْع الصدقات من هذه القبيلة.

بعد ذلك يقول:

٥١ - وَأُمَّرَ الصِّدِيْقَ فِي الْحَجِّ لَدَى
 سَنَةِ تِسْعٍ، وَعَلِيًّا فِي النِّدَا:
 ١٦ - ﴿ أَنْ لاَ يَحُجَّ بَعْدَ عَامِي مُشْرِكُ
 وَيَقْرَأُ السُّوْرَةَ»، خَابَ الْمُشْرِكُ
 ١٧ - أَمَّا الأُلَى أَمَّرَهُمْ فِي الْبَعْثِ
 قَذُكِرُواْ فِي كُلِّ بَعْثٍ بَعْثِ

يقول: من أمراء رسول الله ﴿: أبو بكر الصديق ﴿، أمّره النبي ﴿ على الحج سنة تسع؛ لأن مكة المكرمة فُتحت في العام الثامن الهجري، وفي العام التاسع بعث النبي ﴿ أبا بكر ﴿ يكون أميرًا على الحج، ويحج بالناس.

ولماذا لم يذهب النبي ١١ إلى الحج في تلك السنة؟

قالوا: إما لأنه كان لا يزال المشركون يحجون بالبيت ولهم طقوس تخالف هدي المسلمين فأراد النبي في أن تكون حجته خالية من المشركين؛ ليقتدي الناس فيها برسول الله في، ولا يكون في الحج طائفتان: طائفة تحج للأصنام، وطائفة تحج لله في وكان مشركو قريش لا يقفون بعرفات، يقولون: عرفة من الحِل، فيقفون بالمزدلفة.

وقالوا: كذلك أيضًا كان لا يزال يوجد العراة، الذين يطوفون بالبيت عراة، والنبي الراد أن يمنع هذه المظاهر ويمنع طواف العراة بالبيت.

وقالوا: أيضًا من الأسباب أن المشركين كان عندهم النسيء، وهو تعديل الشهور، يأتون إلى شهر حرام فيجعلونه حلالًا؛ ليستبيحوا فيه القتال فيلغون مثلًا هذا الشهر ويسمونه بغير اسمه، فقيل: إن الحج في تلك السنة كان يوافق ذا القعدة وليس ذا الحجة، لأنه كان عندهم نسيء، فالحج المفروض أنه في شهر ذي الحجة وهم قد حذفوا شهرًا في أول السنة، فترحلت الشهور فالشهر الذي هو عندهم ذو الحجة هو في الحقيقة كان ذا القعدة، لكن النبي في أي العام العاشر قال: "إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله ذا القعدة، لكن النبي في إنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنداً اللهِ الذي عَشَرَ شُهَّرًا في كتبِ اللهِ يَوْمَ فلا السموات والأرض» في إنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنداً اللهِ النوبة: ٣٦] في العام العاشر كانت الشهور غدات لوضعها السليم، وكان الحج موافقًا لذي الحجة كما شرع الله في.

فالمهم أن النبي ، في العام التاسع بعث أبا بكر ليحج بالناس ومعه ثلاثمائة رجل وعشرون بدنة.

فلما ذهب أبو بكر الله للحج بعث النبي الله على إثره على بن أبي طالب الله القرأ على الناس سورة براءة، وينادي في الناس: لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت



عريان، فلما وصل علي النقى بأبي بكر الله وهو في الطريق من المدينة إلى مكة، وكان على بُعد ثمانية وسبعين ميلًا من المدينة، فقال له أبو بكر: فيمَ جئت؟ قال: مبلغًا للناس بالنداء لا أميرًا عليهم.

وهذا الموضوع الروافض لهم فيه لغط كثير، يزعمون أن النبي بعث عليًا ليعزل أبا بكر ويتولى الإمارة على الحج، وهذا الكلام لا أساس له، فالنبي بعث عليًا بي اليكون ردفًا وعونًا لأبي بكر، وبعثه لمهمة محددة وهي: قراءة سورة براءة، وقالوا: إن سورة براءة ما كانت نزلت وقت أن ذهب أبو بكر، فأنزلت على النبي و وأبو بكر في الطريق، فبعث عليًا ليقرأ الآيات الكريمة من أول سورة براءة؛ لأن هذه الآيات فيها فسخ العقود التي بين النبي و والمشركين، وأعطاهم مهلة أربعة أشهر: ﴿فَسِيحُوا وَأَنه بعد ذلك تنفسخ العهود التي بينهم وبين النبي و وأنذرهم.

وقالوا أيضًا: إنه كان من عادة العرب أنه لا يحل العقود ولا يعقدها إلا الأمير أو رجل من أهل بيته، فكان هذا من عادة العرب فرأى النبي أن الحكمة يعني أن يبعث لهذه المهمة عليًا الله لأن سورة براءة فيها إلغاء العقود والمعاهدات التي كانت بينه وبين المشركين وإعطائهم مهلة، فأراد النبي أن يكلف بذلك رجلًا من أهل بيته كما هي عادة العرب حتى يكون لهذا الأمر ثقة عندهم.

ثم يقول: أما أمراء البعوث الذين أمّرهم النبي ، على السرايا، فهؤلاء مرّ ذِكْرهم عند كل بعث في موضعه.

## باب (ذِگر مرضه ووفاته) ﷺ

يقول:

١- مَرِضَ فِي الْعَشْرِ الأَخِيْرِ مِنْ صَفَرْ أَقَامَ أَرْبَعْ عَشِرَةْ أَوْ فَتَ
 ١- أَوْ عَـشْرًا، اوْ أَقَامَ أَرْبَعْ عَشِرَةْ أَوْ فَتَ
 ٣- كَـذَا ابْنُ عَبْدِ الْـبَرِّ فِي رَبِيْعِ فِي يَــ
 ٤- وَفَاتُـهُ: إِمَّا بِثَانِي الشَّهْرِ أَوْ مُ
 ٥- وَهُــوَ الَّذِي أَوْرَدَهُ الجُمْهُـورُ لَكِــ
 ٢- لأَنَّ وَقْفَــةَ الْـوَدَاعِ الْجُمْعَةُ فَــلاً
 ٧- وَقِيْلَ: «بَــلْ فِي ثَامِنٍ» بِالْجُزْمِ وَهُــرَ
 ٨- وَكَانَ ذَاكَ عِنْدَمَا اشْتَدَّ الضَّحَى أَوْحِبُ

أَقَامَ فِي شَكْوَاهُ ذَاكَ: اثْنَيْ عَشَرْ أَوْ فَتَلَاثَ عَسَرُةٍ قَدْ ذَكِرَهُ أَوْ فَتَلَاثَ عَسَرَةٍ قَدْ ذَكِرَهُ فِي يَوْمِ الاثْنَايْنِ لَدَى الْجَمِيْعِ فِي يَوْمِ الاثْنَايْنِ لَدَى الْجَمِيْعِ أَوْ مُسْتَهَلِّ، أَوْ بِثَانِي عَسْرِ لَكِي عَسْرِ لَكِينَ عَلَيْهِ نَظُرُ كَبِيرُ لَكِي عَلَيْهِ نَظَرُ كَبِيرُ فَلَا يَصِحُ كُونُهَا فِيْهِ مَعَهُ فَلَا يَصِحُ كُونُهَا فِيْهِ مَعَهُ فَلَا يَصِحُ كُونُهَا فِيْهِ مَعَهُ وَهُو الَّذِي صَحَّحَهُ ابْنُ حَرْمِ وَهُو الَّذِي صَحَّحَهُ ابْنُ حَرْمِ أَوْحِيْنَ زَاغَ الشَّمْسُ، خُلْفُ صُرِّحَا أَوْحِيْنَ زَاغَ الشَّمْسُ، خُلْفُ صُرِّحَا أَوْحِيْنَ زَاغَ الشَّمْسُ، خُلْفُ صُرِّحَا

يقول: إن ابتداء مرض رسول الله ﴿ كان بعد عودته ﴿ من حجة الوداع في آخر العام العاشر، فرجع النبي ﴾ إلى المدينة في أوائل العام الحادي عشر الهجري ، وبدأ يشتكى ﴾ في آخر عشرة أيام من صفر.

(أَقَامَ فِي شَكْوَاهُ ذَاكَ) مدة شكوى النبي ﴿ فيها عدة روايات، فقال: (اثْنَيْ عَشَرْ أَوْ عَشْرًا) أو (أَرْبَعْ عَشِرَة) يعني: إما أنه أقام اثني عشر يومًا أو عشرة أيام أو أربعة عشر يومًا أو ثلاث عشرة ليلة أو غير ذلك.

وأما يوم وفاة النبي ١ فيقول: الثابت في الأحاديث الصحيحة والشيء المتفق عليه



أن النبي ، وفي يوم الاثنين، وأنه كان في شهر ربيع الأول، لكنهم اختلفوا في تحديد اليوم من شهر ربيع الأول.

فهنا يقول: الذي أورده الجمهور: أن الوفاة وافقت اليوم الثاني عشر من شهر ربيع الأول، لكن كما يقول الإمام العراقي -رحمه الله-: هذا فيه نظر كبير؛ لأن الثابت المقطوع به في الأحاديث الصحيحة الكثيرة أن وقفة عرفات في العام العاشر كانت توافق يوم جمعة، فعلى هذا فيوم الاثنين لا يمكن أن يوافق الثاني عشر من ربيع الأول، سواء على تمام الشهور أو نقصانها. فلهذا قال بعض العلماء: لعله اليوم الثاني من ربيع الأول؛ لأن اليوم الثاني من ربيع الأول كان يوافق يوم اثنين.

وبعضهم قال: في مستهل الشهر، وبعضهم قال: في الثاني عشر.

وقالوا: إن الذي رجحه ابن حزم أنه اليوم الثامن، يقول: إن اليوم الثامن أيضًا من شهر ربيع الأول يوافق يوم اثنين، وقالوا: لعل هذا يكون أقرب الأقوال.

على كل حال كانت وفاته و يوم اثنين وفي شهر ربيع الأول، وهذا يبين أن الصحابة ما كانوا معنيين عناية كبيرة بضبط هذه التواريخ، وأن المسلمين لا يقدسون هذه التواريخ، ولا هي مناسبات يُحتفَل فيها، فلو كانت المناسبات هذه لها احتفالات، ولها أعياد، ولها عزاء لكان الصحابة يضبطون هذا الأمر ويتواتر ويُنقَل، لكن الصحابة وووا أن الرسول و توفي يوم اثنين في شهر ربيع الأول، وأنه مرض بضع عشرة ليلة، لكن ما ضبطوا التاريخ لحكمة من الله على حتى لا يُتخَذ هذا اليوم يوم مناحة ويوم عزاء كما يفعل بعض الناس في يوم وفاة مُعظم عندهم.

فعلى كل حال: كانت وفاة النبي في يوم اثنين من شهر ربيع الأول، والأقرب أن يكون يوم الوفاة يوافق الثامن من ربيع الأول في العام الحادي عشر من الهجرة النبوية.

ويقول: إن وقت وفاة النبي ﴿ كان عند اشتداد الضحى، في مثل الوقت الذي دخل فيه المدينة، يعني النبي ﴿ لما دخل المدينة كان في وقت الضحى، عند اشتداد الضحى، يعني عند ارتفاع الشمس في السماء قبل الظهر.

قال: (أَوْ حِيْنَ زَاغَ الشَّمْسُ، خُلْفٌ صُرِّحًا) أو حين زاغت الشمس يعني عند الزوال، ناس قالوا: عند اشتداد الضحى يعني قبيل الزوال، ويقول: إنه ورد في بعض الروايات أنه كان بعد الزوال، لكن الأشهر أنه عند اشتداد الضحى، قبيل الزوال، يعني ما دخل الزوال وهو وقت الظهر إلا وقد توفي رسول الله .

نذكر بعض الأحداث في الأيام الأخيرة قبيل وفاة رسول الله ١٠٠٠

قبيل وفاة رسول الله ﴿ طلب النبي ﴿ من مولاه أبي مويهبة أن يصحبه في جوف الليل إلى البقيع؛ لأنه أُمِرَ أن يستغفر لأهل البقيع، فوقف النبي ﴿ بين أظهرهم وقال: السلام عليكم يا أهل المقابر، وسلم عليهم النبي ﴾.

ثم قال لأبي مويهبة: إني قد أوتيت مفاتيح خزائن الدنيا والخلد فيها، ثم الجنة، فخيرت بين ذلك وبين لقاء ربي والجنة، قال أبو مويهبة: بأبي أنت وأمي يا رسول الله خذ مفاتيح خزائن الدنيا والخلد فيها ثم الجنة؛ فقال رسول الله في: لا والله يا أبا مويهبة لقد اخترت لقاء ربي والجنة، وكان النبي في أخبر أنه ما قبض الله نبيًا حتى يُخيره، يعني في قصة موسى في لما جاءه ملك الموت قال: ضع يدك على متن ثور، ولك بكل شعرة مستها يدك سنة تعيشها، قال: ثم ماذا؟ قال: الموت، قال: فالآن. وكذلك النبي في خُير، فاختار في لقاء الله تعالى.

ثم استغفر لأهل البقيع وانصرف ﷺ إلى بيت عائشة .

واشتد وجع النبي ﷺ وكان من عادته ﷺ أنه كان يبيت كل ليلة عند واحدة من



أزواجه وهن تسع رضي الله عنهن، عائشة لها ليلتان: ليلة لها وليلة سودة شه فقد تنازلت عن ليلتها لعائشة شه، فكان النبي شه يقسم لعائشة ليلتين، ولبقية أمهات المؤمنين ليلة، فكان النبي شه يدار به على البيوت وهو في مرضه شه فاشتد ذلك عليه، فدعا النبي شه نساءه واستأذنهن أن يُمرّض في بيت عائشة شه، فأذِن له شه فبقي في بيت عائشة معمرة أيام أو بضعة عشر يومًا كما مر إلى حين وفاته شه

وكانت عائشة هم ترقي رسول الله هم، تقرأ عليه المعوذتين وتدعو بما حفظته عن رسول الله هم من الدعاء وكانت تمسح بيده رجاء البركة، يعني كانت تأخذ يد النبي هم وتمسح بها على جسده هم، بدلًا من أن تمسح بيدها هي، يعني رجاء بركة يده هم.

فجعل يقول: حسبكم حسبكم، يعني يكفي هذا، وأحس بخفة ها فعصب رأسه ودخل المسجد وجلس على المنبر ها وخطب في الناس وقال: لعنة الله على اليهود والنصارى؛ اتخذوا قبري وثنًا يُعبَد.

وكان هذا قبل أن يموت بخمس، يعني كانت هذه الوصية قبل وفاته ، بخمسة أيام.

وقال النبي ﷺ: «مَنْ كنت جلدتُ له ظهرًا فهذا ظهري فليستقد منه»؛ يعني أي شخص ضربته بغير حق فليقتص منى – ﷺ -.

ثم قال النبي ه مَنْ كان له حق عندي، فليطلبه، فقال رجل: إن لي عندك ثلاثة دراهم، فقال: أعطه يا فضل.

وقال آخر: إنه غلّ ثلاثة دراهم، أي: ثلاثة دراهم بغير حق، قال: خذها يا فضل، يعنى:ضعها في مال الصدقة.

ثم أوصى النبي بالأنصار، قال: قضوا الذي عليهم وبقي الذي لهم، فاقبلوا من محسنهم وتجاوزوا عن مسيئهم، وقال: مَنْ ولي منكم أمرًا يضر فيه أحدًا أو ينفعه فليقبل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم، جعل يوصي بالأنصار بالوصية.

وقال في آخر خطبة خطبها في: إن عبدًا خيّره الله بين الدنيا وبين ما عند الله، فاختار ما عند الله، فبكى أبو بكر في فعجبوا لبكائه، فكان المُخيَّر: رسول الله في وكان أبو بكر أعلمهم بذلك، فقال النبي في لا تبكِ يا أبا بكر، إن أمنّ الناس عليّ في صحبته وماله أبو بكر، وجعل النبي في آخر خطبة يوصي بأبي بكر، قال: إن أمنّ الناس علي في صحبته وماله أبو بكر، ولو كنت متخذًا خليلًا غير ربي لاتخذتُ أبا بكر خليلًا، ولكن أخوة الإسلام ومودته، لا يبقين في المسجد باب إلا سُدّ إلا باب أبي بكر،

ثم أوصى النبي ﴿ فِي آخر يوم خميس قبل وفاته ﴿ هي وفاته بوصايا، فقال: أخرجوا اليهود والنصارى والمشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفود بنحو ما كنت أُجيزهم، يعني: أعطوهم جوائز، وكافئوهم وأحسنوا إليهم بنحو ما كنت أجيزهم.

وكان من وصاياه أيضًا أنه قال: الصلاة وما ملكت أيمانكم، يعني: يوصيهم بالصلاة، وما ملكت أيمانكم: يوصيهم بالإحسان إلى ملك اليمين، إلى مَنْ تحت أيديهم من العبيد والأرقاء.

وقبل موته بثلاث ، أوصاهم قال: أحسنوا الظن بالله كالله ، هذا كان من وصاياه على قبل وفاته بثلاثِ.



ثم أثقله المرض ١ فلم يستطع الخروج للصلاة بالناس، فقال: مروا أبا بكر أن يصلى بالناس، لما لم يستطع الخروج للصلاة في المسجد قال: مروا أبا بكر فليصل بالناس، فقالت عائشة ، يا رسول الله، إن أبا بكر رجل أسيف، وإنه متى ما يقم مقامك لا يُسمِع الناس، فلو أمرت عمر. قال: مروا أبا بكر أن يصلى بالناس، فقالت عائشة لحفصة قولي له: إن أبا بكر رجل أسيف، فذهبت حفصة تقول له، أو سمع النبي الله عائشة لحفصة قال: إنكن لأنتن صواحب يوسف، مروا أبا بكر أن يصلى بالناس؛ إنكن لأنتن صواحب يوسف: قال شراح الحديث المقصود: أن النبي ه يشير إلى شيء من طبيعة المرأة: أنها لا تصرّح بطلبها مباشرة، بل تقول شيئًا وتعني من ورائه شيئًا آخر، وقد صرحت عائشة ، بعد ذلك بالسبب، فقالت: خشيت أن يتشاءم الناس من أبي بكر، فلم تصرّح بهذا الأمر مباشرة، بل عللت بعلة أخرى ليست هي التي تقصدها، عللت بأنه رجل أسيف متى يقم مقام النبي ، لم يُسمِع الناس، لكن العلة الحقيقية: أنها خشيت أن يتطير الناس بأبي بكر، فالنبي ، فطِن لهذا وقال: إنكن لأنتن صواحب يوسف، مروا أبا بكر فليصل بالناس ، وكان هذا إشارة من النبي ، إلى أن أبا بكر ، هو أحق الناس بخلافته ١٠٠٠.

وظل أبو بكر بين رجلين لصلاة الظهر، وأبو بكر يصلي بالناس، فلما رآه أبو بكر أراد أن خفة فخرج بين رجلين لصلاة الظهر، وأبو بكر يصلي بالناس، فلما رآه أبو بكر أراد أن يتأخر فأومأ إليه النبي ألا يتأخر، فأجلسه بجانبه، فجعل أبو بكر يصلي وهو قائم بصلاة رسول الله والناس يصلون بصلاة أبي بكر، فهنا تحول أبو بكر في الصلاة من

إمام إلى مأموم، بدأ الصلاة إمامًا ودخل النبي ﴿ فصار النبي ﴾ هو الإمام، وأبو بكر أصبح مأمومًا يأتم برسول الله ﴿ والنبي ﴾ جالس وأبو بكر قائم والناس يأتمون بأبي بكر، يعني لا يسمعون صوت النبي ﴾، وأبو بكر يسمع صوته ويرفع صوته بالتكبير والناس يصلون مؤتمين بأبي بكر ﴾.

ثم إن النبي ﴿ قبل وفاته بيوم أعتق غلمانه ﴿ وتصدق بدنانير كانت عنده، قيل: تسعة وقيل: سبعة، فتصدق بها ﴿ وقال: ﴿لا نورث او: ﴿نحن معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه صدقة ».

وقال: «لا يقتسم ورثتي دينارًا، ما تركتُ بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي فهو صدقة» ولم يترك النبي عند موته دينارًا، ولا درهمًا، ولا عبدًا، ولا أمة، إلا بغلته البيضاء، التي كان يركبها، وسلاحه وأرضًا جعلها لابن السبيل صدقة.

وكانت درع النبي هي مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعًا من الشعير، اشترى منه النبي هي ثلاثين صاعًا من الشعير، وترك درعه رهنًا عنده، فلما توفي رسول الله هي أخذ أبو بكر هي الدرع وأعطى اليهودي ثمن الشعير.

و ظل النبي ﴿ بعد ذلك أيامًا يصلي في بيته ﴿ وفي يوم الاثنين الذي مات فيه ﴾ كشف النبي ﴿ ستر حجرة عائشة، ونظر إليهم وهم يصلون الصبح، ثم تبسّم ﴿ فَكَاد النّاس أَن يُفتنوا في صلاتهم فرحًا برسول الله ﴿ ، فشعر أبو بكر ﴿ بشيء، فالتفت أبو بكر ﴿ وجد النبي ﴿ فهم أن يرجع ليقف في الصف يظن أن النبي ﴿ سيأتي يصلى بالناس.

فأشار إليهم بيده أن أتموا صلاتكم، وأرخى الستر ك.

وفي وقت الضحى من هذا اليوم الأخير من حياة رسول الله ﴿ دعا النبي ﴿ ابنته



فاطمة الله فأسرّ إليها أنه يُقبَض في مرضه هذا، فبكت فاطمة ، ثم أسرّ إليها أنها أول من يتبعه من أهله، فضحكت ، وفعلًا بعد وفاة النبي الله بستة أشهر توفيت فاطمة ...

وقال لها: أما ترضين أن تكوني سيدة نساء المؤمنين، أو سيدة نساء هذه الأمة؟ وقالت فاطمة: واكرب أبتاه، فقال لها الله الله على أبيكِ كرب بعد اليوم.

وجعل النبي الله يُدخِل يده في الماء فيسمح به وجهه ويقول: لا إله إلا الله، إن للموت لسكرات!

ودخل عبد الرحمن بن أبي بكر أخو عائشة؛ ليزور النبي في حجرة عائشة، وفي يده سواك رطب، وكان النبي من شدة المرض توقف عن الكلام في فنظر النبي إلى السواك الرطب في يد عبد الرحمن فعلمت عائشة أنه يريد السواك، فتناولته أخذته من يد عبد الرحمن، وغسلته، وقضمته، وأعطته للنبي في فاستاك به النبي من مرفع يده وإصبعه، وشخص ببصره نحو السقف، وتحركت شفتاه، فسمعته عائشة وهو ويقول: مع الذين أنعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، اللهم اغفر لي، وارحمني، وألحقني بالرفيق الأعلى، اللهم الرفيق الأعلى، قالها ثلاث مرات، وكان هذا آخر ما تكلم به من مالت يده في، توفي في.

ولما توفي النبي كان أبو بكر في منطقة السنح، منطقة من المدينة فأُخبر أبو بكر بالخبر، فجاء سريعًا في وكشف عن وجه رسول الله في ثم قبّله، وبكى وقال: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، لا يجمع الله عليك موتتين، أما الموتة التي كُتبت عليك فقد مِتها،

وَقُثَمُ وَالْفَضْلُ، ثُمَّ نَاسُ الْمَا، فَأُوسٌ حَاضِرُ الْمَكَانِ وَإِنَّ عَمَّهُ لَمْ يُشَاهِدْ غُسْلَهُ» وَلَمْ يُجَرَّدْ مِنْ قَمِيْصِ اللَّبْسِ وَلَمْ يُجَرَّدْ مِنْ قَمِيْصِ اللَّبْسِ مِنْ تَحْتِهِ، وَهُو لَهُ وَلِيُّ وَفِي ثَلاَثَةٍ ثِيَابًا جُعِلاً

٩- (غَسَّلَهُ) عَلِيُّ وَالْعَبَّاسُ
 ١٠- أُسَامَةُ شُـقْرَانُ يَصْبُبَانِ
 ١١- وَقِيْلَ : "كَانَ يَنْقُلُ الْمَاءَ لَهُ
 ١٢- غُسِّلَ مِنْ بِئْرِهِ بِئْرِ غَرْسِ
 ١٢- غُسِّلَ مِنْ بِئْرِهِ بِئْرِهِ عِرْقَةٍ عَلِيُّ
 ١٣- يَدْلُكُـهُ بِخِرْقَةٍ عَلِيُّ
 ١٤- بالْمَاءِ وَالسِّدْرُ ثَلاَثًا غُسِلاَ

٥١ - وَتِلْكَ بِيْضُ مِنْ سُحُولِ الْيَمَنِ
 وَلَمْ يَكُنْ قَمِيْصُهُ فِي الْكَفَنِ
 ١٦ - وَقَدْرَوَى الْحَاكِمُ: «أَنْ قَدْ كُفِّنَا
 فِي سَـبْعَةٍ»، وَبِالشُّـدُوْذِ وُهِّنَا

يذكر قصة تغسيل النبي الله فيقول: إن النبي الله غسّله علي، والعباس، وابنا العباس: قُثم، والفضل الله النبي الله فيقول: إن النبي الله في المناس المناس المناس الله النبي المناس المناس المناس الله المناس المناس

قال: (ثُمَّ نَاسُ) آخرون يساعدونهم، وهم: أسامة بن زيد مولى رسول الله، وشقران أيضًا مولى رسول الله ، كانا يصبان الماء عليه، فكان أسامة وشقران يصبان الماء.

قال: وأوس حاضر المكان، أوس هو أوس بن خولي كان (حَاضِر الْمَكَانِ وَقِيْلَ: «كَانَ يَنْقُلُ الْمَاءَ لَهُ) قيل: كان حاضرًا يشاهد، لكنه لم يشارك بعمل في التغسيل، وقيل: كان ينقل الماء، وأسامة وشقران يصبان، وهؤلاء يُغسلون.

وقيل: إن العباس كان واقفًا، لم يشارك في التغسيل، وقيل: سبب ذلك أن العباس قال: قال: كان يستحي أن أراه حاسرًا، لا أحضره، يعني قيل: إن العباس عم النبي قال: النبي كان لا يحب أن أراه حاسرًا، كان إذا دخل العباس النبي كان يغطي رأسه ويلبس العمامة؛ توقيرًا للعباس وهو عم النبي فقال: لا أحضر الغسل، لكن الروايات المشهورة أنه حضر الغسل وشارك فيه، الرواية الثانية: أنه وقف بالباب، وقال: كان يستحي أن أراه حاسرًا.

والبئر التي غُسّل منها هي بئر غرس وهي بئر كان النبي ﷺ يشرب منها في حياته ﷺ اسمها بئر غرس، فأُحضِر منها الماء وغُسّل منها ﷺ.

وقال: (وَلَمْ يُجَرَّدْ مِنْ قَمِيْصِ اللُّبْسِ) يعني النبي ١ عند التغسيل لم يُجرّد من

قميصه الله وإنما جعل على الله على يده خرقة، وجعل يُدخلها من تحت القميص ويدلك.

يقول: (وَهُو لَهُ وَلِيُّ) يشير إلى قول النبي ﴿: «مَنْ كنت مولاه فعلي مولاه» فهو ولي لرسول الله ﴿ وقريب من قرابته، والمؤمنون كلهم أولياء رسول الله ﴿ لكن علي هو من قرابته، ومن خيرة أصحابه ﴿ ومن آل بيته.

قال: (بِالْمَاءِ وَالسِّدْرِ ثَلاَثًا غُسِلاً) غُسِّل ثلاث غسلات بماء وسدر، والسدر: هو ورق النبق.

يقول: إن النبي ﴿ كُفّن في ثلاثة أثواب كما جاء في الصحيحين عن عائشة ﴿ قَالَت: كُفّن رسول الله ﴿ في ثلاثة أثواب يمانية، قال: (بِيْضُ مِنْ سُحُولِ الْيَمَنِ) ثلاثة أثواب سحولية، سَحول هذه مدينة في اليمن مشهورة بصُنع الثياب، فالنبي ﴿ كُفّن في ثلاثة أثواب سحولية يعني من صناعة تلك المدينة سحول في اليمن.

تقول عائشة هن: ليس فيها قميص ولا عمامة، يعني الأثواب عبارة عن ملاءات بيضاء كبيرة، لفافات بيضاء كبيرة، لُفّت عليه لفافة، ثم الثانية، ثم الثالثة، ليست ثيابًا مخيطة مفصلة على قدر البدن.

ويقول: إن الحاكم روى أن النبي ﴿ كُفّن في سبعة أثواب، ويقول: (وَبِالشُّذُوْذِ وَيُقول: إن الحاكم روى أن النبي ﴿ وُمِّنَا) قالوا: هذه رواية غير صحيحة، رواية شاذة، لا تثبت، لكن الرواية الصحيحة التي في الصحيحين أن النبي ﴿ كُفّن في ثلاثة أثواب.

وقالوا: إن قميص النبي ﴿ الذي كان عليه وقت وفاته ﴿ وغُسّل فيه نُزِع حين كُفّن عند التكفين لُفّ باللفافة ونُزع القميص واكتُفي بأثواب الكفن.



بعد ذلك يذكر الصلاة على النبي ﷺ يقول:

١٧- ثُـمَ أَنَى الرِّجَالُ فَوْجًا فَوْجًا صَلَّوْا فُـرَادَى، وَمَضَـوْا خُرُوْجَا اللهِ المَا الهُ المَا

وقيل: بل صلى عليه أولًا: بنو هاشم، ثم المهاجرون، ثم الأنصار، ثم بقية الناس كانوا يدخلون أرسالًا، وهذا لا يعارض الأول، أنهم كانوا يدخلون أفرادًا، لكن بدأ أولًا بنو هاشم، قرابة النبي هي صلوا عليه، ثم جاء المهاجرون ثم الأنصار، ثم بقية الناس، ثم النساء، ثم الصبيان، ثم العبيد.

وذكر هنا بعض الروايات مُضعّفًا لها، يقول: إن في حديث به جهالة، يعني رواته مجهولون، رواه البزار والحاكم عن ابن مسعود ﷺ: أن النبي ﷺ صلى عليه أولًا جبريل، ثم ميكائيل، ثم إسرافيل، ثم ملك الموت والملائكة. ولكن الحديث في سنده

ضعف، ولا مانع أن الملائكة يصلون على رسول الله ، لكن من جهة السند الذي ورد بهذا لا يثبت.

يقول: (وَقِيْلَ: «مَا صَلَّوْا عَلَيْهِ بَلْ دَعَوْا وَانْصَرَفُوْا») يعني: قيل: إنه ما صلى أحد على النبي ، الناس كانوا يدخلون يدعون للنبي ، وينصر فون، لكن هذا الكلام لا يصح، قال: (وَذَا ضَعِيْفٌ) يعني هذا الكلام ضعيف، لا يثبت، الأحاديث الثابتة فيها أن النبي ، صلى الناس عليه صلاة الجنازة .

وقال: (وَرَوَوْا: عَنْ مَالِكٍ) بعض العلماء زعم أن الإمام مالك روى أن عدد الصلوات على النبي ﴿ كانت اثنتين وتسعين صلاة، لكن يقول: هذا ليس متصل الإسناد، ولا يثبت، فلا يُعرَف تحديدًا عدد مرات الصلوات على النبي ﴿.

هذا كان يوم الثلاثاء، ودفن رسول الله ﴿ كَان يوم الأربعاء، دُفن النبي ﴿ فِي بقعة الوفاة. يقول:

جِحَبَرِ الصِّدِّيْقِ بِالإِثْبَاتِ وَقِيْلَ: «لَا أُسَامَةٌ وَخَوْكِ» وَقِيْلَ: «لَا أُسَامَةٌ وَخَوْكِ» مَع عَقِيْلٍ أَمِنُوا مِنْ خَوْفِ وَقِيْلَ: «أُخْرِجَتْ»، وَهَذَا أَثْبَتُ عَلَيْهِ تِسْعُ لَبِنَاتٍ أُطْبِقَتْ عَلَيْهِ تِسْعُ لَبِنَاتٍ أُطْبِقَتْ وَاشْتَرَكَ الأَنْامُ فِي الْعَزاءِ وَاشْتَرَكَ الأَنْامُ فِي الْعَزاءِ أَوْ قَبْلَهَا بِلَيْلَةٍ لَيْكَةٍ لَيْكَاءٍ الْمُنْالَةِ لَيْكَاءٍ الْمُنْاقِ الْمُنْاقِ الْمُنْاقِ الْمُنْاقِ الْمُلَاةِ لَيْكَاءً

٢٥- وَ (دَفْنُهُ) فِي بُقْعَةِ الْوَفَاةِ
 ٢٥- وَدَخَلَ الْقَبْرَ الأُلَى فِي الْغُسْلِ
 ٢٦- زَادَ ابْنُ سَعْدٍ أَيْضًا: ابْنَ عَوْفِ
 ٢٧- وَفُرِشَت فِي قَبْرِهِ قَطِيْفَةُ
 ٢٨- وَ لَحَدُوْا لَحْدًا لَهُ، وَنُصِبَتْ
 ٢٩- وَسَطّحُوْا مَعْ رَشِّهِمْ بِالْمَاءِ
 ٣٠- وَذَاكَ فِي لَيْلَةِ الارْبعاءِ

# ٣١- وَقِيْلَ: «يَوْمَ الْمَوْتِ بِالتَّعْجِيْلِ» صَحَّحَهُ الْحَاكِمُ: فِي الإِكْلِيْلِ

دُفن النبي ، في بقعة الوفاة يعني في المكان الذي تُوفي فيه .

(بِخَبَرِ الصِّدِّيْقِ) لأن أبا بكر الصديق الله قال لهم: إن النبي الله قال: ما قُبِض نبي إلا دُفِن حيث يُقبَض، فرُفِع فراش النبي الله وحُفِر له تحته، فحُفِر القبر في حجرة عائشة الله في الله

ودخل قبر النبي الجماعة الذين تقدم ذِكْرهم في الغسل، فالذين دخلوا قبر النبي هم الذين غسّلوا النبي .

وقيل: دخلوا كلهم إلا أسامة بن زيد وأوس بن خولي. وروى ابن سعد أنه ممَّنْ دخل القبر أيضًا عبد الرحمن بن عوف، وعقيل بن أبي طالب- ،

(أَمِنُوْ ا مِنْ خَوْفِ) يعني أمِنوا من العذاب.

وفُرِشت في قبر رسول الله ﴿ قطيفة كان يلبسها ويفترشها قيل: بقيت، وقيل: إنها أُخرِجت قبل إهالة التراب، (وَهَذَا أَثْبَتُ) يقول: وهذا أثبت وأصح أن القطيفة أُخرِجت، يعني لم تبق في القبر، وإنما أُخرِجت عند إهالة التراب.

(وَلَحَدُوْا لَحْدًا لَهُ) اللحد أن يحفر في جانب القبر حفرة مائلة بحيث يوضع المتوفى على جنبه الأيمن في تلك الحفرة، فهذا هو اللحد وهو من السُّنة.

(وَنُصِبَتْ عَلَيْهِ تِسْعُ لَبِنَاتٍ) وأتوا بتسع لبنات ونصبوها، واللبِن: هو الطوب المصنوع من الطين.

ثم أُطبقت على النبي ، يعني جُعلت على مقداره من جميع الجهات كأنها غطاء، فالنبي الله داخل اللحد، واللبنات كأنها غطاء يغطي النبي .

قال: (وَسَطَّحُوْا مَعْ رَشِّهِمْ بِالْمَاءِ) بعد ذلك بدؤوا يضعون التراب، وجعلوا القبر مسطحًا، ليس مُسنمًا يعني ليس له سنام مرتفع، بعض القبور تُسنّم، يعني: يوضع فوق القبر من التراب ما يُشبه السنام، وهذا في القبور التي تكون في المقابر حتى يُعرَف موضع القبر، والنبي أذن في رفع القبور قدر شبر حتى يُعرَف الموضع ولا يُداس عليه بالقدم، أما قبر النبي في فجُعل مسطحًا؛ لعدم الحاجة إلى التسنيم، فمكان القبر معروف داخل الحجرة.

وبعدما وضعوا التراب رشوا الماء حتى يثبت التراب، وفي القبور بصفة عامة، يرشون الماء على التراب بعد الدفن؛ حتى يثبت ويستقر، ولا تذروه الرياح.

قال: (وَاشْتَرَكَ الأَنَامُ فِي الْعَزَاءِ) يقول: (وَذَاكَ فِي لَيْلَةِ الأَرْبِعَاءِ) يعني التجهيز والدفن فُرغ منه (لَيْلَةِ الأَرْبِعَاء) وقال ابن عبد البر: (قَبْلَهَا بِلَيْلَةٍ) يعني ليلة الثلاثاء، وقيل: بل دُفن يوم موته، دُفن يوم موته هذا صححه الحاكم في كتاب «الإكليل،» يقول: إن الدفن كان يوم الموت، فهذه عدة أقوال في الدفن: يعني قيل: الدفن يوم الاثنين، وقيل: ليلة الثلاثاء، وقيل: ليلة الأربعاء، يعني يوم الثلاثاء بعد غروب الشمس تبقى ليلة الأربعاء، وقيل: يوم الثلاثاء بعد غروب الشمس تبقى ليلة الأربعاء، وقيل: يوم الثلاثاء بعد غروب الشمس تبقى ليلة الأربعاء،

فهذا يوم دفن رسول الله على..

آخر أبيات يختم بها يقول:

٣٢- وَ (فَسَّرَ) الصِّدِّيْقُ لِلصِّدِّيْقَةِ مَنَامَهَا: «أَنْ سَـقَطَتْ فِي الْحُجْرَةِ ٣٣- حُجْرَتِهَا ثَلاَثَةً أَقْمَارَا هَا خَـيْرُ الأَقْمَارِ أَتَـاكِ الدَّارَا» ٣٢- صَـلَّى عَلَيْهِ رَبُّنَا وَسَـلَّمَا وَصَاحِبَيْهِ نُعِّمَا وَأَنْعَمَا وَأَنْعَمَا وَأَنْعَمَا

# ٣٥- هُمَا الضَّجِيْعَانِ مِنَ الأَقْمَارِ قَدْ جَاوَرَا فِي اللَّحْدِ خَيْرَ جَارِ ٣٦- ثُمَّ عَلَى عُثْمَانَ مَعْ عَلِيٍّ وَالْوَلِيِّ وَالْوَلِيِّ وَالْوَلِيِّ

يقول: إن أبا بكر الصديق الله فسر رؤيا لأم المؤمنين عائشة الكانت قد رأتها من قبل: رأت الله أبه سقط في حجرتها ثلاثة أقمار، فقصتها على أبيها، فقال لها أبو بكر الله إن صدقت رؤياك يُدفَن في بيتك ثلاثة هم خير أهل الأرض، فلما دُفن رسول الله الله في بيتها، قال لها أبو بكر الله خير أقمارك الثلاثة الذين نزلوا حجرتك قد حل الدار، قال لها: هذا أول واحد من الأقمار الثلاثة قد حلّ دارك.

وختم الأبيات بالصلاة على رسول الله ﴿ والترضي على خلفائه الراشدين الأربعة أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي ﴿ وسائر الأصحاب، وسائر أولياء الله ﴿ من المؤمنين الأنقياء، أولياء الله ﴿ كل مؤمن تقي كما قال ﴿ اللَّهِ يَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَّقُونَ ﴾ [لمؤمنين الأنقياء، أولياء الله ﴿ كل مؤمن تقي كما قال ﴾ [يونس: ١٣].

وبهذا تمت هذه المنظومة النافعة المباركة في سيرة النبي ، اسمها: «نظم الدرر السنية في السيرة الزكية» للحافظ عبد الرحيم بن الحسين العراقي -رحمه الله تعالى - وهنا ينتهي ما تيسر من التعليق على أبياتها، فنسأل الله في أن ينفعنا وإياكم بما فيها والحمد لله رب العالمين.



### المحتويات

| مقدمة الشارح٥                                                    |
|------------------------------------------------------------------|
| الإسناد إلى الناظم                                               |
| نبذة عن الناظم على الناظم الله الله الله الله الله الله الله الل |
| موضوع الكتاب٩                                                    |
| مقدمة المؤلف                                                     |
| أسماؤه الشريفة ﷺ                                                 |
| ذكر مولده وإرضاعه ﷺ                                              |
| باب ذِكر كفالة أبي طالب له ﷺ٥٨                                   |
| قصة بناء الكعبة                                                  |
| باب كيف كان بدء الوحي؟                                           |
| باب ذِكْر قدر إقامته ﷺ بمكة بعد البعثة                           |
| باب ذِكْر السابقين إلى الإسلام                                   |
| باب ذِكْر إسلام عبد الله بن مسعود ﷺ                              |
| باب اجتماع المسلمين بدار الأرقم                                  |
| ذِكْر تأييده ﷺ بمعجزة القرآن المجيد                              |
| ذكر كفاية الله المستهزئين                                        |
| ذكر مشي قريش في أمره ﷺ إلى أبي طالب                              |
| ذكر قدوم وفد نجرانذكر قدوم وفد نجران                             |

| 177      | ذكر قدوم وفد ضماد بن ثعلبة                                  |
|----------|-------------------------------------------------------------|
| 170      | ذِكر أذى قريش لنبي الله ﷺ وللمستضعفين                       |
| ١٢٩      | ذكر انشقاق القمر                                            |
| بب       | ذكر الهجرتين إلى النجاشي وحصر بني هاشم في الشع              |
| ١٥٠      | ذكر وفاة عمه أبي طالب وزوجته خديجة ١٠٠٠٠٠٠                  |
| ١٦١      | ذكر وفد الجن                                                |
| ١٦٦      | باب ذِكْر قصة الإسراء                                       |
| سار له ﷺ | باب ذِكْر عرض النبي ﷺ نفسه على القبائل وبيعة الأنص          |
| ١٨٨      | ذِكْرِ الهجرة من مكة إلى المدينة المشرفة                    |
| ١٩٦      | باب ذِكْر مروره ﷺ بأم معبد                                  |
| ١٩٩      | باب ذِكْر وصوله ﷺ إلى قباء                                  |
| ۲۳۷      | باب ذِكْر صفته ﷺ                                            |
| ۲٤۸      | ذِكْر وصف أم معبد الخزاعية له                               |
| ۲٥٦      | باب ذِكْر وصْف هند بن أبي هالة له ﷺ                         |
| ۲٦۲      | ذِكْر أخلاقه الشريفة ١١٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ۲۹۸      | باب ذِكْر خُلِقه ﷺ في الطعام والشراب                        |
| ٣٠٥      | باب ذِكْر خُلقه ﷺ في اللباس                                 |
| ٣١٨      |                                                             |
| ٣٢٢      | ىاب ذكْ ف اشه ﷺ                                             |



| ٣٢٤   | باب ذِكْر طيبه وكُحله ﷺ. |
|-------|--------------------------|
| TTV   | باب ذِكْر معجزاته ﷺ      |
| moq   | باب ذِكْر خصائصه ﷺ       |
| ٤٢٥   | باب ذِكْر حجه وعمره ﷺ    |
| ٤٣١   |                          |
| ٤٣٣   | غزوة: ودّان              |
| ٤٣٤   | غزوة بواط                |
| ٤٣٥   |                          |
| ٤٣٦   | غزوة بدر الأولى          |
| ٤٧١   | •                        |
| ٤٧٥   |                          |
| ٤٧٩   | غزوة: بَحران             |
| ٤٨٠   | غزوة أُحد                |
| ٤٩٩   | •                        |
| 0 • 7 | غزوة بني النضير،         |
| o • A | غزوة ذات الرقاع          |
| ٥١٠   | غزوة بدر الموعد          |
| 017   | غزوة دومة الجندل         |
| 0 1 7 | غزوة الخندق              |

| ۰۲۳   | غزوة بني قريظة                           |
|-------|------------------------------------------|
| ٥٣٣   | غزوة بني لِحيان                          |
| ٥٣٦   | غزوة ذي قَرَد                            |
| 0 & Y | غزوة المريسيع                            |
| 008   | عمرة الحديبية                            |
| ٥٦٠   | غزوة خيبر                                |
| 079   | غزوة عمرة القضاء                         |
|       | غزوة فتح مكة                             |
|       | غزوة حنين                                |
| ٦٠٢   | غزوة تبوك                                |
| ٦١٩   | باب ذكر بعوثه وسراياه إلى الملوك والبلاد |
| ٦٩٤   | ذِكْرِ كُتَّابِهِ ﷺ                      |
| ٧٠٢   | ذِكْر رسله ﷺ إلى الملوك                  |
| V     | ذكر أولاده ﷺ                             |
| ٧٢٢   | باب ذِكْر أعمامه وعمّاته ﷺ               |
| VY0   | ذِكْر أزواجه ﷺ                           |
| v~~   | ذِكْر خدامه من الرجال والنساء            |
| v٣٩   | ذِكْر مواليه ﷺ                           |
| ٧٥١   | ذِكْرِ أَفْرَاسِه ﷺ                      |



| νοξ  | باب (ذِكْر بغاله وحميره) ﷺ                              |
|------|---------------------------------------------------------|
| ٧٥٧  | باب (ذِكْر لقاحه وجماله) ﷺ                              |
| ٧٦٠  | باب (ذِكْر منائحه وديكه) ﷺ،                             |
| V77  | (ذِكْر سلاحه) ﷺ                                         |
| VV1  | ذِكْر أقداحه وآنيته وركوته وربعته وسريره ﷺ              |
| VV 0 | (ذِكْر الوفود الذين وفدوا عليه) ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ۸٠٥  | ذِكر أمرائه ﷺ                                           |
| ۸۱۲  | باب (ذِكْر مرضه ووفاته) ﷺ                               |