سكُسلَة مُولِّفات نَضِيلة الِيثينِ محدِّن صَالِح العثيميُّن ٤

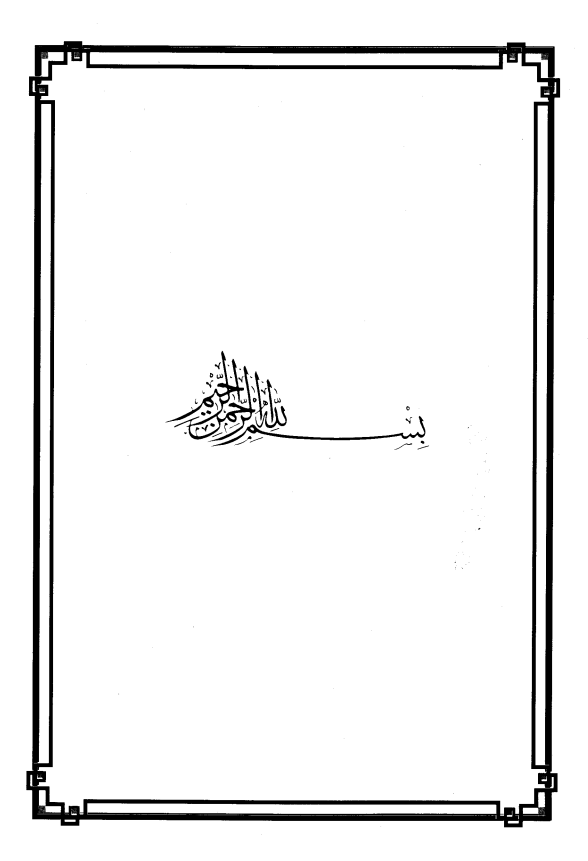
السرح المراعي المراد المرت تقنع

لفضيُلة الشّيّة العَلَمَة مِحْكَرِبَن صَلَّالِمُ العَثْنِمِينُ مِحْكَرِبِنُ صَلَّالِمِ العَثْنِمِينَ عَفَرَ اللهُ لَهُ ولوالدَيْهِ وَللمُسْلِمِينَ

المجسلة الثاليث

دارابن الجوزي

كطبيع بابشراف موسسة الشيخ مخدش صكالح العشماي الخبرتية



#### لِسِمِ ٱللَّهِ ٱلزَّهَىٰ ٱلزَّكِيمِ مِ

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ونشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلَّم تسليماً كثيرا:

أما بعد:

فهذا هو المجلد الثالث من الشرح الممتع على زاد المستقنع لفضيلة شيخنا العلامة محمد بن صالح العثيمين، رحمه الله تعالى رحمة واسعة وأسكنه فسيح جناته.

ومن نعمة الله جل وعلا، أن أعاد فضيلة الشيخ المؤلف ـ رحمه الله ـ النظر في معظم أجزاء الشرح الممتع بعد صدور الطبعة الأولى فزاد ما تدعو الحاجة إليه، وحذف ما لا يحتاج إليه، وأبقى ما سوى ذلك على ما هو عليه، كما أوضح هذا رحمه الله في مقدمة المجلد الأول وقد عهدت مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية إلى الشيخ فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان بتخريج أحاديث المجلدين الثالث والرابع.

كما عهدت بالعمل في المجلد الخامس وما بعده إلى كلّ من: الشيخ الدكتور خالد بن علي المشيقح، والشيخ خالد بن عبد الله المصلح، والشيخ عبد الرحمن بن عبد الله بن الأمير، جزى الله الجميع خير الجزاء وأعانهم على القيام بأعمالهم الجليلة.

نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم موافقاً لمرضاته، نافعاً لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا المؤلف عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويضاعف له المثوبة والأجر، ويعلي درجته في المهديين ويسكنه فسيح جناته إنه سميع مجيب وصلّى الله وسلّم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان.

اللجنة العلمية في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

# باب صفة الصلاة

صِفةُ الصَّلاة: أي: الكيفية التي تكون عليها. وعلماء الفقه رحمهم الله تكلموا على صِفةِ الصَّلاة، وعلى صِفةِ الحَجِّ وغيرهما؛ وذلك لأنَّ شرط العبادة أمران:

١ ـ الإخلاصُ لله تعالىٰ.

٢ ـ المتابعةُ للرَّسول ﷺ.

فأما الإخلاصُ لله؛ فيتكلَّمُ عليه أهلُ التوحيد والعقائد. وأما المتابعةُ للرسول ﷺ فيتكلَّمُ عليها الفقهاءُ.

وضِدُّ الإِخلاص: الإِشراك، وضِدُّ المتابعةِ: البدعة.

فمَن تابع الرَّسولَ بدون إخلاص لَم تصحَّ عبادتُه؛ لقوله تعالىٰ في الحديث القُدسي: «أنا أغنىٰ الشُّركاءِ عن الشِّركِ، مَن عَمِلَ عملاً أشركَ فيه معي غيري تركْتُهُ وشِرْكَهُ»(١)، ومَن أخلص لله ولم يَتَبعُ رسولَ الله ﷺ فإن عبادتَه مردودة؛ لقول النبيِّ ﷺ: «مَن عَمِلَ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدِّ»(٢). ومن ثَمَّ اضطرَّ العلماءُ إلىٰ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدِّ»(٢). ومن ثَمَّ اضطرَّ العلماءُ إلىٰ بيان صِفةِ الصَّلاةِ والحجِّ وغيرهما، لكن؛ لم نجدهم ذكروا باباً لصِفة الصِّيام، ولا الزَّكاة.

بل بيَّنوا ما يتركه الإِنسان ببيان المفطرات، وقالوا: إنَّ الصِّيامَ هو الإِمساكُ عن المفطرات بنيَّة التعبُّد لله تعالىٰ؛ مِن طُلوعِ الفجر إلىٰ غُروبِ الشمس. وهذا هو الكيفيَّة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزهد، باب تحريم الرياء (۲۹۸۵) (٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة (١٧١٨) (١٨).

وفي الزَّكاةِ ذكروا الأموال الزكوية ومقدار الأنصبة، والواجب وأهل الزكاة. وهذا في الحقيقة هو الكيفية.

والصَّلاةُ كما نعلم هي أعظم أركان الإِسلام بعد الشهادتين، وهي التي إذا تركها الإِنسان تهاوناً وكسلاً كان كافراً (١)، وإنْ جَحَدَ وجوبَها كان كافراً ولو صَلَّىٰ، فإذا قال: أنا أصلِّي هذه الصلوات الخمس علىٰ أنها نافلة. كان كافراً ـ وإن كان يصلِّيها ـ إلا أن يكون حديث عهد بإسلام، أو نَشأ في بادية بعيدة؛ لا يعرفُ عن أركان الإسلام؛ فَيُعَرَّفُ بوجوبِها أولاً، ثم يُحكم بكفره إنْ جَحَدَ الوجوبَ بعد تعريفه به.

والصَّلاةُ إما في جماعة، وإما في انفراد. فإذا كان في جماعة فأحسن ما يكون: أن يتوضَّأ الإِنسانُ في بيته، ويُسْبغَ الوُضُوءَ، ثم يخرج من بيته بنيَّة الصَّلاةِ مع الجماعةِ. فإذا فَعَلَ ذلك لم يَخْطُ خَطوةً إلا رَفَعَ اللَّهُ له بها درجةً، وحَطَّ عنه بها خطيئة؛ قَرُبَ بيته أو بَعُدَ (٢). ولا يعني هذا أنه ينبغي أن يتقصَّد الأبعدَ مِن المساجد، بل يعني ذلك أنه إذا بَعُدَ منزلك مِن المسجد فلا تستبعد المسجد، وتقل: إن في ذلك تعباً عَليَّ، بلِ اسْعَ إليه، ولك في كلِّ خَطوة إذا خرجت مُسبغاً للوُضُوء قاصداً المسجد أنْ يرفعَ الله لك بها درجة؛ ويَحطَّ عنك بها خطيئةً.

<sup>(</sup>١) تقدمت هذه المسألة (٢٦/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة (٦٤٧)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب فضل الصلاة المكتوبة في جماعة وفضل انتظار الصلاة وكثرة الخطا إلى المساجد وفضل المشى إليها (٦٤٩) (٢٧٢).

وينبغي أن يأتي إليها بسكينة ووقار، سكينة في الألفاظ والحركة، ووقار في الهيئة، فلا يأتي إليها وهو منزعج، أو يمشي مشية الإنسان الذي ليس بمنتظم، بل يكون وقوراً؛ لأنه مُقبلٌ على مكانٍ يقفُ فيه بين يدي الله عزَّ وجلَّ. ونحن نعلم أن الإنسان لو أقبل على قصر مَلِكِ مِن الملوك؛ لوجدته يتهيَّأ، وينظر كيف وجهه؟ وكيف ثوبه؟ ويأتي بسكينة ووقار، ويظهر عليه ذلك، فكيف بمن يأتي إلى بيت الله عزَّ وجلَّ ليقف بين يديه؟ فلا يسرع حتى وإن خاف أن تفوته الصلاة؛ لأن النبيَّ عَيِّ قال: "إذا سمعتم عليه فامشوا إلى الصَّلاة؛ وعليكم السَّكينة والوقار؛ ولا تسرعوا»(۱). فما أدركت فصل وما فاتك فأتم؛ لأن هذا هو حقيقة الأدب مع الله عزَّ وجلَّ.

ثم إذا حضرت المسجد فصل ما تيسَّر لك، فإن كان قد أذَّن فإنه يمكنك أن تُصلِّي الرَّاتبة؛ إذا كانت لهذه الفريضة راتبة قبلها، فإن لم يكن لها راتبة قبلها فسُنَّة ما بين الأذانين؛ لأن بين كلِّ أذانين صلاةً، وتجزئ هذه الصلاة \_ أعني: سُنَّة ما بين الأذانين أو الراتبة عن تحيَّة المسجد؛ لأن قول الرَّسول عليه الصلاة والسلام: « إذا وحَن تحيَّة المسجد فلا يجلس حتى يُصلي ركعتين»(٢). يَصْدق بما

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب لا يسعى إلى الصلاة وليأتها بالسكينة والوقار (٦٣٦)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة (٦٠٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إذا دخل المسجد فليركع ركعتين (٤٤٤)؛
 ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تحيَّة المسجد بركعتين (٧١٤)
 (٧٠).

### يُسَنُّ القِيَامُ عِنْدَ «قَدْ» مِنْ إِقامَتِها، ....

إذا صَلَّىٰ الإِنسانُ الراتبة، أو سُنَّةَ ما بين الأذانين (١).

ثم آجُلسْ بنيَّة انتظار الصَّلاة، وأعلمْ أنك إذا أتيت المسجدَ علىٰ هذا الوجه لا تزال في صلاة ما انتظرتَ الصَّلاةَ؛ حتىٰ لو تأخّر الإمامُ وزاد خمسَ دقائق أو عشراً فإنك علىٰ خير؛ لأنك لا تزال في صلاة ما انتظرتَ الصَّلاةَ، ثم مع ذلك الملائكةُ تُصلِّي عليك ما دمت في مصلاك، ورَجلٌ تُصلِّي عليه الملائكة حَريٌّ بأن يستجيبَ اللَّهُ سبحانه وتعالىٰ دعاءَ الملائكة له.

قوله: «يُسنُّ القيامُ عند قد من إقامتها». أي: يُسنُّ للمأموم أن يقوم إذا قال المقيم: «قد» من «قد قامت الصلاة»، لأن «قد» تفيدُ التحقيقَ، و«قامت» تفيدُ الواقعَ، وحينئذٍ يكون موضع القيام للصَّلاةِ عند قوله: «قد» من «قد قامت الصلاة»، وظاهر كلام المؤلِّفِ أنه يُسنُّ القيامُ عند هذه الجملة؛ سواء رأىٰ المأمومون الإمامَ أم لم يروه، وهذا أحدُ الأقوال في المذهب (٢).

والمشهورُ مِن المذهب (٣): أنهم لا يقومون عند إقامتها؛ إلا إذا رأوا الإمامَ، فإنْ لم يروه انتظروا حتى يروا الإمامَ؛ لأنهم تابعون، ولو قاموا في الصَّفِّ قبل أن يروا الإمامَ لكانوا متبوعين؛ لأن الإمامَ سيأتي بعدَهم بعد أن يصطفُّوا ويقوموا، والغالب أنها لا تُقام عندنا في هذا البلد حتى يدخل الإمامُ المسجد، ويراه الناسُ ثم يقيم المؤذّنُ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب بين كل أذانين صلاة لمن شاء (٦٢٧)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب بين كل أذانين صلاة (٨٣٨) (٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: («الإنصاف» (٤٠١/٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «منتهلي الإرادات» (١/ ٢٠٤)، «الإنصاف» (٣/ ٤٠٢).

وتسويةُ الصَّفِ

وقيل: يقوم إذا رأى الإمام مطلقاً. وقيل: يقوم إذا شُرع بالإقامة. وقيل: يقوم إذا قال: «حيَّ على الصلاة». وقيل: يقوم إذا كبَّرَ الإمامُ تكبيرة الإحرام. وقيل: الأمر في ذلك واسع (۱) والسُّنَّة لم ترد محدِّدة لموضع القيام؛ إلا أن النبيَّ عَلَيْ قال: «إذا أَقِيمَت الصلاةُ فلا تقوموا حتى تَرَوْنِي» (۲). فإذا كانت السُّنَّةُ غيرَ محدِّدة للقيام؛ كان القيامُ عند أوَّل الإقامة، أو في أثنائها، أو عند انتهائها، كلُّ ذلك جائز.

المهمُّ: أن تكون متهيِّئاً للدُّخول في الصلاة قبل تكبيرةِ الإِمام؛ لئلا تفوتك تكبيرةُ الإِحرام.

قوله: «وتسوية الصفّ» يعني: تُسنُّ تسوية الصّفّ؛ لأنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يأمرُ بذلك فيقول: «سَوُّوا صُفُوفَكُم» (٣)، ويُرشِدُ أصحابَه لهذا حتى فهموا ذلك عنه وعَقَلوه عَقْلاً جيداً. وفي يوم من الأيام خَرَجَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ وأُقيمتِ الصَّلاةُ؛ فالتفتَ فإذا رَجُلٌ قد بَدَا صدرُه (٤)؛ فقال: «عباد الله، لَتُسَوُنَ صُفُوفَكُمْ، أو ليُخَالِفَنَ اللَّهُ بين وُجُوهِكُم» (٥)، فقوله: «لتسوُّنَ صُفُوفكم» «اللام»

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغني» (۱۲۳/۲)، «المجموع» (۲۳۳۲).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب متىٰ يقوم الناس إذا رأوا الإمام عند الإقامة (٦٣٧)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب متىٰ يقوم الناس للصلاة (٢٠٤)
 (١٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إقامة الصف من تمام الصلاة (٧٢٣)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٤٣٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٤٣٦) (١٢٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب تسوية الصفوف عند الإقامة وبعدها (٧١٧)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٢٣٦) (١٢٨).

واقعة في جواب قَسَم مقدَّر، وتقدير الكلام: «والله لتسوُّنَّ»، فالجملة مؤكَّدة بثلاث مؤكِّدات، وهي: القسم، واللام، والنون. وهذا خَبرٌ فيه تحذير؛ لأنه قال: «لتسوُّنَ صُفُوفكم، أو ليُخَالفَنَ اللَّهُ بين وُجُوهِكم» أي: بين وجهات نظركم حتىٰ تختلف القلوب، وهذا بلا شكِّ وعيدٌ علىٰ مَن تَرَكَ التسوية، ولذا ذهب بعضُ أهل العِلم إلىٰ وجوب تسوية الصَّفِّ (۱). واستدلُّوا لذلك: بأمْرِ النبيِّ عَلَيْ به، وتوعُّدِه علىٰ مخالفته، وشيء يأتي الأمرُ به، ويُتوعَّد علىٰ مخالفته لا يمكن أن يُقال: إنه سُنَة فقط.

ولهذا كان القولُ الرَّاجِحُ في هذه المسألة: وجوب تسوية الصَّفِ، وأنَّ الجماعة إذا لم يسوُّوا الصَّفَّ فهم آثمون، وهذا هو ظاهر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمهُ الله (٢). لكن إذا خالفوا فلم يسوُّوا الصَّفَ فهل تبطل صلاتهم؛ لأنهم تركوا أمراً واجباً؟

الجواب: فيه احتمالٌ، قد يُقال: إنها تبطل؛ لأنهم تركوا الواجب. ولكن احتمال عدم البطلان مع الإِثم أقوىٰ؛ لأن التسوية واجبة للصلاة لا واجبة فيها، يعني أنها خارج عن هيئتها، والواجبُ للصّلاة يأثمُ الإِنسانُ بتَرْكِه، ولا تبطلُ الصَّلاة به، كالأذان مثلاً، فإنه واجبٌ للصّلاة، ولا تبطل الصّلاة بتَرْكِه.

وتسوية الصَّفِّ تكون بالتساوي، بحيث لا يتقدَّم أحدٌ على أحد، وهل المعتبر مُقدَّم الرِّجْلِ؟ الجواب: المعتبر المناكب في أعلىٰ البَدَن، وهذا عند الاعتدال، أما إذا كان في الإنسان احديداب فلا عِبرة بالمناكب؛ لأنه لا يمكن

 <sup>(</sup>۱) انظر: «الإنصاف» (۲/۳۹).
 (۲) انظر: «الاختيارات» ص(٥٠).

أن تتساوى المناكبُ والأكعُب مع الحَدَب، وإنما اعتبرت الأكعب؛ لأنها في العمود الذي يَعتمد عليه البدنُ، فإن الكعب في أسفل السَّاق، والسَّاقُ هو عمودُ البَدَن، فكان هذا هو المُعتبر. وأما أطراف الأرجُل فليست بمعتبرة؛ وذلك لأن أطراف الأرجُلِ تختلف، فبعض الناس تكون رِجْلُه طويلة، وبعضهم قصيرة، فلهذا كان المعتبر الكعب.

ثم إن تسوية الصَّفِّ المتوعَّد على مخالفتها هي تسويته بالمحاذاة، ولا فَرْقَ بين أن يكون الصَّفُّ خلف الإمام أو مع الإمام، وعلى هذا؛ فإذا وقف إمامٌ ومأموم فإنه يكون محاذياً للمأموم، ولا يتقدَّم عليه خلافاً لمن قال من أهل العلم: إنه ينبغي تقدُّم الإمام على المأموم يسيراً؛ ليتميَّز الإمامُ عن المأموم.

فيقال: إنَّ هذا خِلافُ ظاهرِ النَّصِّ، فابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أَخَذَ النبيُّ ﷺ برأسه مِن ورائِه، وجعله عن يمينه. ولم يُنقل أنه أخَّره قليلاً (١)، ثم إن الإمامَ والمأموم يُعتبران صفًّا، فإذا اعتبرناهما صفًّا كان المشروعُ تسويةَ الصَّفِّ.

وهناك تسوية أخرى بمعنى الكمال؛ يعني: الاستواء بمعنى الكمال كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّمُ وَأَسْتَوَى ﴿ وَالقصص: ١٤] أي: كَمُلَ، فإذا قلنا: استواءُ الصَّفّ بمعنى كماله؛ لم يكن ذلك مقتصراً على تسوية المحاذاة، بل يشمَل عِدّة أشياء:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إذا قام الرجل عن يسار الإمام فحوله الإمام إلى يمينه لم تفسد صلاتهما (٦٩٨)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة النبي على ودعائه بالليل (٦٧٣) (١٨١).

١ ـ تسوية المحاذاة، وهذه على القول الرَّاجح واجبة، وقد سبقت (١).

٢ ـ التَّراصَّ في الصَّفِّ، فإنَّ هذا مِن كماله، وكان النبيُّ عَلَيْهُ المر بذلك، ونَدَبَ أُمَّتَهُ أن يصفُّوا كما تصفُّ الملائكةُ عند ربِّها، يتراصُّون ويكملون الأول فالأول<sup>(٢)</sup>، ولكن المراد بالتَّراصِ أن لا يَدَعُوا فُرَجاً للشياطين، وليس المراد بالتَّراص التَّزاحم؛ لأن هناك فَرْقاً بين التَّراصِّ والتَّزاحم؛ ولهذا كان النبيُّ عَلَيْهُ يقول: «أقيموا الصفوف، وحاذوا بين المناكب. . ولا تذروا فُرُجَات للشيطان» (٣) أي: لا يكون بينكم فُرَج تدخل منها الشياطين؛ لأن الشياطين يدخلون بين الصَّفوفِ كأولاد الضأن الصِّغارِ (٤)؛ من أجل أن يُشوِّشوا على المصلين صلاتَهم.

٣ ـ إكمالَ الأول فالأول، فإنَّ هذا مِن استواءِ الصَّفوف، فلا يُشرع في الصَّفِّ الثاني حتىٰ يَكِمُلَ الصَّفُّ الأول، ولا يُشرع في الثالث حتىٰ يَكمُلَ الثاني وهكذا، وقد نَدَبَ النبيُّ ﷺ إلىٰ تكميل الصفِّ الأول فقال: «لو يعلم الناسُ ما في النّداءِ والصَّفِّ الأول؛ ثم لم يجدوا إلّا أن يَسْتَهِمُوا عليه لاسْتَهَمُوا»(٥). يعني:

<sup>(</sup>١) انظر: ص(٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الأمر بالسكون في الصلاة (٤٣٠) (١١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٩٨/٢)، وأبو داود، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف (٣٦)؛ والحاكم (٢١٣/١) وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ١٥٤)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف (٢٦٧)؛ والنسائي، كتاب الإمامة، باب حث الإمام على رصِّ الصفوف.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الاستهام في الأذان (٦١٥)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف (٤٣٧) (١٢٩).

يقترعون عليه؛ فإذا جاء اثنان للصفّ الأول، فقال أحدهم: أنا أحقُّ به منك، وقال الآخر: أنا أحقُّ، قال: إذاً نقترعُ، أيّنا يكون في هذا المكان الخالي. ومِنْ لَعِبِ الشيطان بكثير من الناس اليوم: أنهم يرون الصفّ الأول ليس فيه إلا نصفُه، ومع ذلك يشرعون في الصفّ الثاني، ثم إذا أُقيمت الصلاة، وقيل لهم: أتمُّوا الصفّ الأول، جعلوا يتلفّتون مندهشين، وكل ذلك في الحقيقة سبه:

أولاً: الجهل العظيم.

وثانياً: أن بعض الأئمة لا يبالون بهذا الشيء، أي: بتسوية المأمومين، وتراصِّهم وتكميلِ الأول فالأول، والأمرُ بالتسوية سُنَّة عند الحاجة إليها، أي: مع عدم استواء الصَّفِّ، وليست سُنَّة مطلقةً، لكن ينبغي أن تكون سُنَّة مؤثِّرة، بحيث إذا وَجَد الإمامُ واحداً متقدِّماً قال له: تأخَّر يا فلان، ولقد سبق قول الرَّسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ حينما رأى رَجُلاً بادياً صدره (۱۱)، وكان عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ يُسوِّي الصفوفَ بيده، ويمسحُ المناكبَ (۱ الصَّدورَ مِن طَرَف الصفقِ إلىٰ طَرَفه (۱۳)، والواجب على الإمام أن يصبرَ ويعوِّدَ النَّاسَ على تسويةِ الصَّفقِ، حتى يسوُّوا الصفوف، ولا يمكن لإنسان مؤمن يبلُغُه أنَّ الرَّسولَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ قال: يمكن لإنسان مؤمن يبلُغُه أنَّ الرَّسولَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ قال:

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٤٣٢) (١٢٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٤/ ٢٨٥، ٢٩٧)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف (٦٦٤)؛ والنسائي، كتاب الإمامة، باب كيف يقوِّم الإمام الصفوف (٨١١).

«لتُسوُّنَّ صفوفَكم، أو ليُخَالفنَّ اللَّهُ بينِ وجوهِكم اللَّهُ يبالي بالي بالي بتسوية الصفِّ. وهاهنا حديث مشهور بين النَّاسِ، وليس له أصلٌ وهو: "إنَّ اللَّهَ لا ينظرُ إلىٰ الصَّفِّ الأعوج».

٤ - ومِن تسوية الصُّفوف: التقاربُ فيما بينها، وفيما بينها وبين الإِمام؛ لأنهم جماعةٌ، والجماعةُ مأخوذةٌ مِن الاجتماع: ولا اجتماع كامل مع التباعد، فكلما قَرُبَت الصُّفوفُ بعضها إلىٰ بعض، وقَرُبَت إلىٰ الإِمام كان أفضل وأجمل، ونحن نرىٰ في بعض المساجد أنَّ بين الإِمام وبين الصَّفِّ الأول ما يتَّسع لصف أو صفَّين، أي: أنَّ الإِمام يتقدَّم كثيراً، وهذا فيما أظنُّ صادر عن الجهل، فالسُّنَةُ للإمام أن يكون قريباً مِن المأمومين، وللمأمومين أن يكونوا قريبين مِن الإِمام، وأن يكون كلُّ صفِّ قريباً مِن الصَّفِّ الآخر.

وحَدُّ القُرب: أن يكون بينهما مقدار ما يَسَعُ للسُّجودِ وزيادة يسيرة.

مسألة: وهل الصَّفُّ الثاني بالنسبة للصفِّ الثالث صفٌ أول؛ بحيث يدخل في قول الرسول عليه الصَّلاةِ والسَّلامُ: «لو يعلمُ الناسُ ما في النِّداءِ والصَّفِّ الأولِ؛ ثم لم يجدوا إلّا أن يستهمُوا عليه لاستهموا»(٢) أو لا؟.

الظاهر: لا؛ وذلك لأن الصفّ الأول يقتضي المبادرة والتبكير، بخلاف الصفّ الثاني، والتقدُّم إلىٰ المسجدِ أمرٌ مطلوبٌ.

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۹).
 (۲) تقدم تخریجه ص(۱۲).

٥ ـ ومِن تسوية الصُّفوفِ وكمالها: أن يدنوَ الإِنسانُ مِن الإِمام؛ لقول النبيِّ ﷺ: "لِيَلِنِي منكم أولُو الأحْلامِ والنُّهَىٰ" () وكلَّما كان أقربَ كان أولى، ولهذا جاء الحثُّ على الدُّنوِ مِن الإِمام في صلاة الجُمعة (٢) لأن الدُّنوَ مِن الإِمام في صلاة الجُمعة يحصُل به الدُّنُو إليه في الصَّلاةِ، وفي الخطبة، فالدُّنُو مِن الإِمام أمرٌ مطلوب، وبعضُ الناس يتهاون بهذا؛ ولا يحرصُ عليه.

آ ـ ومِن تسوية الصُّفوف: تفضيل يمين الصفِّ علىٰ شماله، يعني: أنَّ أيمن الصَّفِّ أفضل مِن أيسره، ولكن ليس علىٰ سبيل الإطلاق؛ كما في الصَّفِّ الأول؛ لأنه لو كان علىٰ سبيل الإطلاق، كما في الصف الأول؛ لقال الرَّسولُ عليه الصَّلاةُ والسَّلام: «أتمُّوا الأيمن فالأيمن» كما قال: «أتمُّوا الصَّفَّ الأول، ثم الذي يليه» (٢) . وإذا كان ليس مِن المشروع أن تبدأ بالجانب الأيمن حتىٰ يكمُلَ، فإننا ننظرُ في أصول الشَّريعة، كيف يكون هذا بالنسبة لليسار إذا تحاذیٰ اليمن واليسار وتساويا أو تقاربا فالأفضل اليمين، كما لو كان اليسار خمسة واليمين خمسة؛ وجاء الحادي عشر؛ نقول: آذهبُ إلىٰ اليمين؛ لأنَّ اليمين أفضلُ مع التَّساوي، أو التقارب أيضاً؛ بحيث اليمين؛ لأنَّ اليمين أفضلُ مع التَّساوي، أو التقارب أيضاً؛ بحيث لا يظهر التفاوتُ بين يمين الصَّفِّ ويسارِه، أما مع التَّباعد فلا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٤٣٢) (١٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: «سنن أبي داود»، كتاب الطهارة، باب في الغسل للجمعة (٣٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ١٣٢)، وأبو داود، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف (٦٧١)، والنسائي، كتاب الإمامة، باب الصفّ المؤخّر (٨١٩) واللفظ له. قال النووى: «رواه أبو داود بإسناد حسن». «رياض الصالحين» (١٠٩١).

شكّ أنّ اليسار القريبَ أفضل من اليمين البعيد. ويدلُّ لذلك: أنّ المشروع في أول الأمر للجماعة إذا كانوا ثلاثة أن يقف الإمام بينهما، أي: بين الاثنين (١). وهذا يدلُّ علىٰ أن اليمينَ ليس أفضلَ مطلقاً؛ لأنه لو كان أفضلَ مطلقاً؛ لكان الأفضل أن يكون المأمومان عن يمين الإمام، ولكن كان المشروعُ أن يكون واحداً عن اليمين وواحداً عن اليسار حتىٰ يتوسَّط الإمام، ولا يحصُل عن اليمين وواحداً عن اليسار حتىٰ يتوسَّط الإمام، ولا يحصُل عن المشرفي أحد الطرفين.

٧ ـ ومِن تسوية الصُّفوف: أن تُفرد النِّساءُ وحدَهن؛ بمعنى: أن يكون النِّساءُ خلف الرِّجال، لا يختلط النِّساء بالرِّجال لقول النبيِّ ﷺ: «خيرُ صُفوفِ الرِّجَالِ أوَّلُهَا، وشرُّها آخِرُها، وخيرُ صُفوفِ الرِّجَالِ أوَّلُها» (٢) فبيَّن عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ صُفوفِ النِّساءِ آخرُها، وشرُّها أوَّلُها» (٢) فبيَّن عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ أنه كلما تأخَرت النِّساءُ عن الرِّجالِ كان أفضلَ.

إذاً؛ الأفضلُ أن تُؤخّر النِّساءُ عن صفوفِ الرِّجَالِ لما في قُربهنَّ إلى الرِّجال مِن الفتنة. وأشدُّ مِن ذلك اختلاطُهنَّ بالرِّجال، بأن تكون المرأةُ إلى جانب الرَّجُلِ، أو يكون صَفَّ مِن النِّساءِ بين صُفوفِ الرِّجَال، وهذا لا ينبغي، وهو إلىٰ التَّحريمِ مع خوف الفتنة أقربُ.

ومع انتفاء الفتنة خِلافُ الأُولىٰ، يعني: إذا كان النّساءُ مِن محارمه فهو خِلافُ الأُولىٰ، وخلاف الأفضل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب الندب إلى وضع الأيدي على الركب ونسخ التطبيق (۵۳٤) (۲٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها (٤٤٠) (١٣٢).

٨ ـ هل مِن استواء الصُّفوفِ أن يتقدَّمَ الرِّجَالُ ويتأخَّرَ الصيان؟.

قال بعض العلماء (١): إنَّ هذا مِن تسوية الصُّفوفِ وكمالِها، أنْ يكون الرِّجالُ البالغون هم الذين يلون الإِمامَ، وأن يكون الصبيانُ في الخلفِ، فإذا كان عندنا مِئَةُ رجُل يمثِّلون صَفَّا، ومِئَةُ صبيِّ يمثِّلون نصف الصَّفِّ، نجعلُ المِئَةَ الرَّجُل الصفَّ الأول، ومِئَةَ الطفل الصفَّ الثاني، حتى لو تقدَّم صبيٌ إلى الأول أخَّرْنَاه؛ لأنَّ استواء الصفِّ أن يكون الرِّجالُ البالغون هم المقدَّمون.

واستُدِلَّ لذلك: بقول الرسول ﷺ: «لِيَلِني منكم أُولُو الأَّحلام والنُّهيٰ»(٢).

ولكن في هذا نظرٌ، بل نقول: إنَّ الصبيان إذا تقدَّموا إلىٰ مكان، فهم أحقُّ به مِن غيرهم؛ لعموم الأدلَّة علىٰ أنَّ مَن سبقَ إلىٰ ما لم يسبق إليه أحدٌ فهو أحقُّ به، والمساجدُ بيوتُ الله، يستوي فيها عباد الله، فإذا تقدَّم الصبيُ إلىٰ الصفِّ الأول - مثلاً وجلَسَ فليكنْ في مكانِه، ولأننا لو قلنا بإزاحة الصِّبيان عن المكان الفاضل، وجعلناهم في مكان واحد أدىٰ ذلك إلىٰ لَعبِهم؛ لأنَّهم ينفردون بالصَّفِّ، ثم هنا مشكل، إذا دخل الرِّجالُ بعد أن صفَّ الجماعة هل يُرجعونهم، وهم في الصلاة؟ وإن بَقوا صفًا كاملاً فسيُشوِّشون علىٰ مَنْ خلفَهم مِن الرِّجال.

ثم إنَّ تأخيرهم عن الصَّفِّ الأول بعد أن كانوا فيه يؤدِّي إلىٰ محذورين:

 <sup>(</sup>١) انظر: «الإنصاف» (٤/٧/٤).
 (٢) تقدم تخريجه ص(١٥).

المحذور الأول: كراهة الصَّبيِّ للمسجدِ؛ لأن الصَّبيَّ ـ وَإِنْ كان صبيًّا ـ لا تحتقره، فالشيء ينطبع في قلبه.

المحذور الثاني: كراهته للرَّجُل الذي أخَّره عن الصَّفِّ.

فالحاصل: أنَّ هذا القولَ ضعيفٌ، أعني: القول بتأخير الصِّبيان عن أماكنهم، وأما قوله ﷺ: «لِيَلِني منكم أُولُو الأحلامِ والنَّهيل» (١) فمرادُه \_ صلوات الله عليه وسلامه \_ حَثُّ البالغين العقلاء على التقدُّم؛ لا تأخير الصِّغار عن أماكنهم.

وقوله: «وتسوية الصفّ» «أل» هنا للعموم، ولهذا عَبَّرَ بعضُ الفقهاء بقوله: تسوية الصُّفوف. فالصفُّ هنا اسمُ جنسٍ يشمَلُ جميعَ الصُّفوف: الأول، والثاني، والثالث... إلخ.

مسألة: إذا كان يمينُ الصَّفِّ أكثرَ مِن يساره؛ فهل يَطلبُ الإمامُ مِن الجماعة تسوية اليمين مع اليسار؟.

الجواب: إذا كان الفَرْقُ واضحاً فلا بأس أنْ يطلبَ تسوية اليمينِ مع اليسار، لأجل بيان السُّنَة؛ لأنَّ كثيراً مِن النَّاسِ الآن يظنُّونَ أن الأفضل اليمين مطلقاً؛ حتى إنه ليكمُل الصفُّ أحياناً مِن اليمين، وليس في اليسار إلا واحدٌ أو اثنان. قال في «الفروع»: ويتوجَّه احتمال أنَّ بُعْدَ يمينه ليس أفضلَ مِن قُرْبِ يسارِه ولعله مرادهم (٢) اه.

مسألة: قوله ﷺ: «إذا توضًا فأحسنَ الوُضُوء، لم يخطُ خطوة إلا رُفعت له بها درجة...» الحديث (٣)، فهل إذا خرجَ

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(١٥).(۲) انظر: «الفروع» (١/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(٦).

وَيَقُولُ: «اللَّهُ أَكبرُ»

الإنسانُ مِن بيته قاصداً المسجد، ثم توضًا في دورةِ المياه التي في المسجد، يكون له هذا الأجر؟

الجواب: ظاهرُ الحديثِ أنَّه لا يكون له هذا الأجر؛ لأنَّ هناك فَرْقاً بين مَن يخرج مِن بيتِه متهيِّئاً للصَّلاةِ قاصداً لها، وبين إنسان يأتي إلىٰ المسجدِ غير متهيِّئ للصَّلاةِ. نعم؛ لو كان بيتُه بعيداً، ولم يتهيًّا له الوُضُوء منه فيرجىٰ أن ينال هذا الأجر.

قوله: «ويقول: الله أكبر» أي: يقول المصلّي: «الله أكبر» والقول إذا أُطلق فإنما هو قول اللّسان، أما إذا قُيِّد فقيل: يقول في قلبه، أو يقول في نفسِه، فإنه يتقيَّد بذلك، وهذا التكبيرُ رُكْنٌ، لا تنعقدُ الصَّلاةُ بدونه؛ لأنَّ النَّبيَّ عَيَّلِيُّ قال للمسيء في صلاتِه: «إذا قُمتَ إلىٰ الصَّلاةِ فأسْبغ الوُضُوءَ، ثم ٱسْتقبل القِبْلةَ فكبِّر» مع أنه قال في الأول: «ٱرجِعْ فَصَلِّ فإنك لم تُصلِّ»(١). وعلىٰ هذا؛ فيكون كلَّ ما أمرَ به الرَّسولُ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ المسيءَ في صلاتِه رُكناً لا تصِحُّ الصَّلاةُ بدونه، وإنْ شئت فقل: واجباً لا تصلحُ الصَّلاةُ بدونه؛ لأجل أن يشمَلَ إسباغَ الوُضُوء؛ لأنه ليس تصلحُ الصَّلاةُ بدونه؛ لأجل أن يشمَلَ إسباغَ الوُضُوء؛ لأنه ليس برُكنِ في الصَّلاةِ، بل هو شرط.

وإذا عَجَزَ الإِنسانُ عنها؛ لكونه أخرسَ لا يستطيع النُّطقَ، فهل تسقطُ عنه، أو ينويها بقلبِه، أو يحرِّك لسانَه وشفتيه (٢)؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها (۷۵۷)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب القراءة في كل ركعة (۳۹۷) (٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغني» (٢/ ١٣٠).

الجواب: نقول: ينويها بقلبه؛ لأن قول الإنسان: «الله أكبر» متضمِّن لقول اللسان وقول القلب؛ لأنه لم يقل بلسانه: «الله أكبر» إلا حين قالها بقلبه وعَزَم عليها، فإذا تعذَّر النَّطقُ باللِّسان وَجَبَ القولُ بالقلب، فيقولُها بقلبه، ولا يحرِّك لسانَه وشفتيه، خلافاً لمن قال مِن أهل العِلم: إنه يحرِّكُ لسانَه وشفتيه؛ مُعَلِّلاً ذلك بأن في القول تحريك اللِّسان والشفتين، فلما تعذَّر الصَّوتُ وَجَبَ التحريك.

والردُّ علىٰ هذا: أنَّ تحريك اللِّسان والشفتين ليس مقصوداً لذاته؛ بل هو مقصودٌ لغيره؛ لأنَّ القول لا يحصُلُ إلا به، فإذا تعذَّر المقصودُ الأصلي سقطت الوسيلةُ، وصارت هذه الوسيلةُ مجرَّد حركة وعبث، فما الفائدة مِن أن يُحرِّك الإنسانُ شفتيه ولسانه، وهو لا يستطيع النُّطقَ، فالقول الرَّاجح في هذه المسألة: أنَّ الإنسانَ إذا كان أخرسَ لا يستطيعُ أن يقول بلسانه فإنه ينوي ذلك بقلبه، ولا يحرِّك شفتيه ولا لسانه، لأن ذلك عبث وحركة في الصَّلاة لا حاجة إليها.

وقوله: «ويقول» إذا قلنا: إن القول يكون باللسان؛ فهل يُشترط إسماع نفسه لهذا القول؟

في هذا خِلافٌ بين العلماء (١)، فمنهم مَن قال: لا بُدَّ أن يكون له صوتٌ يُسمع به نفسَه. وهو المذهب (٢)، وإن لم يسمعه مَنْ بجنبه، بل لا بُدَّ أنْ يُسمع نفسَه، فإنْ نَطَقَ بدون أن يُسمع

<sup>(</sup>۱) انظر: «الإنصاف» (۳/٤١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: «منتهى الإرادات» مع حاشية النجدي (٢٠٦/١).

نفسه فلا عِبْرَة بهذا النُّطقِ، ولكن هذا القول ضعيف. والصَّحيحُ: أنه لا يُشترط أن يُسمِعَ نفسَه؛ لأن الإسماعَ أمرٌ زائلٌ على القول والنُّطقِ، وما كان زائلاً على ما جاءت به السُّنَّةُ فعلىٰ المُدَّعي الدليلُ. وعلىٰ هذا: فلو تأكَّدَ الإنسان من خروج الحروف مِن مخارجها، ولم يُسمعْ نفسَه، سواء كان ذلك لضعف سمعه، أم لأصوات حولَه، أم لغير ذلك؛ فالرَّاجحُ أنَّ جميعَ أقواله معتبرة، وأنه لا يُشترط أكثر مما دلَّت النُّصوصُ علىٰ اشتراطِه وهو القول.

وقوله: «الله أكبر» أي: بهذا اللفظ: «الله أكبر» فلا يُجزئ غيرها، ولو قام مقامها، كما لو قال: «الله الأجلُّ، أو الله أجلُّ، أو الله أعظمُ» أو ما شابه ذلك، فإنه لا يُجزئ؛ لأن ألفاظَ الذِّكر توقيفية؛ يُتوقَّفُ فيها علىٰ ما وَرَدَ به النصُّ، ولا يجوز إبدالها بغيرها؛ لأنها قد تحمل معنىٰ نظنُّ أنَّ غيرَها يحملُه، وهو لا يحملُه، فإن قال: الله الأكبر، فقال بعضُ العلماء: إنه يجزئ وقال آخرون: بل لا يجزئ ألى والصَّحيح: أنه لا يجزئ؛ لأن قولك: «أكبر» مع حذف المفضَّل عليه يدلُّ علىٰ أكبريَّة مطلقة، بخلاف الله الأكبر، فإنك تقول: ولدي هذا هو الأكبر. فلا يدلُّ علىٰ ما تدلُّ عليه «أكبر» بالتنكير، ثم إن هذا هو الأكبر. فلا يدلُّ علىٰ أمرُنا فهو ردِّ» فالواجب أن يقول: «اللَّهُ أكبر».

مسألة: وإذا كان لا يعرفُ اللغةَ العربيةَ، ولا يستطيع النُّطقَ بها فماذا يصنع؟.

<sup>(</sup>۱) انظر: «المغنى» (۱۲٦/۲). (۲) تقدم تخريجه ص(٥).

نقول: لدينا قاعدة شرعية قال الله فيها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ اللهُ فَيها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفُسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]. وقال تعالى: ﴿فَأَنَقُوا اللهُ مَا استَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ٢٦]، وقال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿إِذَا أَمْرَتُكُم بِأُمْرِ فَأَتُوا مِنهُ مَا استطعتم ﴾ (١). فليكبِّر بلغتِه ولا حَرَجَ عليه ؛ لأنه لا يستطيع غيرَها.

فإذا قال قائل: لماذا لا تقولون له: ٱسكت وانو التكبير بقلبك؟

فالجواب: لأن التكبير يشتملُ على لفظٍ، ومعنَّىٰ، وقول بالقلب، فهو يشتمل على ثلاثة أشياء: قول القلب، واللفظ الذي جاء به النصُّ وهو العربي، والثالث المعنىٰ.

وهذا الرَّجُلُ الذي لا يعرف اللغة العربية يستطيع أن يكبِّر باللفظ، وإذا بقلبِه ويستطيع أن يكبِّر باللفظ، وإذا أخذنا بالآية الكريمة: ﴿ فَالنَّقُوا الله مَا السَّطَعْمُ ﴿ [التغابن: ١٦]. قلنا: أنت الآن تستطيع شيئين وتعجز عن الثالث فقم بالشيئين، وهما: تكبير القلب والمعنى، ويسقط عنك الثالث، وهو التكبير اللفظي؛ لأنك عاجزٌ عنه.

ثم نرجع إلى معنى هذه الكلمة: «اللَّهُ أكبرُ» ما معناها؟ وما مناسبةُ الابتداءِ بها؟

الجواب: معناها: أنَّ الله تعالىٰ أكبر مِن كلِّ شيء في ذاتِه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ (۷۲۸۸)؛ ومسلم، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر (۱۳۳۷) (۲۲۲).

وأسمائِه وصفاتِه، وكلُّ ما تحتمله هذه الكلمة مِن معنى. قال الله عنزَّ وجلَّ : ﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ وَ الْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيْكُمَةِ وَالسَّمَواتُ مَطْوِيَّاتًا بِيمِينِهِ أَسْبَحْنَهُ ﴾ [الزمر: ٢٧] وقال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بَدَأْنَا أَوَلَ خَلْقِ نَعْيِدُهُ وَعَدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَعِلِينَ ﴿ وَاللّٰ الله تعالىٰ : ﴿ وَلَهُ الْكِبْرِياءَ هَذه عظمته فهو أكبر مِن كل شيء. وقال الله تعالىٰ : ﴿ وَلَهُ الْكِبْرِياءَ فَهُ السَّمُونِ وَالْأَرْضُ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ الجائية]. فكلُّ معنى لهذه الكلمة مِن معاني الكبرياء فهو ثابتُ لله عزَّ وجلَّ .

تنبيه: زعم بعضُ العلماء أن معنى «الله أكبر»: الله كبير (١)، ولكن هذا زعمٌ ضعيف جدًّا؛ لأن كلَّ إنسانٍ يعرفُ الفَرْقَ بين كبير وأكبر.

صحيحٌ أنَّ الله تعالى سمّى نفسه ﴿ الْكِيرُ الْمُتَعَالِ ﴾ [الرعد: ٩] لكن معنى «أكبر» غير معنى «الكبير»، فهم فَرُّوا مِن المفاضلة بين الخالق والمخلوق، ولكن هذا الفرار الذي فروا منه أوقعهم في شرِّ ممَّا فَرُّوا منه، أوقعهم بأن يأتوا بوصف لو أخذنا بظاهره لكان المخلوق والخالق سواء، وهذا نظير تفسير بعضهم قول الله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو آَعَلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ﴿ القالِم : ٧]. قالوا: هو عالِم ؛ لأنك إذا قلت: أعلم اقتضى مفضَّلاً ومفضَّلاً ومفضَّلاً عليه، فيُقال: وما المانع أن يكون الله أعلمُ مِن كلِّ عالِم؟ لكن لو قلت: الله عالِم النه عالِم النه عالِم النه عالِم النه عالِم الله عنه الوصف الله الله عالِم الله عالِم الله عالِم الله عنه الوصف الله الله عنه المنه عالِم الله عالِم الله عالِم الله عنه المنا عالِم الله عنه الوصف الله الله عنه المنا عالِم الله عنه عالِم الله عنه المنا عالم الله عنه المنا عالم الله عنه عالم الله عنه المنا عالم الله عنه المنا عالم الله عنه عالم الله عنه المنا عالم الله عنه المنا عالم الله الله عالم الله عالم الله الله الله عالم الله عالم الله الله عالم الله الله الله عالم الله عالم الله الله عالم الله عالم الله الله الله عالم الله الله عالم الله ا

<sup>(</sup>۱) انظر: «المجموع» (۳/ ۲۵۷)، «الإنصاف» (۳/ ٤٠٨).

المشاركة وهو الأفضلية المطلقة، أو بلفظ لا يمنع المشاركة؟

الجواب: الأول هو الأفضل، والله يقول عن نفسه: الله أعلَمُ فكيف تقول: اللَّهُ عالِمٌ؟ هذا فيه شيء مِن نقص المعنى.

إذاً؛ نقول: «الله أكبر» اسمُ تفضيلِ علىٰ بابه، وحُذف المفضَّل عليه ليتناول كلَّ شيء، فهو أكبر مِن كلِّ شيء عزَّ وجلَّ وهكذا يُقال في «أَعْلم».

مسألة: كيف النُّطقُ بهذه الكلمة؟

الجواب: قال العلماء: يُكره تمطيط التَّكبير (١)، حتى في النهوض من السُّجود إلى القيام مع طول النُّهوض، وحتى في الهويِّ إلى السُّجود مع طول ما بين القيام والسُّجود. قالوا: لأن هذا لم تَرِدْ به السُّنَّةُ، فيكون مكروها، هكذا نصَّ عليه الفقهاءُ رحمهم الله.

ولكن؛ الظاهرُ ـ والله أعلم ـ أنَّ الأمرَ في هذا واسعٌ ما لم يُخِلَّ بالمعنىٰ، ولكن ليس مدَّها بأفضل مِن قصرها كما يتوهَّمُه بعض الناس، فبعضُ النَّاسِ يقول: تجعل للرُّكوعِ هيئة في التكبير، وللسُّجودِ هيئة وللجلوس هيئة، وللتشهُّدِ هيئة، وبين السجدتين؛ لأجل أن يكون المأموم خلفك آلة متحرِّكة، لأن المأموم إذا صارت التكبيرات تختلف فإنه يتابع هذا التكبير، حتىٰ ولو كان سارحَ القلبِ إن كبَّرتَ تكبيرةَ السُّجودِ سَجَدَ، وإن كبَّرتَ تكبيرةَ السُّجودِ سَجَدَ، وإن كبَّرتَ تكبيرةَ النَّهوضِ نَهَضَ، لكن إذا قصرت التَّكبير كلَّه؛ ولم تميِّز بين النَّهوضِ نَهَضَ، لكن إذا قصرت التَّكبير كلَّه؛ ولم تميِّز بين

<sup>(</sup>١) انظر: «الرُّوض المربع مع حاشية ابن قاسم» (١٣/٢).

رَافِعاً يَدَيْهِ

التكبيرات؛ صار المأمومُ قد أحضر قلبَه وفِكرَه، يُخشىٰ أن يقومَ في موضع العيام، وأمّا المسبوق فقد يلتبس عليه الأمر إذا لم تميّز بين التّكبير. ولكن هذا محذورٌ يُمكن إزالتُه بأن يقال: إنّ النبيّ ﷺ لم يُنقل عنه أنه كان يفرّقُ بين التّكبيراتِ، بل إن ظاهر صنيعه عليه الصّلاةُ والسّلامُ أنه لا يُفرّقُ؛ لأنه لما صُنع له المنبر صَلّىٰ عليه وقال: «يا أيّها النّاسُ، إنّما صنعتُ هذا لتأتمّوا بي؛ ولتعلموا صلاتي»(۱)، فلو كان يخالفُ بين التّكبير لكان النّاسُ يأتمّونَ به، ولو لم يكن علىٰ المنبر، ثم نقول: هذا المسبوقُ سيلي شخصاً آخر غير مسبوق فيقتدي به.

وأهمُّ شيءٍ هو ٱتِّباعُ السُّنَّةِ مع حصول الفائدة في كون المأموم يُحضِر قلبَه حتى يعرف عدد الرَّكعات.

وقال بعضُ الفقهاءِ: (٢) يمدُّ التَّكبيرَ في الهويِّ إلىٰ السُّجودِ، وفي القيامِ مِن السُّجودِ لطول ما بين الرُّكنين. ولكن لا دليل لذلك.

قوله: «رافعاً يديه». «رافعاً» حال من فاعل «يقول»، أي: حال مقارنة، يعني: حال القول يكون رافعاً يديه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجمعة، باب الخطبة على المنبر (۹۱۷)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب جواز الخطوة والخطوتين في الصلاة... وجواز صلاة الإمام على موضع أرفع من المأمومين للحاجة كتعليمهم الصلاة أو غير ذلك (۵٤٤) (٤٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «المغنى» (۲/ ۱۹۲).

## مَضْمُومَتَي الأصابعِ مَمْدُودَةً .....

ودليله: جاءت به السُّنَةُ في عِدَّة أحاديث؛ كحديث ابن عُمرَ رضي الله عنهما: «أنَّ النبيَّ عَلَيْ كان يرفعُ يديه حذوَ مَنكبيه؛ إذا افتتح الصَّلاةَ، وإذا كبَّرَ للرُّكوع، وإذا رفع رأسه من الرُّكوع» (وصَحَّ عنه أيضاً أنه يرفعُ يديه إذا قام مِن الجلسة للتشهُّدِ الأول (٢)، فهذه أربعة مواضع تُرفع فيها اليدان جاءت بها السُّنَةُ، ولا تُرفع في غير هذه المواضع.

قوله: «مضمومتي الأصابع». يعني: يضمُّ بعضها إلى بعض، يعني: يرصُّ بعضها إلى بعض، وقال بعضُ العلماء: إنه ينشرها<sup>(٣)</sup>، ولكن الصحيح ما ذكره المؤلِّفُ؛ لأنه الوارد عن النبيِّ عَلَيْهِ.

قوله: «ممدودة» يعني: غير مقبوضة، والمدُّ: فتحها ضدُّ القبض، والقبض أن يضمَّ الأصابع إلىٰ الراحة. وقد جاء هذا في «السُّنن»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب رفع اليدين إذا كبر، وإذا ركع، وإذا رفع (۲۳) (۷۳۹)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب رفع اليدين حذو المنكبين، مع تكبيرة الإحرام والركوع، وفي الرفع من الركوع (۳۹۰) (۲۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب رفع البدين إذا قام من الركعتين (٢). (٧٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغني» (١٣٨/٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في نشر الأصابع عند التكبير (٢٣٩)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان رسول الله ﷺ إذا قام للصلاة رفع يده مداً».

وخرّجه النسائي، كتاب الافتتاح، باب رفع اليدين مداً (٨٨٤)؛ والحاكم (١/ ٣٢٤) وصححه ووافقه الذهبي.

وقوله: «رافعاً يديه» لم يبين المؤلّفُ هل هذا عامٌّ للرِّجَال والنِّساء، أو خاصٌّ بالرِّجَال؟ ولكنه سيأتي إن شاء الله في آخر صفة الصلاة (۱) أن المرأة كالرَّجُل، إلا أنها تسدل رجليها، وتضمُّ نفسَها، فلا تتجافىٰ عند السُّجودِ، ولا ترفع يديها، فتخالفَ في هذه الأمور الثلاثة، وربما في أكثر كما سننظر إن شاء الله. ولكن الصَّحيحُ أنَّ ذلك عامٌّ في حقِّ الرَّجُل وحقِّ المرأة، وأنَّ المرأة ترفع يديها كما يرفع الرَّجُل، فإذا قال قائل: فما الدَّليلُ علىٰ عموم هذا الحُكم للرِّجَال والنساء؟.

قلنا: الدَّليلُ عَدَمَ الدَّليلِ على التخصيص، والأصل: أن ما ثَبَتَ في حقِّ الرِّجَال ثبت في حقِّ النساء، وما ثبت في حقِّ النساء ثَبَتَ في حقِّ الرِّجَال إلا بدليل، ولا دليلَ هنا علىٰ أن المرأة لا ترفعُ يديها، بل النصوص عامَّة، وقول الرسول ﷺ: "صَلُّوا كما رأيتموني أصلي" الخطاب فيه للرِّجَال والنِّساء.

فإنْ قال قائل: ما الحكمة مِن رَفْع اليدين؟.

فالجواب على ذلك: أنَّ الحكمة في ذلك الاقتداء برسول الله على وهو الذي يَسْلَم به المرء مِن أن يتجوَّل عقله هنا وهناك، ولهذا لما سئلت أمُّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها: ما بالُ الحائض تقضي الصوم، ولا تقضي الصلاة؟ قالت: «كان يصيبنا ذلك، فنُؤمر بقضاء الصَّوم، ولا نُؤمر بقضاء الصَّلاة» (٣)

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الأذان للمسافرين إذا كانوا جماعة والإقامة (٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب لا تقضي الحائض الصلاة (٣٢١)؛ =

حَذُوَ مَنْكِبَيْهِ

وإنّما علّلت بالنّصِّ؛ لأن النّصَّ غايةُ كلِّ مؤمن؛ كما قال تعالىٰ: ﴿وَمَا كَانَ لِمُوْمِنٍ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ الّخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِم اللّهِ مِنْ أَمْرِهِم اللّه وظيفتُه أن يقول: سمعنا وأطعنا. ومع ذلك يمكن أن نتأمّل لعلنا نحصُلُ علىٰ حكمة مِن فِعْلِ الرّسولِ ﷺ. ونقول: الحكمة في رَفْعِ اليدين تعظيم الله عزَّ وجلَّ، فيجتمع في ذلك التعظيم القولي والفعلي والتعبُّد لله بهما، فإن قولك: «اللّهُ أكبرُ» لا شكَّ أنك لو استحضرت معنىٰ هذا تماماً لغابت عنك الدُّنيا كلُها؛ لأن الله أكبرُ مِن كلِّ شيء، وأنت الآن واقفٌ بين يدي مَنْ هو أكبر مِن كلِّ شيء، وأنت الآن واقفٌ بين يدي مَنْ هو أكبر مِن كلِّ شيء.

ثم إن بعض العلماء علَّل بتعليل آخر: أنه إشارة إلى رَفْعِ الحِجاب بينك وبين الله، والإِنسانُ عادة يرفع الأشياء بيديه ويعمل بيديه (١).

وعلَّل بعضُهم بتعليل ثالث: وهو أنَّ ذلك مِن زينة الصَّلاةِ؛ لأنَّ الإِنسان إذا وَقَفَ وكبَّر بدون أن يتحرَّك لم تكن الصَّلاةُ علىٰ وَجْهٍ حَسَنِ كامل، ولا مانع أن تكون كلُّ هذه مقصودة.

قوله: «حنو منكبيه» أي: موازيهما. والمنكبان: هما الكتفان، فيكون منتهى الرَّفْع إلى الكتفين، فإذا قُدِّر أن في الإنسان آفة تمنعه من رَفْع اليدين إلى المنكبين فماذا يصنع؟

ومسلم، كتاب الحيض، باب وجوب قضاء الصوم على الحائض دون الصلاة (٣٣٥) (٦٩).

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٣/ ٤٢١).

الجواب: يرفعُ إلى حيث يقدِرُ عليه؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَالْقَوُا اللهَ مَا السِّطَعْمُ ﴾ [التغابن: ١٦]، كذلك إذا قُدِّرَ أنَّ في الإنسان آفةً لا يستطيعُ أن يرفعهما إلىٰ حَذوِ المنكبين، بل إلىٰ أكثر مِن ذلك، كما لو كانت مرافقُه لا تنحني، بل هي واقفة، فهل يرفع؟

الجواب: يرفع، لقوله تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا أَلِلَهُ مَا اَسْتَطَعْمُ ﴾ [التغابن: ١٦]. وإذا كان لا يستطيع رَفْعَ واحدةٍ رَفَعَ الأُخرىٰ للآية، وكان ولأنَّ النبيَّ ﷺ لمَّا كان واقفاً بعرفة فَسَقَطَ خِطامُ ناقتِه، وكان رافعاً يديه يدعو؛ أخذه بإحدىٰ يديه، والأخرىٰ مرفوعة يدعو الله بها (١).

وله أن يرفعهما إلى فُروع أُذنيه؛ لورود ذلك عن النّبيّ عَلَيْ الله وجوهِ النّبيّ عَلَيْ والله على وجوهِ متنوّعة.

والعلماءُ \_ رحمهم الله \_ اختلفوا في العبادات الواردة على وجوهٍ متنوِّعة، هل الأفضل الاقتصار على واحدة منها، أو الأفضل فِعْلُ جميعها في أوقات شتَّىٰ، أو الأفضل أنْ يجمعَ بين ما يمكن جَمْعُه (٣)؟ والصَّحيح: القول الثاني الوسط، وهو أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢٠٩/٥)؛ والنسائي، كتاب المناسك، باب رفع اليدين في الدعاء بعرفة (٥/ ٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب رفع اليدين حذو المنكبين مع تكبيرة الإحرام والركوع وفي الرفع من الركوع (٣٩١) (٢٦، ٢٦).

<sup>(</sup>٣) - «مجموع فتاوىٰ شيخ الإسلام» (٢٢/ ٣٣٥ ـ ٣٣٧)، و«قواعد ابن رجب» ص(١٤).

العبادات الواردة على وجوه متنوِّعة تُفعل مرَّة على وجهٍ، ومرَّة على الوجه الآخر، فهنا الرَّفْعُ وَرَدَ إلىٰ حَنْوِ منكبيه، ووَرَدَ إلىٰ فُرُوع أُذنيه؛ وكُلِّ سُنَّة، والأفضل أن تَفعلَ هذا مرَّة، وهذا مرَّة؛ لأنك لو ليتحقَّقَ فِعْلُ السُّنَةِ على الوجهين، ولبقاء السُّنَةِ حيَّة؛ لأنك لو أخذت بوجهٍ، وتركت الآخر مات الوجه الآخر، فلا يُمكن أن تبقى السُّنَةُ حيَّة إلا إذا كُنَّا نعمل بهذا مرَّة، وبهذا مرَّة، وبهذا مرَّة ولأن السُّنَة، بخلاف ما إذا اعتاد الشيء دائماً فإنه يكون فاعلاً له كفعل اللهنة، بخلاف ما إذا اعتاد الشيء دائماً فإنه يكون فاعلاً له كفعل الآلة عادة، وهذا شيء مشاهد، ولهذا مَن لزم الاستفتاح بقوله: «سبحانك اللهم وبحمدك» دائماً تجده مِن أول ما يُكبِّر يشرع «سبحانك اللهم وبحمدك» مِن غير شعور؛ لأنه اعتاد ذلك، لكن لو كان يقول هذا مرَّة، والثاني مرَّة صار منتبهاً، ففي فِعْلِ العباداتِ الواردة على وجوهٍ متنوِّعة فوائد:

١ \_ ٱتِّباعُ السُّنَّة.

٢ \_ إحياءُ السُّنَّة.

٣ ـ حضورُ القلب.

وربما يكون هناك فائدة رابعة: إذا كانت إحدى الصّفات أقصر مِن الأخرى، كما في الذّكرِ بعد الصّلاة؛ فإن الإنسان أحياناً يحبُّ أن يُسرع في الانصراف؛ فيقتصر على «سبحان الله» عشر مرات، و«الله أكبر» عشر مرات، فيكون هنا فاعلاً للسُّنَة قاضياً لحاجته، ولا حَرَجَ على الإنسان أن يفعل ذلك مع قصد الحاجة، كما قال تعالىٰ في الحُجَّاج: ﴿لَيْسَ

كَالسُّبُودِ

عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَعُوا فَضَلًا مِن رَّبِّكُمْ ۗ [البقرة: ١٩٨].

وقال بعضُ العلماءِ: إلى فُروع الأذنين باعتبار أعلى الكفّ، وإلىٰ حَذوِ المنكبين باعتبار أسفله (١). ولكنّا نقول: لا حاجة إلىٰ هذا الجَمْع؛ لأنَّ الأصلَ أنَّ المراد الكفُّ نفسُه؛ لا أعلاه ولا أسفله؛ والظّاهر أنَّ الأمر في هذا واسع؛ لتقارب الصّفات بعضها مِن بعض.

وقوله: «رافعاً يديه». الأحاديث الواردة في ابتداء رَفْعِ اليدين وَرَدَتْ أيضاً على وجوهٍ متعدِّدة؛ فبعضُها يدلُّ على أنه يرفع ثم يكبِّر (٢) وبعضها على أنه يكبِّر ثم يرفع حين يكبِّر (٤) يعني يكون ابتداء التَّكبير مع ابتداء الرَّفْع، يرفع حين يكبِّر (٤) يعني يكون ابتداء التَّكبير مع ابتداء الرَّفْع، وانتهاؤه مع انتهاء الرَّفْع، ثم يضع يديه. ونحن نقول: إن الأمر أيضاً في هذا واسع، يعني سواء رَفعتَ ثم كبَّرت، أو كبَّرت ثم رفعت، أو رَفعتَ مع التَّكبير، فإنْ فعلتَ أيَّ صفة مِن هذه الصِّفات فأنت مصيبٌ للسُّنَة.

قوله: «كَالسُّجُودِ» أي: كما يفعل في السجود إذا سَجَدَ، فإنه يَجعلُ يديه حَذوَ منكبيه، وهذه إحدىٰ الصفتين في السُّجودِ، وسيأتى إن شاء الله كيف تكون الذراعان. والصِّفة الأخرىٰ: أن

<sup>(</sup>۱) انظر: «زاد المعاد» (۱/ ۲۰۲)، «الإنصاف» (۳/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب رفع اليدين حذو المنكبين (۳۹۰) (۲۲).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب استحباب رفع اليدين حذو المنكبين (٣٩١)
 (٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إلى أين يرفع يديه (٧٣٨).

وَيُسْمِعُ الْإِمَامُ مَنْ خَلْفَهُ .....

يَسجدَ بين كفَّيه، لكن المؤلِّف ذكر هذا استطراداً؛ لأنه ليس هذا موضع ذِكر اليدين في حال السُّجود.

قوله: «ويسمع الإمام من خلفه» أي: حسب ما تقتضيه الحال، إنْ كان مَن خلفَه واحداً فالصوت الخفي يكفي، وإنْ كان مَن خلفَه جمعاً فلا بُدَّ مِن رَفْع الصَّوت، وإذا كان لا يسمع صوته مَنْ وراءه استعان بمبلِّغ يُبلِّغُ عنه؛ كما فَعَلَ النبيُّ عَلَيْ حين جاء وأبو بكر رضي الله عنه يُصلِّي بالناس، وكان صلوات الله وسلامه عليه مريضاً لا يُسْمِعُ صوته المأمومين، فصلَّىٰ أبو بكر رضي الله عنه عن يمينه؛ وجعل يبلِّغُ الناسَ تكبيرَ رسولِ الله عليه، إذا كَبَر الرسولُ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ بصوتٍ منخفض كَبَّرَ أبو بكر بصوت الرسول عليه الناسُ (۱)، وهذا هو أصل التبليغ وراء الإمام، فإن مرتفع فسمعه الناسُ (۱)، وهذا هو أصل التبليغ وراء الإمام، فإن كان لا حاجة إلىٰ المبلغ بأن كان صوت الإمام يبلغ الناسَ مباشرة، أو بواسطة، فلا يُسنُّ أن يبلِّغ أحدٌ تكبيرَ الإمام باتّفاقِ المسلمين.

وقول المؤلّف: «ويُسمع الإِمامُ مَنْ خَلْفَه» هل هذا على سبيل الاستحباب، أو على سبيل الوجوب؟.

المشهور مِن المذهب: أنه على سبيل الاستحباب، وليس على سبيل الوجوب وأن الإمام له أن يكبِّر تكبيراً خفيًا لا يُسْمَع، كما أن المنفرد والمأموم لا يرفعان الصوت؛ فللإمام أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إنما جعل الإمام ليؤتم به (٦٨٧)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام (٤١١) (٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: «منتهى الإرادات» (٢٠٦/١).

#### كَقِرَاءَتِهِ في أُولتي غَيْرِ الظُّهْرَين، .....

يفعل كذلك؛ فلا يرفع صوتَه، ولكن الأفضل أن يرفع صوتَه. وظاهر كلام المؤلِّف: أن هذا على سبيل الوجوب، لا على سبيل الاستحباب؛ لأنه قال: «وغَيْرُه نفسه» وإسماع غير الإمام نفسه واجب فيكون قوله: «ويُسمعُ الإِمامُ مَنْ خَلْفَه» واجباً.

وظاهر كلام المؤلّف: هو القول الصَّحيح؛ أنه يجب على الإِمام أن يُكبِّر تكبيراً مسموعاً يَسمعه مَنْ خلفَه:

أولاً: لفعل النبيِّ ﷺ، فإنه لو كان الأمر غير واجب لم يكن هناك داع إلى أن يُبلِّغ أبو بكر رضي الله عنه التَّكبيرَ لمَن خلفَ النَّبِّ ﷺ.

ثانياً: لأنّه لا يتم اقتداء المأمومين بالإمام إلا بسماع التكبير، وما لا يتم الواجب إلّا به فهو واجب، ولو أن الإمام إذا قام مِن السُّجودِ لم يرفع صوتَه بالتكبير فمتىٰ يقوم النَّاسُ؟ لا يقومون إلا إذا شرع في الفاتحة وجَهَرَ بها، مع أن جَهْرَه بالفاتحة علىٰ سبيل الاستحباب، وليس في كُلِّ صلاة، ولا في كُلِّ ركعة؛ ما عدا الفجر.

قوله: «كقراءته في أولتي غير الظُّهَرين» أي: كما يسمع القراءة في أولتي غير الظُّهرين، وقوله: «أولتي» مثنَّىٰ حُذفت النونُ للإضافة؛ لأنه يُحذف التنوين والنون عند الإضافة.

والظُهران: هما الظُّهر والعصر، وأُطلق عليهما اسمُ «الظُّهرين» تغليباً، كما نقول: العشائين، والعُمَرَين، والقمرين. في خير الظُّهرين، ويشمَلُ المغربَ ويلعشاءَ والفجر، لكن الفجر ليس إلا ركعتين، ويشمَلُ الجُمعة،

وَغَيْرُهُ نَفْسَهُ.

والعيدين، والاستسقاء، والتراويح، والوِترَ، والكسوف، وكُلُّ ما تُشرع فيه الجماعةُ، فإنه يُسنُّ أن يجهرَ بالقراءة، ما عدا الظُّهرين، فإذا قال قائل: صلاةُ الليلِ جهريَّة؛ وصلاةُ النَّهارِ سريَّة؛ لماذا؟

فالجواب: أن الليل تَقِلُّ فيه الوساوسُ، ويجتمعُ فيه القلبُ واللِّسانُ على القراءةِ، فيكون اجتماعُ النَّاسِ على صوتِ الإِمامِ وقراءتِهِ أبلغَ من تفرقهم، ولهذا لا يُشرع الجهر في النهار إلا في صلاة جامعة كصلاة الجُمعة، والعيدين، والاستسقاء، والكسوف، لأنَّ النَّاسَ مجتمعون، ولا شَكَّ أن إنصاتهم على قراءةِ الإِمامِ تجعل قراءتهم قراءة واحدة؛ لأن المستمع كالقارئ، ولو كانَ الإِمام يُسِرُّ لكان كُلُّ واحد يقرأ لنفسه، فيكون الجهر أجمع على القراءة، بخلاف السِرِّ، هذا ما ظهر لي مِن الحكمة في الجهر في صلاة الليل. والله علم.

قوله: «وغيره نفسه». أي: ويُسمِعُ غيره، أي: غيرُ الإمام نفسه، وهو المأموم، والمنفرد يُسمعُ نفسَه، يعني: يتكلَّم وينطق بحيث يُسمعُ نفسَه، فإن أبان الحروف بدون أن يُسمعَ نفسَه لم تصحَّ قراءته، بل ولم يصحَّ تكبيره، ولو كبَّر وقال: «الله أكبر»، ولكن على وجه لا يُسمعُ نفسَه لم تنعقد صلاتُه؛ لأن التكبير لم يصحَّ، ولكن يُشترط لوجوب إسماع نفسِه أن لا يكون هناك مانع من الإسماع، فإن كان هناك مانع؛ سقط وجوبُ الإسماع؛ لوجود المانع، فلو كان يُصلِّي وحولَه أصواتٌ مرتفعة، فهذا لا يمكن أن يُسمعَ نفسَه إلا إذا رَفَعَ صوته كثيراً، فنقول: يكفي أن تنِطقَ بحيث يُسمعَ نفسَه إلا إذا رَفَعَ صوته كثيراً، فنقول: يكفي أن تنِطقَ بحيث

ثُم يَقْبِضُ كُوعَ يُسْرِاه ..

تُسمعُ نفسَكُ لولا المانع. ولكن سبق لنا أنه لا دليلَ على آشتراطِ إسماعِ النَّفْسِ (۱)، وأنَّ الصحيح أنه متى أبان الحروف فإنه يصحُّ التكبيرُ والقراءةُ، فكلُّ قولٍ فإنه لا يُشترط فيه إسماعُ النَّفْسِ في والغريب أنهم قالوا هنا رحمهم الله: يُشترط إسماعُ النَّفْسِ في التكبيرِ والقراءةِ، وقالوا فيما إذا قال الإنسان لزوجته: أنت طالق، تَطْلُقُ، وإن لم يُسمع نفسَه، وكان مقتضى الأدلَّة أن تكون المعاملة بالأسهل في حقِّ الله، فكيف نعامله بحقِّ الله بالأشدِّ ونقول: لا بلاً شمع نفسَك. وفي حقِّ الآدمي - ولا سيما الطلاق الذي أصله مكروه - نقول: يقع الطلاق وإن لم تُسمعُ نفسَك؟!

قوله: «ثم يقبض كوع يُسراه» أي: بعد التكبيرِ ورَفْعِ اليدين يقبضُ كُوعَ يُسراه، وبعضُ الناس يقول: الله أكبر، ثم يرسل يديه، ثم يرفعهما ويقبضهما، وهذا ليس له أصل، بل مِن حين أن ينزلهما مِن الرَّفْع يقبض الكُوعَ.

والكُوعُ: مفصل الكفّ مِن الذِّراع، ويقابله الكُرسوع، وبينهما الرُّسغ.

فالكُوعُ: العظم الذي يلي الإِبهام. والكُرسوع: هو الذي يلي الخنصر.

والرسغ: هو الذي بينهما. وأنشدوا على ذلك:

لخنصره الكرسوعُ والرُّسغُ ما وسط ببُوع فخذ بالعِلم وٱحْذرْ مِن الغلط وعظمٌ يلي الإبهامَ كوعٌ وما يلي وعظمٌ يلي إبهامِ رِجْلٍ ملقب

<sup>(</sup>۱) تقدم ص(۲۰).

تَحْتَ سُرِّتِهِ.

ومراد المؤلِّف بقوله: «يقبض كُوعَ يسراه»: المفصل.

فأفادنا المؤلِّف رحمهُ الله: أن السُّنَّةَ قَبْضُ الكُوعِ، ولكن وَرَدَت السُّنَّةُ بَوْضِع اليد على النِّراع مِن غير السُّنَّةُ بوضع اليد على النِّراع مِن غير قَبْضِ (٢)، وَوَرَدَت السُّنَّةُ بوضع اليد على الذِّراع مِن غير قَبْضِ، والثانية وَضْع.

مسألة: نرى بعضَ النَّاس يقبض المرفق، فهل لهذا أصل؟

الجواب: ليس لهذا أصلٌ، وإنما يقبض الكُوعَ أو يضع يده على الذِّراع، ففي «صحيح البخاري» من حديث سهل بن سعد أنه قال: «كان النَّاسُ يؤمرون أن يضعَ الرَّجُلُ يدَه اليُمنى على ذِرِاعِهِ اليُسرىٰ في الصَّلاةِ»(٢).

قوله: «تحت سرته» يعني يجعل اليدَ اليمنى واليسرى تحت السُّرَّة. وهذه الصفة \_ أعني: وَضْع اليدين تحت السُّرَّة \_ هي المشروعة على المشهور مِن المذهب (٣)، وفيها حديث على رضي الله عنه أنه قال: «مِن السُّنَّةِ وَضْعُ اليدِ اليُمنى على اليُسرىٰ تحت السُّرَّةِ» (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي، كتاب الافتتاح، باب وضع اليمين على الشمال (۲/ ۱۲۵)؛ وأخرجه الدارقطني (۲/ ۲۸۲) عن وائل بن حُجْر أن النبي ﷺ قَبضَ بيمينه علىٰ شماله، وأصله في مسلم (٤٠١).

ورواه أبو داود، كتاب الصلاة، باب رفع اليدين في الصلاة (٧٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة (٧٤٠).

<sup>(</sup>٣) «منتهئ الإرادات» (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه»، كتاب الصلاة، باب وضع اليمين على الشمال (٣٩٤٥)؛ والدارقطني (٢/٢٨٦)؛ والبيهقي (٢/٣١)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة (٧٥٦)؛ وضعّفه الإمام أحمد، والنووي في «المجموع» (٣١٣/٣)؛ والزيلعي في «نصب الراية» (١/٣١٢)، وابن حَجَر في «الفتح» (١٨٦/٢) وغيرهم.

وذهب بعضُ العلماء: إلى أنه يضعها فوق السُّرة، ونصَّ الإِمام أحمد على ذلك (١).

وذهب آخرون مِن أهل العِلم: إلىٰ أنه يضعهما علىٰ الصَّدرِ<sup>(٢)</sup>، وهذا هو أقرب الأقوال، والوارد في ذلك فيه مقال، لكن حديث سهل بن سعد الذي في البخاري ظاهرُه يؤيِّد أنَّ الوَضْعَ يكون علىٰ الصَّدرِ، وأمثل الأحاديث الواردة علىٰ ما فيها من مقال حديث وائل بن حُجْر أن النبيَّ ﷺ: «كان يضعُهما علىٰ صدرِه» (٣).

مسألة: نرى بعض النَّاسِ يضعُهما على جنبِه الأيسر، وإذا سألته لماذا؟ قال: لأنَّ هذا جانب القلب، وهذا تعليل عليل لما يلى:

أُولاً: لأنَّه في مقابل السُّنَّة، وكلُّ تعليلٍ في مقابلِ السُّنَّةِ فإنَّه مردودٌ على صاحبِه؛ لأنَّ السُّنَّةَ أحقُّ بالاتّباع.

وثانياً: أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ نهىٰ أن يُصلِّيَ الرَّجلُ متخصراً (١) أي: واضعاً يده على خاصرتِه، وهذا إن لم ينطبقْ عليه النَّهيُ فهو قريبٌ منه.

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (۳/ ۲۲۹)، «الإنصاف» (۳/ ۲۲۳).

<sup>(</sup>Y) "المجموع" (٣/ ٢٧٠)، "المغنى" (٢/ ١٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في "صحيحه" (٤٧٩)؛ والبيهقي (٣٠/٢)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب وضع اليمنى على اليسرىٰ في الصلاة (٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب العمل في الصلاة، باب الخصر في الصلاة (١٢٢٠)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب كراهية الاختصار في الصلاة (٥٤٥) (٤٦).

وَيَنْظُرُ مَسْجِدَهُ،

لهذا؛ إذا رأيتَ أحداً يفعل هكذا فانصحه، ثم إنَّ فيه شيئاً آخر، وهو أنَّ فيه إجحافاً؛ لعدم التوسُّط في البدن؛ لأنه فَضَّلَ جانب اليسار على جانب اليمين، فنقول: خيرُ الأمورِ الوسط، فَكُنْ بين اليمين وبين اليسار، وضَعْ اليدين على الصَّدرِ.

قوله: «وينظر مسجده» أي: موضع سجوده، والضّميرُ يعودُ علىٰ المُصلِّي، وهو شاملٌ للإِمام والمأموم والمنفرد؛ أنه ينظر موضعَ سجودِه، وعلىٰ هذا كثير مِن أهلِ العلم (١)، واستدلُّوا بحديث رُويَ عن رسول الله ﷺ في هذا: «أنه كان ينظر إلىٰ موضع سجودِه في حال صلاتهِ» (٢)، وكذلك قالوا في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ٱلّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِمِمْ خَشِعُونَ ﴾ المؤمنون] الخشوع: أن ينظر إلىٰ موضع سجوده.

وقال بعضُ العلماءِ: ينظرُ تلقاء وجهِهِ، إلا إذا كان جالساً، فإنَّه ينظر إلىٰ يدِه حيث يُشير عند الدُّعاء (٣).

وفصل بعض العلماء بين الإمام والمنفرد وبين المأموم فقال: إن المأموم ينظر إلى إمامه ليتحقق من متابعته (٤)؛ ولهذا قال البراء بن عازب: «كان رسولُ الله ﷺ إذا قال: سَمِعَ اللَّهُ لمن حَمِده، لم يَحْنِ أحدٌ منَّا ظهرَه؛ حتى يقعَ النبي ﷺ ساجداً، ثم

انظر: «المجموع» (۳/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم (٤٧٩/١)؛ والبيهقي (١٥٨/٥) عن عائشة أنه لما دخل رسول الله ﷺ الكعبة لم يخلف بصره موضع سجوده حتى خرج منها. قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإنصاف» (٣/٤٢٤). (٤) انظر: «نيل الأوطار» (١/ ٧٤٩).

نقعُ سجوداً بعده»(١) قالوا: فهذا دليل علىٰ أنهم ينظرون إليه.

واستدلُّوا أيضاً: بما جرى في صلاةِ الكسوفِ، حيث أخبرَ النبيُّ عَلَيْهُ الصحابةَ أنه عُرضت عليه الجنَّةُ، وعُرضت عليه النَّارُ (٢)، وقال فيما عُرضت عليه الجنَّةُ: «حيث رأيتموني تقدَّمت»، وفيما عُرضت عليه النَّارُ قال: «فيما تأخَّرت» وهذا يدلُّ على أنَّ المأمومَ ينظر إلى إمامه.

والأمر في هذا واسع، ينظر الإنسان إلى ما هو أخشع له؛ إلا في الجلوس، فإنه يرمي ببصره إلى أصبعه حيث تكون الإِشارة كما وَرَدَ ذلك (٣).

واستثنى بعضُ أهلِ العِلم: فيما إذا كان في صلاة الخوف<sup>(۱)</sup>، لقوله تعالى: ﴿وَخُذُواْ حِذْرَكُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢] وبأن النّبيّ عَيْقٍ بعثَ عيناً يوم حُنين، فجعل رسولُ الله عَيْقِ ينظر إلىٰ ناحية الشّعْبِ وهو يُصلّي (٥)؛ لينظر إلىٰ هذا العين، والعين هو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب متى يسجد من خلف الإمام (۲۹۰)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب متابعة الإمام والعمل بعده (٤٧٤) (۱۹۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الكسوف، بأب صلاة الكسوف جماعة (١٠٥٢)؛ ومسلم، كتاب الكسوف، باب ما عرض على النبي على في صلاة الكسوف من أمر الجنة والنار (٩٠٤) (١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الإشارة في التشهد (٩٩٠)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب موضع البصر عند الإشارة وتحريك السبابة (٣/ ٣٩) (١٢٧٤). وقال النَّووي: «فيه حديث صحيح في سنن أبي داود». «شرح مسلم» (٥/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) «الإنصاف» (٣/ ٤٢٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الرخصة في ذلك، النظر في الصلاة (٩)؛ والحاكم (٨٣/٢)، والبيهقي (٩/٢، ٣٤٨). قال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي.

الجاسوس، ولأنَّ الإِنسان يحتاج إلى النَّظَرِ يميناً وشمالاً في حال الخوف، والعملُ ـ ولو كان كثيراً ـ في حال الخوف مغتفر، فكذلك عَمَلُ البصر، وهذا الاستثناء صحيحٌ.

واستثنى بعضُ العلماءِ أيضاً: المُصلِّي، في المسجد الحرام وقالوا: ينبغي أن ينظر إلى الكعبة؛ لأنها قِبْلةُ المصلِّي، ولكن هذا القول ضعيف؛ فإن النَّظرَ إلى الكعبة يشغل المُصلِّي بلا شَكَّ؛ لأنه إذا نَظرَ إلى الكعبة نَظرَ إلى النَّاسِ وهم يطوفون فأشغلوه، والصَّحيح أنَّ المسجدَ الحرامَ كغيره؛ ينظر فيه المصلِّي إما إلى موضع سجودِه، أو إلى تلقاءِ وجهه.

وأما النَّظُرُ إلىٰ السَّماءِ فإنه محرَّم، بل مِن كبائر الذُّنوب؛ لأنَّ النبيَّ عَلَيْ نَهىٰ عن ذلك، واشتدَّ قوله فيه حتىٰ قال: «لينتهينَّ عيني الذين يرفعون أبصارهم إلىٰ السماء في الصلاة - أو لتُخطفنَ أبصارهم "(1)، وفي لفظ: «أو لا ترجع إليهم "(1). وهذا وعيد، والوعيد لا يكون إلا علىٰ شيء مِن كبائر الذنوب، بل قال بعضُ العلماءِ: إن الإنسان إذا رَفَعَ بصرَه إلىٰ السماء وهو يُصلِّي بطلتْ صلاتهُ، واستدلُّوا لذلك بدليلين:

الأول: أنَّه انصرف بوجهِه عن جهة القِبْلةِ، لأنَّ الكعبة في الأرض، وليست في السَّماءِ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب رفع البصر إلىٰ السماء في الصلاة (۷۵۰)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن رفع البصر إلىٰ السماء في الصلاة (٤٢٨) (١١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن رفع البصر إلى السماء في الصلاة (٢) (٢١٨).

الثاني: أنَّه فَعَلَ محرَّماً منهيًّا عنه في الصَّلاةِ بخصوصها، وفِعْلُ المحرَّم المنهيُّ عنه في العبادة بخصوصها يقتضي بطلانها.

ولكن أَ جمهور أهل العِلم على أنَّ صلاتَه لاَّ تبطل برَفْع بصرِه إلى السَّماء، لكنَّه على القول الرَّاجع آثمٌ بلا شَكِّ؛ لأنَ الوعيد لا يأتي على فِعْل مكروه فقط.

إذاً؛ ينظرُ المصلِّي إما إلىٰ تلقاء وجهه، وإما إلىٰ موضعِ سجودِه في غير ما استُثنيَ. ولكن أيُّهما أرجح؟

الجواب: أن يختار ما هو أخشع لقلبه؛ إلا في موضعين: في حال الخوف، وفيما إذا جَلَسَ، فإنه يرمي ببصره إلى موضع إشارته إلى أصبعه؛ كما جاءت به السُّنَّةُ عن النبيِّ ﷺ (١).

ومِن العجيب أن الذين قالوا: ينظر إلَىٰ الكعبة، علَّل بعضهم ذلك بأن النظر إلىٰ الكعبة عبادة، وهذا التَّعليلُ يحتاجُ إلىٰ دليلٍ، فمِن أين لنا أنَّ النَّظَرَ إلىٰ الكعبة عبادةٌ؟ لأن إثبات أيِّ عبادةٍ لا أصل لها مِن الشرع فهو بدعة.

مسألة: إغماض العينين في الصَّلاةِ.

الصَّحيحُ أنَّه مكروهٌ؛ لأنه يُشبه فِعْلِ المجوس عند عبادتهم النيران، حيث يُغمضون أعينَهم. وقيل: إنه أيضاً مِن فِعْلِ اليهودِ، والتشبُّه بغير المسلمين أقلُّ أحواله التحريم، كما قال شيخ الإسلام رحمهُ الله، فيكون إغماضُ البَصَرِ في الصَّلاةِ مكروهاً على أقل تقدير، إلا إذا كان هناك سبب مثل أن يكون حولَه ما يشغلُه لو فَتَحَ عينيه، فحينئذٍ يُغمِضُ تحاشياً لهذه المفسدة.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۹).

## ثُمَّ يَقُولُ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، ......

فإِن قال قائل: أنا أجِدُ نفسي إذا أغمضت عينيَّ أخشعُ، فهل تُفْتُونَني بأن أُغمِضَ عينيَّ؟

الجواب: لا، لأن هذا الخشوع الذي يحصُلُ لك بفِعْلِ المكروه مِن الشيطان، فهو كخشوع الصوفية في أذكارهم التي يتعبَّدونَ بها وهي بدعة، والشيطان قد يبعد عن قلبك إذا أغمضت عينيك فلا يوسوس، من أجل أن يوقعك فيما هو مكروه، فنقول: أُفْتَحْ عينيك، وحاول أن تخشعَ في صلاتِك.

أما أن تُغمِضَ عينيك بدون سببٍ لتخشع فلا؛ لأنَّ هذا مِن الشيطان.

قوله: «ثم يقول» أي: بعد ما سبق من التكبير ووضع اليدين وغير ذلك «سبحانك اللهم وبحمدك» وهذه جملة تتضمّن التنزيه والإثبات.

تتضمَّن التنزيه في قوله: «سبحانك اللَّهُمَّ»، والإِثبات في قوله: «وبحمدِك» لأنَّ الحمدَ هو وَصْفُ المحمودِ بالكمالِ مع محبَّبه وتعظيمِه، فتكون هاتان الجملتان جامعتين للتنزيه والإثبات.

وقوله: «سبحانك» اسمُ مصدر من سَبَّحَ يُسبِّحُ، والمصدر تَسْبيح، واسمُ المصدر سُبحان، دائماً منصوب على المفعولية المطلقة، محذوف العامل، مضاف. ففيه ثلاثة أشياء:

أولاً: أنَّه منصوب على المفعولية المطلقة دائماً.

والثاني: أنَّه محذوف العامل دائماً.

والثالث: أنَّه مضاف دائماً.

ومعناه: تنزيهاً لك يا ربِّ عن كُلِّ نَقْص، والنَّقصُ إما أن

يكون في الصِّفاتِ، أو في مماثلة المخلوقات، فصفاتُه التي يتَّصف بها منزَّه فيها عن كُلِّ نقص، يتَّصف بالعِلمِ الكاملِ، وبالحياةِ الكاملةِ، وبالسَّمْعِ الكامل، وبالبصر الكامل. . . وهكذا جميع الصفات التي يتَّصف بها هو فيها مُنزَّه عن النَّقْصِ، كذلك مُنزَّه عن أن يوصف بصفة نَقْصٍ محضة، مثل أن يوصف بالعجز، أو الظُّلم، أو ما أشبه ذلك.

مُنزَّه عن مماثلة المخلوقات، ولو فيما هو كمال في المخلوقات فإن الله تعالى مُنزَّه عنه، فمُنزَّه عن أن تكون صفاتُه الخبريَّة كصفات المخلوقين، مثل: الوجه، واليدين، والقدم، والعينين، ومُنزَّه أن تكون صفاتُه الذاتية المعنوية كصفات المخلوقين، فعلمُه ليس كعِلْم المخلوق؛ لأنَّ عِلْمَ المخلوق كلَّه المخلوقين، نقصٌ في ابتدائِه؛ لأنَّه مسبوقٌ بجهل، وفي غايته؛ لأنه ملحوق بالنسيان، وفي شُمولِه؛ لأنَّه قاصرٌ، حتىٰ رُوحك التي بين ملحوق بالنسيان، وفي شُمولِه؛ لأنَّه قاصرٌ، حتىٰ رُوحك التي بين أمَّرِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُم مِن الْعِلْمِ إِلَا قلِيلا فَي الإسراء] حتىٰ ما تريد أن تفعله غداً لست على يقينٍ مِن أنْ تفعله، لكنك ترجو وتؤمِّل، وإلاّ فلا تعلم نفسٌ ماذا تكسب غداً، إذاً؛ هذا نَقْصٌ عظيمٌ في العِلْم، أما الله عزَّ وجلَّ فإنَّه كاملُ العِلْم.

كذلك أيضاً لا يماثل المخلوق في صفاته الفعلية، مثل: الاستواء على العرش، والنُّزول إلى السَّماءِ الدُّنيا، والمجيء إلىٰ الفصل بين العباد، والرِّضىٰ والغضب، وما أشبه ذلك، وإنْ وافقها في الاسم، فالاسمُ هو الاسمُ، ولكن المُسمَّىٰ غير

المُسمَّىٰ، فالصِّفةُ هي الصفة، ولكن الموصوف غير الموصوف؛ فلا تماثل بين الخالق والمخلوق. إذاً؛ يُنزَّه اللَّهُ عن ثلاثة أشياء:

١ \_ عن النَّقص في صفات الكمال.

٢ \_ عن صفات النَّقص المجردة عن الكمال.

٣ \_ عن مماثلة المخلوقين.

وتمثيله بالمخلوقين نَقصٌ؛ لأنَّ تسويةَ الكاملِ بالنَّاقصِ تجعله ناقصاً قال الشاعر:

ألم تَرَ أَنَّ السَّيفَ ينقصُ قَدْرَه إذا قيل إنَّ السَّيفَ أمضى مِن العَصَا

إذا قلت: عندي سيفٌ عظيم، ومَدحته مدحاً كثيراً، ثم قلت: هو أمضى مِن العصا؛ فإنه يهبط هبوطاً عظيماً، ولا ترى لهذا السَّيفِ قَدْراً؛ لأنك نفيت أن يكون مماثلاً للعصا، وسيفٌ يمكن أن يَتصوَّرَ الإِنسانُ مماثلته للعصا ناقصٌ لا ريب في ذلك.

أما «الحمد» فهو: وصفُ المحمود بالكمال، الكمال الذَّاتي والفعلي، فالله سبحانه وتعالىٰ كاملٌ في ذاته، ومِن لازمِ كمالِه في ذاتِه أن يكون كاملاً في صفاته.

كذلك في فِعْلِه، فَفِعْلُه دائرٌ بين العدل والإحسان؛ لا يمكن أن يظلم، بل إما أن يعامل عبادَه بالعدل، وإما أن يعاملَهم بالإحسان، فالمسيءُ يعاملُه بالعدل كما قال تعالى: ﴿وَجَزَّوُا سَيِنَةُ سَيِّنَةٌ مِثْلُها ﴾ [الشورى: ٤٠] لا يمكن أن يزيد. والمحسن يعامله بالفضل كما قال تعالى: ﴿مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِها ﴾ [الأنعام: ١٦٠] فَفِعْلُه عزَّ وجلَّ دائرٌ بين الأمرين، ومَن كان فِعْلُه دائراً بين هذين الأمرين: العدل والفضل، فلا

#### وَتَبَارَكَ ٱسْمُكَ ......

شَكَّ أنه محمودٌ على أفعالِه، كما هو محمودٌ على صفاته.

إذاً؛ جمعتَ بين التَّنزيهِ والكمالِ في قولك: «سُبحانكَ اللَّهُمَّ وبحمدِك» فعلى هذا؛ فالواو تفيد معنىٰ المعيَّة، يعني: ونزَّهتُك تنزيهاً مقروناً بالحمد.

قوله: «وتبارك اسمك» «اسم» هنا مفرد، لكنه مضاف فيشمل كُلَّ اسم مِن أسماءِ الله.

وَهل المراد بالاسم هنا المُسمَّىٰ كما في قوله: «تباركت يا ذا الجلال والإكرام» ويكون المراد به «تبارك أسمُك» أي: تباركت، كقوله: ﴿سَبِّح اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴿ الْاعلَىٰ الله الله الله الله الله الله أَو أن المراد أنَّ أسمَ الله نفسَه كلَّه بَركة، وإذا كان اسم المُسمَّىٰ، أو أن المراد أنَّ أسمَ الله نفسَه كلَّه بَركة، وإذا كان اسم المُسمَّىٰ بركة فالمُسمَّىٰ أعظم بركة وأشدُّ وأولىٰ؟

الجواب: الثاني أظهر؛ لأننا نَسْلَم فيه مِن التجوُّز بالاسم عن المُسمَّىٰ، ولأنه يلزم مِنه تبارك المُسمَّىٰ.

#### أمثلة مِن بَرَكة أسم الله:

لو ذبحتَ ذبيحةً بدون تسميةٍ؛ لكانت ميتةً نجسةً حراماً، ولو سمَّيت اللَّهَ عليها لكانت ذكيةً طيبةً حلالاً.

وأيضاً: إذا سمَّيتَ على الطَّعام لم يشاركك الشيطانُ فيه، وإن لم تسمِّ شاركك.

وإذا سمَّيت على الوُضُوء \_ على قول مَن يرى وجوبَ التَّسمية \_ صَحَّ وضوؤك.

وعلىٰ قول مَن يرىٰ استحبابها يكون وضوؤك أكمل مما لو لم تسمِّ، فهذه مِن بركة ٱسم الله عزَّ وجلَّ.

### وَتَعَالَىٰ جَدُّكَ، وَلَا إِلَٰهَ غَيْرُكَ».

قوله: «وتعالى جدّك» «تعالى» أي: أرتفع أرتفاعاً معنوياً، والجدُّ: بمعنى العظمة، يعني: أنَّ عظمتَك عظمة عظيمة عالية؛ لا يساميها أي عظمة مِن عظمة البشر، بل مِن عظمة المخلوقين كلهم.

قوله: «ولا إله غيرك» هذه هي كلمةُ التوحيدِ التي أُرسل بها جميعُ الرُّسل كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا فَرَحَى إِلَيْهِ أَنَّةُ لاَ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعُبُدُونِ ﴿ وَهَا آرُسَلْنَا وَ كما قال ﷺ: فَهِي اللهِ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَا الله دَخَلَ الجنّةَ ﴾ (الأنبياء] وكما قال ﷺ: أفضن كان آخرُ كلامِه مِن الدُّنيا لا إله إلا الله دَخَلَ الجنّة ﴾ (المعنى أفضلُ الذِّكرِ، ومعناها: لا معبودَ حقُّ إلا الله. ف ﴿إله ): بمعنى مألوه، وهو آسمٌ، ﴿لا ): النافية للجنس، وخبرها محذوف تقديره: حقّ، ﴿إلا الله ): ﴿إلا الله ) أَداة استثناء، و﴿الله ) بدل مِن الخبر المحذوف، هذا أصحُ ما قيل في معناها وفي إعرابها.

إذاً معناها: لا معبودَ حقُّ إلا الله، فهل هناك معبودٌ باطلٌ؟

الجواب: نعم، هناك معبودٌ باطلٌ وهو مَنْ سِوىٰ الله؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَلِكَ بِأَكَ اللهُ هُو اللَّحَقُ وَأَكَ مَا يَكَعُوكَ مِن دُونِهِ هُو اللَّهُ هُو اللَّحَقُ وَأَكَ مَا يَكَعُوكَ مِن دُونِهِ هُو الْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٦٢]. وهذه الآلهة وإن سُمِّيت آلهة فما هي إلا أسماء لا حقيقة لها، فهي باطلة كما قال تعالىٰ: ﴿ إِنْ هِي إِلّا أَسَمَاءُ سُمِّيتُمُوهَا أَنتُم وَ وَابَا وَكُم مَا أَنزَلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلطَنَ ﴾ [النجم: ٢٣]. وهذه الكلمة لها مقتضىٰ، فمقتضاها التسليم التام لله عزَّ وجلَّ ؛ لأن العبادة مأخوذة من الذُّلِّ، ومنه: طريق معبد، أي: مذلل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢٣٣/٥، ٢٤٧)؛ وأبو داود، كتاب الجنائز، باب في التلقين (٣١١٦)؛ والحاكم (٣٥١/١) وصحَّحه ووافقه الذهبي.

مُسهَّل. فمقتضىٰ هذه الكلمةِ العظيمةِ الاستسلامُ لله تعالىٰ ظاهراً وباطناً، فأنت إذا قلتها تخبر خبراً تنطِقُه بلسانك، وتعتقدُه بجَنانك بأنَّ اللَّهَ هو المعبودُ حقًّا، وما سواه فهو باطل، ثم تأمَّل كيف جاءت هذه الكلمةُ التي فيها توحيد الله بألوهيَّته بعد الثناء عليه؛ ليكون توحيده بالألوهية مبنيًّا علىٰ كماله. «سبحانك اللَّهُمَّ وبحَمْدِكَ، وتباركَ اسمُكَ، وتعالىٰ جَدُّكَ» كُلُّ هذا ثناءٌ علىٰ الله بالكمال، ثم قال: «ولا إله غيرُكَ» فيكون هذا السَّابق كالسبب المنبي عليه اللاحق، يعني: أنه لكمال صفاتِك لا معبودَ حقٌ إلا ألمبني عليه اللاحق، يعني: أنه لكمال صفاتِك لا معبودَ حقٌ إلا أنت، ولا إله غيرُك.

هذا هو دعاء الاستفتاح، وكان عُمرُ بن الخطّاب رضي الله عنه يستفتح به، رواه مسلم بسند فيه انقطاع (۱)؛ لكن وصله البيهقيُ (۲). وعُمرُ أحدُ الخلفاء الراشدين الذين أُمرنا باتّباعهم. وقد رُويَ عن النبيِّ ﷺ مرفوعاً (۳).

هل هناك دعاءٌ آخر يُستفتح به؟

الجواب: نعم؛ فيه أنواع \_ ولشيخ الإسلام ابن تيمية رسالة في أنواع الاستفتاحات(٤) \_ منها ما ثَبَتَ في «الصَّحيحين» من

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب حجة من قال: لا يجهر بالبسملة (۳۹۹) (۵۲).

<sup>(</sup>٢) البيهقي (٢/ ٣٤).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٥٠)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من رأى الاستفتاح بسبحانك اللهم وبحمدك (٧٧٥، ٢٧٦)؛ والدارقطني (٢٩٨/١)؛ والحاكم (١/ ٢٣٥)؛ والبيهقي (٢/ ٣٤)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما يقول عند افتتاح الصلاة (٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) «مجموع فتاوىٰ شيخ الإسلام» (۲۲/ ۲۷۳ ـ ۳۰۳).

حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان النّبيُ ﷺ إذا كبّر للصّلاةِ سَكَتَ هُنيّةً، فقلت: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، أرأيت سكوتَك بين التكبير والقراءة؛ ما تقول؟ قال: أقول: «اللّهُمّ بَاعدْ بيني وبين خطاياي، كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللّهُمّ نقّني مِن خطاياي كما يُنقّى الثوبُ الأبيضُ مِن الدّنسِ، اللّهُمّ أغسلني مِن خطاياي بالماءِ والثّلجِ والبَرَدِ» (١). وهذا أصحُ من أعسلني مِن خطاياي بالماءِ والثّلجِ والبَرَدِ» وهذا أصحُ من الحديث الذي فيه الاستفتاح بدسبحانك اللّهُمّ وبحمدِك...»، وكلّ مِن النوعين جائزٌ وسُنةٌ، وينبغي للإنسان أن يستفتح بهذا مرّة، وبهذا مرّة؛ ليأتي بالسّننِ كلّها، وليكون ذلك إحياءً للسّنة. ولأنه أحضرُ للقلب؛ لأن الإنسان إذا التزم شيئاً معيّناً صار عادةً له، حتى إنه لو كبّر تكبيرة الإحرام وغَفَلَ ومِن عادته أن يستفتح به شرَعَ فيه بدون قصد. بدسُبحانك اللّهُمّ وبحمدِك» يَجِدُ نفسَه قد شَرَعَ فيه بدون قصد.

شرح الاستفتاح الوارد في حديث أبي هريرة: «اللَّهُمَّ باعِدْ بيني وبين خَطاياي...».

ثَبَتَ في «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «كان النبيُ ﷺ إذا كَبَّرَ للصلاة سكت هُنيَّةً» ومِن حِرْصِ أبي هريرة رضي الله عنه على العِلم بشهادةِ النبيِّ ﷺ له حين قال له: يا رسول الله، مَنْ أسعدُ النَّاسِ بشفاعتِكَ يومَ القيامةِ؟ قال: «لقد ظَنَنتُ \_ يا أبا هريرة \_ أن لا يسألنِي عن هذا الحديث أحدٌ أوَّلُ منك، لِمَا رأيتُ مِن حرصِك على الحديثِ. ثم قال: أسعدُ النَّاسِ منك، لِمَا رأيتُ مِن حرصِك على الحديثِ. ثم قال: أسعدُ النَّاسِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التكبير (٧٤٤)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب ما يقول بين تكبيرة الإحرام والقراءة (٥٩٨) (١٤٧).

بشفاعتي يوم القيامة : مَنْ قال : لا إله إلا الله خالصاً من قلبه "(۱) أنه لما رأى النبي على يسكت بين التكبير والقراءة ، عَلِم أنه لا بُدَّ أن يقول شيئاً ، لأنَّ الصلاة ليس فيها سكوت مطلقٌ فقال : «أرأيت سكوتك بين التكبير والقراءة ؛ ما تقول ؟ " وكلمة «ما تقول» تدلُّ على أنه يعتقد أنه يقول شيئاً ؛ لأنه لم يقل : هل أنت ساكت ؟ قال : أقول : «اللَّهُمَّ باعِدْ بيني وبين خَطَايَاي كما باعدت بين المشرق والمغرب " ومعناه : أنه سأل الله أن يُباعد بينه وبين خطاياه ؛ كما باعد بينه المشرق والمغرب هو غاية ما يبالغ فيه النَّاسُ ، فالنَّاسُ يبالغون في الشيئين والمغرب ، والمباعدة بين المشرق المتباعدين إمَّا بما بين السماء والأرض ، وإما بما بين المشرق والمغرب ، ومعنى «باعِدْ بيني وبين خطاياي " أي : باعِدْ بيني وبين فيلها بحيث لا أفْعلُها ، وباعِدْ بيني وبين عقوبتها .

وقوله: «اللَّهُمَّ نقِّني مِن خطاياي كما يُنقَّىٰ الثوبُ الأبيضُ مِن الدَّنس»، هذه الجملةُ تدلُّ علىٰ أنَّ المرادَ بذلك الخطايا التي وقعت منه، لأنه قال: «نقِّني منها كما يُنقَّىٰ الثوبُ الأبيضُ مِن الدَّنس». أي: كما يُغسل الثوبُ الأبيضُ إذا أصابه الدَّنس فيرجع أبيض، وإنما ذَكَرَ الأبيض؛ لأن الأبيض هو أشدُّ ما يؤثِّر فيه الوسخ؛ بخلاف الأسود، ولهذا في أيام الشتاء الثياب السوداء تبقىٰ شهراً أو أكثر، لكن الأبيض لا يبقىٰ أسبوعاً إلا وقد تدنَّسَ، فلهذا قال: «كما يُنقَّىٰ الثوبُ الأبيضُ مِن الدَّنسِ» وهذا ظاهرٌ أنه في الذُّنوب التي فَعَلَهَا يُنقَىٰ منها، وبعد التنقية

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار (٦٥٧٠).

قال: «اللَّهُمَّ اغسلْنِي مِن خطاياي بالماءِ والثَّلج والبَرَدِ».

إذاً؛ فالذي يظهر: أنَّ الجملة الأُولىٰ في المباعدة، أي: أن لا أفعل الخطايا، ثم إن فَعلتُها فنقِّني منها، ثم أزِلْ آثارَها بزيادة التطهير بالماء والثَّلج والبَرَدِ، فالماء لا شَكَّ أنه مطهِّرٌ، لكن الثَّلجُ والبَرَدُ مناسبته هنا أنَّ الذُّنوب آثارها العذابُ بالنَّارِ، والنَّارُ حارَّة، والحرارةُ يناسبها في التنقية منها الشيء البارد، فالماء فيه التنظيف، والثَّلجُ والبَرَدُ فيهما التبريدُ.

هذا هو معنى حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وبقي أن يُقال: هل الخطأ يقع مِن النبيِّ ﷺ؟

الجواب: قال النبيُّ ﷺ: «اللَّهُمَّ اعسلْنِي مِن خطاياي» فأضاف الخطايا إلى نفسِه، وكان يقول: «اللَّهُمَّ اعْفِرْ لي ذنبي كُلَّه، دِقَّهُ وجِلَّهُ، وأوَّلَه وآخره، وعَلانيته وسِرَّه» (١) وقال الله تعالىٰ: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِلذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللهُ الله الله عَلَيْ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفتح: ٢] ولكن الشأن كُلُّ الشأن هل الذُنوب هذه تبقىٰ أم لا؟

الجواب: لا، فالنبيُّ ﷺ معصومٌ مِن الإِقرارِ على الذَّنبِ، ومغفورٌ له، بخلاف غيره، فإنه يذنب، وقد يُقَرُّ على ذلك ويستمرُّ في معصيته، وقد لا يُغفر له، أما النَّبيُّ ﷺ فلا بُدَّ أن يُنبَّه عليه مهما كان الأمر: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَمَلَ اللَّهُ لَكُ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ مَهما كان الأمر: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيِيُ لِمَ تَحْرِمُ مَا أَمَلَ اللَّهُ لَكُ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ الْوَرِيمَ قَلْهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التحريم].

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقول في الركوع والسجود (٤٨٣) (٢١٦).

هذا هو فَصْلُ الخطاب في هذه المسألة التي تنازع النّاسُ فيها، لكن هناك مِن الذنوب ذَنْبٌ لا شَكَّ أَنَّ النبيَّ ﷺ معصومٌ منه، وهو الكذبُ والخيانة؛ لأنه لو قيل بجواز ذلك عليه؛ لكان في ذلك قَدْحٌ في رسالته عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، فلا يمكن أن يقعَ منه. كذلك أيضاً معصوم مما يُخلُّ بأصل العبادة وأصلِ الأخلاق، كالشِّركِ، وكسفاسف الأخلاق مثل الزِّنا وشبهه، لكن الخطايا التي بينه وبين ربِّه هذه قد تقعُ منه ولكنها خطايا صغيرة تُكفَر، وقد غَفَرَ اللَّهُ له ما تقدَّم مِن ذَنْبِه وما تأخَر.

لتستقيم صحَّته. وهل حصل لآدم الاجتباء إلا بعد المعصية والتوبة منها.

كما قال: ﴿ مُ اَجْنَكُ مُرَبُّهُ ﴾ [طه: ١٢٢] أي: بعد أن أذنب وتاب؛ اُجتباه ربَّه فتاب عليه وهداه، وانظر إلى الذين تخلَّفوا في غزوة تبوك ماذا حصل لهم؟ لا شَكَّ أنه حصل لهم من الإيمان، ورفْعَةِ الدرجات، وعلوِّ المنزلة ما لم يكن قبل ذلك، وهل يمكن أن تنزل آيات تُتلى إلى يوم القيامة في شأنهم لولا أنهم حصل منهم ذلك ثم تابوا إلى الله؟

والمُهمُّ أن الإِنسان لا يُعصم مِن الخطأ، ولكن الأنبياء عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ معصومون مِن الشِرنا إليه، ومعصومون مِن الإِقرار على الصغائر، بل لا بُدَّ أن يتوبوا منها.

مسألة: هل يجمع بين أنواع الاستفتاح؟

الجواب: لا يجمع بينها، لأن النبيَّ عَلَيْهُ أجاب أبا هريرة رضي الله عنه حين سأله بأنه يقول: «اللَّهُمَّ باعِدْ بيني وبين خطاياي»... إلخ. ولم يذكر «سبحانك اللَّهُمَّ وبحمدِك» فدلَّ علىٰ أنه لا يجمع بينها.

فهذان نوعان من الاستفتاحات، وبقيت أنواعٌ أُخرى بعضُها في صلاة الليل خاصَّة، فليُرجع إليها في المطوَّلات.

مسألة: هل يستفتح في صلاة الجنازة؟ فيه خلاف(١):

قال بعض العلماء: يَستفتح، لأنها صلاة، والنبيُّ ﷺ يَسِّقُت في الصَّلاةِ.

<sup>(1) «</sup>المجموع» (٣/ ٢٧٥).

ثمَّ يَسْتَعِيذُ،

والمشهور من المذهب: (١) أنه لا يَستفتح؛ لأنها مبنيَّة على التَّخفيف، فلا ركوع فيها، ولا سجود، ولا تشهُّد؛ مما يدلُّ علىٰ أن الشارع لاحَظَ فيها التخفيف؛ وهذا أقربُ.

قوله: «ثم يستعين»، أي: يقول: أعوذُ بالله مِن الشيطان الرجيم وإن شاء قال: «أعوذُ باللهِ السميعِ العليمِ من الشيطانِ الرَّجيمِ؛ من همزه ونفخِه ونفثِه» (٢) وإن شاء قال: «أعودُ بالسميعِ العليمِ مِن الشيطانِ الرجيمِ» (٣) والاستعادةُ للقراءة، وليست للصَّلاةِ، إذ لو كانت للصَّلاةِ لكانت تلي تكبيرة الإحرامِ، أو قبل تكبيرة الإحرامِ، وقد قال الله عزَّ وجلّ: ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِدُ بِالسَّعادة مِن الشَّيطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ النحل]. فأمر اللَّهُ بالاستعادة مِن الشيطان الرجيم عند تلاوة القرآن.

وفائدةُ الاستعاذة: ليكون الشيطانُ بعيداً عن قلب المرءِ، وهو يتلو كتابَ الله حتى يحصُل له بذلك تدبّرُ القرآن وتفهّمُ معانيه، والانتفاعُ به؛ لأن هناك فَرْقاً بين أن تقرأ القرآنَ وقلبُك حاضرٌ وبين أن تقرأ وقلبُك لاهِ.

إذا قرأته وقلبُك حاضرٌ حصل لك من معرفة المعاني والانتفاع بالقرآن ما لم يحصُلُ لك إذا قرأته وأنت غافل، وجرّبْ تجدْ.

<sup>(</sup>١) «منتهىٰ الإرادات» (١/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٣/٥٠)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من رأىٰ الاستفتاح بسبحانك اللهم وبحمدك (٧٧٥)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما يقول عند افتتاح الصلاة (٢٤٢) وقال: أشهر حديث في الباب.

<sup>(</sup>٣) «المغنى» لابن قدامة (٢/ ١٤٥).

فلهذا شُرع تقديمُ الاستعادة على القِراءة في الصَّلاةِ وخارج الصلاة.

بل قال بعض العلماء (١): بوجوب الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم عند قراءة القرآن لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَاسْتَعِدُ بِاللهِ مِنَ ٱلشَّيَطُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ النحل].

ومعنى: «أعوذ بالله» أي: ألتجئ وأعتصم به؛ لأنه سبحانه وتعالىٰ هو الملاذُ وهو المعاذُ، فما الفَرْق بين المعاذ والملاذ؟

قال العلماء: الفَرْق بينهما: أن اللّياذ لطلب الخير، والعياذ للفرار من الشرّ، وأنشدوا على ذلك قول الشاعر:

يا مَنْ أَلُوذُ به فيما أُوَّمِّلُهُ ومَنْ أَعُوذُ به مِمَّا أَحاذِرُهُ لا يَجْبُرُ النَّاسُ عظماً أنت جَابِرُهُ ولا يَهيضُونَ عظماً أنت جَابِرُهُ

ومعنى: «مِن الشيطان الرجيم» الشيطان: ٱسمُ جنْس يشمَلُ الشيطان الأول الذي أُمِرَ بالسَّجود لآدم فلم يسجد، ويشمَلُ ذُرِّيَّته، وهو مِن شَطَنَ إذا بَعُد؛ لبعده من رحمة الله، فإن الله لَعَنهُ، أي: طَرَدَه وأبعدَه عن رحمته. أو مِن شَاطَ إذا غَضِبَ؛ لأنَّ طبيعته الطَّيشُ والغضبُ والتسرُّعُ، ولهذا لم يتقبَّل أمْرَ الله سبحانه وتعالىٰ بالسَّجودِ لآدم، بل ردَّه فوراً، وأنكرَ السَّجودَ له وقال: ﴿عَالَمُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيناً ﴾ [الإسراء: ٢١]، والمعنىٰ الأول هو الأقربُ، ولذلك لم يُمنعُ من الصَّرْفِ؛ لأنَّ النون فيه أصلية.

وأما الرجيم: فهو بمعنى: راجم، وبمعنى: مرجوم؛ لأن

<sup>(1) &</sup>quot;المجموع" (٣/ ٢٨٣).

ثُمَّ يُبَسْمِلُ

فَعيلاً تأتي بمعنى: فاعل، وبمعنى: مفعول، فمِن إتيانها بمعنى فاعل: سميع، وبصير، وعليم، والأمثلة كثيرة.

ومِن إتيانها بمعنى مفعول: جَريح، وقَتيل، وكسير، وما أشبه ذلك.

فالشيطانُ رجيمٌ بالمعنيين، فهو مرجوم بلعنة الله \_ والعياذُ بالله \_ وطَرْدِه وإبعادِه عن رحمته، وهو راجم غيره بالمعاصي، فإن الشياطين تَؤذُ أهلَ المعاصي إلىٰ المعاصي أزًا.

قوله: «ثم يُبسمل» أي: يقول: ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرّحِيمِ ﴾ وأتى المؤلِّف مِن كلِّ كلمة بحرفٍ، أتى بالباء، والسين، والميم، واللام، ويُسمَّىٰ هذا التَّصرُّفُ عند علماء النحو بـ «النَّحْت» لأن الإنسان ينحِتُ الكلمات حتى استخلص هذه الكلمة. والبسملة تتضمَّن: جاراً ومجروراً، وصفة وموصوفاً. فالجار هو: الباء، والمجرور هو: آسم. والصفة: الرحمٰن الرحيم، والموصوف: الله، ومضافاً ومضافاً إليه، «اسم» مضاف إلىٰ لفظ الجلالة.

هذه البسملة لا بُدَّ أن تكون متعلِّقة بشيء؛ لأن كُلَّ حرف جرِّ لا بُدَّ أن يتعلَّق بشيء؛ كما قال ناظم قواعد الإعراب:

لا بُدَّ للجار مِن التَّعلُّقِ بفعلٍ أو معناه نحو مرتقي واستثنِ كلَّ زائد له عَمَل كالبا ومِن والكاف أيضاً ولعل

فهنا الباء لا بُدَّ أن تُعلَّق بشيء، وأحسن ما قيل في متعلقها: أنه فِعلٌ مؤخَّرٌ مناسب للمقام، فإذا كنت تسمِّي على قراءة فالتقدير: بسم الله أقرأ، وإذا كنت تُسمِّي علىٰ أكل فالتقدير: بسم الله آكل، وعلىٰ شُرْب: بسم الله أشرب، وعلىٰ وُضُوء: بسم الله أتوضَّأ، وهكذا.

وهنا نقرأُ البسملةَ لنقرأ الفاتحة، فيكون التقدير فيها: بسم الله أقرأ.

وقلنا: بأن متعلَّقها فِعْل؛ لأن الأفعال هي الأصل في العمل.

وقلنا: محذوف، تبرُّكاً بالاقتصار على ٱسمِ الله عزَّ وجلَّ، ولكثرة الاستعمال.

وقلنا: متأخِّر؛ لأن في تقديره متأخِّراً فائدتين:

١ ـ التبرك بتقديم أسم الله عزَّ وجلَّ.

٢ \_ الحصر؛ لأن تقديمَ المعمولِ يفيدُ الحصرَ.

وقدَّرناه مناسباً للمقام؛ لأنه أدلُّ على مقصود المُبَسْمِل، فإنك إذا قلت: بسم الله، وأنت تريد القراءة، فالتقدير بسم الله أقرأ، وهذا أخصُّ مما لو قلت: التقدير: بسم الله أبتدئ؛ لأن القراءة أخصُّ من مطلق الابتداء.

وأما «الله» فهو عَلَمٌ على الرَّبِّ عزَّ وجلَّ، وأصلُه: الإله، لكن حُذفت الهمزةُ تخفيفاً؛ لكثرة الاستعمال، و (إله بمعنى: مألوه، والمألوه: هو المعبود محبَّة وتعظيماً.

وأما «الرحمٰن»: فهو أسمٌ مِن أسماء الله، وهو من حيثُ الإعرابُ صفة، وهو ذو الرحمة الواسعة الواصلة لجميع الخلق.

«والرحيم» فعيل مِن الرحمة أيضاً، لكن رُوعِيَ فيها الفعلُ دون الصفة؛ لأن الرحمة وصف، والفعل إيصال الرحمة إلىٰ المرحوم.

سِرًّا وَلَيْسَتْ مِنَ الْفَاتِحَةِ ....

قوله: «سِرًا»، أي: يُبسمِلُ سِرًّا، يعني: إذا كانت الصَّلاةُ جهريَّة.

أما إذا كانت الصلاة سِرِّية فإنه سوف يُسرُّ بالبسملة وبالقراءة، فقوله: «سِرَّا» يعني: أنه لا يسمعها المأمومين، وإن كان يجهر بالقراءة؛ وذلك لأن أكثر الأحاديث الواردة عن النبيِّ عَلَيْ تدلُّ على أنه كان يقرؤها سِرَّا(۱). بل قد قيل: إنَّ كُلَّ حديث ذُكر فيه الجهرُ بالبسملة فهو ضعيف(۲).

قوله: «وليست من الفاتحة» الضَّميرُ يعودُ على البسملة، بل هي آيةٌ مستقلّة يُفتتح بها كلُّ سورة مِن القرآن؛ ما عدا براءة، فإنه ليس فيها بسملة اُجتهاداً من الصحابة، لكنه اجتهاد بلا شك مستندٌ إلى توقيف؛ لأننا نعلم أنه لو نزلت البسملة بين الأنفال وبراءة لوجب بقاؤها؛ لأن الله يقول: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ﴾ والحجر: ٩] فلمَّا لم يكن، عُلِمَ أن اجتهاد الصَّحابة كان موافقاً للواقع.

والدليل على أنها ليست من الفاتحة ما ثبت في «الصحيح» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «قال الله تعالىٰ: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبدُ: الحمدُ لله ربِّ العالمين، قال اللَّهُ تعالىٰ: حَمَدَني عبدي . . »(٣) الحديث.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب ما يقول بعد التكبير (٧٤٣)؛ ومسلم،
 كتاب الصلاة، باب حجة من قال: لا يجهر بالبسملة (٣٩٩) (٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغني» لابن قدامة (٢/ ١٤٩)، و«مجموع فتاويٰ شيخ الإسلام» (٢٢/ ٢٧٥).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة (٣٩٥) (٣٨).

فإن قيل: إذا لم تكن مِن الفاتحة؛ فإنه مِن المعلوم أنَّ الفاتحة سبعُ آيات، فكيف تُوزَّع السَّبع الآيات على الفاتحة إذا أخرجنا البسملة منها؟

فالجواب: أنها توزَّع كالآتي:

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَّمِينَ ﴾ الأولى.

﴿ ٱلنَّفِي ٱلرِّيكِ فِي الثانية.

﴿مُلْكِ يُوْمِ ٱلدِّينِ﴾ الثالثة.

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ الرابعة.

﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ﴾ الـخـامــــة. ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾ السادسة.

﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَّكَالِينَ ﴾ السابعة.

هذا التَّوزيعُ هو المطابق للمعنىٰ واللَّفظِ.

أما مطابقته للَّفظ: فإننا إذا وزَّعنا الفاتحةَ على هذا الوجه صارت الآيات متناسبة ومتقاربة.

لكن إذا قلنا: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسَتَقِيمَ ﴾ هذه الآية السادسة. ﴿صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتُ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ صارت السابعة طويلة لا تتناسب مع الآية السَّابقة، فهذا تناسبُ لفظي.

وأما التَّناسبُ المعنوي: فإن الله تعالىٰ قال: «قَسَمْتُ الصَّلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سألَ. فإذا قال العبدُ: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ قال الله تعالىٰ: حَمَدني عبدي. وإذا

قال: ﴿ اَلَكُمْنِ الرَّحِيَدِ ﴾ قال: أثنى عَلَيَّ عَبدي. وإذا قال: ﴿ مُلكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾، قال: مجَّدَني عبدي. فهذه ثلاث آيات كُلُها لله.

فإذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾. قال: هذا بيني وبين عبدي، ولعبدي ما سأل»(١). فيقتضي أن تكون النِّصفُ هي: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، وهي الرابعة. والخامسة، والسادسة والسابعة: ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ ﴾ فتكون الآيات الثلاث الأولى لله تعالى، والآيات الثلاث الأخيرة للعبد و﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ الآية الوسطى، بين العبد وبين ربه.

فإن قال قائل: إذا قلتم ذلك فكيف الجواب عمَّا نجدُه في المصاحف: أن أول آية في الفاتحة هي البسملة؟

فالجواب: هذا الترقيم على قول بعض أهل العلم (٢): أنَّ البسملة آية من الفاتحة. ولهذا في بقية السُّور لا تُعدُّ مِن آياتها ولا تُرقَّم. والصَّحيحُ أنها ليست مِن الفاتحة، ولا مِن غير الفاتحة، بل هي آية مستقلَّة.

إذا قال قائل: قلتم: إن البسملة آية مستقلَّة. ونحن وجدناها في كتاب الله آية ضمن آية في قوله: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَتِمَنَ وَإِنَّهُ مِسَمِ اللهِ اللهِ آية ضمن آية في قوله: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَتِمَنَ وَإِنَّهُ لِسَمِ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۵۷).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/ ١٥١)، «الإنصاف» (٣/ ٤٣١).

ثُمَّ يَقْرَأُ الفَاتِحةَ

مقدمة قراءته للسُّورة، لكنها مقدِّمة كتاب كَتَبَهُ سُليمان عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، ونَقَلَهُ لنا اللَّهُ عزَّ وجلَّ، فليس من هذا الباب.

قوله: «ثم يقرأ الفاتحة». «أل» هذه للعموم، يعني: يقرؤها كاملة مرتَّبة بآياتها، وكلماتها، وحروفها، وحركاتها، فلو قرأ ستَ آيات منها فقط لم تصحَّ، ولو قرأ سبع آيات؛ لكن أسقط «الضَّالين» لم تصحَّ، ولو قرأ كلَّ الآيات، ولم يسقط شيئاً من الكلمات؛ لكن أسقط حرفاً مثل أن يقول: ﴿صراط ٱلذين أنعم عليهم﴾ فأسقط «التاء» لم تصحَّ، ولو أخلف الحركات فإنها لا تصحُّ؛ إنْ كان اللَّحنُ يُحيل المعنىٰ؛ وإلا صحَّت، ولكنه لا يجوز أن يتعمَّد اللَّحنَ. مثال الذي يُحيل المعنىٰ: أن يقول: «أَهْدِنَا» بفتح الهمزة: لأن المعنىٰ يختلف؛ لأن معناه يكون مع فتح الهمزة أعطنا إيَّاه هدية، لكن ﴿أَهْدِنَا﴾ بهمزة الوصل بمعنىٰ: دُلَّنا عليه، ووفّقنا له، وَثَبَّنا عليه.

ولو قال: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ لم تصحَّ؛ لأنه يختلف المعنى، يكون الإنعامُ مِن القارئ، وليس مِن الله عزَّ وجلَّ.

ومثال الذي لا يُحيل المعنى: أن يقول: «الحمدِ لله» بكسر الدال بدل ضمّها.

ولو قال: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ بدون تشديد الباء لم تصحَّ؛ لأنه أسقط حرفاً؛ لأن الحرف المشدَّد عبارة عن حرفين.

إذاً؛ لا بُدَّ أن يقرأها تامَّة، بآياتها، وكلماتها، وحروفها، وحركاتها، فإن ترك آية، أو حرفاً، أو حركة تُخِلُّ بالمعنىٰ لم تصحَّ.

وقوله: «ثم يقرأ الفاتحة» أي: بعد البسملة يقرأ الفاتحة، و «ثم» هنا لا يُراد بها الترتيب والتراخي، بل هي لمجرد الترتيب؛ لأنه لا تراخي بين البسملة وقراءة الفاتحة، بل يُبسملُ ثم يَشرعُ في الفاتحة فَوراً.

وقوله: "يقرأ الفاتحة" وهي معروفة، وهي أعظم سورة في كتاب الله، وسُمِّيت "فاتحة" لأنه أفتُتِحَ بها المُصحفُ في الكتابة. ولأنها تُفتتح بها كلُّ شيء؛ ولأنها تُفتتح بها كلُّ شيء؛ كما يصنعه بعض الناس اليوم إذا أرادوا أن يشرعوا في شيء قرأوا الفاتحة، أو أرادوا أن يترحَّمُوا على شخص قالوا: "الفاتحة" يعني: أقرؤوا له الفاتحة، فإن هذا لم يَرِدْ عن النبيِّ عَلَيْقٍ، ولا عن الصحابة رضي الله عنهم.

والفاتحةُ هي أمُّ القرآن؛ وذلك لأن جميعَ مقاصدِ القرآن موجودةٌ فيها، فهي مشتملة على التوحيد بأنواعه الثلاثة، وعلى الرسالة، وعلى اليوم الآخر، وعلى طُرق الرُّسل ومخالفيهم، وجميعُ ما يتعلَّق بأصول الشَّرائع موجودٌ في هذه السُّورة، ولهذا تُسمَّىٰ «أمُّ القرآن»(۱) وتُسمَّىٰ «السَّبْعُ المثاني» كما صحَّ ذلك عن رسول الله ﷺ(۲). وقد خصَها الله بالذُّعْرِ في قوله: ﴿وَلَقَدَ رسول الله ﷺ مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ السَّبْعُ المَانِي السَّعَا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحجر] وعَطْفُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمُثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ الْمُؤْمِرَ اللهِ وَجُوبِ قَراءَة الْمُؤْمِرُ ﴿ الْمُحَارِي الْمُعَامِ الْمُؤْمِرِ اللهِ الْمُؤْمِرِ اللهِ الْمُؤْمِرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْمَظِيمَ ﴿ ﴾ [الحجر] (٤٧٠٤).

# فَإِنْ قَطَعَهَا بِذِكْرٍ، أَوْ سكوت غَيْرِ مَشْرُوعَيْن، وَطَالَ، ....

«القرآن العظيم» عليها من باب عَطْفِ العام على الخاص.

والفاتحة رُكْنٌ مِن أركان الصَّلاةِ، وشرطٌ لصحَّتها، فلا تصحُّ الصَّلاةُ بدونها؛ لقول النبيِّ ﷺ: «لا صلاةَ لِمَنْ لم يقرأ بفاتحةِ الكتابِ»(١) وسيأتي الكلام عليها مفصَّلاً في فصل أركان الصَّلاةِ.

وقوله: "يقرأ الفاتحة" يفيد هذا القول أنه لا بُدَّ أن يقرأ الفاتحة بجميع حروفها وحركاتها وكلماتها وآياتها وترتيبها، هذه خمسة أمور: الآيات، والكلمات، والحروف، والحركات، والترتيب. وهو مأخوذ مِن قول المؤلِّفِ: "الفاتحة" فإن "أل" هنا للعهد الذِّهني؛ فيكون المراد به الفاتحة المعروفة التي فيها الآيات السَّبْع والكلمات والحروف والحركات على ترتيبها، ولا بُدَّ أن تكون متوالية؛ يعني: ألا يقطعها بفصل طويل؛ لأنها عبادة واحدة، فاشتُرطَ أن ينبني بعضُها على بعض، كالأعضاء في الوُضُوء.

فالوُضُوء: الوجه، ثم اليدان، ثم الرأس، ثم الرجلان، لا بُدَّ أن يتوالىٰ غَسْلُ هذه الأعضاء الأربعة مرتَّبة، كذلك سورة الفاتحة الآية الأولىٰ، ثم الثانية، ثم الثالثة. . . إلخ، لا بُدَّ أن تتوالىٰ.

#### قوله: «فإن قطعها بذِكْرٍ، أو سكوت غير مشروعين، وطَالَ»

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها (۷۵٦)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة (۳۹٤) (۳۲٤).

### أَوْ تَرَكَ مِنْهَا تَشْدِيدَةً، أَوْ حَرْفاً، .....

أي: قَطَعَ الفاتحةَ فلم يواصلْ قراءتها، يعني: لما قال: ﴿ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ١ جعل يُثنى علىٰ الله سبحانه وتعالىٰ: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وسبحان الله بكرةً وأصيلاً، والله أكبر كبيراً، والحمد لله كثيراً، وقام يدعو بدعاء، ثم قال: ﴿ ٱلْتَحْمِنِ لَاتِحَكِمِ ﴾. نقول: هذا غيرُ مشروع، فإذا طال الفصلُ وَجَبَ عليك الإعادة، كذلك لو قَطَعَها بسكوت، قال: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ ﴿ ثُم سَمِعَ ضَوضاءَ فسكت يستمعُ ماذا يقول النَّاسُ، وطال الفصلُ، فإنه يعيدها مِن جديد؟ لأنه لا بُدَّ فيها من التَّوالي، لكن اشترط المؤلِّفُ فقال: «غير مشروعين» أي: الذِّكْر والسُّكوت، فإن كانا مشروعين كما لو قَطَعَها ليسألِ الله أنِ يكون مِن الذين أنعمَ اللَّهُ عليهم، مثل لما مرَّ ﴿ صِرَاطُ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ قال: اللَّهُمَّ ٱجْعَلْنِي منهم، وألحقني بالصَّالحين. فهذا يسير، ثم هو مشروعٌ في صلاةِ الليل. كذلك إذا سكت لاستماع قراءةِ إمامِه، وكان يعلم أن إمامَه يسكتُ قبل الرُّكوع سكوتاً يتمكَّن معه أن يكملها، فسكتَ استماعاً لقراءة إمامِه، ثم أتمَّها حين سكتَ الإِمامُ قبل الرُّكوع، فإن هذا السُّكوتَ مشروعٌ، فلا يضرُّ ولو طال.

قوله: «أو ترك منها تشديدة» أي: لو تَرَكَ تشديدة حرف منها فقرأه بالتَّخفيف، مثل تخفيف الباء من قوله: ﴿ رب العالمين ﴾ لم تصحَّ، وإنما لم تصحَّ؛ لأن الحرف المشدّد عبارة عن حرفين، فإذا تَرَكَ التشديدَ أنقصَ حرفاً.

قوله: «أو حرفاً» أي: تَرَكَ حرفاً مِن إحدىٰ كلماتها، مثل:

## أو تَرْتِيباً لَزِمَ غَيْرَ مَأْمُوم إعَادَتُها.

أَن يترك (أل) في ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ وهذا يقعُ كثيراً مِن الذين يُدغمون بسبب إسراعهم في القراءة، فلا تصحُّ.

قوله: «أو ترتيباً» يعني: إذا أحلَّ بترتيب آياتِها أو كلماتِها فقال: الْحَكْمَدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ الرَّخِينِ الْعَلَمِينَ ﴾ الرَّخِينِ أو قال: الرحيم الرحمن، مالك يوم الدين. فإنها لا تصحُّ؛ لأنه أخلَّ بالترتيب، وترتيب الآيات والكلمات توقيفي عن النبيِّ عَيِي وليس اجتهادياً، ولهذا كان النبيُ عَيِي يقول: «ضعوا هذه الآية في السُّورة التي يُذكر فيها كذا» (١) ، ولو لم يكن بالنسبة للفاتحة إلا قراءة النبيِّ عَيِي إيَّاها على هذا الترتيب الذي أجمع عليه المسلمون.

قوله: «لزم غير مأموم إعادتها» «غير» بالنصب على أنها مفعول مقدَّم للزم، و«إعادة» فاعل مؤخَّر، يعني: لزمت إعادتُها على غير مأموم؛ لأن قراءة الفاتحة في حقّ المأموم على المشهور من المذهب ليست بواجبة، فلو تَرَكَها المأمومُ عمداً لم يلزمه إعادة الصَّلاةِ، ولكن مع ذلك يحرم عليه أن ينكِّس الآيات، أو أن يُنكِّس الكلمات، إنما من حيث وجوبُ إعادة الفاتحة لا يجبُ على المأموم إذا فَعَلَ ذلك؛ لأنها لا تجب عليه، ولكن هل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱/٥٥، ٦٩)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من جهر بها (٧٨٦، ٧٨٧)؛ والترمذي، كتاب التفسير، باب من سورة التوبة (٣٠٨٦) وقال: «حديث حسن صحيح».

والحاكم (٢/ ٢٢١) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه» ووافقه الذهبي.

تبطل صلاته من أجل مخالفة التَّرتيب في الكلمات أو الآيات؛ لأنه مُحرَّمٌ عليه؟ هذا محلُّ نَظَر.

وقوله: "لزم غير مأموم إعادتها" ظاهر كلامه: أنه يعيدُها من أولها، فلو أسقط "أل" مِن قوله: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ فظاهر كلامِه أنه يلزمه إعادة الفاتحة كلها؛ وليس هذا بوجيه، وقد لا يكون هذا مراده، بل يلزمه إعادة ما أخل به وما بعدَه؛ لأن ما قبلَه وَقَعَ صحيحاً، والمدَّة ليست طويلة حتى يُقال: إنه لو أعاد مِن حيث أخل لَزِمَ طول الفصل بين الجزء الصَّحيح الأول والجزء الصَّحيح الثاني؛ لأن كلَّ الفاتحة لا تستوعب زمناً طويلاً، وعلى الصَّحيح الثاني؛ لأن كلَّ الفاتحة لا تستوعب زمناً طويلاً، وعلى هذا؛ فإذا أخل بشيءٍ مِن آخرِها، فإنه لا يلزمه إلَّا إعادة ما أخل به وما بعدَه، مراعاةً للترتيب، فإن كان في أول آية مثل: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ \* بتخفيف الباء لزمتُه الإعادة مِن الأول.

مسألة: كيف يقرأُ هذه السُّورة؟.

## وَيَجْهُرُ الْكُلُّ بِآمِينَ في الجَهْرِيَّة .....

كلِّ آية (١) وإن لم يقفْ فلا حرج؛ لأنَّ وقوفه عند كلِّ آيةٍ على سبيلِ الاستحبابِ، لا على سبيلِ الوجوب؛ لأنَّه مِن فِعْلِ النَّبِيِّ عَلَيْ وَن أَمْرِه، وما فَعَلَه النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ دون أَمْرِ به مما يُتعبَّد به فهو مِن قبيل المستحبِّ، كما ذُكر ذلك في أصول الفقه: أنَّ الفعلَ المجرَّدَ مما يُتعبَّدُ به يفيد الاستحباب، ولأنَّ النبيَّ عَلَيْ المَّا عَلَمَ المسيءَ في صلاتِه أمره أن يقرأ ما تيسَّر مِن القرآن (٢) ولم يقل: ورتِّل، أو: قِفْ عند كلِّ آية.

فإنْ قال قائل: ذكرتم أنه إذا أبدل حرفاً بحرف فإنَّها لا تصحُّ، فما تقولون فيمَن أبدَل الضَّادَ في قوله: ﴿ وَلَا ٱلضَّالَيْنَ ﴾ بالظاء؟

قلنا: في ذلك وجهان لفقهاء الحنابلة:

الوجه الأول: لا تصحُّ؛ لأنه أبدلَ حَرْفاً بحرف.

الوجه الثاني: تصحُّ، وهو المشهور مِن المذهب، وعلَّلوا ذلك بتقارب المخرجين، وبصعوبة التفريق بينهما، وهذا الوجه هو الصَّحيح، وعلى هذا فمَن قال: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمَ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ بالظاء فصلاته صحيحة، ولا يكاد أحدٌ من العامة يُفرِّق بين الضَّاد والظاء.

قوله: «ويجهرُ الكُلُّ بآمينَ في الجَهريَّة» أي: المنفرد، والإمام بالجهرية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۳۰۲/۳)؛ وأبو داود، كتاب المحروف والقراءات (۲۰۰۱)، والدارقطني (۱/۳۱۲) وقال: «إسناده صحيح وكلهم ثقات»، والحاكم (۲/۲۳۲) وقال: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۹).

أما الإمام فواضح أنه يجهر بآمين؛ لأن ذلك ثَبتَ عن النبيِّ عَيْقَ في قوله: "إذا أمَّنَ الإِمامُ فأمِّنوا" فعلَّق تأميننا بتأمين الإِمام، ولولا أننا نسمعُهُ لم يكن بتعليقِهِ بتأمين الإِمامِ فائدة، بل لكان حَرَجاً على الأمة، ولأنَّ النبيَّ عَيْقِ كان يجهرُ بآمين حتىٰ يَمُدَّ بها صوتَه (٢٠). وكذلك المأمومون يجهرون بها، كما كان الصَّحابةُ رضي الله عنهم يجهرون بذلك خلف النبيِّ عَيْقٍ؛ حتىٰ يرتجَّ المسجدُ بهم (٣) وهذه السُّنَّةُ صحيحةٌ ثابتة. لكن المنفرد إن جَهرَ بقراءته؛ جَهرَ بآمين، وإن أسرَّ؛ أسرَّ بآمين، ودليل ذلك: أن النبيَّ عَيْقٍ كان في صلاة السِرِّ كالظُهر والعصر لا يجهر بآمين، وهذا يقتضي أنك إذا لم تجهر بالقراءة لم تجهر بآمين.

والمنفرد الذي يقوم الليل مثلاً، وأحياناً يرىٰ أن حضورَ قلبِه وقوَّة يقظته وطرد النوم عنه بالجهر، فيجهر كما فَعَلَ النبيُّ ﷺ حين صَلَّىٰ بحذيفة بن اليمان (٤٠ رضي الله عنهما.

فإذا جَهَرَ بالقراءة جَهَرَ بالتأمين، وأحياناً يرى أن الإسرار أفضل له وأخشع، وأبعد عن الرِّياء، أو أن هناك مانعاً يمنعه من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب جهر الإمام بالتأمين (۷۸۰)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب التسميع والتحميد والتأمين (۲۱) (۲۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب التأمين وراء الإمام (٩٣٢)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في التأمين (٢٤٨) وقال: «حديث حسن»؛ والحاكم (٢٢٣/١) وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب الجهر بآمين (٨٥٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل (٧٧٢) (٣٠٣).

الجَهْر لكون مَن حولَه نياماً، وما أشبه ذلك، فإذا أسرَّ بالقراءة فإنه يُسِرُّ بالتأمين، ولا يجهر به.

وقوله: «بآمين»:

معناها: اللَّهُمَّ أَسْتَجِبْ، وعلىٰ هذا؛ فهي أسمُ فِعْلِ دعاء، وأسمُ الفعل ما كان فيه معنىٰ الفعل دون حروفه.

هلم: ٱسمُ فِعْلِ؛ لأنه بمعنىٰ أقبل. «صَهْ» ٱسمُ فِعْلِ بمعنىٰ أصمُتْ. فأحياناً أقول «صَه»، وبينهما فَرْق، فإن قلت: «صه» فإن قلت: «صهه فلام معيَّن.

قال الفقهاء: فإن شدَّدَ الميمَ في «آمين» بطلت الصَّلاة؛ لأنَّ معناها حينئذ «قاصدين»؛ ولهذا قالوا: يحرم أن يُشدِّد الميم، وتبطل الصَّلاةُ؛ لأنه أتى بكلام مِن جنسِ كلام المخلوقين.

فإن قيل: متىٰ يقول آمينُ؟

فالجواب: أما الإِمامُ فإذا انتهىٰ من قوله: ﴿ وَلَا ٱلصَّالِّينَ ﴾ وكذلك المنفرد.

وأمَّا المأموم فقال بعضُ العلماءِ (١): يقول: «آمين» إذا فَرَغَ الإِمامُ مِن قول آمين.

واستدلُّوا بظاهر قوله ﷺ: «إذا أمَّنَ الإِمامُ فأمِّنوا»(٢) قالوا: وهذا كقوله: «إذا كبَّر فكبِّروا»(٣) ومعلومٌ أنك لا تكبِّر حتى يفرغ

 <sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ٤٤٧).
 (۲) تقدم تخريجه ص(۱۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إيجاب التكبير وافتتاح الصلاة (٧٣٤)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام (٤١٤) (٨٦).

الإِمامُ مِن التكبير فيكون معنىٰ قوله «إذا أُمَّنَ» أي: إذا فَرَغَ مِن التأمين. ولكن هذا القول ضعيف؛ لأنه مصرَّحٌ به في لفظٍ آخر: «إذا قالُ الإِمام: ولا الضَّالين، فقولوا: آمين»(١).

وعلى هذا؛ فيكون المعنى: إذا أمّن، أي: إذا بَلَغَ ما يُؤمّن عليه وهو ﴿ وَلَا الصَّالِينَ ﴾، أو إذا شَرَعَ في التّأمين فأمّنوا؛ لتكونوا معه، لكن نسمع بعض الأحيان بعض الجماعة يتعجّل؛ لا يكاد يصل الإمام النون من ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ إلا وقد قال: «آمين» وهذا خِلافُ السُّنَّةِ، وهذا نوعٌ مِن مسابقة الإمام؛ لأنَّ الإمامَ لم يُصلُ إلى الحدِّ الذي يُؤمَّنُ عليه وهو فراغه من قوله: ﴿ وَلَا الضَّالِينَ ﴾.

مسألة: لم يفصح المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ هنا عَمَّا إذا لم يعرف الفاتحة هل يلزمه أن يتعلَّمها؟

والجواب: نعم؛ يلزم أن يتعلّمها؛ لأن قراءتَها واجبةٌ، وما لا يتم الواجبُ إلا به فهو واجبٌ. كعادم الماء؛ يجب عليه طلبه وشراؤه للوُضُوء أو الغسل به إنْ كان يُباع؛ لأنَّ ما لا يتم الواجبُ الا به فهو واجبٌ، وليس هذا من باب: ما لا يتم الوجوب إلا به؛ لأن وجوب الفاتحة ثابتٌ، فيلزم أن يتعلّم هذه السورة، فإن ضاق الوقتُ قرأ ما تيسَّر من القرآن من سواها؛ لعموم قوله علي القرأ ما تيسَّر معك من القرآن فإن لم يكن معه قرآن فإنه شبّخ، فيقول: "سبحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، والله يُسَبِّحُ، فيقول: "سبحان الله، والحمدُ لله، ولا إله إلا الله، والله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب جهر المأموم بالتأمين (٧٨٢).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۹).

أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله»(١) خمس كلمات. فإذا قال قائل: كيف يجزئ الخمس عن السَّبع؛ لأن الآيات في الفاتحة سَبْع؟

فالجواب: أنه لا يلزمُ أن يكون البدلُ مساوياً للمُبدل منه، ألا ترىٰ أنَّ كسوةَ العشرة في كفَّارة اليمين لا يساويها إطعامُهم في الغالب، ولا تساوي عِتْقَ الرَّقبة أيضاً، فالبدلُ لا يلزم منه مساواة المُبدل منه، لكن قال فقهاؤنا رحمهم الله: إذا كان عنده شيءٌ من القرآن سوىٰ الفاتحة وجب عليه أن يقرأ منه بقَدْرِ الفاتحة، وفرَّقوا بين هذا وبين الذِّكر؛ بأن ما يُقدر عليه من جنس ما عُجز عنه؛ فوجب أن يكون مساوياً له، بخلاف البدل المحض فإنه لا يلزم.

فصارت المراتب الآن: قراءة الفاتحة، فإن عجز فبما تيسَّرَ مِنَ القرآن مِن غيرها، فإن عَجَزَ فالتَّسبيحُ، والتَّحميد، والتَّكبير، والتَّهليل والحَوقلة.

فإذا قال قائل: إذا لم أجد مَنْ يُعَلِّمني إيَّاها إلا بأُجرة، فهل يلزمُنى دفع أجرة إليه؟

فالجواب: نعم؛ كما لو لم يجد ماءً إلا ببيع، فإنه يلزمُه شراؤه للوُضُوء، ولكن يبقى النَّظرُ: هل يجوز للآخر أن يطلب أُجْرةً على تعليم القرآن؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٣٥٣/٤) ٣٥٦، ٣٥٦)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب ما يجزئ الأمي والأعجمي من القراءة (٨٣٢)؛ والنسائي، كتاب الافتتاح، باب ما يجزئ من القراءة لمن لا يحسن القرآن (٩٢٣)؛ والحاكم (١/ ٢٤١) وصححه على شرط البخاري ووافقه الذهبي.

ثُمَّ يَقْرَأُ

الجواب: الصحيح: الجواز؛ لعموم قول النبي على: "إنَّ أَحَقَ ما أَخَدتُم عليه أجراً كتابُ الله" (١) وهذا الذي استُؤجر أو طَلَبَ الأُجرة طَلَبَ علىٰ عَمَلِ متعد وهو التَّعليم، بخلاف مَن طَلَبَ أُجرة علىٰ القِراءة، فإنه لا يجوز، كما لو قال: أنا أقرأ سورة البقرة وتُعطيني كذا وكذا. قلنا: هذا حَرام. أمَّا إذا قال: أعلمُكَ إياها بكذا وكذا؛ فهذا جائز، ولهذا زوَّجَ النبيُ عَلَيْ الرَّجُلَ الذي لم يجد مهراً بما معه من القُرآن يعلمُها إيَّاه (٢).

قوله: «ثم يقرأ» هل «ثم» هنا على معناها الأصلي، أي: أنها تفيد الترتيب والتراخي، أو لمجرد الترتيب؟

هذا مبنيٌ على القول باستحبابِ السُّكوتِ بعدَ الفاتحة أو عدمِه. فإن قلنا: باستحباب السُّكوتِ ـ وهو المذهب صارت «ثم» هنا على معناها الأصلي، أي: أنها للتَّرتيب والتَّراخي، وعلى هذا؛ فيسكتُ الإِمامُ بعدَ الفاتحةِ سكوتاً، ولكن كم مقدار هذا السُّكوت؟

قال بعض العلماء: (٤) إنه بمقدار قراءة المأموم سُورةَ الفاتحةِ، وعلى هذا؛ فيكون طويلاً بعضَ الشَّيء.

وقيل: بل إنه سكوت ليترادُّ إلى الإِمام نفسُه (٤)، وليتأمَّل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الطب، باب الشرط في الرقية بفاتحة الكتاب (٥٧٣٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الوكالة، باب وكالة المرأة الإمام في النكاح (۲۳۱۰)؛ ومسلم، كتاب النكاح، باب الصداق وجواز كونه تعليم قرآن وخاتم حديد وغير ذلك من قليل وكثير (۱٤۲٥) (۷۱).

<sup>(</sup>٣) «الإقناع» (١/ ١٧٧)، «المغنى» (٢/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢/ ١٦٣).

بَعْدَهَا سُورَةً،

ماذا يقرأ بعدَ الفاتحةِ، ولِيَشْرَعِ المأموم في قراءة الفاتحة حتى يستمرَّ فيها؛ لأن الإمام لو شَرَعَ فوراً بقراءة السُّورة لم يبدأ المأموم بالقراءة، وحينئذٍ تفوته قراءةُ الفاتحةِ.

والصَّحيح: أن هذه السَّكتة سكتة يسيرة؛ لا بمقدار أن يقرأ المأمومُ سُورةَ الفاتحة، بل السُّكوت بهذا المقدار إلى البدعة أقرب منه إلى السُّنة؛ لأن هذا السُّكوت طويلٌ، ولو كان النبيُّ ﷺ يسكتُه؛ لكان الصَّحابةُ يسألون عنه، كما سألَ أبو هريرة رضي الله عنه النَّبيُّ عن سُكوته فيما بين التكبير والقِراءة: ما يقول (۱)؟ فالصَّحيح أنَّها سكتةٌ يسيرة فيها فوائد:

١ ـ التَّمييز بين القِراءةِ المفروضةِ والقراءة المستحبَّة.

٢ ـ ليتراد إليه النفس.

٣ ـ لأجل أن يشرع المأمومُ بالقِراءة.

٤ ـ ربما لا يكون قد أعد سورة يقرأ بها بعد الفاتحة،
 فيتأمّل ماذا يقرأ.

وقوله: «ثم يقرأ بعدها». أي: بعدَ الفاتحة، وأفاد قوله: «بعدَها» أنه لا تُشرع القراءةُ قبل الفاتحة، فلو نسيَ وقرأ السُّورةَ قبل الفاتحة في غير موضعه فلم يجزئ.

وقوله: «سورة» السُّورةُ جملةٌ من القرآن مُحَوَّطةٌ بالبسملة قبلَها لها، وبعدَها للسُّورة التي بعدها. سُمِّيت بذلك لأن البسملتين كانتا كالسُّور لها.

 <sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٤٨).

وقراءةُ السُّورة علىٰ قول جمهور أهل العلم سُنَّةٌ (١)، وليست بواجبةٍ؛ لأنه لا يجب إلا قراءة الفاتحة.

وأفادنا المؤلّف بقوله: «سُورة» إلىٰ أنَّ الذي ينبغي للإنسانِ أن يقرأَهُ سورةً كاملةً، لا بعض السُّورة، ولا آيات من أثناء السُّورة؛ لأن ذلك لم يَرِدْ عن النَّبيِّ ﷺ، وأطلقه ابن القيم في «زاد المعاد» حيث قال: «وأمَّا قراءة أواخر السُّورِ وأواسطها فلم يُحفظ عنه». ولكن ثَبَتَ عن النبيِّ ﷺ أنه قرأ في سُنَّةِ الفجر آيات من السُّور، فكان أحياناً يقرأ في الرَّكعة الأولىٰ: ﴿قُولُوا المَنكا مِن السُّور، فكان أحياناً يقرأ في الرَّكعة الأولىٰ: ﴿قُولُوا المَنكا مِن السَّور، فكان أحياناً يقرأ في الثانية: ﴿قُلْ يَتَأَهّلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُوا إِلَىٰ صَلَى النَّهُ ﴿ وَالرَّصِل : كَابَمُ سَوَامٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو ﴾ [آل عمران: ١٤]، الآية (٢)، والأصل: أن ما ثَبَتَ في النَّقُل ثَبَتَ في الفرض؛ إلا بدليل.

ويدلُّ لهذا الأصل: أن الصَّحابة رضي الله عنهم لما حَكُوا أَنَّ رسول الله عَلَيُّ كان يُوتِرُ على راحلته قالوا: غير أنه لا يُصلِّي عليها المكتوبة. فلما حَكُوا أنه يوتر، ثم قالوا: غير أنَّه لا يُصلِّي عليها المكتوبة (٣)، ذلَّ ذلك على أنَّ المعلومَ أنَّ ما ثَبَتَ في النَّفل ثبتَ في النَّفل ثبتَ في الفرض.

ولأنهما عبادتان من جنس واحد، والأصل اتفاقهما في الأحكام.

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/۱۶۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب ركعتي سنة الفجر (۷۲۷) (۹۹).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (٢/ ٢٥٧).

# تَكُونُ فِي الصُّبْحِ مِنْ طِوَالِ المُفَصَّلِ، ....

علىٰ كُلِّ؛ نرىٰ أنه لا بأس أن يقرأ الإِنسانُ آيةً من سورةٍ في الفريضة وفي النافلة. وربما يُستدل له أيضاً بعموم قوله تعالىٰ: ﴿فَاَقَرْءُواْ مَا تَيَسَر مِنَ الْقُرْءَانِ ﴿ المزمل: ٢٠] لكن السُّنَّة والأفضل أن يقرأ سورةً، والأفضل أن تكون كاملةً في كلِّ ركعة، فإن شَقَّ فلا حَرَجَ عليه أن يقسم السُّورة بين الركعتين؛ لأن النبيَّ ﷺ قرأ ذات يوم سورة ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ فَلَما وصل إلىٰ قصة موسىٰ وهارون أخذته سَعْلةٌ فَرَكَعَ (١). فدلً هذا علىٰ جواز قسم السُّورة؛ ولا سيَّما عند الحَاجة.

وقوله: «سُورة» يلزم من قراءة السُّورة أن يقرأ قبلها: «بسم الله الرحمٰن الرحيم»، وعلى هذا؛ فتكون البسملةُ مكرَّرة مرَّتين: مرَّة للفاتحة، ومرَّة للسُّورة. أما إنْ قرأ مِن أثناء السُّورة فإنه لا يُبسمل؛ لأن الله لم يأمر عند قراءة القرآن إلا بالاستعاذةِ، والبسملة لا تُقرأ في أواسط السُّور، لا في الصلاة ولا خارجها.

قوله: «تكون في الصبح من طوال المفصل» أي: تكون السُّورة في صلاة الصُّبح من طِوال المُفصَّلِ بكسر الطاء، ولا يقال: طُوال؛ لأن طُوال صفة للرَّجُل الطويل، وأما طِوال بالكسر فهي جمع طويلة، أي: سُورة من السُّور الطِوال مِن المفصل.

والمُفصَّل ثلاثة أقسام، كما يدلُّ عليه كلام المؤلِّف: منه طِوال، ومنه قِصار، ومنه وسط.

فمِن ﴿قَ﴾ إلىٰ ﴿عَمَّ﴾ هذا هو الطِوال.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح (٤٥٥) (١٦٣).

#### وَفِي الْمَغْرِبِ مِنْ قِصَارِهِ، وَفِي الْبَاقِي مِنْ أَوْسَاطِهِ، .....

ومِن ﴿عَمَّ﴾ إلىٰ ﴿ٱلضُّحَىٰ﴾ أوساط.

ومُن ﴿ٱلضُّحَىٰ﴾ إلىٰ آخره قِصار.

وسُمِّيَ مُفصَّلاً لكثرة فواصله؛ لأن سُورَهُ قصيرةٌ.

فمن ﴿قَ ﴾ إلى ﴿قُلُ أَعُودُ بِرَبِ النَّاسِ ﴿ النَّاسِ ﴿ البَعة أَجزاء وشيء ، يساوي البقرة وآل عمران ، ورُبعاً مِن النساء ، ويزيد شيئاً قليلاً ، وإنما شُرع أن تكون في الصّبح مِن طِوال المُفصّل ؛ لأن الله عزَّ وجلَّ نصَّ على القرآن في صلاة الفجر فقال : ﴿ أَقِهِ الصّلَوٰةَ لِدُلُوكِ الشّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّيلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴿ اللَّهِ السّاء] فَعبَّرَ عن الصّلاةِ بالقرآن إشارةً إلى أنّه ينبغي أن يكون القرآن مستوعِباً لأكثرها ، وهو كذلك (١) ، ولهذا بقيت صلاةُ الصّبح على ركعتين لم تُزَدْ ، بينما الظّهر والعصر والعشاء زيدت .

قوله: «وفي المغرب من قصاره»، أي: من قِصار المفصَّل، يعني: من الضُّحىٰ إلىٰ آخره (٢).

قوله: «وفي الباقي من أوساطه» أي: من ﴿عَمَّ ﴾ إلىٰ ﴿الصحى ﴾ ودليل ذلك السُّنَة الواردة عن النبيِّ ﷺ؛ فإن الغالب

<sup>(</sup>۱) لما أخرجه البخاري في كتاب المواقيت، باب وقت الظهر عند الزوال (٥٤١)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب استحباب التبكير بالصبح في أول وقتها (٦٤٧) عن أبي برزة قال: «كان النبي على يُصلّي الصبح وأحدنا يعرف جليسه، ويقرأ فيها ما بين السّتين إلىٰ المِعَةِ».

<sup>(</sup>٢) لما أخرجه الإمام أحمد (٣٢٩/٢)؛ والنسائي، كتاب الافتتاح، باب القراءة في المغرب بقصار المفصل (٩٨٤). عن أبي هريرة قال: «ما صليت وراء أحد أشبه صلاة برسول الله من فلان. وكان يقرأ في المغرب بقصار المُفصَّل، وفي العشاء بوسَطِ المُفصَّل، ويقرأ في الصبح بطِوال المفصَّل».

قال ابن حَجَر: «إسناد صحيح». «البلوغ» (٢٨٨).

مِن فِعْلِ النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ هو هذا (١).

لكنه أحياناً يقرأ في الفجر مِن القِصَار، وفي المغرب من الطِوال، فمرَّة صَلَّىٰ الفجرَ بِ ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ﴾ قرأها في الرَّكعتين (٢)، ومرَّة قرأ في المغرب بسُورة ﴿ٱلْأَعْرَافِ﴾ (٣)، وقرأ بسورة ﴿ٱلطُّورَ﴾ (٤)، وقرأ بسورة ﴿ٱلطُّورَ﴾ (٤)، وقرأ بالمرسلات﴾ (٥)، وكلُّ هذا من أطول ما يكون من السُّور، فدلَّ ذلك علىٰ أنه ينبغي للإِمام أن يكون غالباً علىٰ ما ذَكَرَ المؤلِّفُ، ولكن لا بأس أن يطيل في بعض الأحيان في المغرب، ويُقَصِّر في الفجر.

وقوله: «وفي الباقي من أوساطه» الدليل على ذلك: أن النّبيّ ﷺ أرشد معاذَ بن جَبَلِ أن يقرأ في صلاة العشاء بـ سَبّح اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾، ﴿وَالنَّهِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞﴾، و﴿وَالشَّمْسِ وَضُمَّاهَا۞﴾ (٢٠)

<sup>(</sup>١) لحديث أبي هريرة المتقدم: «وكان يقرأ في العشاء بوَسَط المفصَّل» هذا فيما يتعلق بالعشاء.

أما الظُّهر والعصر؛ فقد أخرج مسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح (٤٥٩)، عن جابر بن سَمُرة قال: «كان النبيُّ ﷺ يقرأُ في الظُّهر بـ﴿وَالَيْلِ إِذَا يَنْتَىٰ﴾، وفي العصر نحو ذلك».

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الرجل يعيد سورة واحدة في الركعتين (٢)، والبيهقي (٢/ ٣٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب القراءة في المغرب (٧٦٤)؛ «سنن أبي داود»، كتاب الصلاة، باب قدر القراءة في المغرب (٨١٢) «وما طولى الطولين؟ قال: الأعراف».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الجهر في المغرب (٧٦٥)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح (٤٦٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب القراءة في المغرب (٧٦٣)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الصبح (٤٦٢) (١٧٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب من شكا إمامه إذا طُوَّلَ (٧٠٥)؛ ومسلم، =

ونحوها فدلُّ هذا علىٰ أن هذا هو الأفضل.

وهنا سؤال: هل يجوز أن يقرأ الإنسانُ بالسُّورةِ في الرَّكعتين بمعنى أنْ يكرِّرها مرَّتين؟

الجواب: نعم، ولا بأس بذلك، والدَّليلُ فِعْلُ النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ أنه قرأ: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ﴾ في الرَّكعتين جميعاً كرَّرها(١).

لكن؛ قد يقول قائل: لعلَّ النبيَّ ﷺ نَسِيَ؛ لأنَّ مِن عادته أنه لا يُكرِّر السُّورة.

والجواب عن هذا: أن يُقال: اتحتمالُ النسيانِ وارد، ولكن احتمال التشريع \_ أي: أن النبيَّ ﷺ كرَّرها تشريعاً للأمة ليبيِّن أن ذلك جائز \_ يُرجَّح على احتمالِ النسيان؛ لأنَّ الأصلَ في فِعْلِ الرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ التشريعُ، وأنه لو كان ناسياً لَنُبَّهَ عليه، وهذا الأخيرُ \_ أي: أنَّ ذلك مِن باب التشريع \_ أحوطُ وأقربُ إلىٰ الصَّواب.

تتمة: في تنكيس السُّور، والآيات، والكلمات، والحروف. أما تنكيس الحروف؛ بمعنى: أن تكون الكلمة مشتملة على ثلاثة أحرف؛ فيبدؤها الإنسان مِن آخرها مثلاً، فهذا لا شكَّ في تحريمه، وأنَّ الصَّلاة تبطلُ به؛ لأنه أخرج القرآنَ عن الوجه الذي تكلّم الله به، كما أن الغالب أنَّ المعنىٰ يختلفُ اختلافاً كبيراً.

وأما تنكيس الكلمات؛ أي: يبدأ بكلمة قبل الأُخرى، مثل: أن يقول: الحمد لربِّ العالمين، الله الرحمٰن الرحيم. فهذا أيضاً

<sup>=</sup> كتاب الصلاة، باب القراءة في العشاء (٤٦٥) (١٧٨).

تقدم تخریجه ص(۷٦).

محرَّم بلا شكِّ؛ لأنه إخراجٌ لكلامِ الله عن الوجه الذي تكلَّم اللَّهُ به. وتبطلُ به الصَّلاةُ.

وأما تنكيس الآيات أيضاً؛ فمحرَّم على القول الرَّاجع؛ لأن ترتيب الآيات توقيفي، ومعنى توقيفي: أنه يُتوقَّفُ فيه على ما وَرَدَ به الشَّرعُ. ولهذا تَجِدُ أحياناً بعض الآيات بين آيات لا يَظهرُ لك تَعَلَّقُها بها، أو مقدَّماً على ما سَبقَه في النُّزول مما يدلُّ على أن الأمر توقيفي مثل: قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجُا يَتَرَبَّضَنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشَراً ﴾ [البقرة: ٢٣٤] وقوله: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوفَونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجُهِم يَتَعَا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ يُتَوفَونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَهِم مَتَعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْهِم مَتَعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْهَم الآية [البقرة: ٢٤٠].

الأولى: سابقة بالقراءة.

والثانية: أسبق نزولاً، ولو كان التَّرتيبُ غيرَ توقيفي؛ لكان على حسب النُّزولِ.

ومثال الأول: قوله تعالى: ﴿ كَافِظُواْ عَلَى الصَّكَوَاتِ وَالصَّكَوْةِ الْفَصَكَوْةِ الْفَصَكَوْةِ الْفَصَكَوْةِ الْفُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكَبَانًا فَإِذَا آمِنتُمُ فَاذَكُرُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴿ البقرة اللّهِ اللّهُ على أنّ فإنّ هاتين الآيتين كانتا بين آيات المعتدات، وهذا دليلٌ على أنّ ترتيب الآيات توقيفي.

وأما تنكيس السُّور؛ فيُكره، وقيل: يجوز.

أما الذين قالوا بالجواز فاستدلُّوا: بحديث حذيفة بن اليمان الذي في «صحيح مسلم» أن النبيَّ ﷺ قامَ مِن اللَّيلِ فقرأ بسورةِ

البقرةِ، ثم بالنِّساءِ، ثم آل عمران (١٠)، وهذا على غير التَّرتيبِ المعروف، قالوا: وفِعْلُ النبيِّ ﷺ دليلٌ على الجواز.

وأما الذين قالوا بالكراهة، فقالوا: إنَّ الصَّحابة رضي الله عنهم وَضَعُوا المُصحفَ الإِمام \_ الذي يكادون يجمعون عليه \_ في عهد أمير المؤمنين عثمان بن عفان، وَضَعوه على هذا التَّرتيب (۱)، فلا ينبغي الخروجُ عن إجماعهم، أو عمَّا يكون كالإِجماع منهم؛ لأنَّهم سلفُنا وقدوتُنا، وهو من سُنَّة الخليفة الراشد عثمان بن عفان رضي الله عنه، وقد أُمِرْنَا باتباعِه. ولأنه قد يكون فيه تشويشٌ على العامة، وتَنقُصٌ لكلام الله عزَّ وجلَّ إذا رأوا أنَّ النَّاسَ يقدِّمون، ويؤخّرون فيه.

ولكن؛ القول بالكراهة قولٌ وسطٌ، فيقال: إنَّ الصحابة لم يجمعوا على هذا الترتيب، فإن في مصاحف بعضِهم ما يخالف هذا التَّرتيب كمصحف ابن مسعود رضي الله عنه، وأما قراءة النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ في حديث حذيفة «النساء» قبل «آل عمران» فهذا - لعلَّه - قبل العرضة الأخيرة؛ لأنَّ جبريلَ كان يُعارِضُ النبيَّ عَلَيْ القرآن في كُلِّ رمضان (٣)، فيكون ما أتَّفق عليه الصحابةُ أو ما كادوا يتَّفقون عليه هو الذي استقرَّ عليه الأمر، ولا سيما وأنَّ رسولَ الله عَلَيْ كان يقرُنُ بين البقرة وآل عمران (١٤)، مما يدلُّ وأنَّ رسولَ الله عَلَيْ كان يقرُنُ بين البقرة وآل عمران (١٤)، مما يدلُّ

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٦٧)، حاشیة رقم (٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن (٤٩٨٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب كان جبريل يعرض القرآن علىٰ النبي ﷺ (٤٩٩٧)؛ ومسلم، كتاب الفضائل، باب جوده ﷺ (٢٣٠٨) (٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة (٨٠٤).

### وَلَا تَصِحُّ الصَّلَاةُ بِقِرَاءَةٍ خَارِجَةٍ عَنْ مُصْحَفِ عُثْمَانَ. ....

علىٰ أنهما قرينتان، فيكون تقديمه للنساء في حديث حذيفة قبل الترتيب الأخير.

والحق: أن الترتيب بين السُّور منه توقيفي، ومنه اجتهادي، فما وَرَدَتْ به السُّنَّةُ كالترتيب بين «الجُمعة» و«المنافقين»، وبين «سَبِّح» و«الغاشية» فهو على سبيل التوقيف؛ فالنبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ قرأ «الجمعة» قبل «المنافقين»(١).

وقرأ «سَبِّح» قبل «الغاشية» (٢) فهذا على سبيل الترتيب التوقيفي، وما لم تَرِدْ به السُّنَّةُ فهو ٱجتهادٌ من الصَّحابةِ، والغالب أنَّ الاجتهادَ، إذا كان معه الأكثر أقربُ للصَّواب.

قوله: «ولا تصح الصلاة بقراءة خارجة عن مصحف عثمان». قوله: «الصلاة»: عامة تشمَلُ الفريضةَ والنافلةَ.

قوله: «لا تَصِحُّ» نفيُ الصِّحَّة يقتضي الفساد، فإذا قرأ بقراءة خارجة عن مصحف عثمان فصلاتُه فاسدة علىٰ كلام المؤلِّف.

وما المرادُ بالصحَّة إذا قال العلماء: تصحُّ، أو: لا تصحُّ؟ قال العلماء: الصَّحيح: ما سقطَ به الطَّلبُ وبَرئت به الذِّمةُ. والفاسد: ما ليس كذلك. فإذا فَعَلَ الإِنسانُ عبادة ولم يسقطِ

الطلبُ بها عنه لاختلال شرط، أو وجُود مفسد، قلنا: إنها فاسدة.

وإذا فَعَلَ عبادةً وسقط بها الطلب، وبرئت بها الذِّمةُ، قلنا: إنَّها صحيحةٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة (٨٧٧) (٦٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الجمعة، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة (٨٧٨) (٦٢).

وسبب جمعه: أن النبيّ على قال: "إنّ القرآن أُنزِلَ على سبعةِ أحرفٍ" (٢) فكان النّاس يقرأون بهذه الأحرف، وقد اختلفت لهجاتُ النّاس؛ فصار فيه خلافٌ في الأجناد؛ الذين يقاتلون في أطراف المملكة الإسلامية، فخشيَ بعضُ القُوَّادِ من الفتنة، فكتبوا إلى عثمان رضي الله عنه في ذلك؛ فاستشار الصحابة بجَمْع القراءات، على حرفٍ واحد، يعني على لغة واحدة وهي لغة قريش (٤)، واختارها؛ لأنها أشرف اللغات، حيث إنّها لغة النبيّ على وهي أعربُ اللّغاتِ أيضاً، يعني: أنها أرسخها في العربية، فَجَمَعَ المصاحفَ كلّها على مصحفٍ واحدٍ وأحرقَ ما العربية، فَجَمَعَ المصاحفَ كلّها على مصحفٍ واحدٍ وأحرقَ ما سواها، فاجتمعت الأمةُ على هذا المصحف، ونُقِلَ إلينا نقلاً سواها، فاجتمعت الأمةُ على هذا المصحف، ونُقِلَ إلينا نقلاً

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب جمع القرآن (٤٩٨٦).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص (۷۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب أنزل القرآن على سبعة أحرف (٣) (٤٩٩١)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب بيان أن القرآن أنزل على سبعة أحرف (٨١٨) (٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص(٧٩).

متواتراً، ينقله الأصاغرُ عن الأكابرِ، ولم تختلف فيه الأيدي ولا النَّقَلَةُ، بل هو محفوظٌ بحفظِ الله عزَّ وجلَّ إلىٰ يوم القيامة.

لكن؛ هناك قراءات خارجة عن هذا المصحف الذي أَمَرَ عثمان بجَمْع المصاحف عليه، وهذه القراءات صحيحة ثابتة عمَّن قرأ بها عن النبيِّ ﷺ، لكنها تُعَدُّ عند القُرَّاء شاذَّة ٱصطلاحاً، وإنْ كانت صَحيحةً.

وقد اختلف العلماءُ رحمهم الله في هذه القِراءةِ الشاذَّةِ في أمرين:

الأمر الأول: هل تجوزُ القراءة بها داخل الصَّلاة وخارجها، أو لا تجوز؟

الأمر الثاني: هل هي حُجَّة في الحُكْم، أو ليست بحُجَّة؟ فمنهم من قال: إنها ليست بحُجَّة، ومنهم من قال: إنها حُجَّة.

وأصحُّ الأقوال: أنه إذا صحَّت هذه القراءة عَمَّن قرأ بها مِن الصَّحابة فإنها مرفوعةٌ إلىٰ رسول الله ﷺ فتكون حُجَّة، وتصحُّ القراءةُ بها في الصَّلاة وخارج الصَّلاة؛ لأنها صحَّت موصولةً إلىٰ رسول الله ﷺ.

لكن؛ لا نقرأ بها أمامَ العامّة؛ لأننا إذا قرأنا بها أمامَ العامّة حصل بذلك فتنةٌ وتشويشٌ، وقِلَّةُ ٱطمئنان إلى القرآن الكريم، وقِلَّةُ تُقةٍ به، وهذا لا شَكَّ أنه مؤثّرٌ ربما على العقيدة فضلاً عن العمل، لكن الكلام فيما بين الإنسان وبين نفسِه، أو فيما بينه وبين طَلَبَةِ العِلم الذين يفهمون حقيقة هذا الأمر.

فإن قال قائل: إذا صحَّت القراءةُ، وصحَّحتُم الصَّلاةَ

والقراءةَ بها، وأثبتم الأحكامَ بها، فلماذا لا تقرأونها على العامَّة؟

فالجواب أنَّ هدي الصَّحابة رضي الله عنهم ألا تُحدِّثَ النَّاسَ بحديث لا تبلغه عقولُهم، كما في حديث عليِّ رضي الله عنه: «حَدِّثُوا النَّاس بما يعرفون \_ أي: بما يمكن أن يعرفوه ويهضموه وتبلغه عقولُهم \_ أتحبُّونَ أن يُكذَّبَ اللَّهُ ورسولُه؟» (١) لأنَّ العاميَّ إذا جاءه أمرٌ غريبٌ عليه نَفَرَ وكذَّب، وقال: هذا شيء مُحَال. وقال ابنُ مسعود: «إنك لا تُحدِّث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولُهم إلا وقال ابنُ مسعود: «إنك لا تُحدِّث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولُهم إلا كان لبعضهم فتنة» (٢) وصَدَقَ رضي الله عنه، فلهذا نحن لا نحدِّث العامة بشيء لا تبلغه عقولُهم؛ لئلا تحصُلَ الفتنة ويتضرَّر في عملِه.

ومِن ذلك أيضاً: ما يكثُر السُّؤال عنه من بعض الطَّلبة، وهو: أنه ثَبَتَ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ أنه لما قرأ قوله تعالىٰ: ﴿ هُ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَننَتِ إِلَى اَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْعَدُلِ إِنَّ اللَّهَ يَعِمَّا يَعِمَّاكُم بِيِّة إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيمًا بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْعَدُلِ إِنَّ اللَّهَ يَعِمَّا يَعِمَّاكُم بِيِّة إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيمًا بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْعَدُلِ إِنَّ اللَّهَ يَعِمَّا كَمَ الله وسَبَّابته على أُذُنِهِ وعلى عينه (٣). فقال: هل يجوز أن أفعل مثل هذا؟

فجوابنا على هذا أنْ نقول: لا تفعلْه أمامَ العامَّة؛ لأن العامَّة ربَّما ينتقلون بسرعة إلى اعتقادِ المشابهة والمماثلة؛ بخلاف

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من خَصَّ بالعلم قوماً دون قوم، كراهية أن لا يفهموا (۱۲۷) من قوله رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في مقدمة الصحيح، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع (١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، كتاب السُّنة، باب في الجهمية (٤٧٢٨)؛ والحاكم (١/ ٢٤) وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

طالب العلم، ثم هذا فِعْلٌ مِن الرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ وليس أمراً، لم يقل: ضعوا أصابعكم على أعينكم وآذانكم، حتى نقول: لا بُدَّ مِن تنفيذِ أمْرِ الرَّسول، بل قَصَدَ بهذا تحقيق السَّمع والبصر، لا التعبُّد في ذلك فيما يظهر لنا، فلماذا نلزم أنفسنا ونكرِّر السؤال عن هذا من أجل أن نقوله أمام العامَّة؟

فالحاصلُ: أنه ينبغي لطالب العِلم أن يكون معلِّماً مربيًا، والشيءُ الذي يُخشىٰ منه الفتنة؛ وليس أمراً لازماً لا بُدَّ منه؛ ينبغي له أن يتجنَّبه.

وأشدُّ مِن ذلك ما يفعله بعضُ النَّاسِ، حين يسوق حديث: "إن قلوبَ بني آدم بين أصبعين مِن أصابعِ الرَّحمٰن" فيذهب يُمثِّل ذلك بضمِّ بعض أصابعه إلى بعض، مُمثِّلاً بذلك كون القلب بين أصبعين من أصابع الله، وهذه جرأة عظيمة، وآفتراءٌ على رسول الله عليه، فإنه لم يمثِّل بذلك. وما الذي أدرى هذا المسكين المُمثِّلُ أن كون القلوب بين أصبعين من أصابع الله على هذا الوصف؟ فليتَّقِ الله ربَّه ولا يتجاوز ما جاء به القرآنُ والحديثُ.

يقول المؤلِّفُ ـ رحمهُ الله ـ: لو قرأ بقراءةٍ خارجةٍ عن مصحف عثمان لم تصحَّ الصَّلاة.

مثال ذلك: قوله تعالى في آية كَفَّارةِ اليمين: ﴿الْأَيْمُنَّ لَكُمَّارَةُ اليمين: ﴿الْأَيْمُنَّ أَوَ لَكُمَّ الْوَسُطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَو

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب القدر، باب تصريف الله تعالىٰ القلوب كيف شاء (٢٦٥٤) (١٧).

كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدٌ فَصِيامُ ثَلَنثَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّنرَةُ أَيَّامُ ثَلَنثَةِ أَيَّامُ ذَلِكَ كَفَّنرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَأَحْفَظُوٓا أَيْمَنَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشَكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٨٩] في قراءة ابن مسعود: «فمَنْ لم يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَام مُتَتَابِعَةٍ» (١).

فلوُّ قرأ الإنسانُ في الصَّلاة «فصيامُ ثَلاثَةِ أيامٍ مُتَتَابِعَةٍ» بطلتْ صلاتُهُ على هذا القول.

قالوا: لأن هذه الكلمة ليست مِن كلام الله حُكماً، وإن كانت قد تكون مِن كلام الله حقيقة، لكنّنا لا نعتبرها حكماً مِن كلام الله مقيقة، لكنّنا لا نعتبرها حكماً مِن كلام الآدميين، وقد قال النبيُّ عليه الصّلاةُ والسّلامُ: "إنَّ هذه الصّلاةَ لا يصلحُ فيها شيءٌ مِن كلامِ النَّاسِ (٢).

ولكن هذا القول إذا تأمَّلته وجدته ضعيفاً، وكيف تكون مِن كلام الآدميين وقد صَحَّ أنَّ النبيَّ ﷺ قرأ بها؟ ولا سيَّما قراءة ابن مسعود، الذي قال فيه الرسول ﷺ: «من سَرَّه أن يقرأ القرآنَ غَضًا كما أُنزل \_ وفي لفظٍ: طريًّا كما أُنزل \_ فليقرأ بقراءة ابنِ أمِّ عَبْدٍ»(٣)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف»، كتاب الأيمان، باب صيام ثلاثة أيام وتقديم التكفير (۱۲۱۰۳)؛ والبيهقي، كتاب الأيمان، باب التتابع في صوم الكفارة (۲۰/۱۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته (٥٣٧) (٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٤٤٥)؛ وابن ماجه، المقدمة، باب في فضائل أصحاب رسول الله ﷺ (١٣٨)؛ والحاكم (٢/ ٢٢٧) وقال: "صحيح الإسناد على شرط الشيخين".

ثُمَّ يَرْكَعُ مُكَبِّراً ....

يعني: قراءة ابن مسعود.

فقراءة أوصى بها رسولُ الله ﷺ كيف يقول قائل ـ بعد صحَّتها وثبوتها عن ابن مسعود ـ: إنَّ الصَّلاةَ لا تصحُّ بها؟

قوله: «ثم يركع مكبراً». أي: بعد القراءة يركع مكبراً» وقوله: «ثم يركع» نقول فيها مثل ما قلنا في «ثم يقرأ بعد الفاتحة» أنها للترتيب والتراخي، فينبغي قبل أن يركع أن يسكت سكوتاً؛ لكنه ليس سكوتاً طويلاً، بل بقَدْرِ ما يرتدُّ إليه نَفَسُه، فإن ذلك قد جاء في حديث سَمُرة بن جُندب رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله عليه كان يسكتُ سكتين: إذا دَخَلَ في الصَّلاةِ، وإذا فَرَغَ مِن قراءة فاتحةِ الكتابِ وسورة عند الرُّكوع. فأنكر ذلك عليه عمران بن عصين! فكتبوا إلى أبي في ذلك إلى المدينة. قال: فَصَدَقَ سَمُرة (١).

وقوله: «يركع» الركوع: هو الانحناء، والانحناء في الظَّهْرِ، وهذا الرُّكوع المقصودُ به تعظيم الله عزَّ وجلَّ، فإنَّ هذه الهيئة مِن هيئات التَّعظيم؛ ولذلك كان النَّاسُ يفعلونها أمام الملوك والكبراء والسَّادة ينحنون لهم ورُبَّما يركعون، ورُبَّما يسجدون والعياذ بالله، فالرُّكوعُ هيئةٌ تدلُّ على تعظيم الرَّاكع بين يدي مَنْ رَكَعَ له، ولهذا قال النبيُّ عليه الصلاة والسلام: «أما الرُّكوع فَعَظُموا فيه الربَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱۱/٥)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب السكتة عند الافتتاح (۷۷۷، ۷۷۷)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في السكتتين في الصلاة (۲۰۱) وقال: «حديث حسن»؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب في سكتتي الإمام (٨٤٤).

عزَّ وجلَّ (١) ليجتمع فيه التعظيم القولي والتعظيم الفِعلي.

وقوله: «مكبِّراً» حال من فاعل «يركع» حال مقارنة، يعني: في حال هويه إلى الرُّكوع يكبِّرُ فلا يبدأ قبل، ولا يؤخِّره حتى يَصِل إلى الرُّكوع، أي: يجب أن يكون التَّكبيرُ فيما بين الانتقالِ والانتهاء، حتى قال الفقهاءُ رحمهم الله: «لو بدأ بالتَّكبير قبل أن يهويَ، أو أتمَّهُ بعد أن يَصِلَ إلى الرُّكوع؛ فإنه لا يجزئه». لأنهم يقولون: إنَّ هذا تكبيرٌ في الانتقال فمحلُّه ما بين الرُّكن الثاني لم أدخله في الرُّكن الأول لم يصحَّ، وإن أدخله في الرُّكن الثاني لم يصحَّ؛ لأنه مكان لا يُشرع فيه هذا الذِّكرُ، فالقيامُ لا يُشرع فيه التَّكبيرُ، والرُّكوع لا يُشرع فيه التَّكبيرُ، والرُّكوع لا يُشرع فيه التَّكبيرُ، إنما التكبيرُ بين القيام وبين الرُّكوع.

ُولا شَكَّ أن هذا القولَ له وجهة مِن النَّظر؛ لأن التَّكبيرَ علامةٌ علىٰ الانتقالِ؛ فينبغى أن يكون في حالِ الانتقال.

ولكن؛ القول بأنه إن كمَّلَه بعد وصول الرُّكوع، أو بدأ به قبل الانحناء يُبطلُ الصَّلاةَ فيه مشقَّةٌ على النَّاس، لأنك لو تأملت أحوال الناس اليوم لوجدت كثيراً مِن النَّاسِ لا يعملون بهذا، فمنهم من يكبِّرُ قبل أن يتحرَّك بالهوي، ومنهم مَن يَصِلُ إلىٰ الرُّكوع قبل أن يُكمل.

والغريب أن بعض الأئمة الجُهَّالِ اجتهد اجتهاداً خاطئاً وقال: لا أكبُّرُ حتى أصل إلى الرُّكوع، قال: لأنني لو كبَّرت قبل

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن قراءة القرآن في الركوع والسجود (۲۰۷) (۲۰۷).

رَافِعاً يَدَيْهِ،

أن أصِلَ إلى الرُّكوع لسابقني المأمومون، فيهوُون قبل أن أصِلَ إلى الرُّكوع، وربما وصلوا إلى الرُّكوع قبل أنْ أَصِلَ إليه، وهذا مِن غرائب الاجتهاد؛ أن تُفسد عبادتك على قول بعض العلماء؛ لتصحيح عبادة غيرك؛ الذي ليس مأموراً بأن يسابقك، بل أمر بمتابعتك.

ولهذا نقول: هذا اجتهادٌ في غير محلّه، ونُسمِّي المجتهدَ هذا الاجتهاد: «جاهلاً جهلاً مركَّباً»؛ لأنه جَهِلَ، وجَهِلَ أنه جاهلٌ.

إذاً؛ نقول: كَبِّرْ مِن حين أن تهويَ، وٱحرصْ علىٰ أن ينتهي قبل أن تَصِلَ إلىٰ الرُّكوع، ولكن لو وصلت إلىٰ الرُّكوع قبل أن تنتهي فلا حرجَ عليك، والقولُ بأن الصَّلاةَ تفسدُ بذلك حَرَج، ولا يمكن أن يُعملَ به إلا بمشقَّةٍ.

فالصواب: أنه إذا ابتدأ التَّكبيرَ قبل الهوي إلى الرُّكوع، وأتمَّه بعد وصولِهِ وأتمَّه بعد وصولِهِ اللهُ الرُّكوع فلا حَرج، ولو ابتدأه حين الهوي، وأتمَّه بعد وصولِهِ إلىٰ الرُّكوع فلا حَرج، لكن الأفضل أن يكون فيما بين الرُّكنين بحسب الإمكان. وهكذا يُقال في: «سمعَ الله لمن حمده» وجميع تكبيرات الانتقال. أمَّا لو لم يبتدئ إلا بعد الوصول إلىٰ الرُّكن الذي يليه، فإنه لا يعتدُّ به.

قوله: «رافعاً يديه» أي: إلى حَذو مَنكبيه، أو إلى فُروع أُذنيه كما سبق عند تكبيرة الإحرام (١). ويرفع يديه إذا أراد أن

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(٢٥).

#### وَيَضَعُهُمَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ

يركع، ثم يضعهما على رُكبتيه، ودليل ذلك: حديث ابن عُمر أنَّ النبيَّ ﷺ: «كان يرفعُ يديه إذا كَبَّرَ للرُّكوعِ» والحديث ثابت في «الصحيحين» وغيرهما (١٠).

قوله: «ويضعهما على رُكبتيه» «ويضعهما» أي: اليدين، والمراد باليدين هنا: الكَفَّان؛ لأنه سبق لنا بيان قاعدة: أنَّ اليدَ إذا أُطلقت فهي الكَفُّ. ودليل هذه القاعدة: أنَّ الله لما أراد ما زَادَ عن الكَفِّ بَيَّنه في قوله تعالىٰ: ﴿فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَأَيْدِيَكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ الآية [المائدة: ٦].

ولهذا يُقطع السارق مِن مفصل الكَفّ؛ لقوله تعالى: ﴿ فَأَقَطَعُوا أَيدِيهُمَا ﴾ الآية [المائدة: ٣٨] ولا يُقطع من المِرفق؛ لأن الله لو أرادَ ذلك لقيَّده.

وقوله: "يضعهما على رُكبتيه" هذا هو السُّنَّة، وهي السُّنَة الأخيرة، وقد كانت السُّنَّة قبل ذلك التطبيق، وهي: أن يضع المصلِّي بطن كَفِّه على بطن كَفِّه الأُخرى، ثم يضعهما بين رُكبتيه أو فخذيه، ثم نُسِخَ هذا بعد ذلك، كما في "صحيح مسلم" (٢)، وقد كان عبدُ الله بن مسعود رضي الله عنه يَعملُ بذلك؛ لأنه لم يبلغه الناسخ (٣).

وعلىٰ هذا؛ فيضعُ الكفَّين علىٰ الرُّكبتين معتمداً عليهما؛ وليس مجرد لَمْسِ.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٢٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وضع الأكف على الرُّكب في الركوع (٢)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب الندب إلى وضع الأيدي على الرُّكب في الركوع ونسخ التطبيق (٥٣٥) (٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، الموضع السابق (٥٣٤) (٢٦).

### مُفَرَّجَتَيْ الأَصَابِع، مُسْتَوِياً ظَهْرُهُ، .....

قوله: «مفرَّجتي الأصابع» يعني: لا مضمومة بل مفرَّجة ؛ كأنه قابض رُكبتيه ، كما جاءت بذلك السُّنَّة (١).

قوله: «مستوياً ظهره». الاستواء: يشمل استواء الظهر في الممدّ، واستواءه في العلوِّ والنزول، يعني لا يقوِّس ظهره، ولا يهصره حتىٰ ينزل وسطه، ولا ينزل مقدم ظهره، بل يكون ظهره مستوياً، وقد جاء ذلك عن النبيِّ ﷺ، قالت عائشة رضي الله عنها: «كان إذا ركع لم يُشْخِصْ رأسه ولم يُصَوِّبُهُ» (٢) لم يُشْخِصْه يعني: لم يرفعه، ولم يُصوِّبُه: لم ينزله، ولكن بين ذلك.

وجاء فيما رواه الإمام أحمد أن النبي ﷺ: "كان يسوِّي ظهره" وجاء عنه أيضاً: "أنه كان يُسوِّيه، حتى لو صُبَّ عليه الماء لاستقرَّ (٤) وهذا يدلُّ على كمالِ التَّسوية، فيكون الظَّهرُ والرأسُ سواء، ويكون الظَّهرُ ممدوداً مستوياً.

وينبغي كذلك أن يفرِّج يديه عن جنبيه، ولكنه مشروط بما إذا لم يكن فيه أذيَّة، فإنْ كان فيه أذيَّة لِمَن كان إلىٰ جنبه؛ فإنه لا ينبغى للإنسان أن يفعل سُنَّة يؤذي بها غيره؛ لأن الأذية فيها

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن خزيمة (٥٩٤)؛ والحاكم (١/ ٢٢٤، ٢٢٧) وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يجمع صفة الصلاة وما تفتتح به ويختم به وصفة الركوع (٤٩٨) (٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) «المسند» (١/٣٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب الركوع في الصلاة (٧٨٢) وفي إسناده طلحة بن زيد، قال أسناده طلحة بن زيد، قال البخاري وغيره: «منكر الحديث»، وقال أحمد بن المديني: «يضع الحديث».

## وَيَقُولُ: «سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيم»، ........

تشويش على المصلّي إلى جنبه وتلبيس عليه، ثم إنه يُخشى أن يكون ذلك داخلاً في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهِ مَا الْكَتَسَبُوا فَقَدِ الْحَتَمَلُوا بُهْتَنَا وَإِنْمَا تُمِينَا ﴿ وَٱللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

والواجبُ مِن الرُّكوع: أن ينحني بحيث يكون إلى الرُّكوع التَّامِّ أقربَ منه إلى الوقوفِ التَّامِّ، يعني: بحيث يعرف مَن يراه أنَّ هذا الرَّجُلَ راكعٌ. هكذا قال بعض العلماء (١٠).

والمشهور من المذهب (١): أنه ينحني بحيث يمكن أن يَمَسَّ رُكبتيه بيديه إذا كان وسطاً، يعني: إذا كانت يداه ليستا طويلتين ولا قصيرتين، لكن القول الأول أظهر.

قوله: «ويقول: سبحان رَبِّيَ العظيم» أي: يقول في ركوعه: «سبحان رَبِّي العظيم»، سبحان: اسم مصدر منصوب على المفعولية المطلقة دائماً، محذوف العامل دائماً أيضاً، ومعنى التسبيح: التنزيه، والذي يُنزَّه الله عنه أمور:

أحدها: مطلق النقص.

**والثاني**: النقص في كمالِهِ.

والثالث: وقد يكون مِن الثاني \_ مماثلة المخلوقين. فهذه ثلاثة أشياء يُنزَّه اللهُ عنها.

أَمَّا الأول: فيُنزَّه عزَّ وجلَّ عن الجهلِ، والعجزِ، والضَّعفِ، والموتِ، والنوم وما أشبه ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: «الإنصاف» (۳/ ٤٨٠).

أمَّا الثاني: فيُنزَّه عن التَّعبِ فيما يفعله، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقَنَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّغُوبِ ﴿ اللَّهُ وَالْحُلْقِ لا شَكَّ أَنها كمال، لكن قد يعتريها النقص بالنسبة للمخلوق، فالمخلوق قد يصنع باباً، وقد يصنع قِدْراً، وقد يبني بناءً، ولكن مع التعب والإعياء، فيكون هذا نقصاً في الكمال. أمَّا الرّبُّ عزَّ وجلَّ؛ فإنّه لا يلحقُه تعبُّ ولا إعياء، حتى مع خَلْقِهِ لهذه المخلوقات العظيمة السماوات والأرض، وفي هذه المدّة الوجيزة.

وأما الثالث: مماثلة المخلوقين، فإن مماثلة المخلوقين نقصٌ؛ لأن إلحاق الكامل بالناقص يجعله ناقصاً، بل مقارنة الكامل بالناقص يجعله ناقصاً كما قيل:

ألم تَرَ أَنَّ السَّيفَ ينقصُ قَدْرُه إذاقيل: إنَّ السيفَ أمضي مِن العَصَا

لأنك لو قلت: عندي سيف حديد قويٌ أمضىٰ مِن العصا. فسيفهم الناس مِن هذا السيف أنه ضعيف؛ لأن قولك: «أمضىٰ مِن العصا» معناه: أنه ليس بشيء.

وقوله: «رَبِّي العظيم». العظيم في ذاتِهِ وصفاتِهِ، فإنه سبحانه وتعالىٰ في ذاته أعظم مِن كلِّ شيء، قال الله تعالىٰ: ﴿ يَوْمَ نَطْوِى السَّكَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بَدَأْنَا أَوْلَ خَالِقٍ نَعُيدُمُ وَعْدًا عَلَيْنَا ۚ إِنَّا كُنَا فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء].

وطَيُّ السِّجِلِّ للكُتُب سهل جدًّا، إذا كَتَبَ الإِنسانُ وثيقةً فطيُّها عنده سهل، وقال عزَّ وجلَّ: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ

وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَّتُ بِيَمِينِهِ } مُثَبَحَنَهُ وَتَعَكَلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ الزمرِ ].

وما السماوات السبع والأرضون السبع في كُفِّ الرحمٰن إلا كخَرْدَلة في كَفِّ أحدنا.

وأمَّا عِظَمُ صفاته فلا تسأل عنها، ما من صفة من صفاته إلا وهي عُظمئ كما قال الله تعالىٰ: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْمَزِيْرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [النحل: ٦٠].

إذاً؛ أنت تُنزِّه الله سبحانه وتعالىٰ، وتصفه بعد تنزيهه بأمرين كماليين كاملين وهما: الربوبية والعظمة، فيجتمع مِن هذا الذِّكرِ: التَّنزيه والتَّعظيم.

والتَّنزيه والتَّعظيم باللسان تعظيم قوليٌّ، وبالرُّكوع تعظيم فعليٌّ، فيكون الراكع جامعاً بين التعظيمين: القوليّ والفعليّ.

ولهذا قال النبيُّ عليه الصلاة والسلام: «ألا وإنِّي نُهيت أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً، أمَّا الركوع فعظُموا فيه الرَّب»(١).

ولما كان القرآنُ أشرفَ الذِّكْرِ؛ لم يُناسبُ أن يقرأه الإِنسانُ وهو في هذا الانحناء، بل يُقرأ في حال القيام.

وقوله: «يقول: سبحان ربِّيَ العظيم».

لم يذكر المؤلِّفُ كم يقول ذلك، ولكن سيأتينا إنْ شاءَ اللهُ تعالىٰ في ذِكْرِ واجبات الصَّلاةِ أنَّ الواجبَ مرَّة، وما زاد فهو سُنَّة (٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۸۷).

<sup>(</sup>۲) انظر: ص(۳۱۹).

وظاهرُ قولِ المؤلِّفِ: أنَّه لا يزيد عليها شيئاً، فلا يقول: «وبحمدِه» وهذا هو المشهور مِن المذهب<sup>(۱)</sup>، وهو أن الاقتصار على قول: «سبحان ربي العظيم» أفضل من أن يزيد قوله: «وبحمدِه».

ولكن الصَّحيح أنَّ المشروعَ أن يقولَ أحياناً: «وبحمدِه»؛ لأنَّ ذلك قد جاءت به السُّنَّةُ (٢). وقد نَصَّ الإمام أحمد رحمهُ الله أنه يقول هذا وهذا؛ لورود السُّنَّةِ به، فيقتصر أحياناً على: «سبحان رَبِّيَ العظيم»، وأحياناً يزيد: «وبحمدِه»(٣).

وظاهر كلامه أيضاً: أنه لا يقول: «سبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنا وبحمدِك، اللهم ٱغفِرْ لي» ولكن السُّنَّةُ قول ذلك؛ لأنَّ النبيَّ ﷺ كان يقوله كما في حديث عائشة رضي الله عنها(٤).

وكذلك أيضاً ظاهر كلام المؤلِّف: أنه لا يقول: «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ الملائكة والرُّوحِ»، ولكن السُّنَّةُ قد جاءت به وصحَّت عن النبيِّ ﷺ (٥). فعلىٰ هذا يزيد: «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ الملائكةِ والرُّوحِ»، ولكن هل يقول هذه الزِّيادة الأخيرة دائماً بالإضافة إلىٰ: «سبحان رَبِّيَ العظيم» و«سبحانك اللَّهُمَّ رَبَّنا وبحمدك» أو أحياناً؟

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب ما يقول الرجل في ركوعه وسجوده؛ وصححه الألباني في صفة الصلاة (١٣٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المغنى» (٢/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الدعاء في الركوع (٧٩٤)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقول في الركوع والسجود (٤٨٤) (٢١٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم، الموضع السابق (٤٨٧) (٢٢٣).

ثُمَّ يَرْفَعُ رَأْسَهُ وَيَدَيْهِ قَائلاً إِمَامٌ وَمُنْفَرِدٌ: «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَه».

هذا محلُّ ٱحتمال، وقد سبق أن الاستفتاحات الواردة لا تُقال جميعاً، إنما يُقال بعضها أحياناً وبعضها أحياناً ، وبيَّنا دليل ذلك، لكن أذكار الرُّكوع المعروفة تُقال جميعاً عند عامَّة العلماء.

قوله: «ثم يرفع رأسه» مراده: يرفعُ رأسَه وظهرَه، لأنَّ المؤلِّفَ قال: «ثم يركع» والرُّكوع هو أنحناء الظَّهر.

قوله: «ويديه» أي: ويرفع يديه، والمراد إلى حذو منكبيه، كما سَبَقَ في رفعهما عند تكبيرة الإحرام.

ورفعهما هنا سُنَّة ثَبَتَت في حديث ابنِ عُمر رضي الله عنهما الثابت في «الصحيحين» وغيرهما أنَّ النبيَّ ﷺ: «كان يرفعُ يديه إذا كَبَّرَ للرُّكوع، وإذا رَفَعَ مِن الرُّكوع» (٢).

قوله: «قائلاً إمام ومنفرد: سَمِعَ الله لمن حمده». «قائلاً» حال من فاعل «يرفع» إذاً؛ فيكون القول في حال الرَّفْع، ويكون هذا الذِّكُرُ «سَمِعَ اللهُ لَمَن حَمِدَه» مِن أذكار الرَّفْع، فلا يُقال قبل الدِّفْع، ولا يُؤخّر لما بعدَه، ويُقال في هذا ما قيل في التكبير للرُّكوع، فمن العلماء من قال: يجب أن يكون قوله: «سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه» ما بين النهوض إلى الاعتدال، فإن قاله قبل أن ينهض، أو أخّر بعضه، أو كلّه حتى اعتدل فلا عِبْرة به.

لكن؛ سَبَقَ لنا أن الأمر في هذا واسعٌ، وأنه لا ينبغي الحاق الحَرَج بالنَّاسِ في هذا الأمر<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(٥٢). (۲) تقدم تخریجه ص(٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص(٨٧).

قوله: «إمام ومنفرد» خَرَجَ به المأمومُ، وسيأتي الكلامُ عليه إن شاء الله.

وقوله: «سَمِعَ اللهُ لمن حَمِدَه»: سمع: مِن المعروف أنَّها تتعدَّىٰ بنفسها كما قال تعالىٰ: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللهُ قَوْلَ ٱلَٰتِي يَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾ [المجادلة: ١] وهنا تعدَّت باللام، ولا يمكن أن نقول: إنَّ تعديتها باللام مِن أجل ضَعْفِ العامل، لأن العامل هنا فِعْلٌ، وهو الأصل في العمل، ولكن نقول: تعدَّت باللام؛ لأنها ضُمِّنت معنىٰ فعل يُعدَّىٰ باللام.

أما دلالة اللفظ: فهو تعدِّي الفعل باللام.

وأما دلالة المقام: فلأن مجرَّدَ السَّمْعِ لا يستفيدُ منه الحامد، إنَّما يستفيد بالاستجابة، فإن الله يسمعُ مَنْ يحمدُه، ومَنْ لم يحمدُه.

وقوله: «سمع الله لمن حمده» سَبَقَ أَنَّ «الحَمْد» هو: وَصْفُ المحمود بالكمال مع المحبَّة والتَّعظيم (١).

ولكن قد يقول قائل: كيف تقولون بأن «سَمِعَ» بمعنى: ٱستجاب، والحمد ليس فيه دعاء؟

<sup>(</sup>١) انظر: ص(٤٢).

وَبَعْدَ قِيَامِهِمَا: «رَبَّنَا وَلَكَ الحَمْدُ، مِلْءَ السَماء، ومِلْءَ الأَرْض، ومِلْءَ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ». ........

الجواب على ذلك: أن نقول: إنَّ مَنْ حَمِدَ اللَّه، فإنه قد دعا رَبَّه بلسان الحال؛ لأن الذي يحمَدُ الله يرجو الثَّواب، فإذا كان يرجو الثَّوابَ فإن الثناء على الله بالحَمْد والذِّكر والتكبير متضمِّنُ للدُّعاء؛ لأنه لم يَحمَدِ الله إلا رجاءَ الثَّوابِ، فيكون قولنا: «استجاب»؛ مناسباً تماماً لذلك.

وقوله: "سمع الله لمن حمده" لا بُدَّ أن يكون بهذا اللفظ، فلو قال: استجاب الله لمن أثنى عليه فلا يصحُّ؛ لأن هذا ذِكْرٌ واجبٌ، فيُقتصرُ فيه على الوارد، ولا بُدَّ أن يكون على هذا الترتيب: "سَمِعَ اللهُ لَمَن حَمِدَه" فلو قال: اللهُ سَمِعَ لمن حَمِدَه، لم يصحَّ، ولو قال: لمَن حَمِدَه سَمِعَ اللهُ، لم يصحَّ أيضاً؛ لأن السُنَّة وردت هكذا، وقد قال النبيُ ﷺ: "صَلُّوا كما رأيتموني أصلي "() ولأنه ذِكْرٌ واجبٌ فوجب الاقتصار فيه على الوارد.

قوله: «وبعد قيامهما ربَّنا ولك الحمد، ملءَ السماء، وملءَ الأرض، وملءَ ما شئت من شيء بعد».

الضمير: يعودُ على الإِمام والمنفرد، أي: بعد قيامهما يقولان: ربَّنا ولك الحمدُ، ملءَ السماء، وملءَ الأرض، وملءَ ما شئت مِن شيءٍ بعدُ.

ولم يذكر المؤلِّف غير هذه الصيغة: «ربنا ولك الحمد» فهل هذا يقتضي أن تكون هي الواجبة؟ يحتمل أن يكون هذا، ويحتمل

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۷).

أن المؤلِّف اقتصر على هذه الصيغة طلباً للاختصار، وعلى كلِّ؛ فهذه الصيغة لها أربع صفات:

الصفة الأولى: رَبَّنا ولك الحمدُ(١).

الصفة الثانية: رَبَّنا لك الحمدُ(٢).

الصفة الثالثة: اللَّهُمَّ رَبَّنا لك الحمدُ (٣).

الصفة الرابعة: اللَّهُمَّ رَبَّنا ولك الحمدُ (٤).

وكلُّ واحدة من هذه الصِّفات مجزئة، ولكن الأفضل أن يقول هذا أحياناً، وهذا أحياناً، على القاعدة التي قرَّرناها فيما سبق، مِن أنَّ العبادات الواردة على وجوه متنوِّعة الأفضلُ فيها فِعْلُها علىٰ هذه الوجوه. وذكرنا أن في ذلك ثلاث فوائد (٥) وهي:

١ \_ المحافظة على السُّنَّة.

٢ \_ ٱتِّباع السُّنَّة.

٣ \_ حضور القلب.

لأنَّ الإِنسانَ إذا صار مستمرًّا على صيغة واحدة؛ صار كالآلة يقولها وهو لا يشعر، فإذا كان يُغيِّرُ، يقول هذا أحياناً، وهذا أحياناً؛ صار ذلك أدعىٰ لحضور قلبه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إيجاب التكبير وافتتاح الصلاة (٧٣٢)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب ائتمام المأموم بالإمام (٤١١) (٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب التكبير إذا قام من الركوع (٧٨٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب فضل اللهم ربنا ولك الحمد (٧٩٦)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب التسميع والتحميد والتأمين (٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، بآب ما يقول الإمام ومن خلفه إذا رفع رأسه من الركوع (٧٩٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: ص(٣٠).

وقوله: «سمع الله لمن حمده» وبعد قيامهما: «ربَّنا ولك الحمد».

الحمدُ: وصف المحمود بالكمال مع المحبَّة والتَّعظيم، فيُقال: حَمِدَ فلانٌ رَبَّه، أي: وَصَفَه بصفات الكمال مع محبَّته وتعظيمه، وأنه ذو احترام في قلبه. قال ابن القيم: وبهذا يُعرف الفَرْقُ بين الحَمْدِ والمدح؛ فإنَّ المدحَ: وَصْفُ الممدوح بالكمال، أو بالصِّفات الحميدة، لكن لا يلزم منه أن يكون محبوباً معظَّماً، فقد يمدحُه مِن أجل أن ينالَ غَرَضاً له، وقد يمدحُه مِن أجل أن ينالَ غَرَضاً له، وقد يمدحُه مِن أجل أن ينالَ عَرضاً له مع محبَّةٍ وتعظيم. وبهذا نعرف قوَّةَ سِرِّ اللغةِ العربيةِ، حيث إن الحروف واحدة هنا وحمد» و«مدح» لكن لما اختلف ترتيب الحروف اختلف المعنى.

وأمَّا من عَرَّفَ «الحَمْدَ» بأنه: الثناء بالجميل الاختياري، فهذا قاصر:

أولاً: لأن الثناء أخصُّ من المدح؛ لأن الثناء هو مدحٌ مكرَّر كما جاء في الحديث القدسي الصحيح: «أن الإنسان إذا قال: الحمد لله رَبِّ العالمين، قال الله: حَمِدَني عبدي، فإذا قال: الرحمٰن الرحيم، قال الله: أثنىٰ عَليَّ عبدي المحانه وتعالىٰ بين الحَمْدِ والثناء.

ثانياً: أنه بالجميل الاختياري يخرجُ الحَمْدُ على كمال الصِّفات اللازمة؛ التي لا تتعدَّىٰ كالعظمة والكبرياء، وما أشبه

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۵۷).

ذلك، والله تعالى محمود على صفات الكمال اللازمة، وصفات الكمال المتعدية، فهو محمودٌ على كمالِهِ ومحمودٌ على إحسانِهِ سبحانه وتعالىٰ.

وقوله: «ملءَ السماء، وملءَ الأرض، وملءَ ما شئت من شيء بعد». ملءَ: صفة لموصوف محذوف؛ والتقدير: حمداً ملء، وحمداً المحذوفة منصوبة علىٰ المصدر، والعامل فيها المصدر في قوله: «رَبَّنَا ولك الحمدُ».

وقوله: «ملء السماء» هكذا قال المؤلّف بلفظ الإفراد، وأكثرُ الرِّوايات الواردة في هذا عن النبيِّ عَلَيْ بلفظ الجمع «مِلءَ السماواتِ ومِلءَ الأرضِ» (() وفي روايةٍ لمسلم: «مِلءَ السماء» (() وقوله: «مِلءَ الأرض»، جاء بها مفردة؛ لأن هذا هو التعبير القرآني، فالله سبحانه وتعالىٰ في القرآن يعبِّر عن الأرض بالإفراد، وعن السماوات بالجمع غالباً.

وقوله: «ملءَ السماء والأرض». قال بعضُ أهل العِلم (٣): معناه أنه لو كان الحَمْدُ أجساماً لملأ السَّماءَ والأرضَ، فيكون ملأهما بالحجم.

ولكن؛ الصحيحُ خِلافُ ذلك، وأن معنى قوله: مِل،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع (٤٧٦) (٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع (٤٧٦) (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (٢/٤٧).

ومَأْمُومٌ فِي رَفْعِهِ: «رَبَّنَا ولَكَ الحَمْدُ فَقَطْ». ......

السّماء: هو أنّ الله سبحانه وتعالىٰ محمودٌ علىٰ كلّ مخلوق يخلُقُه، وعلىٰ كلّ فِعْلِ يفعلُهُ. ومعلومٌ أن السماواتِ والأرضَ بما فيها كلّها مِن خَلْقِ الله، فيكون الحمدُ حينئذِ مالئاً للسماوات والأرض؛ لأن المخلوقات تملأ السّماواتِ والأرضَ. وهذا أولىٰ؛ لأن الإنسانَ يستحضرُ به أنّ الله محمودٌ علىٰ كلّ فِعْلِ فَعَلَهُ، وعلىٰ كُلِّ خَلْقِ خَلَقهُ. أمّا أن يُقدّر أنه أجسامٌ متراكمة فهذه أيضاً تختلف؛ لأن الأجسامَ قد تكون صغيرة وقد تكون كبيرة، ومعلومٌ الفَرْقَ بين ما مُلِئ بأجسام صغيرة، وما مُلِئ بأجسام كبيرة؛ لأن ما مُلِئ بأجسام كبيرة في الغالب يكون فيه فراغات، وصاع مِن الأقط المقروص الذي جُعل كالقُرصان، وصاع مِن الأقط المقروص الذي جُعل كالقُرصان، وصاع مِن الأقط المقروص الذي جُعل كالقُرصان، وصاع مِن الأقط المقروص الذي جُعل كالقُرصان،

وقوله: «وملء ما شئت من شيء بعد» تحتمل معنيين:

أحدهما: أن يُراد بذلك ما سِوَىٰ السَّماواتِ والأرضِ مما لا نعلمُه.

والثاني: أن يُراد بذلك ما يشاؤه تعالى بعد فناء السَّماءِ والأرضِ. والأول أشمل.

تنبيه: في بعض روايات مسلم: «وملءَ ما بينهما». والأكثر علىٰ حَذْفِها، وإنْ أتىٰ بها أحياناً فَحَسنٌ.

قوله: «ومأموم في رفعه»، أي: أنَّ المأمومَ يقول في حال الرَّفْع: «رَبَّنا ولك الحمدُ» أما الإِمامُ والمنفردُ فيقول في رَفْعِه: «سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه».

قوله: «فقط» بمعنى: فحسب، يعني: لا يزيد علىٰ ذلك،

فيقتصر علىٰ ذلك ويقفُ ساكتاً، والدَّليلُ قوله ﷺ: "إذا قال الإمامُ: سَمِعَ اللهُ لمن حِمِدَه؛ فقولوا: ربَّنا ولك الحمدُ" (١٠). ولكن عند التأمل نجد أنَّ هذا القولَ ضعيفٌ، وأنَّ الحديثَ لا يدلُّ عليه، وأنَّ المأموم ينبغي أن يقول كما يقول الإمامُ والمنفردُ، يعني: يقول بعد رَفْعِهِ: "مِلْءَ السماوات ومل الأرض، ومل ما شئت من شيء بعد» وذلك لأن النبيَّ ﷺ قال: "إذا قال الإمام: سمع الله لمن حمده؛ فقولوا: ربَّنا ولك الحمدُ» فَجَعَلَ قولَ المأموم: "ربَّنا ولك الحمدُ» فَجَعَلَ قولَ المأموم: "ربَّنا ولك الحمدُ» معادلاً لقول الإمام: "سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه» في حال الرَّفْعِ بقول: "سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه» في حال الرَّفْع يقول: "ربَّنا ولك الحمدُ»، أما بعد فيكون المأموم في حال الرَّفْع يقول: "ربَّنا ولك الحمدُ»، أما بعد القيام فيقول: "مِلَّ السماوات...» إلخ لقوله ﷺ: "صَلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي» (٢) وهذا هو القول الرَّاجح في هذه المسألة.

وعُلِمَ مِن كلام المؤلِّف: أنَّ المأمومَ لا يقول: «سَمِعَ اللهِ لمَن حَمِدَه» وهو كذلك.

فإذا قال قائل: ما الجوابُ عن قوله ﷺ: «صَلَّوا كما رأيتموني أُصلِّي»، وقد كان يقول: «سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه» فيقتضي أنَّ المأمومَ يقول ذلك؟.

فالجوابُ على هذا سهلٌ: وهو أن قوله ﷺ: «صَلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي» عامٌ، وأما قوله ﷺ: «وإذا قال: سَمِعَ اللهُ لَمَن حَمِدَه»، فقولوا: «رَبَّنا ولك الحمدُ» فهذا خاصٌّ، والخاصُّ يقضي علىٰ العامِّ، فيكون المأموم مُستثنى مِن هذا العموم بالنسبة لقول:

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۹۸). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۷).

«سَمِعَ الله لَمَن حَمِدَه» فإنه يقول: رَبَّنا ولك الحمدُ.

وظاهرُ كلام المؤلِّف: أنَّه لا يزيدُ على هذا الذِّكر بعد القيام مِن الرُّكوع، ولكن الصَّحيح أنه يزيد ما جاءت به السُّنَّةُ مثل: «أهلَ الثناءِ والمَجْدِ، أحقُ ما قال العبدُ، وكلُّنا لك عَبدٌ، اللَّهُمَّ لا مانِعَ لِمَا أعطِيتَ، ولا مُعطيَ لما منعتَ، ولا ينفعُ ذا الجَدِّ منك الجَدُّ»(۱).

وعلى هذا، فالظّاهرُ: أنَّ المؤلِّف حذفَ هذه الجملةَ اقتصاراً أو اختصاراً، إن كان اختصاراً فالمعنى: أن المؤلِّف اقتصر على بعض الذِّكر الوارد، وإذا كان اقتصاراً فالمعنى: أن المؤلِّف يرى ألا يقول سواها، بل يقتصر على هذا. ولكن الذي يظهر أنه حذفها اقتصاراً؛ لأن المقام مقام ذِكْرٍ، والذِّكرُ ينبغي أن يُذكر كلُّ ما فيه؛ إلا أن يدَّعي مُدَّع أن المؤلِّف رأى أنَّ هذا الكتابَ مختصرٌ فاختصرَ.

تتمة: لم يذكر المؤلِّفُ رحمهُ الله ماذا يصنع بيديه بعد الرَّفع من الرُّكوع، هل يعيدهما على ما كانتا عليه قبل الرُّكوع؛ فيضعُ يدَه اليُمنىٰ علىٰ ذراعه اليُسرىٰ، أو يرسلهما؟

والمنصوص عن الإمام أحمد رحمهُ الله: أن الإنسان يُخيَّر بين إرسالهما، وبين وَضْعِ اليد اليُمنىٰ علىٰ اليُسرىٰ. وكأن الإمام أحمد رحمهُ الله رأىٰ ذلك؛ لأنه ليس في السُّنَّة ما هو صريح في هذا، فرأىٰ أنَّ الإِنسان مخيَّرٌ. وهذا كما يقول بعض العلماء في

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۰۰).

ثُمَّ يَخِرُّ مُكَبِّراً ساجداً. .....

مثل هذه المسألة: الأمرُ في ذلك واسع. ولكن الذي يظهر أن الشُنّة وَضْعُ اليد اليُمنىٰ علىٰ ذراع اليُسریٰ؛ لعموم حديث سهل بن سعد الثابت في «صحيح البخاري»: «كان الناس يؤمرون أن يضع الرَّجُل يده اليمنىٰ علىٰ ذراعه اليسریٰ في الصلاة» (۱) فإنك إذا نظرتَ لعموم هذا الحديث: «في الصَّلاة» ولم يقل في القيام تبين لك أن القيام بعد الرُّكوع يُشرع فيه الوضع، لأن الصَّلاة اليدان فيها حال الركوع: تكونان علىٰ الرُّكبتين، وفي حال السُّجودِ: علىٰ الأرض، وفي حال السُّجودِ: القيام ويشمل ما قبل الرُّكوع وما بعدَ الرُّكوع \_ يَضَعَ الإِنسانُ يدَه اليُمنىٰ علىٰ ذراعِهِ اليُسریٰ، وهذا هو الصحيح.

قوله: «ثم يخرُ مكبّراً ساجداً». «ثم» حرف عطف يفيدُ الترتيب والتّراخي، ولم يبيِّن المؤلِّفُ رحمهُ الله مقدار هذا التّراخي، ولكن قد دلَّت السُّنَّةُ مِن حديث البراء بن عازب وغيره أن هذا القيام \_ أعني الاعتدال بعد الرُّكوع \_ يكون بمقدار الرُّكوع تقريباً، فقد قال البراء بن عازب رضي الله عنه: «رَمَقْتُ الصَّلاةَ مع محمد ﷺ فوجدت قيامَهُ فركعَتَه، فاعتدَالَه بعد رُكُوعه، فسجدَتَه، فجلسَتَه ما بين السَّجدتين، فسجدَتَه، فجلسَتَه ما بين التسليم والانصراف قريباً من السَّواء»(٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب حد إتمام الركوع والاعتدال فيه (٧٩٢)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب اعتدال أركان الصلاة وتخفيفها في تمام (٤٧١).

وعلىٰ هذا؛ فالسُّنَة الواردةُ عن النبيِّ عليه الصلاة والسلام إطالة هذا الرُّكن أعني: ما بين الرُّكوعِ والسُّجودِ خلافاً لمن كان يُسرعُ فيه، بل لمن كان لا يطمئنُّ فيه، كما نشاهدُه من بعض المصلِّين، من حين أن يرفعَ من الرُّكوع يسجد، فالذي يفعل هذا \_ أي: لا يطمئنُّ بعد الرُّكوع \_ صلاتُه باطلة؛ لأنه تَركَ رُكناً مِن أركان الصَّلاةِ. وقد رأىٰ النبيُ ﷺ رَجُلاً يُصلِّي ولا يطمئنُّ، فصلَّىٰ الرَّجُلُ ثلاث مرَّات، وكلُّها يقول فيها رسولُ الله ﷺ: فصلَّىٰ الرَّجعْ فصلِّ فإنك لم تُصلِّ».

والآفةُ التي جاءت المسلمين في هذا الرُّكن: القيام بعد الرُّكوع، وفي الرُّكن الذي بين السجدتين كما يقول شيخ الإسلام: إنَّ هذَا من بعض أمراء بني أميَّة، فإنهم كانوا لا يطيلون هذين الرُّكنين، والنَّاسُ علىٰ دين ملوكهم، فتلقّیٰ النَّاسُ عنهم التَّخفيفَ في هذين الرُّكنين فظنَّ كثيرٌ من النَّاسِ أنَّ ذلك هو السُّنَة، فماتت السُّنَةُ حتىٰ صار إظهارُها من المنكر، أو يكاد يكون منكراً، حتیٰ إن الإنسان إذا أطال فيهما ظَنَّ الظَّانُ أنه قد نسيَ أو وَهِمَ.

وبناءً على ذلك؛ في صلاة الكُسوف يُطيل الرُّكوع إطالةً طويلة، فإذا رَفَعَ من الرُّكوع الثاني فإنه \_ أيضاً \_ يُطيل القيام نحواً من الرُّكوع، ولكن ماذا يقول؟

إنْ كان يعرف ما وَرَدَ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ في هذا المقام قاله، وإن كان لا يعرفُ كرَّرَ الحمد، لأن هذا الرُّكن

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(١٩).

ذِكْرُه الحَمْدُ من حين الرَّفْع، ولو قلت: «لربِّي الحَمْد»(١)، «رَبِّي ولك الحَمْد» ولك الحَمْد، ولك الحَمْد،

وقوله: «ثم يَخِرُّ مكبِّراً ساجداً». «مكبراً» حال من فاعل «يَخِرُّ» والحال الأصل فيها أنها مقارنة للفعل، فإذا قلت مثلاً: جاء زيدٌ راكباً، فركوبُه حين مجيئه، فيكون التَّكبير إذاً حالَ الخُرور من القيام إلى السُّجودِ، وكذلك جميع تكبيرات الانتقال، محلُّها ما بين الرُّكنِ الذي انتقلتَ منه، والرُّكن الذي انتقلتَ إليه، وقد سبق لنا البحث في هذا.

ولم يذكر المؤلِّفُ رحمهُ الله رَفْعَ اليدين، فهل هذا مِن باب الاختصار، أو الاقتصار، أو العمد؟

الجواب: الثالث من باب العَمْد؛ لأن رَفْعَ اليدين عند الشُّجودِ ليس بسُنَّة، فقد ثبت في «الصحيحين» من حديث ابن عُمرَ رضي الله عنهما ـ وهو مِن أشدِّ النَّاسِ حِرصاً على السُّنَةِ، وأضبط النَّاسِ لها ـ أنه ذكر «أنَّ رسولَ الله عَلَيْ كان يرفع يديه إذا كَبَّرَ للرُّكوع، وإذا رَفَعَ من الرُّكوع قال: وكان لا يفعل ذلك في السُّجودِ» (٢) يعني: لا إذا سَجَدَ، ولا إذا قام من السُّجودِ. والرَّجُلُ قد ضَبَطَ وفَصَّلَ وبَيَّنَ، وليس هذا من باب النفي المجرَّد، هذا نفيٌ يدلُّ على إثبات تَرْكِ الفعل؛ لأن الرَّجُلَ النفي المجرَّد، هذا نفيٌ يدلُّ على إثبات تَرْكِ الفعل؛ لأن الرَّجُلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٥/ ٣٩٨)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب ما يقول الرجل في ركوعه وسجوده (٨٧٤)؛ والنسائي، كتاب التطبيق، باب ما يقول في قيامه ذلك (١٠٧٠)؛ وصحَّحه ابن القيِّم رحمه الله تعالىٰ في «زاد المعاد» (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٢٦).

قد تحرَّىٰ الصَّلاةَ وضَبَطَ تكبيرَه ورَفْعَه عند الدُّخول في الصَّلاةِ، وعند الرُّكوع، وعند الرَّفع منه، فأثبت التَّكبيرَ والرَّفْعَ في ثلاثة مواضع، ونَفَىٰ الرَّفعَ في السُّجود وعند القيام من السُّجود. وعلیٰ هذا؛ فلیس من السُّنَة أن يرفعَ يديه إذا سَجَدَ.

وقد رُويَ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ أنه كان يرفع يديه في كلِّ خَفْض ورَفْع. ولكن الحافظ ابن القيم (٢٥ رحمهُ الله ذكر أن هذا وهُمْ، وأن صواب الحديث: «كان يكبِّرُ في كلِّ خَفْض ورَفْع» (٢٥ وَحْجُهُ الوَهْمِ فيه حديثُ ابن عُمر؛ فإنه صريحٌ بعدم الرَّفْعِ عند السَّجودِ، وعند الرَّفْع من السَّجودِ، وليس هذا من باب تعارض مثبت ومنفي؛ حتى نقول بالقاعدة المشهورة: إن المثبتَ مقدَّم على النَّافي؛ لأنَّ النفي هنا في قوة الإثبات، فإنه رَجُلٌ يحكي عن عَمَلِ واحد فَصَّلَه، قال: هذا فيه كذا وأثبته، وهذا ليس فيه كذا ونَفَاه، وفَرْقُ بين النَّفْي المقرون بالتفصيل، فإن النَّفْي المقرون بالتفصيل دليلٌ على أن صاحبَه قد ضَبطَ حتى وصل إلى هذه الحال، بالتفصيل دليلٌ على أن صاحبَه قد ضَبطَ حتى وصل إلى هذه الحال، عرف ما ثبت فيه الرَّفْعُ وما لم يثبت فيه الرَّفْعُ، وعلى هذا فنقول: إن عرف ما ثبت فيه الرَّفْعُ وما لم يثبت فيه الرَّفْعُ، وعلى ذلك الحديث حديث ابن عُمرَ الثابتَ في «الصحيحين» مقدَّمٌ على ذلك الحديث الضَّعيف، والوهم فيه قريب.

فإذا قال قائل: ما الفَرْقُ بين الهوي للرُّكوعِ والهوي للسُّجودِ، أليس كلٌّ منهما انتقالاً من أعلىٰ إلىٰ أسفل؟

<sup>(</sup>۱) في «زاد المعاد» (۱/ ۲۱۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٣٨٦/١، ٣٤٤، ٤٤٣)؛ والترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في التكبير عند الركوع والسجود (٢٥٣) وقال: «حديث حسن صحيح».

عَلَى سَبْعَةِ أَعْضَاء: رِجْلَيْهِ، ثُمَّ رُكْبَتَيْهِ، ثُمَّ يَدَيْهِ، ثُمَّ يَدَيْهِ، ثُمَّ جَبْهَتِهِ مَعَ أَنْفِهِ .....

فالجواب: بلى، ولكن العبادات مبنيَّة على التوقيف، فلا قياس فيها، ولو دخل القياس في صفات العبادات، وما أشبهها لضاع انضباطُ النَّاسِ، ولصار كلُّ إنسان يقيس على ما يريد، أو على ما يظنُّ أن القياسَ فيه تامُّ الأركان، ويضيع الاتفاق بين الأمة في عبادتهم التي يتقرَّبون بها إلى الله عزَّ وجلَّ.

وقوله: «ساجداً». حال من فاعل «يَخِرُ» ولكنها حالٌ لاحقة؛ لأن هذه الحال ـ أعني: السجود ـ لا تكون في حال الخُرور، ولكنها تكون بعد انتهاء الخُرور، فهي حالٌ لاحقة، والشّجود بحيث تتساوى أطرافه العليا والشّفلى، فلو فُرض أنه سَجَدَ على شيء مرتفع منزلق، وصار إلى القعود أقرب منه إلى السجود، فإن ذلك لا يُعَدُّ سجوداً، فلا بُدَّ من تساوي الأعالي والأسافل، أو على الأقل أن يكون إلى السّجودِ التام أقربَ منه إلى الجلوس التام؛ فيما لو كانت الأرض متصاعدة.

قوله: «على سبعة أعضاء: رجليه، ثم ركبتيه، ثم يديه، ثم جبهته مع أنفه».

قال: «سبعة أعضاء» وبيَّنها قال: رجليه، ثم ركبتيه، \_ أربعة.

ثم يديه \_ ستة.

ثم جبهته مع أنفه \_ سبعة.

والواقع أن الجبهة والأنف ليسا شيئاً واحداً، لكن الرسول على عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ ألحق الأنفَ بالجبهة إلحاقاً، والدَّليل على

ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي على أنه قال: «أُمِرْتُ أن أسجُدَ علىٰ سَبْعَة أعظُم: على الجبهة ـ وأشار بيده على أُمِرْتُ أن أسجُدَ علىٰ سَبْعَة أعظُم: على الجبهة ـ وأشار بيده على أنفه ـ، واليدين، والرُّكبتين، وأطراف القدمين، ولا نَكْفِتَ الثِّيابَ والشَّعْرَ» (١) وهنا لو كان الأنفُ من الجبهة حكماً وحقيقة ما أشار إليه، ولو كان عضواً مستقلاً لنصَّ عليه، وجَعَله مستقلاً، فكانت الأعضاءُ ثمانية. إذا فهو تابع، فهو من الجبهة حُكماً لا حقيقة، ولهذا أشار إليه النبيُّ عَلَيْهُ إشارة.

وقوله: «ثم يديه» أي: كفّيه، كما في الحديث؛ لأن اليَد عند الإطلاق هي الكفّ فقط، كما في قوله تعالىٰ: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطْعُواْ الَّذِيهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا﴾ الآية [المائدة: ٣٦]، وقوله تعالىٰ: ﴿فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءُ فَتَيَمُّواْ صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَقُوله تعالىٰ: ﴿فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءُ فَتَيَمُّواْ صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَقُوله تعالىٰ: ﴿فَلَمْ يَجِدُواْ مَاءُ فَتَيَمُّواْ صَعِيدًا طَيّبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَقَلِهُ اللَّية [المائدة: ٦]، فالمراد باليدين في الآيتين الكفّ، ولهذا يُقطع السارقُ مِن مفصلِ الكفّ، وفي التيمم أرىٰ النبيُ عَلَيْ عمارَ بن ياسر كيف مَسْح اليدين، فمسحَ ظاهرَ كفّيه، ومسحَ الشمالَ علىٰ اليمين (٢).

إذاً؛ كلامُ المؤلِّف لا يُعارِض الحديثَ، لأن اليدين عند الإطلاق يُراد بهما الكفُّ، وأما إذا قُيِّدت اليدُ فعلىٰ حسب ما قُيِّدت به، كما في قوله تعالىٰ: ﴿فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمُ وَأَيْدِيكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ الآية [المائدة: ٦].

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب السجود على الأنف (۸۱۲)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب أعضاء السجود والنهي عن كف الشعر والثوب وعقص الرأس في الصلاة (٤٩٠) (٢٣٠).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه (۱/ ۳۹۶).

وقوله: «ثم جبهته مع أنفه» لم يقل: جبهته وأنفه، أو ثم أنفه، بل قال: «مع» إشارة إلىٰ أنَّ الأنفَ تابعٌ مصاحبٌ وهو كذلك.

وبقي علينا نَظَرٌ آخر في هذه العبارة، فقوله: «على سبعة أعضاء، . . . رجليه» أليس هو قائماً على رجليه مِن الأصل؟

الجواب: أنه رُبَّما يرفعهما إذا سَجَدَ، ولهذا نصَّ عليهما حتى لا يرفعهما.

وقوله: «ثم ركبتيه، ثم يديه» أفادنا المؤلِّفُ بالنصِّ الصَّريح أنَّ الرُّكبتين مقدمتان على اليدين في السُّجود، كما ذَهَبَ إليه عُمرُ بنُ الخطَّاب (١) رضي الله عنه، وعامةُ أهلِ العِلم؛ ومنهم الأئمةُ الثلاثةُ: أحمدُ وأبو حنيفة والشافعيُّ، وهذا مقتضى النصِّ المرويِّ عن النبيِّ عَلَيْهُ من فِعْلِه، والذي ثبت عنه أو كاد يثبت من قوله، وأيضاً: هو مقتضى النظر.

أمَّا أنه مقتضى النصِّ المرويِّ من فِعْلِ النبيِّ عَلِيْقُ، فلأن النبيَّ عَلِيْقُ، فلأن النبيَّ عَلِيْقُ وَلَا النبيَّ عَلِيْقُ وَلَا النبيَّ عَلِيْقُ وَلَا النبيَّ عَلِيْقُ وَلَا النبيَّ عَلَيْ اللهِ المَا المحديث طَعَنَ فيه كثيرٌ من أهلِ العِلم، وقالوا: إنه ضعيف. وأما أنَّه ثَبَتَ عنه من قوله، أو كاد يثبت؛ فلحديث أبي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة، كتاب الصلاة، باب في الرجل إذا انحط إلى السجود أي شيء يقع منه قَبْلُ إلى الأرض (٢٦٣/١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب كيف يضع ركبتيه قبل يديه (۸۳۸)؛ والترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في وضع الركبتين قبل اليدين في السجود (۲٦٨) وقال: «حديث حسن غريب»؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب السجود (۸۸۲).

هريرة، وهو قوله عليه الصّلاةُ والسّلامُ: "إذا سَجَد أحدُكم فلا يَبْرُك كما يبرك البعيرُ" فإن الرسول ﷺ نهىٰ أن يَبْرُكَ الرَّجلُ كما يبرك البعيرُ، والبعيرُ إذا بَرَكَ يُقدِّم يديه، فيقدِّم مقدمه على مؤخره كما هو مشاهد، وقد ظَنَّ بعضُ أهل العِلم أن معنىٰ قوله: "فلا يبرك كما يبرك البعير» يعني: فلا يبرك علىٰ ما يبرك عليه البعير، وأنه نهىٰ أن يبركَ الإنسانُ علىٰ رُكبتيه، وعلىٰ هذا؛ فيقدِّم يديه، ولكن بين اللفظين فَرْقاً واضحاً، فإنَّ النهيَ في قوله: "كما يبرك» نهيٌ عن الكيفية؛ لأن الكاف للتشبيه، ولو كان اللفظ: "فلا يبرك علىٰ ما يبرك» علىٰ ما يبرك» لكان نهياً علىٰ ما يسجد عليه، وعلىٰ هذا؛ فلا يسجد علىٰ ركبتيه، وعلىٰ هذا فيقدِّم يسجد علىٰ ما يبرك» يسجد علىٰ ركبتيه، وعلىٰ هذا فيقدِّم يديه.

وأما كونه مقتضى النظر: فلأن الوضع الطبيعي للبدن أن ينزل شيئاً فشيئاً، كما أنه يقومُ مِن الأرض شيئاً فشيئاً، فإذا كان ينزلُ شيئاً فشيئاً، فالأسفلُ منه ينزل قبل الأعلى، وإذا قامَ شيئاً فشيئاً، فالأعلىٰ يكون قبل الأسفل. وعلىٰ هذا؛ فيكون هذا القول الذي عليه عامة أهل العِلم هو الموافق للمنقول والطبيعة، لكن مع ذلك لو أن إنساناً كان ثقيلاً، أو مريضاً، أو في ركبتيه ما يشق عليه به السُّجودُ علىٰ الرُّكبتين، ففي هذه الحال لا بأس أن يُقدِّمَ اليدين، ويكون النَّهيُ ما لم يوجد سببٌ يقتضيه، فإن وُجِدَ سببٌ يقتضيه، فإن وُجِدَ سببٌ يقتضيه فإن هذا لا بأس به؛ لأن مبنىٰ الدِّين الإسلامي ولله الحمد يقتضيه فإن هذا لا بأس به؛ لأن مبنىٰ الدِّين الإسلامي ولله الحمد

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۲/ ۳۸۱)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب كيف يضع ركبتيه قبل يديه (۸٤٠).

علىٰ اليسر والسهولة، ففي القرآن الكريم يقول الله تعالىٰ: ﴿ يُرِيدُ اللّهِ يَعَالَىٰ : ﴿ يُرِيدُ اللّهَ بِكُمُ اللّهُ الآية [البقرة: ١٨٥] والإرادة هنا شرعية، يعني: أن الشَّرعَ هو التيسير، وفي السُّنَّة: «بُعثتُ بالحنيفية السَّمحة» (١) و «يسِّرُوا ولا تعسِّرُوا» (٢). فالمقصود الوصول إلىٰ السجود، فإن تمكن الإنسانُ أن يأتي به علىٰ الوجهِ الأكملِ فهو أكملُ، وإنْ شَقَّ عليه فإنه يفعل ما تيسَّر.

ومِن العلماء مَن يقول: بل يسجدُ علىٰ يديه أولاً (٣)، ظنّا منه أن قوله: «فلا يبركُ كما يبركُ البعيرُ» يُراد به: فلا يبركُ علىٰ ما يَبركُ عليه البعيرُ، وقال: إن ركبتي البعير في يديه، وهذا صحيحٌ أنَّ ركبتي البعير وكلُّ ذات أربع في اليدين، لكن الحديث لا يساعدُ لفظُه علىٰ هذا المعنىٰ، وأما آخرُ الحديث المفرَّع علىٰ أوله وهو قوله: «وليضعْ يديه قبل ركبيته» ففيه أنقلابٌ كما حقَّقه ابنُ القيم (٤)؛ لأنه لو لم يكن فيه أنقلابٌ لكان مناقضاً لأول الحديث، وكلامُ النبيِّ ﷺ لا مناقضةَ فيه.

ومِن الإخوة المبتدئين من حاول أن يجمع بين الأمرين، فقال: لا أُنْزل أعالي بدني، ولا أسجدُ على الرَّكبتين، أجلسُ مستوفزاً، ثم أضعُ يدي على الأرض، ثم أرفعهما إلى الأمام، فنقول: مَنْ جاء بهذه الصِّفة؟!

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٢٦٦/٥)؛ والطبراني (٨) (٧٨٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب ما كان النبي ﷺ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا (٦٩)؛ ومسلم، كتاب الجهاد والسير، باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير (١٧٣٤) (٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الإنصاف» (٣/ ٥٠٠). (٤) انظر: «زاد المعاد» (١/ ٢٢٦).

# وَلَوْ مَعَ حَائلِ لَيْسَ مِنْ أَعْضَاءِ سُجُودِهِ ......

فهذه الصِّفة ما قال بها أحدٌ مِن المتقدِّمين، والجَمْعُ بين النصوص في صفةٍ تُخالفُ ما تقتضيه النصوص، وتخرج عما قاله العلماءُ خطأ، ثم إن هذا فِعْلِ يُخالف الطبيعة والجِبِلَّة، وكلُّ فِعْلِ يُخالفُ الطبيعة والجِبِلَّة في الصَّلاةِ يحتاجُ إلىٰ دليل، لأن الصَّلاة عبادةٌ كلَّها بأفعالها وأقوالها، وهذه قاعدةٌ أُحِبُ أن يُنْتَبَه لها:

«كلُّ فِعْلِ يُخالفُ مقتضىٰ الطَّبيعةِ الحاصلةِ عند تنقلاتِ البَدَن يحتاجُ إلىٰ دليلٍ علىٰ إثباته، ليكون مشروعاً».

وبناءً على ذلك نقول: الأصلُ وَضْعُ الأعضاء على ما هي عليه بمقتضى الطَّبيعةِ حتى يقوم دليلٌ على المخالفة، ولهذا لولا أنه وَرَدَ ما يدلُّ على تطابق الرِّجلين في السُّجُودِ<sup>(۱)</sup>، لكنا نقول: إنَّ الإنسانَ يجعلها طبيعيتين، فإذا كانت الرُّكبتان متباعدتين فلتكن القدمان كذلك، لكن لمَّا وَرَدَ ما يدلُّ على أنه يلصَقُ بعضُها ببعض، خرجنا عن هذا الأصل، فكلُّ شيء لم ينقل عن عادة البدن؛ فإنه يبقى على ما هو عليه مِن عادة البدن.

قوله: «ولو مع حائل ليسَ من أعضاء سجودهِ» أي: يَسجُد على الأرض؛ ولو مع حائل ليس مِن أعضاء السُّجودِ. والحائل: يشمَلُ الثوبَ، والغُترة، والمشلح، وما كان مِن جنس الأرض، وما كان من غير جنسها فهو عامٌ، لكن لا بُدَّ أن يكون طاهراً؛ لأنه لا يمكن السُّجود على النَّجِسِ؛ إذ إن مِن شرط الصَّلاةِ كما سَبَقَ اُجتنابُ النجاسة (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: ص(١٢٢).

قوله: «ليسَ من أعضاءِ سجودِهِ» أي: لا يجوز أن يسجد على حائلٍ من أعضاء السُّجود: بأن يضع جبهته على كفَّيه مثلاً، أو يضع يديه بعضهما على بعض، أو يضع رجليه بعضهما على بعض، لأنه إذا فَعَلَ ذلك فكأنما سَجَدَ على عضو واحدٍ.

وقوله رحمهُ الله: «ولو مع حائلٍ ليسَ من أعضاءِ سجودِهِ»: لم يبيِّن حُكمَ السُّجودِ على حائلٍ إذا كان مِن غير أعضاء السُّجودِ، إنما بَيَّنَ أَنَّ السجودَ يجزئُ مع الحائل، فما حُكم وَضْعِ الحائل؟

قال أهلُ العلم: إن الحائل ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: أن يكون متَّصلاً بالمصلِّي، فهذا يُكره أن يسجدَ عليه إلا مِنْ حَاجةٍ مثل: الثَّوب الملبوس، والمشلح الملبوس، والغترة، وما أشبهها، ودليل ذلك:

حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كُنَّا نُصَلِّي مَع النبيِّ ﷺ في شِدَّة الحَرِّ، فإذا لم يستطع أحدُنا أن يُمكِّنَ جبهتَه مِن الأرض؛ بَسَطَ ثوبَه فَسَجَدَ عليه» (١١).

فقوله: "إذا لم يستطع أحدُنا أن يُمكِّنَ" دَلَّ على أنَّهم لا يفعلون ذلك مع الاستطاعة، ثم التعبير بـ"إذا لم يستطع"؛ يدلُّ علىٰ أنه مكروه، لا يُفعل إلا عند الحاجة.

القسم الثاني: أن يكون منفصلاً، فهذا لا بأس به ولا كراهة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب السجود علىٰ الثوب في شدة الحر (۳۸۰)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب استحباب تقديم الظهر في أول الوقت (۲۲۰) (۱۹۱).

فيه؛ لأنه ثَبَتَ عن النبيِّ ﷺ أنه صَلَّىٰ علىٰ الخُمْرَة (١).

والخُمْرة: عبارة عن خَصيف مِن النَّحْلِ، يسعُ جبهةَ المصلِّي وكفِّيه فقط، وعلىٰ هذا فتكون الحوائل ثلاثة أقسام:

١ ـ قسم مِن أعضاء السُّجود، فهذا السُّجودُ عليه حرام،
 ولا يجزئ السُّجود.

٢ ـ قسم من غير أعضاء السجود؛ لكنه متّصل بالمصلّي،
 فهذا مكروه، ولو فُعِلَ لأجزأ السُّجود؛ لكن مع الكراهة.

٣ ـ قسم منفصل، فهذا لا بأس به، ولكن قال أهل العِلم:
 يُكره أن يخص جبهته فقط بما يسجد عليه.

وعلَّلوا ذلك: بأن هذا يشابه فِعْلَ الرافضة في صلاتِهم، فإن الرافضة يتَّخذون هذا تديناً يُصلُّون على قطعة من المَدَر كالفخَّار يصنعونها مما يسمونه «النَّجف الأشرف»، يضعون الجبهة عليه فقط، ولهذا تَجِدُ عند أبواب مساجدهم «دواليب» ممتلئة من هذه الحجارة، فإذا أراد الإنسان أن يدخل المسجد أخذ حجارة ليسجد عليها، ومنهم من يفعل ذلك؛ لأنه يرى أنه لا يجوز السجود إلا على شيء من جنس الأرض، فلا يجوز السجود على الفراش ولو من خصيف النخل، مع أنه ثبت عن النبيِّ عَلَيْ أنه سجد على خصيف النخل، كما في حديث أنس حينما غَسَل للنبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبي عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبيِّ عَلَيْ النبي النبي عَلَيْ النبي النبي عَلَيْ النبي النبي عَلَيْ النبي عَلْ عَلْ النبي عَل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة على الخمرة (۳۸۱)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب جواز الجماعة في النافلة والصلاة على حصير وخمرة وثوب وغيرها من الطاهرات (٥١٣) (٢٧٠).

الحصير الذي ٱسْوَدَّ من طُولِ ما لُبِسَ وصَلَّىٰ عليه ﷺ (١).

والسُّجود على هذه الأعضاء السَّبعة واجب في كل حال السُّجود، بمعنى أنه لا يجوز أن يرفع عضواً من أعضائه حال سجوده، لا يداً، ولا رِجْلاً، ولا أنفاً، ولا جبهة، ولا شيئاً من هذه الأعضاء السبعة. فإن فَعَلَ؛ فإن كان في جميع حال السجود فلا شَكَّ أن سجوده لا يصحُّ؛ لأنه نقص عضواً من الأعضاء التي يجب أن يسجد عليها.

وأمَّا إن كان في أثناء السجود؛ بمعنىٰ أن رَجُلاً حَكَّته رِجْلُهُ مَكَّته رِجْلُهُ مَكَّه اللهِ فَحَكَّها بالرِّجْلِ الأخرىٰ فهذا محلُّ نظر، قد يُقال: إنها لا تصحُّ صلاته لأنه تَرَكَ هذا الرُّكن في بعض السجود.

وقد يُقال: إنه يجزئه لأن العبرة بالأعمِّ والأكثر، فإذا كان الأعمُّ والأكثر أنه ساجد على الأعضاء السبعة أجزأه، وعلى هذا فيكون الاحتياط: ألا يرفع شيئاً وليصبر حتى لو أصابته حِكة في يده مثلاً، أو في فخذه، أو في رِجْلِهِ فليصبر حتىٰ يقومَ من الشُجود.

مسألة: إذا عَجَزَ عن السُّجود ببعض الأعضاء فماذا يصنع؟ الجواب: لدينا قاعدةٌ؛ وهي قوله تعالىٰ: ﴿فَأَنَّقُوا اللهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦].

وقول النبيِّ ﷺ: «إذا أمرتُكم بأمرِ فأتوا منه ما

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة على الحصير (۳۸۰)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب جواز الجماعة في النافلة والصلاة على حصير وخمرة وثوب وغيرها من الطاهرات (۲۵۸) (۲۲۲).

أستطعتم "(). فإذا قُدِّرَ أَنَّ إحدىٰ يديه جريحة، لا يستطيع أن يسجدَ عليها، فليسجدُ علىٰ بقية الأعضاء؛ لقوله تعالىٰ: ﴿فَالْقُوا اللّهَ مَا اسْتَطَعْتُم ﴿ التغابن: ١٦] وإذا قُدِّر أنه قد عَمل عمليَّة في عينيه، وقيل له: لا تسجدُ علىٰ الأرض؛ فليومئ ما أمكنه، وليضع مِن أعضاء السجود ما أمكنه.

وأما قول بعض الفقهاء: من عَجَزَ عن السُّجودِ بالجبهة لم يلزمه بغيرها (٢) ، فهذا مُسلَّمٌ في بعض الأحوال، مُسلَّم فيما إذا كان لا يستطيع أن ينحني؛ بحيث يكون إلى السُّجود التامّ؛ أقرب منه إلى الاعتدال التامّ، فهذا لا يلزمُه السُّجود. أما إذا كان يستطيع أن يومئ؛ بحيث يكون إلى السُّجود التامّ؛ أقرب منه إلى السُجوس التامّ، فهذا يلزمه أن يسجدَ ببقية الأعضاء؛ فيدنو من الأرضِ بِقَدْرِ ما يمكنه؛ ثم يضع يديه.

فإذا قال قائل: ما هو الدَّليل علىٰ هذا؟

فالجواب: أنَّ الدَّليل: أننا أمرنا بالسُّجود، وأمرنا أن نَقْي الله ما استطعنا، فإذا كنا نستطيع أن نَقْرُبَ إلى السُّجود التامِّ وَجَبَ أن نَقْرُب؛ لأننا نكون كهيئة السَّاجد الذي رَفَعَ جبهته. أما إذا كُنَّا لا نستطيع أن ندنو إلى الأرض؛ بحيث نكون إلى السُّجود أقرب؛ ففرضنا حينئذ الإيماء، فيومئ الإنسان ولا يلزمه أن يضع يديه أو ركبتيه على الأرض.

والحكمة مِن السُّجودِ: أنه مِن كمال التعبُّد لله والذُّلِّ له،

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (٢/٥٤).

فإن الإنسان يضع أشرف ما فيه وهو وجهه؛ بحذاء أسفل ما فيه وهو قدمه.

وأيضاً: يضعه على موطء الأقدام، يفعل كلَّ هذا تعبُّداً لله تعالىٰ وتقرُّباً إليه.

ومِن أجل هذا التَّطامن والنزول الذي فَعَلَهُ لله تعالى صار أقرب ما يكون الإنسان من رَبِّه وهو ساجد، مع أنه لو قام لكان أعلى وأقرب، لكن لنزوله لله عزَّ وجلَّ صار أقرب إلى الله، «فما تواضعَ أحدٌ لله إلا رَفَعَهُ اللَّهُ».

هذه هي الحكمة والسِّرُّ في هذا السجود العظيم، ولهذا ينبغي لنا أن تسجد قلوبُنا قبل أن تسجد جوارحنا؛ بأن يشعر الإنسان بهذا الذُّلِّ والتَّطامن والتواضع لله عزَّ وجلَّ، حتىٰ يدرك لذَّةَ السُّجود وحلاوته، ويعرف أنَّه أقرب ما يكون إلىٰ الله.

وهذا المعنى قد يغفل عنه أصحابُ الظَّواهر الذين يريدون أن يُجمِّلُوا الطاعات بظاهرها، وهم يُحمدون على هذا، ولا شَكَّ أَنَّنا مأمورون أن نُجَمِّلَ الطاعات بظواهرها، بتمام الاتباع وكماله، لكن هناك شيءٌ آخر يَغْفُلُ عنه كثيرٌ من الناس؛ ويعتني به أربابُ السُّلوكِ، وهو تكميل الباطن؛ بحيث يركعُ القلبُ قبل رُكوع البدن، ويسجد قبل سجودِ البدن، ولكن قد يُقصِّر أربابُ السُّلوكِ الذين يعتنون بالبواطن في إصلاح الظواهر؛ فتجدهم يُخِلُون كثيراً في إصلاح الظواهر؛ فتجدهم يُخِلُون كثيراً في إصلاح الظواهر، والكمال هو إصلاح الأمرين جميعاً؛

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب البر والصلة، باب استحباب العفو والتواضع (۲۵۸۸) (۲۹).

والعنايةُ بكمالهما جميعاً؛ بكمال البواطن وكمال الظواهر.

وإنِّي والله، وأشهد الله، أننا لو أقمنا الصَّلاة كما ينبغي؛ لكُنَّا كُلَّما خرجنا من صلاة؛ نخرج بإيمان جديد قوي؛ لأن الله يقول: ﴿ أَتَلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلَوَةُ إِلَّ الصَّكَلَوَةُ الصَّكَلَوَةُ إِلَى الصَّكَلَوَةُ اللهَ عَنِ ٱلْفَحْشَكَاءِ وَٱلْمُنكَرِّ ﴾ الآية [العنكبوت: ٤٥].

لكن؛ نسألُ الله أن يعاملنا بعفوه؛ ندخل فيها بقلب ونخرج بقلب، هو القلب الأول؛ لأننا لا نأتي بما ينبغي أن نأتي به مِن خضوع القلب وحضوره؛ وشعوره بهذه التنقُّلات؛ التي هي رياض متنوِّعة وأفعال مختلفة، وأقوال هي ما بين قراءة كلام الله عزَّ وجلَّ، وذكره وتعظيمه، وتكبيره ودعائه، والثناء عليه، ووصفه بأكمل الصفات «التحيات لله والصلوات... إلخ»، فهي رياض عظيمة، لكن فينا قصور مِن جهة مراعاة هذه الأسرار.

وقد وَرَدَ في الحديث: «إن الله حَرَّمَ على النَّار أن تأكل أثرَ السُّجود» (١) فيمن يدخل النارَ من العُصاة؛ لأن عُصاة المؤمنين إذا لم يَتُبِ الله عليهم، ولم يكن لهم حسنات ترجح على سيئاتهم، فإنهم يُعذَّبون بالنار بقَدْرِ ذنوبهم؛ لكن أعضاء السُّجود محترمة لا تأكلها النار، ولا تؤثر فيها، ولهذا قال بعضهم:

يا ربِّ أعضاءَ السُّجودِ أعتقتَها مِن فَصْلِكُ الوافي وأنت الباقي والعتقُ يسري في الغني يا ذا الغني فأمْنُنْ على الفاني بعتق الباقي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب فضل السجود (۸۰٦)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية (۱۸۲) (۲۹۹).

وَيُجَافِي عَضُدَيْه عَنْ جَنْبَيْه، ....

فتوسَّلَ إلىٰ الله بعتق هذه الأعضاء إلىٰ أن يعتق جميعَ البَدَنِ لسريان العتق إليه.

قوله: «ويجافي عضديه عن جنبيه». الفاعل المُصلِّي السَّاجد، يجافي عضديه عن جنبيه، يعني: يبعدهما؛ لأنه ثَبَتَ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ أنه كان يفعل ذلك، حتى إنَّ الصحابة يرقُّون له من شدَّة مجافاته صلوات الله وسلامه عليه (۱)، وحتى إنه ليُرى بياضُ إبطه من شدَّة مجافاته (۲)، وحتى إنه لو شاءت أن تمرَّ البَهْمَةُ ـ وهي صغار الغنم ـ من تحته لمرَّت من شدَّة مجافاته (۳).

ويُسْتثنى من ذلك: ما إذا كان في الجماعة؛ وخشي أن يؤذي جاره، فإنه لا يُستحبُّ له؛ لأذيَّة جاره، وذلك لأن هذه المجافاة سُنَّة، والإيذاء أقلُّ أحواله الكراهة، ولا يمكن أن يفعل شيء مكروه مؤذٍ لجاره مشوِّش عليه من أجل سُنَّة، ولهذا استثنى العلماء موذٍ لجاره مشوِّش عليه من أجل سُنَّة، ولهذا استثنى العلماء رحمهم الله ذلك، فقالوا: ما لم يؤذِ جاره، فإن آذى جاره فلا يفعل. ولكن أعلم أنك متى تركت السُّنَة لدرء المفسدة ـ والله يعلم أنه لولا ذلك لفعلت ـ فإنه يكتب لك أجرها، فإن الرَّجُلَ إذا تَرَكَ العمل لله عوَّضه الله عزَّ وجلَّ، بل حتى إذا تركه بغير اختياره، قال عَلَيْ : "إذا مَرِضَ العبدُ، أو سافرَ، كُتِبَ له مثلُ ما كان يعملُ مقيماً صحيحاً" (٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۳۰/۵)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب صفة السجود (۱۰۰)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب السجود (۸۸٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب يُبدي ضبعيه ويجافي في السجود (٣٩٠)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب الاعتدال في السجود... (٤٩٥) (٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الاعتدال في السجود (٤٩٦) (٢٣٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد، باب يكتب للمسافر مثل ما كان يعمل في الإقامة (٢٩٩٦).

وَبَطْنَهُ عَنْ فَخِذَيْهِ، وَيُفَرِّقُ رُكْبَتَيْهِ،

قوله: «وبطنَه عن فَخِدَيهِ». أي: يرفعه عن فخذيه، وكذلك أيضاً يرفع الفخذين عن الساقين، فهذه ثلاثة أشياء:

١ ـ التَّجافي بالعَضُدين عن الجنبين.

٢ ـ وبالبطن عن الفخذين.

٣ ـ وبالفخذين عن السَّاقين.

ولهذا قال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «اَعتدلوا في السُّجود» (١) أي: اَجعلوه سجوداً معتدلاً، لا تهصرون فينزل البطنُ علىٰ الفخذ، والفخذ علىٰ السَّاق، ولا تمتدُّون أيضاً؛ كما يفعل بعضُ الناس إذا سجد يمتدُّ حتىٰ يَقْرُبَ من الانبطاح، فهذا لا شَكَّ أنه من البدع، وليس بسُنَّة، فما ثَبَتَ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، ولا عن الصَّحابةِ \_ فيما نعلم \_ أن الإنسان يمدُّ ظهره في السَّجود، إنما مدُّ الظهر في حال الرُّكوع. أما السجود فإنه يرتفع ببطنه ولا يمدُّه.

قوله: «ويفرق ركبتيه». أي: لا يضم ركبتيه بعضهما إلى بعض، بل يفرِّقُهما، وأما القدمان فقد اُختلف العلماء في ذلك:

فمِن العلماء من يقول: إنه يفرِّق قدميه أيضاً (٢)، لأن القدمين تابعان للساقين والرُّكبتين، فإذا كانت السُّنَّة تفريق الرُّكبتين، فلتكن السُّنَّة أيضاً تفريق القدمين، حتى إن بعض الفقهاء - رحمهم الله - قدَّروا ذلك بأن يكون بينهما مقدار شبر بالتفريق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب لا يفترش ذراعيه في السجود (۸۲۲)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب الاعتدال في السجود (٤٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المغنى» (٢/٢٠٢).

ولكن الذي يظهر مِن السُّنَّة: أن القدمين تكونان مرصوصتين، يعني: يرصُّ القدمين بعضهما ببعض، كما في «الصحيح» من حديث عائشة حين فَقَدَتِ النَّبِيَّ ﷺ فوقعت يدُها علىٰ بطن قدميه ، وهما منصوبتان، وهو ساجد (۱). واليد الواحدة لا تقع علىٰ القدمين إلا في حال التَّراصِّ، وقد جاء ذلك أيضاً في «صحيح ابن خزيمة» في حديث عائشة المتقدِّم: «أنَّ الرسولَ ﷺ كان رَاصًا عقبيه» (۲). وعلىٰ هذا؛ فالسُّنَةُ في القدمين هو التَّراصُّ بخلاف الرُّكبتين واليدين.

ولم يذكر المؤلِّفُ ـ رحمه الله ـ هنا محلَّ اليدين، ولكنه ذَكَرَه في أول باب صفة الصلاة حين قال: «يرفع يديه حَذوَ منكبيه كالسُّجود» (٣).

وعلى هذا؛ يكون موضع اليدين على حذاء المنكبين، وإن شاء قدَّمهما وجعلهما على حذاء الجبهة، أو فُروع الأذنين؛ لأن كلَّ هذا مما جاءت به السُّنَّةُ.

مسألة: لو طال السُّجودُ؛ بأن كان خلف إمام يُطيلُ السُّجودَ، هل يضع ذراعيه على الأرض يتَّكئ على الأرض؟

نَقُول: لا يَتَّكئ على الأرض؛ لأن النبيَّ ﷺ نهى عن ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود (٤٨٦) (٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن خزيمة، كتاب الصلاة، باب ضم العقبين في السجود (٦٥٤)؛ والحاكم (٢٢٨/١) وقال: "صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه" ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۳) ص (۳۱).

# وَيَقُولُ: «سُبْحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى»، .....

قال: «اعتدلوا في السُّجود، ولا يبسط أحدُكم ذراعيه ٱنبساط الكلبِ» (١) لكن قال العلماء رحمهم الله (٢): يعتمِدُ بمرفقيه علىٰ ركبتيه إذا شقَّ عليه طول السُّجود، وهذا إذا كان مع إمام، أما إذا كان يُصلِّي لنفسه؛ فإنه لا ينبغي له أن يكلِّف نفسه ويشقَّ عليها، بل إذا شَقَّ عليه وتعب فإنه يقوم؛ لأن الله سبحانه وتعالىٰ يَسَر علىٰ عباده.

قوله: «ويقول: سبحان ربي الأعلىٰ» . أي: حال السُّجودِ يقول: «سبحان ربي الأعلىٰ» وقد سَبَقَ معنىٰ التسبيح، وما الذي يُسبَّح الله عنه، أي: يُنَزَّه عنه (٣).

وأما قوله: «رَبِّي الأعلىٰ» دون أن يقولَ رَبِّي العظيم؛ لأن الإنسان الآن أنزل فِكْرَ علوِ الله هنا أنسب من ذكر العظمة، لأن الإنسان الآن أنزل ما يكون، لذا كان من المناسب أن يُثني علىٰ الله بالعلو، وانظر إلى الحكمة والمناسبة في هذه الأمور، كيف كان الصَّحابةُ في السفر إذا علوا شيئاً كَبَّروا، وإذا هبطوا وادياً سَبَّحوا(٤)؛ لأن الإنسان إذا علا وارتفع قد يتعاظم في نفسه ويتكبَّر ويعلو، فمناسبٌ أن يقول: «الله أكبر» لِيُذكِّر نفسَه بكبرياء الله عزَّ وجلَّ، أما إذا نزل فإن النزول نقص، فكان ذِكْرُ التسبيح أولىٰ؛ لتنزيه الله عزَّ وجلَّ عن النقص الذي كان فيه الآن، فكان من المناسب أن يُذكِّر الإنسانُ نفسَه بمَنْ هو أعلىٰ منها.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۲۱).

<sup>(</sup>۲) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (۲/٥٦).

<sup>(</sup>٣) ص(٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد، باب التسبيح إذا هبط وادياً (٢٩٩٣).

ونظير هذا من بعض الوجوه: أنَّ الرسول عَلَيْ كان إذا رأىٰ شيئًا يعجبه من الدنيا يقول: «لبيكَ، إنَّ العيشَ عيشُ الآخرة» (١) لأن الإنسان إذا رأىٰ ما يعجبُه مِن الدُّنيا رُبَّما يلتفت إليه فيُعرض عن الله، فيقول: «لبيك» استجابةً لله عزَّ وجلَّ، ثم يوطِّنُ نفسه فيقول: «إنَّ العيشَ عيشُ الآخرة» فهذا العيش الذي يعجبك عيش زائل، والعيش حقيقة هو عيش الآخرة، ولهذا كان من السُّنَّة إذا رأىٰ الإنسانُ ما يعجبُه في الدُّنيا أن يقول: «لبيك، إن العيش عيشُ الآخرة».

وما المراد بالعلو في قول: «سبحانَ ربِّيَ الأعلىٰ» أعلوُّ المكان، أم علوُّ الصفة؟

الجواب: يشمَلُ الأمرين جميعاً، وهذا متفق عليه في فِطَرِ الناس؛ إلا مَن اُجتالتُهُ الشياطين عن فطرته، فإن علو الله عزَّ وجلَّ علو ذات، أمرٌ مفطور عليه الخلق، فلو أنك قلت للعامي: ماذا تريد بقولك «سبحان رَبِّي الأعلىٰ»؟ لقال: أريد أنه فوق كلِّ شيءٍ، ولا يدري عن علوِّ الصِّفة، ومع ذلك فقد أنكر علوه في ذاته مَنْ أنكر ممن يستقبلون قبلتنا، ولا شَكَّ أنهم خالفوا الكتابَ والسُّنَة وإجماعَ السَّلفِ والعقلَ والفطرة، ولو رجعوا إلىٰ فِطَرهم لعلموا أن الإيمان بعلوِّ الله تعالىٰ بذاته أمرٌ لا بُدَّ منه، ولا بُدَّ من الإقرار به، فهم عندما يصيبهم شيءٌ تنصرفُ قلوبُهم إلىٰ السَّماء إلىٰ العلوِّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة، كتاب الحج، باب في الحج على الرحل أفضل من المحمل (۱۰۷/۶) (۱۰۷/۶).

وهم يقفون بعَرَفَة يدعون الله، فهل يرفعون أيديهم، أم ينزلوها إلى الأرض؟

ومن العجيب أنهم يرفعون أيديهم، ويدَّعون أنَّ الله في الأرض! نسأل الله العافية.

المهم أننا نشعر في قولنا: «سُبحانَ رَبِّيَ الأعلىٰ» أنَّ اللَّهَ عَلِيٌّ في ذاته، وعَلِيٌّ في صفاته، بل هو أعلىٰ مِنْ كلِّ شيء، والله تعالىٰ وَصَفَ نفسَه أحياناً بالأعلىٰ، وأحياناً بالعليِّ، لأن الوصفين ثابتان له: العلو، وكونه أعلىٰ، كما أنه يوصف بأنه الكبير وأنه الأكبر، وبالعليم وبالأعلم. وصيغة التفضيل في هذه الأشياء علىٰ بابها، وليست بمعنىٰ أسم الفاعل كما يدَّعيه بعض العلماء.

وفي قوله: "ويقول سبحان رَبِّي الأعلىٰ" قد ذكرنا في أول باب صفة الصَّلاةِ أنه لا بُدَّ من أن يُسمِعَ الإنسانُ نفسَه في كلِّ قولٍ واجب، وذكرنا أنَّ القولَ الرَّاجِع أن ذلك ليس بشرط(١١)، فالشرطُ أن يخرجَ الحروف مِن مخارجها سواءٌ أَسْمَعَ نفسه أم لم يُسمعها.

ولم يذكر المؤلِّفُ هنا كم مرَّة يقولها؟ ولم يذكر هل يذكر معها غيرها؟ والسُّنَّة أن تُكرر ثلاث مرات، وأن يزيد معها ما جاءت به السُّنَّةُ أيضاً مثل: «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ الملائكةِ وَالرُّوح»(٢)، «سبحانك اللهمَّ رَبَّنا وبحمدك، اللهمَّ اغْفِرْ لي»(٣)،

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۳۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود (٤٨٧) (٢٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب التسبيح والدعاء في السجود (٨١٧)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود (٤٨٤) (٢١٧).

ثُمَّ يَوْفَعُ رَأْسَهُ مُكَبِّراً، وَيَجْلِسُ مُفْتَرِشاً يُسْرَاهُ، نَاصِباً يُمْنَاهُ.

لكن؛ عُذْرُ المؤلِّف أنه كتاب مختصر، فيقتصر المؤلِّف فيه علىٰ أدنىٰ الواجب.

قوله: «ثم يرفع رئسه مكبّراً». أي: يرفعُ رأسه وما يتبعه من اليدين «مكبّراً» حال من فاعل «يرفع». وعلى هذا؛ فيكون التّكبير في حال الرّفع؛ لأن هذا التكبير تكبيرُ انتقال، وتكبيرات الانتقال كلّها تكون ما بين الرّكنين، لا يبدأ بها قبل، ولا يؤخّرها إلى ما بعدُ؛ لأنه إنْ بدأها قبلُ أدخلها على أذكار الرّكن الذي انتقلَ منه، وإن أخّرها أدخلها على أذكار الرّكن الذي انتقلَ منه، وإن أخّرها أدخلها على أذكار الرّكن الذي انتقلَ إليه، فالسّنّةُ أن يكون التّكبيرُ في حال الانتقال (١).

قوله: «ويجلس مفترشاً يسراه». «يجلس»: أي: بعد السَّجدة الأُولىٰ «مفترشاً يسراه» أي: يُسرىٰ رِجليه، أي: جاعلاً إيَّاها كالفراش، والفراش يكون تحت الإنسان، أي: يضعها تحته مفترشاً لها لا جالساً علىٰ عقبيه، بل يفترشها، وعليه؛ فيكون ظهرُها إلىٰ الأرض وبطنُها إلىٰ أعلىٰ.

قوله: «ناصباً يُمناه». أي: جاعلها منتصبة، والمراد: القدم، وحينئذ لا بُدَّ أن يخرجها من يمينه، فتكون الرِّجلُ اليُمنى مخرجة من اليمين، واليسرى مُفتَرشة، أي: أنه يجلس بين السَّجدتين هكذا، لا يجلس متورِّكاً وهذه الصفة متفق عليها.

وظاهر كلام المؤلِّف: أنه لا يُسَنُّ في هذا الجلوس سوىٰ هذه الصِّفَة. وذهب بعضُ أهل العلم (٢) إلىٰ أنه يجلس علىٰ عقبيه ناصياً قدمه.

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۱۰٦). (۲) انظر: «المغنى» (۲۰٦/۲).

واستدلُّوا بحديث ابن عباس رضي الله عنهما: "إنَّ ذلك هو السُّنَة» (۱) ولكن المعروف عند أصحاب الإمام أحمد رحمه الله أن ذلك ليس مِن السُّنَّة؛ لأن أكثر الأحاديث الواردة عن النبيِّ عَيَّلِهَا تصف هذه الجلسة بالافتراش، ولا يبعد أن يكون ابن عباس رضي الله عنهما ذكر ما كان أولاً، فإن صفة الجلوس قد تكون كصفة الرُّكوع، وكان المسلمون في أول الأمر يركع الرَّجل فيضع يديه بين فخذيه، ولا يضعهما على الرُّكبتين، حتى إن ابن مسعود رضي الله عنه تمسَّك بهذا (۲) ويُسمَّىٰ عندهم «التطبيق» ولم يعلم ابنُ مسعود بالسُّنَة التي نسخت هذا الفعل، مع أنه منسوخ بلا شَكَّ، صَحَّ عن النبيِّ عَيِّهُ هذا "۱)، ففقهاؤنا رحمهم الله يرون أن هذه الجلسة ليس لها إلا صفة الافتراش فقط.

تنبيه: لم يذكر المؤلّف \_ رحمهُ الله \_ أين يضع اليدين؟ وكيف تكونان؟ مع أنه من الأمر المهمّ في هذه الجلسة، فلنبينه:

الصفة الأولى: أن يضع يديه على فخذيه، وأطراف أصابعه عند ركبتيه (٤).

الصفة الثانية: أنه يضع اليد اليُمنى على الرُّكبة، واليد اليُسرىٰ يلقمها الرُّكبة كأنه قابض لها (٥).

وأما كيف تكون اليدان:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب جواز الإقعاء على العقبين (٥٣٦) (٣٢).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۸۹). (۳) تقدم تخریجه ص(۸۷).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب صفة الجلوس في الصلاة وكيفية وضع البدين على الفخذين (٥٨٠) (١١٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، الباب السابق (٥٧٩) (١١٣).

أما بالنسبة لليُسرى: فتكون مبسوطة مضمومة الأصابع موجهة إلى القبلة، ويكون طرف المرفق عند طرف الفخذ، بمعنى: لا يُفرِّجها، بل يضمُّها إلىٰ الفخذ.

أما اليمين: فإن السُّنَة تدلُّ علىٰ أنه يقبض منها الخنصر والبنصر، ويُحَلِّقُ الإبهام مع الوسطى، ويرفع السَّبَّابة، ويُحرِّكُها عند الدُّعاء. هكذا جاء فيما رواه الإمام أحمد من حديث وائل بن حُجْر<sup>(۱)</sup> بسند قال فيه صاحب «الفتح الرباني»: «إنه جيد»<sup>(۲)</sup>. وقال فيه المحشِّي علىٰ «زاد المعاد»: إنه صحيح، وإلىٰ هذا ذهب ابنُ القيم رحمهُ الله<sup>(۳)</sup>.

أما الفقهاء: فيرون أن اليد اليُمنى تكون مبسوطة في الجلسة بين السجدتين كاليد اليُسرى (٤)، ولكن ٱتِّباعُ السُّنَّة أولى، ولم يَرِدُ في السُّنَّة لا في حديث صحيح، ولا ضعيف، ولا حَسَن أن اليد اليُمنى تكون مبسوطة على الرِّجْلِ اليُمنى، إنما وَرَدَ أنها تُقبض، يقبض الخنصر والبنصر، ويُحلِّق الإِبهام مع الوسطى (٥)، أو تضم الوسطى أيضاً، ويضم إليها الإبهام إذا جلس في الصَّلاة (٢)، هكذا جاء عامًا، وفي بعض الألفاظ: «إذا جلس في التشهُد» (٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٣١٧/٤)؛ وانظر: كلام الشيخ رحمه الله في سنده أعلاه.

<sup>(</sup>۲) «الفتح الرباني» (۱٤/٤). (۳) «زاد المعاد» (۲۸/۱).

<sup>(</sup>٤) «الإقناع» (١/٢٨١).

<sup>(</sup>٥) كما في حديث وائل بن حُجْر رضى الله عنه السابق.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب صفة الجلوس في الصلاة وكيفية وضع اليدين على الفخذين (٥٨٠) (١١٦).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم، الموضع السابق.

وكلاهما في "صحيح مسلم"، فنحن إذا أخذنا كلمة "إذا جلس في الصلاة" قلنا: هذا عام في جميع الجلسات، وقوله: "إذا جلس في التشهد" في بعض الألفاظ لا يدلُّ على التخصيص؛ لأن لدينا قاعدة ذكرها الأصوليون، وممن كان يذكرها دائماً الشوكاني في "نيل الأوطار" والشنقيطي في "أضواء البيان" أنه إذا ذُكِرَ بعضُ أفراد العام بحكم يُطابق العام، فإن ذلك لا يَدلُّ على التَّخصيص، إنما التخصيص أن يُذكر بعضُ أفراد العام بحكم يُخالف العام.

مثال الأول: قلت لك: أكرم الطّلبة، هذا عام يشمل كلَّ طالب، ثم قلت: أكرم فلاناً وهو من الطلبة، فهل يقتضي هذا ألَّا أُكْرِمَ سواه؟ الجواب: لا، لكن يقتضي أن هناك عناية به من أجلها خَصَّصْتُهُ بالذِّكر.

ومثال الثاني: أكرم الطّلبة، ثم قلت: لا تكرم فلاناً وهو من الطلبة، فهذا تخصيص؛ لأنني في الأول ذكرت فلاناً بحكم يوافق العام لدخوله في العموم، وهنا ذكرته بحكم يخالف العام، ولهذا يقولون في تعريف التّخصيص: تخصيص بعض أفراد العام بحكم مخالف. أو: إخراج بعض أفراد العام من الحكم. فلا بُدَّ أن يكون مخالفاً، أما إذا كان موافقاً فإن جمهور الأصوليين كما حكاه صاحب «أضواء البيان» يرون أنه لا يفيد التّخصيص، وهو ظاهر كما في المثال الذي ذكرناه. وعلى هذا فيكون بعض ألفاظ حديث ابن عمر الذي خَصَّ القبض بالتشهد(١) لا يقتضي التخصيص من بعض ألفاظه الدّالة على العموم. أمّا الفقهاء التخصيص من بعض ألفاظه الدّالة على العموم. أمّا الفقهاء

تقدم تخریجه ص(۱۲۸).

#### ويقول: رَبِّ اغفِر لي .....

- رحمهم الله - فقالوا: في هذه الجلسة يبسط يده اليُمنى كما يبسط يده اليُسرى، وبناءً على كلام الفقهاء: تكون كلُّ جلسة من جلسات الصلاة مخالفة للأخرى من أجل التمييز.

فالجلسة بين السَّجدتين: افتراش مع كون اليدين مبسوطتين. وفي التشهد الأول: افتراش لكن اليُمنيُ تقبض.

وفي التشهد الأخير: تَورُّك، وإن كان يوافق التشهد الأول في قَبْضِ اليد، فهم ـ رحمهم الله ـ يجعلون لكلِّ جلسة صفة تميّزها عن الجلسات الأخرىٰ.

قوله: «ويقول: رَبِّ اغفرْ لي» أي: يقول حال جلوسه: رَبِّ اغفرْ لي، أي: يا رَبِّ، اغفرْ لي. واقتصر ـ رحمهُ الله ـ علىٰ الواجب (١).

ولكن الصحيح أنه يقول كلَّ ما ذُكر عن النبيِّ ﷺ: «ربِّ اُغفرْ لي، وارحمني، (وعافني)، وأهدني، وارزقني (۲) أو «اجبرني (۳) بدل «ارزقني» وإن شاء جمع بينهما؛ لأن المقام مقام دعاء.

وقوله: «رَبِّ اغفرْ لي»: أي: أنك تسأل الله سبحانه وتعالىٰ أن يغفرَ لك الذُّنوبَ كلَّها الصغائر والكبائر.

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۹۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء بين السجدتين (٨٥٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي، أبواب الصلاة: باب ما يقول بين السجدتين (٢٨٤)؛ وابن ما جه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يقول بين السجدتين (٨٩٨)؛ والحاكم (١/ ٢٧١) وصححه ووافقه الذهبي.

والمغفرة هي: ستر الذَّنبِ والعفو عنه، مأخوذة من المِغْفر الذي يكون على رأس الإنسان عند الحَرْبِ يتَّقي به السهام.

وأما «ٱرحمني»: فهو طلبُ رحمة الله عزَّ وجلَّ التي بها حصول المطلوب، وبالمغفرة زوال المرهوب، هذا إذا جُمع بينهما.

أما إذا فُرِّقت المغفرة عن الرحمة؛ فإنَّ كُلَّ واحدة منهما تشمَلُ الأخرى، ولهذا نظائر في اللغة العربية: فالفقير والمسكين إذا ذُكِرًا جميعاً صار لكلِّ واحد منهما معنى، وإذا أفرد أحدُهما عن الآخر صار معناهما واحداً، أي: إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا أفترقا .

وأما قوله: «آرزقني» فهو طلب الرزق، وهو ما يقوم به البدن، وما يقوم به الدين.

يعني؛ أنَّ رِزْقَ الله عزَّ وجلَّ ما يقوم به البدن من طعام وشراب ولباس وسَكَنٍ، وما يقوم به الدِّين من عِلْم وإيمانٍ وعَمَلٍ صالح. والإنسان ينبغي له أن يعوِّد نفسه على استحضار هذه المعاني العظيمة حتى يخرج منتفعاً.

فإذا قال: «أرزقني» يعني: ارزقني ما به قِوام البدن، وما به قِوام الدِّين.

قوله: "وعافني" أي: أعطني العافية مِن كلِّ مرضٍ ديني أو بدني، ثم إن كان متَّصفاً بهذا المرض؛ فهو دعاء برَفْعِهِ، وإن كان غير متَّصف فهو دعاء بدَفْعِهِ، بحيث لا يتعرَّض له في المستقبل.

فينبغي للإنسان إذا سأل العافية في هذا المكان أو غيره أن

يستحضر أن يسأل الله العافية: عافية البدن، وعافية الدِّين.

قوله: «واجبرني» الجَبْرُ يكون من النَّقْصِ، وكلُّ إنسان ناقص مفرِّط مُسِرفٌ على نفسه بتجاوز الحدِّ أو القصور عنه، ويحتاج إلىٰ جَبْرِ حتىٰ يعود سليماً بعد كَسْرِه؛ لأن الإنسان يحتاج إلىٰ جَبْرِ له النَّقْصَ الذي يكون فيه.

فُهذه المعاني التي تُذكر في الأدعية ينبغي للإنسان أن يستحضرها. فإن قال قائل: أليس يغني عن ذلك كله أن يقول: «اللَّهُمَّ ٱرحمني»؟ لأنَّ الرحمة عند الإطلاق: بها حصولُ المحبوب وزوال المكروه؟

فالجواب: بلى، لكن مقام الدُّعاء ينبغي فيه البسط، لكن على حسب ما جاءت به السُّنَّة، وليس البسط بالأدعية المسجوعة التي ليس لها معنى، أو يكون لها معنىٰ غير صحيح.

وإنما كان البسط مشروعاً في الدُّعاء لأسباب:

١ ـ لأنّ الدُّعاء عبادة، وكلما ٱزددتَ من العبادة ازددتَ خيراً.
 ٢ ـ أنَّ الدُّعاء مناجاة لله عزَّ وجلَّ، وأحبُّ شيء للمؤمن هو الله عزَّ وجلَّ، ولا شكَّ أنَّ كثرةَ المناجاة مع الحبيب مما تزيد الحُبَّ.

٣ ـ أن يستحضر الإنسانُ ذنوبَه على وجه التفصيل، لأن للنُّنوب أنواعاً، فإذا زِيدَ في الدُّعاء استحضرت، ولهذا كان من دُعاء الرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «اللَّهُمَّ ٱغْفِر لي ذنبي كُلَّهُ، دِقَّهُ وجلَّهُ، وأوَّلَهُ وآخرهُ، وعلانيتَهُ وسِرَّهُ» (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود (٤٨٣) (٢١٦).

وَيَسْجُدُ الثَّانِيَةَ كَالْأُولَىٰ، ثُمَّ يَرْفَعُ مُكَبِّراً نَاهِضاً عَلَى صُدُورِ قَدَمَهُ .....قَدَمَهُ

قوله: «ويسجد الثانية كالأولى».أي: في القول والفعل، يعني: فيما يُقال فيها من الأذكار، وما يُفعل فيها من الأفعال، وسبق لنا أن أقوال السُّجودِ: أن يقول: «سبحان ربِّي الأعلىٰ»(۱)، «سبحانك اللَّهُمَّ ربَّنَا وبحمدِك، اللهمَّ ٱغْفِرْ لي»(۲) «سُبُّوحٌ قدوسٌ ربُّ الملائكة والرُّوح»(۳) ويدعو، وكُلَّما أكثر من الدُّعاء في السُّجود كان أولىٰ؛ لقول النبيِّ ﷺ: «وأما السُّجود؛ فاجتهدوا في الدُّعاء؛ فقَمِنٌ أن يُستجاب لكم»(٤).

وهل يقرأ القرآن وهو ساجد؟

الجواب: لا، لأن النبي عَلَيْ نُهِي أن يقرأ القرآن وهو راكع، أو ساجد (٥) ، اللهم إلا إذا دعا بجملة من القرآن مثل: ﴿ رَبَّنَا لَا تُرَغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبَ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ (الله عمران] فهذا لا يضرُّ، لأن المقصود به الدُّعاء.

قوله: «ثم يرفع مكبِّراً ناهضاً على صدور قدميه». أي: من السجدة الثانية «مكبِّراً» حال من فاعل «يرفع» فيكون التكبير في حال الرَّفْع.

قوله: «ناهضاً على صدور قدميه» قال في «الرَّوض»: ولا يجلس للاستراحة، يعني: ينهض على صدور قدميه؛ معتمداً على رُكْبَتَيْه بدون جلوس.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۲۵). (۲) تقدم تخریجه ص(۱۲۵).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٢٥). (٤) تقدم تخریجه ص(٨٧).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه ص(۸۷).

مُعْتَمِداً عَلَى رُكْبَتِه إِنْ سَهُلَ .....

قوله: «معتمداً على ركبتيه إن سهل» أي: وإن لم يَسْهُلْ عليه فإنه يعتمدُ على الأرض، ويبدأ بالنُّهوض مِن السُّجود بالجبهة والأنف، ثم باليدين؛ فيضعهما على الرُّكبتين، ثم ينهض على صدور القدمين. هذا هو السُّنَّةُ على ما قاله المؤلِّف ـ رحمهُ الله ـ وهو المذهب.

فاستفدنا مِن كلامه أنه لا يجلس إذا قام إلى الركعة الثانية، وهذه المسألة فيها خِلاف بين أهل الحديث وبين الفقهاء أيضاً (١).

فالقول الأول: لا يجلس كما ذَكَرَه المؤلِّفُ، فلا يُسَنُّ الجلوس مطلقاً. وهو المذهب.

القول الثاني: يجلس مطلقاً، سواء أحتاجَ للجلوس أم لم يحتجْ، يجلس تعبُّداً لله عزَّ وجلَّ. وهذا قول أكثر أهل الحديث، وهذان قولان متقابلان.

القول الثالث: وسط؛ وافق هؤلاء في حال؛ ووافق هؤلاء في حال، فقالوا: إن كان الإنسان محتاجاً إلى الجلوس؛ أي: لا يستطيع أن ينهض بدون جلوس؛ فيجلس تعبُّداً، وإذا كان يستطيع أن ينهض فلا يجلس. وهو اختيار صاحب «المغني» (٢) وابن القيم (٣)، ولكلِّ قول من هذه الأقوال الثلاثة دليل.

وهذه الجِلْسة تُسَمَّىٰ عند العلماء: جِلْسَةَ الاستراحة.

ومعلوم أن إضافتها إلى الاستراحة يعطيها حكماً خاصاً بما إذا كان الإنسان يستريح بها، ولهذا رفض بعضهم أن تُسمَّىٰ جِلْسَة

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲۱۲/۲). (۲) انظر: «المغنى» (۲۱۳/۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: «زاد المعاد» (١/ ٢٤١).

الاستراحة، وقال: يجلس؛ ولا نقول: جِلْسَة الاستراحة؛ لأننا إذا سمَّيناها جِلْسَة الاستراحة رفعنا عنها حكم التعبُّد، وصارت لمجرد الاستراحة، ولكن في هذا شيء من النظر؛ لأن الاستراحة للتقوِّي على العبادة عبادة؛ لقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اللَّسَرَ كَا اللَّهِ وَالبَقرة: ١٨٥] فتسمية العلماء لها قاطبة فيما نعلم بجِلْسَة الاستراحة لا يُنكر؛ لأننا نقول: حتى وإن سمَّيناها جِلْسَة الاستراحة؛ فإنَّ التعبُّدُ لله بها إذا كان الإنسان يستريح بها لينشطَ على العبادة يجعلها عبادة.

استدل من قال: يجلس مطلقاً: أنه ثبت في "صحيح البخاري" من حديث مالك بن الحُويرث أنَّ النبيَّ ﷺ كان إذا كان في وَتْرٍ مِن صلاتِه لم ينهض حتى يستوي قاعداً "(١)، وكذلك في الحديث نفسِه أنَّه كان يعتمدُ على الأرض ثم يقوم (٢).

قالوا: وهذا دليل على أنها جِلْسَةٌ يستقرُّ فيها؛ لأن الاستواء بمعنى الاستقرار، ومنه قوله تعالى: ﴿لِلَسَّتَوُا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا بِعَنَى الاستقرار، ومنه قوله تعالى: ﴿لِلَسَّتَوُا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا السَّوَيْتُمُ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَنَ الَّذِى سَخَرَ لَنَا هَنَا وَمَا كُنَا لَمُ مُقرِنِينَ ﴿ وَإِنَا إِلَى رَبِنَا لَمُنقَلِبُونَ ﴿ وَ الزحرف فإذا كان مالك بن الحويرث يروي هذا عن رسول الله ﷺ وهو الذي روى مالك بن الحويرث يروي هذا عن رسول الله ﷺ وهو الذي روى قوله قوله ﷺ: «صلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي (٣) وقد جاء في وَفْدِ قومِه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب من استوىٰ قاعداً في وتر من صلاته، ثم نهض (۸۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب كيف يعتمد على الأرض إذا قام من الركعة (٢). (٨٢٤).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(۲۷).

في السَّنَةِ التاسعة في آخر حياة النبيِّ ﷺ فإن هذا يدلُّ علىٰ أنها مستحبَّةٌ، وأنها مِن الجِلسات المندوبة وليست مِن الجِلسات التي تُفعل بمقتضىٰ الطبيعة والجِبلَّة.

واستدلَّ مَنْ قال: «لا يجلس» بحديث وائل بن حُجْر بأن النبيَّ ﷺ «كان إذا نَهَضَ؛ نَهَضَ علىٰ رُكبتيه، واعتمدَ علىٰ فَخِذيهِ» (١).

واستدلَّ من يرى التفصيل بأنه مِن المعلوم أن للرسول ﷺ حالين:

حالاً كان فيها نشيطاً شابًا قويًا. وحالاً كان فيها دون ذلك، فإنه كان عليه الصلاة والسلام في آخر حياته يُصلِّي الليلَ قاعداً أكثر من سَنَة (٢)، وكان عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ يسابق عائشة فَسَبَقَتْهُ (٣)، ثم إنه عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ كان يحبُّ أن يُيسِّرَ على نفسِه في العبادة، وكذلك يحبُّ أن ييسر الإنسان على نفسه في العبادة، حتى إنه أنكر على الذين قالوا: نصومُ ولا نفطرُ، ونقومُ ولا ننامُ، ولا نتزوجُ النساء (٤). ومَنَعَ عبدَ الله بن عَمرو بن العاص ولا ننامُ، ولا نتزوجُ النساء (٤).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائماً وقاعداً (٣٣٧) (١١٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٢٦١، ٢٦١)؛ وابن ماجه، كتاب النكاح، باب حسن معاشرة النساء (١٩٧٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح (٥٠٦٣)؛ ومسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنة (١٤٠١) (٥).

أن يصوم الدَّهر، وأرشده إلىٰ أن يصوم يوماً ويفطر يوماً (١)، ومَنْعَه من أن يقوم الليل كلَّه وأرشده إلىٰ أن ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سُدسه (١). وهذا دليل علىٰ أنَّ شريعة النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ مبنية علىٰ اليُسر والسُّهولة.

وكان مالك بن الحُويرث قدم إليه في آخر حياته؛ فكان عَلَيْهُ يحبُّ التيسير على نفسِه، فيجلس ثم يعتمد بيديه على الأرض (٢) وهذا يدلُّ على أن قيامه فيه شيء من المشقَّة، بدليل اعتماده على الأرض؛ لأن من كان نشيطاً؛ فإنه وإنْ جَلَسَ للتشهُّد أو لغير التشهد لا يحتاج إلى الاعتماد.

وقالوا أيضاً: إنَّ مِن المعلوم أن جميع أفعال الصَّلاة المستقلَّة أركان أو واجبات، وهذه ليست ركناً ولا واجبا بالإجماع، وأكثر ما فيها أن العلماء اختلفوا في مشروعيتها، وقد نقل غير واحد من أهل العلم الإجماع علىٰ أنها غير ركن.

وأيضاً: كُلُّ فِعْلِ من أفعال الصلاة له ذِكْرٌ وفيه ذِكْرٌ، وهذه ليس لها ذِكْرٌ، وليس فيها ذِكْرٌ. فدلَّ علىٰ أنها ليست علىٰ سبيل التعتُد.

وعليه؛ فنقول: إن اتحتاج الإنسانُ إليها صارت مشروعة لغيرها للراحة وعدم المشقّة، وإن لم يحتج إليها فليست بمشروعة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالىٰ: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا﴾ (۱) . (۲۶۱۸)؛ ومسلم، كتاب الصيام، باب النهي عن صيام الدهر (۱۱۵۹) (۱۸۱).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۳۵).

وهذا القول كما ترى قولٌ وَسَطٌ، تجتمع فيه الأخبار كما قال صاحب «المغني» رحمهُ الله، وهو اختيار ابن القيم، أننا لا نقول سُنَّة على الإطلاق، ولا غير سُنَّة على الإطلاق، بل نقول هي سُنَّة في حَق مَنْ يحتاج إليها لكبر أو مرض أو غير ذلك. وكنت أميلُ إلى أنها مستحبَّة على الإطلاق وأن الإنسان ينبغي أن يجلس، وكنت أفعلُ ذلك أيضاً بعد أن كنت إماماً، ولكن تبيَّن لي بعد التأمل الطويل أن هذا القول المفصَّل قول وسط، وأنه أرجح من القول بالاستحباب مطلقاً، وإن كان الرُّجحان فيه ليس قوياً عندي، لكن تميل إليه نفسي أكثر، فاعتمدت ذلك.

مسألة: إذا كان الإنسان مأموماً فهل الأفضل له أن يجلس إذا كان يرى هذا الجلوس سُنَّة، أو متابعة الإمام أفضل؟

الجواب: أنَّ متابعةَ الإمام أفضل، ولهذا يَتركُ الواجبَ وهو التشهُّد الأول، ويَفعلُ الزَّائدَ؛ كما لو أدرك الإمامَ في الرَّكعةِ الثانية، فإنه سوف يتشهَّدُ في أول ركعة؛ فيأتي بتشهد زائد مِن أجل متابعة الإمام، وسوف يترك التشهُّد الأول إذا قامَ الإمامُ للرابعة، مِن أجل متابعة الإمام، بل يتركُ الإنسانُ الرُّكنَ من أجل متابعة الإمام، فقد قال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: "إذا صَلَّىٰ قاعداً فصلُوا قعوداً" (أَ فيترك رُكنَ القيام، ورُكنَ الرُّكوع فيجلس في موضع الوَّكوع، كلُّ هذا من أجل متابعة الإمام.

فإن قال قائل: هذه الجِلْسة يسيرة، لا يحصُل بها تخلّف كثير عن الإمام.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۹۸) حاشیة (۱).

### وَيُصَلِّي الثَّانِيَةَ كَذَلِكَ،

فالجواب: أن النبيَّ عَلَيْهُ قال: «إذا رَكَعَ فاركعوا وإذا سَجَدَ فاسجدوا (١)» فأتى بالفاء الدَّالة على الترتيب والتعقيب بدون مُهلة، وهذا يدلُّ على أن الأفضل في حَقِّ المأموم ألا يتأخَّر عن الإمام ولو يسيراً، بل يبادر بالمتابعة، فلا يوافق، ولا يسابق، ولا يتأخَّر، وهذا هو حقيقة الائتمام.

فإن كان الأمرُ بالعكس، بأن كان الإمامُ يرى هذه الجِلْسَة وأنت لا تراها، فإن الواجب عليك أن تجلس؛ لأنك لو لم تجلس لقمت قبل إمامك وهذه مسابقة للإمام والمسابقة حرام، لقول النبيِّ عليه الصلاة والسلام: «أما يخشى الذي يرفعُ رأسَه قبل الإمام أن يحوِّلَ اللَّهُ رأسَه رأسَ حِمَارٍ، أو يجعلَ صورتَهُ صورةَ حِمَارٍ».

وقد يقول: أنا لا أقوم قبله، لكن أتأنّى في السُّجودِ حتى أظنَّ أنه قام، قلنا: إنك حينئذٍ لم تفعل محرَّماً؛ لكنك تركت سُنَّة وهي المبادرة بمتابعة الإمام، فإذا كنت لا ترىٰ أنها مستحبَّة، والإمام يرىٰ ذلك فاجلسْ مع إمامك؛ كما أنك تجلس معه في التشهُّد الذي ليس في محلِّ تشهُّدك مِن أجل المنابعة.

قوله: «ويصلي الثانية كذلك». أي: يُصلِّي الركعة الثانية كالأُولى. وعلى هذا؛ فالثانية صفة لموصوف محذوف والتقدير كالركعة الثانية.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إثم من رفع رأسه قبل الإمام (٦٩١)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب تحريم سبق الإمام بركوع أو سجود ونحوهما (٤٢٧) (٤١٤).

مَا عَدَا التَّحْرِيمَةَ والاسْتِفْتَاحَ، ......

فإذا قال قائل: هل يجوز أن يُحذف الموصوف وتبقى الصِّفة ؟

فالجواب: نقول: نعم، وهذا كثير جدًّا في القرآن، وفي كلام الناس قال الله تعالى: ﴿أَنِ أَعْمَلُ سَنِغَتِ وَقَدِّرَ فِي السَّرَدِ ﴾ [سبأ: ١١] أي: دروعاً سابغات وقال: ﴿إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلاِحَات، وأمثالها كثير، الصّلاِحَات، وأمثالها كثير، لكن الذي يقلُّ هو العكس، وهو حذف النعت وبقاء المنعوت، لأن النعت وهي الصفة هو المقصود ولهذا قال ابن مالك:

وما مِن المنعوتِ والنعت عُقِل يجوزُ حذفُه وفي النَّعتِ يقِل قوله: «كذلك»، أي: يصلِّيها كالأُولى، يعني: في القيام والرُّكوع والسُّجودِ والجلوسِ، وما يُقال فيها.

قُوله: «ما عدا التحريمة»، أي: تكبيرة الإحرام؛ لأن التحريمة تُفتتح بها الصَّلاة، وقد اسْتُفْتِحَتْ، بل لو كَبَّرَ ناوياً التَّحريمة بطلت صلاتُه؛ لأن لازم ذلك أن يكون قد قطع الركعة الأُولى، وابتدأ الثانية مِن جديد، وهذا يُبطل الصَّلاة.

قوله: «ما عدا التحريمة» بالنصب وجوباً؛ لأنها مسبوقة بـ«بما»، أما لو خلت من «ما» لجاز الوجهان: النصب، والجر.

قوله: «والاستفتاح» أيضاً الاستفتاح لا يُسَنُّ في الركعة الثانية؛ لأن الاستفتاح تُفتتح به الصَّلاةُ بعد التحريمة.

فإن قال قائل: لو أن أحداً مِن النَّاس ٱستفتحَ في الركعة الأُولىٰ بنوعٍ من الاستفتاحات، وٱستفتحَ في الركعة الثانية بنوعٍ آخر؟

والتَّعَوُّذَ

لقلنا: هذا بدعة؛ لأن الرَّسول ﷺ كان يستفتح مرَّة واحدة في أوَّل الصَّلاةِ (١) ولم يُنقل عنه أنه كرَّر نوعين مِن الاستفتاح.

قوله: «والتعوذ» أي: وما عدا التعوُّذ، يعني: قوله «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم»، فإنه يُشرع في الأُولى ولا يُشرع في الثانية؛ لأن قراءة الصَّلاة واحدة، فإنَّ الصَّلاة عبادةٌ واحدةٌ من أوَّلها إلىٰ آخرها، فإذا تعوَّذَ لأوَّل مرَّة كفىٰ، ولهذا قالوا: لو قرأ في الرّكعة الأُولىٰ سورةً، ثم قرأ في الركعة الثانية ما قبلها؛ لكان ذلك مكروها؛ لمخالفة التَّرتيب، ولو كان في الركعة الثانية؛ لأن قراءة الصَّلاةِ واحدة.

قال في «الرَّوض» (٢): إلا إذا لم يتعوَّذ في الأُولىٰ فيتعوَّدُ في الثانية، وهذا اُستثناء جيد، مثل أن يدركَ الإمامَ راكعاً فإنه سوف يُكبِّر تكبيرة الإحرام؛ ثم يُكبِّر للرُّكوع ويركع، وتكون القراءة في الرَّكعةِ الثانيةِ هي أوَّل قراءته، وحينئذٍ يتعوَّذ.

وهذا الذي قاله في «الرَّوض» هو مرادهم فيما يظهر، لأن تعليلهم يدلُّ عليه حيث قالوا: إنه يتعوَّذ في القراءة الأُولى. وقراءة الصَّلاةِ قراءة واحدة.

وقال بعض أهل العلم (٣): بل يتعوَّذ في كلِّ رَكعة؛ وذلك لأنه حال بين القراءتين أذكارٌ وأفعالٌ، فيستعيذ بالله عند القراءة في كلِّ رَكعة.

<sup>(</sup>١) انظر: ص(٥٢).

<sup>(</sup>۲) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (۲/ ۲۳).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٢/٢١٦).

### وَتَجْدِيدَ النِّيَّةِ، ثُمَّ يَجْلِسُ مُفْترشاً، .....

والأمرُ في هذا واسعُ.

قوله: «وتجديد النية»، أي: أنّه لا يأتي بنيّة جديدة، بخلاف الرَّكعة الأُولىٰ، فإن الرَّكعة الأُولىٰ يدخُلُ بها في الصَّلاةِ بنيَّة جديدة، فلو نوىٰ الدخول بنيَّة جديدة في الرَّكعة الثانية لبطلت الأُولىٰ؛ لأنَّ لازمَ تجديد النيَّة في الركعة الثانية قَطْعُ النيّة في الركعة الأُولىٰ، ولم تنعقد الثانية لعدم التَّحريمة.

وظاهرُ كلامِ المؤلِّفِ ـ رحمهُ الله ـ أن الركعة الثانية كالأُولىٰ في مقدار القراءة؛ لأنه لم يَستثنِ إلا هذه المسائل الأربع وهي: التحريمة، والاستفتاح، والتعوُّذ، وتجديد النيَّة.

فظاهره: أنَّ القراءة في الرَّكعة الثانية كالقراءة في الرَّكعة الأُولى، ولكن الصواب خِلافُ ذلك، فإنَّ القراءة في الركعة الثانية دون القراءة في الركعة الأُولى، كما هو صريح حديث أبي قتادة (١)، لكن في حديث أبي سعيد (٢) ما يدلُّ علىٰ أن الركعة الثانية كالأُولىٰ، إلا أن حديث أبي سعيد يدلُّ علىٰ أن القراءة مشروعة في الركعات الأربع، فإن حديث أبي سعيد الخدري يدلُّ علىٰ أنَّ الرسول علىٰ أن الفاتحة في كلِّ ركعة، لكن في الركعتين الأوليين يقرأ قراءة سواء، وفي الركعتين الأخريين سواء، لكن علىٰ النَّصْفِ مِن الأوليين.

قوله: «ثم يجلس مفترشاً» أي: بعد أن يُصلِّي الثانية بركوعها وسجودها وقيامها وقعودها. «يجلس» وهذا الجلوس

<sup>(</sup>١) سيأتي تخريجه ص(٢١٥) وهو في الصحيحين.

<sup>(</sup>٢) سيأتي تخريجه ص(٢١٥) وهو في صحيح مسلم.

وَيَدَاهُ عَلَى فَخِذَيْهِ

للتشهُّدِ إمَّا الأول، وإمَّا الأخير، إن كانت الصَّلاةُ رباعية أو ثلاثية فهو أوَّل، وإن كانت سوى ذلك فهو أخير.

«مفترشاً» سَبَقَ تفسيرُها، وأنَّ معنىٰ الافتراش أن يجعلَ رِجْلَهُ اليسرىٰ تحت مقعدته كأنها فراش، ويُخرج اليُمنىٰ مِن الجانب الأيمن ناصباً لها.

قوله: «ويداه على فخذيه» هذه الجملةُ يحتملُ أن تكون في مَوضع نَصْبِ على الحال مِن فاعل «يجلس»، يعني: يجلس والحالُ أن يديه على فخذيه، ويحتملُ أنها جملةُ استثنائية، وعلى كُلِّ تقديرٍ؛ فإنَّ معنى العبارة: أنه في هذا الجلوس يَجعلُ يديه على فخذيه.

وظاهر كلامه: أنه لا يقدمهما حتى تكونا على الرُّكبة؛ لأن الفخذَ حَدُّهُ الرُّكبة، والرُّكبة ليست مِن الفخذِ، فتجعل اليد اليمنى واليد اليسرى على الفخذ لا تصل إلى جِذاء الرُّكبة، بل على حَدِّها؛ لأنها لو وصلت إلى جِذاء الرُّكبة خرجت عن الفخذ، وعلى هذا؛ فلا يُلقِم اليُسرى ركبته، ولا يضع اليُمنى على حرف الفخذِ، هذا ما قاله المؤلف، ولكن السُّنَّة دَلَّت على مشروعية الأمرين، أي: أن تضعَ اليدين على الفخذِين، وأن تُلقِمَ اليُسرى الرُّكبة اليُسرى وتَجعلَ اليُمنى على حَرْفِ الفخذِ، أي: على طَرَفِه، فكلتاهما صفتان (١).

وعلىٰ هذا نقول: إن اليدين لهما صفتان في الرَّفْعِ والسُّجود والجلوس.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٢٧).

يَقْبِضُ خِنْصَرَ يَدِهِ الْيُمْنَى وَبِنْصَرَهَا، وَيُحَلِّقُ إِبْهَامَهَا مَعَ الْوُسْطَى، ويُشِيرُ بِسبَّابَتِهَا ......

في الرفع: حَذْوَ المَنكبين (١)، أو فُروع الأذنين (٢). في السجود: حَذْوَ المَنكبين (٣) أو أن يسجدَ بينهما (٤).

في الجلوس: إمَّا أن يجعلَهما على الفخذين، أو على الرُّكبتين، فاليُمنى على حَرْفِ الفخذِ، واليُسرىٰ تُلْقَم الرُّكبة.

قوله: «يقبض خنصر يده اليمنى وبنصرها، ويحلق إبهامها مع الوسطى» الخنصر: الأصبع الأصغر، والبنصر: الذي يليه، والوسطى: هي التي تلي البنصر، ويُحَلِّقُ الإبهامَ مع الوسطى، وتبقىٰ السَّبَّابةُ مفتوحةً لا يضمُّها. وهذه صفة أيضا، واقتصار المصنِّف ـ رحمهُ الله ـ عليها لا يسلتزم نفي ما عداها، وهناك صفة أخرىٰ؛ بأن يضمَّ الخنصرَ والبنصرَ والوسطى، ويضمَّ إليها الإبهامَ وتبقىٰ السَّبَّابةُ مفتوحةً، فهاتان أيضاً صفتان في كيفية أصابع اليد اليُمنىٰ.

قوله: «ويشير بسبابتها» أي: يشير بسبَّابته إلى أعلى.

والسَّبَّابة: ما بين الإبهام والوسطى، وسُمِّيت سَبَّابة، لأن الإنسان يُشيرُ بها عند السَّبِّ، وتُسَمَّىٰ أيضاً سَبَّاحة، لأنه يُسَبَّح بها اللَّهُ عزَّ وجلَّ؛ لأنه يُشيرُ بها عند تسبيح الله.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٦). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب افتتاح الصلاة (٧٣٤)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في السجود علىٰ الجبهة والأنف (٢٧٠) وقال: «حديث حسن صحيح».

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلّم، كتاب الصلاة، باب وضع يده اليمنىٰ علىٰ اليسرىٰ بعد تكبيرة الإحرام... ووضعهما في السجود علىٰ الأرض حذو منكبيه (٤٠١) (٥٤).

في تَشَهُّدِهِ

قوله: «في تشهده»: «في» للظّرفية، والظَّرفُ أوسعُ مِن المظروف، فهل المراد: يُشيرُ بها في تشهُّدِه مِن حين ما يبدأ إلىٰ أن ينتهي، أو المراد: يُشيرُ بها في تشهُّدِه في موضع الإشارة؟

كلامُ المؤلِّف فيه ٱحتمال، لكن غيره بَيَّنَ أنه يُشيرُ بها عند وجودِ سبب الإشارة. وما هو سبب الإشارة؟

سببُهُ ذِكْرُ الله، وآختلف الفقهاءُ في معنىٰ كلمة «ذِكْرِ الله» فقيل: عند ذِكْرِ الله» وعلىٰ هذا؛ فإذا قلت: التحيات لله حينر، السَّلام علينا أيُّها النبي ورحمة الله ـ تُشِيرُ، السَّلام علينا وعلىٰ عباد الله ـ تُشِيرُ، أشهد أنْ لا إله إلا الله ـ تُشِيرُ، هذه أربع مرَّات في التشهُّدِ الأول. اللَّهم صَلِّ ـ خَمْس؛ لأن «اللهم» أصلُها «يالله»، ـ اللَّهُمَّ بارك ـ سِتُّ، أعوذ بالله مِن عذاب جهنم ـ سبع.

وقيل: المراد بذِكْرِ الله: الذِّكْر الخاصُّ وهو «لا إله إلا الله»، وعلىٰ هذا؛ فلا يُشيرُ إلا مَرَّةً واحدةً، وذلك عندما يقول: أشهد أَنْ لا إله إلا الله.

هذا اختلاف الفقهاء، ولكن السُّنَّة دَلَّت علىٰ أنه يُشير بها عند الدعاء فقط لأن لفظ الحديث: «يُحرِّكُها يدعو بها» (١) وقد وَرَدَ في الحديث نَفْيُ التَّحريك وإثباتُ التحريك (٢). والجمعُ بينهما

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٣١٨/٤)؛ والنسائي، كتاب الافتتاح، باب موضع اليمين من الشمال في الصلاة (٨٩٠)، وكتاب التطبيق، باب الإشارة بالأصبع في التشهد الأول (١١٦٢)؛ والبيهقي (٢/ ١٣٢)؛ وابن خزيمة (٧١٤) وصححه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الإشارة في التشهد (٩٨٩)؛ والبيهقي (٢/
 ٣١).

### وَيَبْسُطُ الْيُسْرَى، وَيَقُولُ: «التَّحِيَّاتُ لِلَّهِ، .........

سهل: فنفيُ التَّحريك يُراد به التَّحريكُ الدَّائم، وإثباتُ التَّحريك يُراد به التَّحريك يُراد به التَّحريكُ عند الدُّعاء، فكلما دعوت حرِّكْ إشارة إلىٰ علوِّ المدعو سبحانه وتعالىٰ، وعلىٰ هذا فنقول:

"السلام عليك أيُّها النبيِّ" فيه إشارة؛ لأن السَّلامَ خَبرٌ بمعنى الدُّعاءِ، "السَّلامُ علينا" فيه إشارة، "اللهم صَلِّ على محمَّد" فيه إشارة، "اللهم بارك على محمَّد" فيه إشارة، "أعوذ بالله من عذاب جهنَّم" فيه إشارة، "ومِن غذاب القبر" فيه إشارة، "ومِن فتنة المسيح الدَّجَال" فيه اشارة، وكُلَّما دعوت تُشيرُ إشارةً إلىٰ عُلُوِّ مَنْ تدعوه سبحانه وتعالىٰ، وهذا أقربُ إلىٰ السُّنَة.

قوله: «ويبسط اليسرى» يعني: أصابعها على الفخذِ الأيسر؛ لأنه قال في الأول: «ويداه علىٰ فخذيه».

قوله: «ويقول: التحيات ش...» يقول بلسانه متدبِّراً ذلك بقلبه وهل يُشترطُ أن يُسمعَ نفسَه؟

فيه خِلافٌ سَبَقَ ذِكْرُه (۱). أمَّا المذهبُ فيُشترط أن يُسمعَ نفسَه في الفاتحة، وفي كُلِّ ذِكْرٍ واجبٍ.

قوله: «التحيات لله» التحيات: جمع تحيَّة، والتحيَّة هي: التَّعظيم، فكلُّ لَفْظٍ يدلُّ علىٰ التَّعظيم فهو تحيَّة، و«ال» مفيدة للعموم، وجُمعت لاختلاف أنواعها، أما أفرادها فلا حدَّ لها، يعني: كُلَّ نوع من أنواع التَّحيَّات فهو لله، واللام هنا للاستحقاق

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۲۰).

#### وَالصَّلُوَاتُ وَالطَّلِّبَاتُ، ....

والاختصاص؛ فلا يستحقُّ التَّحيَّات على الإطلاق إلا الله عزَّ وجلَّ.

ولا أحد يُحَيَّا على الإطلاق إلا الله، وأمَّا إذا حَيَّا إنسانٌ إنسانًا على سبيل الخصوص فلا بأس به.

لو قلت مثلاً: لك تحيَّاتي، أو لك تحيَّاتُنَا، أو مع التحيَّة، فلا بأس بذلك، قال الله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ الآية [النساء: ٨٦] لكن التَّحيَّات على سبيل العموم والكمال لا تكون إلا لله عزَّ وجلَّ.

فإذا قال قائل: هل اللَّهُ بحاجة إلىٰ أن تحييه؟

فالجواب: كلّا؛ لكنه أهْلٌ للتعظيم، فأعظّمه لحاجتي لذلك لا لحاجته لذلك، والمصلحة للعبد قال تعالىٰ: ﴿إِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللّهَ غَنِيُ عَالَىٰ اللّهُ عَنِيُ اللّهُ عَنَكُمُ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمُ ۗ [الزمر: ٧].

قوله: «والصلوات» أي: لله، وهو شاملٌ لكلٌ ما يُطلق عليه صلاة شرعاً أو لُغةً، فالصَّلوات كلُّها لله حقًا واستحقاقاً، لا أحد يستحقُّها؛ وليست حقًا لأحد سوى الله عزَّ وجلَّ، والدُّعاءُ أيضاً حقُّ واستحقاق لله عزَّ وجلَّ كما قال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ انْحُونَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَمَ وَلَخِرِينَ لَيْ الله الله ، وكُلُّ المحلوات فرضُها ونفلُها لله ، وكُلُّ الأدعية لله .

قوله: «والطيبات». الطيبات لها معنيان:

المعنىٰ الأول: ما يتعلَّق بالله.

المعنى الثاني: ما يتعلَّق بأفعال العباد.

فما يتعلَّق بالله فله مِن الأوصاف أطيبها، ومِن الأفعال أطيبها، ومِن الأفعال أطيبها، ومن الأقوال أطيبها، قال النبيُّ ﷺ: "إن الله طيب، لا يقبل إلا طيباً..." (١) يعني: لا يقول إلا الطيب، ولا يَفعلُ إلا الطيب، ولا يتَصفُ إلا بالطيب، فهو طيب في كُلِّ شيء؛ في ذاته وصفاته وأفعاله.

وله أيضاً مِن أعمال العباد القولية والفعلية الطَّيبُ<sup>(۱)</sup>، فإن الطَّيبَ لا يليقُ به إلا الطَّيب ولا يقدم له إلا الطيب، وقد قال الله تسعالين ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَالطَّيِبَاتُ لِلطَّيبِينَ وَالْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ وَالطَّيبَاتُ لِلطَّيبِينَ وَالْطَيبِينَ وَالْطَيبَاتُ الله عَزَ وجلَّ.

فهل أنت أيُّها المصلِّي تستحضر حين تقول «الطيبات لله» هذه المعاني، أو تقولها على أنها ذِكْرٌ وثناء؟

أغلبُ النَّاسِ علىٰ الثاني، لا يستحضر عندما يقول: «الطيبات» أن الله طيِّب في ذاتِه وصفاتِه وأفعالِه وأقوالِه، وأنه لا يليقُ به إلا الطَّيب مِن الأقوال والأفعال الصَّادرة مِن الخَلْقِ.

وضدُ الطَّيِّب شيئان: الخبيث، وما ليس بطيب ولا خبيث؛ لأن الله سبحانه له الأوصاف العُليا ﴿وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَى ﴿ [الروم: ٢٧] فلا يُمكنُ أن يكون في أوصافه أو أفعاله أو أقواله ما ليس بطيب ولا خبيث، بل كُلُّ أفعالِه وأقوالِه وصفاتِه كلُّها طيبة.

أما ما يصدرُ مِن الخَلْق؛ فمنه ما هو طيِّبٌ، ومنه ما هو خبيثٌ، ومنه ما ليس كذلك، لكن ما الذي يَصعد إلىٰ الله ويُرفع إلىٰ الله؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها (۱۰) (۲۰).

السَّلامُ عَلَيْك

البحواب: ﴿إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴿ الْخَاصِ اللَّهِ الْأَرْض ، لا يصعدُ إلىٰ الأرض ، لا يصعدُ إلىٰ السَّماءِ.

قوله: «السلام عليك» «السّلام» قيل: إنَّ المراد بالسّلام: أسمُ الله عزَّ وجلَّ؛ لأن النبيَّ عَلِيْهُ قال: «إنَّ اللَّهَ هو السّلامُ» (١) كما قال عزَّ وجلَّ في كتابه: ﴿ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّكَمُ ﴾ [الحشر: ٢٣] وبناءً على هذا القول يكون المعنى: أنَّ الله على الرَّسولِ عَلَيْهُ بالحِفظ والكلاءة والعناية وغير ذلك، فكأننا نقول: اللَّهُ عليك، أي: رقيب حافظ مُعْتَن بك، وما أشبه ذلك.

وقيل: السلام: أسم مصدر سَلَّمَ بمعنى التَّسليم كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّمُ اللَّيْكَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦] فمعنى التسليم على الرسول ﷺ: أننا ندعو له بالسَّلامة مِن كُلِّ آفة.

إذا قال قائل: قد يكون هذا الدُّعاء في حياته عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ واضحاً، لكن بعد مماته كيف ندعو له بالسَّلامةِ وقد مات عَلَيْهُ؟

فالجواب: ليس الدُّعاءُ بالسَّلامة مقصوراً في حال الحياة، فهناك أهوال يوم القيامة، ولهذا كان دعاء الرُّسل إذا عَبَرَ النَّاسُ علىٰ الصِّراط: «اللَّهُمَّ، سَلِّمْ؛ سَلِّمْ» (٢٠)، فلا ينتهي المرءُ مِن المخاوف والآفات بمجرد موته.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب التشهد في الآخرة (۸۳۱)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة (٤٠٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب الصراط جسر جهنم (٦٥٧٣)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية (١٨٢) (٢٩٩).

إذاً؛ ندعو للرَّسول عَلَيْ بالسَّلامةِ من هول الموقف، ونقول أيضاً: قد يكون بمعنى أعم، أي: أنَّ السَّلامَ عليه يشمَلُ السَّلامَ على شرعِه وسُنَّتِهِ، وسلامتها من أن تنالها أيدي العابثين؛ كما قال العلماءُ في قوله تعالىٰ: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] قالوا: إليه في حياته، وإلىٰ سُنَّتِهِ بعد وفاته.

وقوله: «السلام عليك» هل هو خَبَرٌ أو دعاءٌ؟ يعني: هل أنت تخبر بأن الرسولَ مُسَلَّمٌ، أو تدعو بأن الله يُسلِّمُه؟

الجواب: هو دُعاءٌ تدعو بأنَّ الله يُسلِّمُه، فهو خَبَرٌ بمعنىٰ الدُّعاء قوة رجاء الإجابة أمرٌ واقع.

ثم هل هذا خطاب للرَّسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ كخطابِ النَّاس بعضهم بعضاً؟

الجواب: لا، لو كان كذلك لبطلت الصَّلاة به؛ لأن هذه الصلاة لا يصحُّ فيها شيء من كلام الآدميين. ولأنَّه لو كان كذلك لجَهَرَ به الصَّحابةُ حتىٰ يَسمعَ النبيُّ عَلِيْق، ولردَّ عليهم السَّلام كما كان كذلك عند ملاقاتِهم إيَّاه، ولكن كما قال شيخ الإسلام في كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم»: لقوَّة استحضارك للرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلام حين السَّلام عليه، كأنه أمامك تخاطبه.

ولهذا كان الصَّحابة يقولون: السلام عليك، وهو لا يسمعهم، ويقولون: السلام عليك، وهم في بلد وهو في بلد آخر، ونحن نقول: السلام عليك، ونحن في بلد غير بلده وفي عصر غير عصره.

وأمّا ما وَرَدَ في «صحيح البخاري» عن عبد الله بن مسعود

أيُّهَا النَّبِيُّ

رضي الله عنه أنهم كانوا يقولون بعد وفاة الرسول على: «السّلامُ على النّبيّ ورحمة الله وبركاته» (١) فهذا مِن اجتهاداتِه رضي الله عنه التي خالَفه فيها مَنْ هو أعلمُ منه؛ عُمرُ بن الخطّاب رضي الله عنه، فإنه خَطَبَ النّاسَ على مِنبر رسول الله على وقال في التشهّد: «السّلامُ عليك أيّها النبيُّ ورحمة الله» كما رواه مالك في «الموطأ» بسَندٍ من أصحِّ الأسانيد (٢)، وقاله عُمرُ بمحضر الصَّحابة رضي الله عنهم وأقرُّوه علىٰ ذلك.

ثم إن الرَّسولَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ علَّمه أمَّته، حتىٰ إنه كان يُعَلِّم ابنَ مسعود، وكَفُّه بين كفَّيه (٣) من أجل أن يستحضر هذا اللَّفظ، وكان يُعلِّمُهم إيَّاه كما يُعلِّمُهم السُّورة من القرآن، وهو يعلم أنه سيموت؛ لأن الله قال له: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴿ اللهِ قال له على النَّبِيِّ، بل عَلَّمَهم السَّورة من القرآن بلفظها. ولذلك لا يُعَوَّلُ التشهُّدَ كما يُعلِّمُهم السُّورة من القرآن بلفظها. ولذلك لا يُعَوَّلُ على اجتهاد ابن مسعود، بل يُقال: «السَّلامُ عليك أيُّها النبيُّ».

قوله: «أَيُّهَا النبيُّ» مُنادىٰ حُذفت منه ياء النداء، والأصل: يا أيها النبيُّ، وحُذفت ياء النداء لكثرة الاستعمال والتخفيف، والبداءة بالكناية لرسول الله على .

ويُقال: النَّبيءُ بالهمزة، ويقال: النَّبيُّ بتشديد الياء بدون همزة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب الأخذ باليد (٦٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) الموطأ، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة (٢٤٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب الأخذ باليدين (٦٢٦٥)؛ ومسلم،
 كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة (٤٠١) (٥٩).

وَرَحْمَةُ اللَّهِ

أمّا إذا قيل: النبيء بالهمزة، فهو فعيل مِن النبأ بمعنى الخَبَر، لكنه فعيل، بمعنى فاعل ومفعول؛ لأنه منبئ ومنبأ.

وأما إذا قيل: النَّبيُّ بتشديد الياء بلا همز، فإما أن تكون أصلها مهموزاً وحُذفت الهمزة تخفيفاً، وإمَّا أن تكون من «النَّبْوَة» وهي الارتفاع وسُمِّيَ بذلك لارتفاع رُتبته ﷺ.

فإن قيل: ألا يمكن أن نقول بأنها النَّبي بالياء من الأمرين جميعاً من النَّبُوة وهو الارتفاع، ومن النبأ وهو الخبر؟

فالجواب: يمكن، لأن القاعدة: أن اللفظ إذا ٱحتمل معنيين لا يتنافيان ولا مُرَجِّح لأحدهما على الآخر؛ حُمل عليهما جميعاً. ولا شَكَّ أن الرسول ﷺ مقامُه أرفع المقامات وأنه منبأ ومنبئ.

قوله: «ورحمة الله» «رحمة» معطوفة على «السّلام عليك» يعني: ورحمة الله عليك، فيكون عطف جملة على جملة والخبر محذوف، ويجوز أن يكون مِن باب عطف المفرد على المفرد، فلا يحتاج إلى تقدير الخبر.

والرحمة إذا قُرنت بالمغفرة أو بالسَّلام صار لها معنى، وإن أفردت صار لها معنى آخر، فإذا قُرنت بالمغفرة، أو بالسلام صار المراد بها: ما يحصُل به المطلوب، والمغفرة والسلام: ما يزول به المرهوب، وإن أُفردت شملت الأمرين جميعاً، فأنت بعد أن دعوت لرسول الله على بالسَّلام دعوت له بالرَّحمة؛ ليزول عنه المرهوب ويحصُل له المطلوبُ.

فإن قال قائل: لماذا بدأ بالسّلام قبل الرحمة؟ فالجواب: أنَّ التَّخلية قبل التحلية.

وَبَرَكَاتُهُ

فالتخلية: السَّلامة من النقائص، والتَّحلية: ذِكْرُ الأوصاف الكاملة، فنبدأ بطلب السلامة أولاً، ثم بطلب الرحمة.

قوله: «وبركاته» جمع بَرَكَة، وهي الخير الكثير الثَّابت، لأن أصلها من «الْبِرْكة» بكسر الباء «والْبِرْكة» مجتمع الماء الكثير الثابت.

والْبَرَكَةُ هي: النَّمَاءُ والزِّيادة في كلِّ شيء من الخير، فما هي البركات التي تدعو بها للرَّسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ بعد موته؟ ففي حياته ممكن أن يُبارك له في طعامه، في كسوته، في أهله، في عمله.

فأما البَرَكة بعد موته: فبكثرة أتباعه وما يتبع فيه، فإذا قَدَّرنا أن شخصاً أتباعه مليون رَجُل، وصار أتباعه مليونين فهذه بَرَكَة.

وإذا قَدَّرْنا أن الأتباع يتطوَّعون بعشر ركعات، وبعضهم بعشرين ركعة صار في الثاني زيادة.

إذاً؛ نحن ندعو للرسول ﷺ بالبَرَكَة وهذا يستلزم كَثْرَة أَتباعه، وكَثْرَة عمل أتباعه؛ لأنّ كلّ عمل صالح يفعلهُ أتباع الرّسولِ عليه الصّلاةُ والسّلامُ فله مثل أجورهم إلىٰ يوم القيامة.

وأقول استطراداً: إن هذا أحد الأوجه التي يُرَدُّ بها على من يهدون ثواب القُرَب إلى رسول الله ﷺ؛ لأن بعض المحبين للرَّسُول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ يهدون إليه القُرَب؛ كالختمة والفاتحة على روح محمَّد كما يقولون وما أشبه ذلك، فنقول: هذا من البدع ومن الضلال. أسألك أيُّها المُهْدي للرسول عبادة، هل أنت أشدُّ حُبًّا للرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ من أبي بكر وعُمر وعُمر وعُمان وعلى؟

# السَّلامُ عَلَيْنَا، وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، .....

إن قال: نعم، قلنا: كذبت، ثم كذبت، ثم كذبت، ثم كذبت، ثم كذبت، ثم كذبت. وإن قال: لا، قلنا: لماذا لم يُهْدِ أبو بكر والخلفاء بعده للرسول على ختمة ولا فاتحة ولا غيرها؟ فهذا بدعة. ثم إن عملك الآن وإن لم تُهْدِ ثوابه سيكون للرَّسول على مثله. فإذا أهديت الثَّواب، فمعناه أنك حرمت نفسك من الثواب فقط، وإلَّا فللرسول على مثل عملك أهديت أم لم تُهْدِ.

قوله: «السلام علينا». نقول في السلام كما قلنا في الأول (١٠).

وأما علينا ف(نا) لا شَكَّ أنه لا يُراد بها الشخص نفسه فقط، وإنما يُراد بها الشَّخص ومَن معه، فمن الذي معه؟

قيل: المصلُّون. وقيل: الملائكة. وقيل: المراد جميع الأُمَّة المحمَّدية. وهذا القول الأخير أصحُّ، فكما دعونا لنبينا محمَّد عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ بالسَّلامِ؛ ندعو أيضاً لأنفسنا بالسَّلام؛ لأننا أتباعه.

قوله: «وعلى عباد الله الصالحين». هذا تعميم بعد تخصيص؛ لأن عباد الله الصالحين هم كُلُّ عبدٍ صالح في السماء والأرض؛ حيّ أو ميّت من الآدميين والملائكة والجِنِّ.

وعباد الله هم الذين تعبَّدوا لله: أي تذلَّلوا له بالطاعة امتثالاً للأمر واجتناباً للنهي، وأفضل وَصْفِ يتَّصف به الإنسان هو أن يكون عبداً لله، ولهذا ذَكَرَ اللهُ وَصْفَ رسوله بالعبودية في أعلى مقاماته.

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۱۵۰).

في الإسراء ﴿ سُبْحَنَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلاً ﴾ [الإسراء: ١] والمعراج ﴿ فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ ﴾ [النجم: ١٠]، والإسراء والمعراج مِن أفضل ما يكون من المقامات للرسول ﷺ.

ووَصَفَهُ بذلك في مقام الدِّفاع عنه ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزُلُنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِۦ﴾ [البقرة: ٢٣].

ووَصَفَهُ بذلك في مقام التنزيل عليه ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبَ ﴾ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبَ ﴾ [السفسرقسان: ١] ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْلَبَ ﴾ [الكهف: ١].

فالحاصل: أن أشرف وصف للإنسان أن يكون عبداً لله - أسأل الله أن يحقّق ذلك لعباده المؤمنين - لا عبداً لهواه، إذا سَمِعَ أَمْرَ رَبِّه قال: سمعنا وأطعنا، وإذا سَمِعَ نهيه، قال: سمعنا وتَجَنّبنا، وإذا سَمِعَ خبراً قال: سمعنا وصدّقنا وقبلنا.

وعباد الله الصالحون هم الذين صَلُحتْ سرائرُهم وظواهرُهم.

فصلاح السرائر: بإخلاص العبادة لله، والظَّواهر: بمتابعة رسول الله ﷺ.

هؤلاء هم الصَّالحون، وضِدُّ ذلك عباد الله الفاسدون، إما بالسَّرائر، وإما بالظَّواهر، فالمشركُ فاسدُ السَّريرة، والمبتدعُ فاسدُ الظَّاهر؛ لأنَّ بعض المبتدعة يريد الخيرَ، لكنه فاسدُ الظَّاهر لم يمشِ على الطَّريق الذي رَسَمَهُ رسولُ الله عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ.

والمشركُ فاسدُ الباطن، ولو عَمِلَ عملاً ظاهرُه الصّحة والصّلاح مثل المرائي.

# أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ،

مسألة: هل هناك عباد لله فاسدون؟

نعم؛ كُلُّ مَنْ في السماوات والأرض فهم عباد لله بالعبودية الكونية كما قال تعالى: ﴿إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلِي اللَّمَنِ عَبِّدًا شَّ المعبودية الكونية الكونية القدرية؛ لا بالعبودية الشرعية.

قوله: «أشهد أن لا إله إلا الله». الشهادة هي الخبر القاطع، فهي أبلغ مِن مجرد الخبر. لأن الخبر قد يكون عن سماع، والشهادة تكون عن قطع، كأنما يشاهد الإنسان بعينيه ما شَهِدَ به.

تنبيه: يقول بعض الناس: «أشهد أنَّ لا إله إلا الله» بتشديد «أنّ»، وهذا خطأ من حيث اللغة العربية، لأن «أنَّ» لا تكون بمثل هذا التركيب، والتي تكون بمثل هذا التركيب «أنْ» المخفَّفة مِن الثقيلة وجملة «لا إله إلا الله» في مَحلِّ رَفْعِ خبرها، وأسمُها ضمير الشأن محذوف وجوباً.

إذاً؛ النُّطقُ الصحيحُ: أشهد أنْ لا إله إلا الله، بتخفيف «أنْ».

ومعنى «لا إله إلا الله»: أي: لا معبود حقٌّ إلا الله،

## وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ».

وفَسَّرْناها بهذا التفسير؛ لأن «إله» فِعَال بمعنى مفعول، والمألوه: هو المعبود حُبَّا وتعظيماً وخبر «لا» محذوف والتقدير: لا إله حَقِّ إلا الله، و «الله» بدل مِن الخبر المحذوف، ومعنى هذه الجملة العظيمة: أنه لا معبود حقِّ سوى الله عزَّ وجلَّ، أما المعبود بغير حقِّ فليس بإله حقاً وإنْ سُمِّيَ إلهاً، ولهذا قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ فليس بإله حقاً وإنْ سُمِّيَ إلهاً، ولهذا قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُو اللهِ قُو اللهِ عَنَّ وجلًا اللهِ عَنَّ وجلًا اللهِ عَلَى وَلِهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا اللهُ عَنَّ وجلًا اللهِ عَلَى اللهِ وَلَيْكَ اللهِ اللهِ وَلَا اللهُ عَلَى يَعْمُونَ مِن دُونِهِ البُطِلُ ﴾ [الحجم: ١٦]، وفي الآية ولا بطلان أعظم مِن بطلانه، وقال الله تعالى يخاطب الذين يعبدون ولا بطلان أعظم مِن بطلانه، وقال الله تعالى يخاطب الذين يعبدون مِسن دون الله: ﴿ إِنَّ هِي إِلَّا أَسَّمَاءٌ سُمِّيَتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَا وَكُمُ مَّا أَنزَلَ اللهُ بَهَا مِن سُطَانٍ ﴾ [النجم: ٢٣]، وليست حقائق بل هي مجرَّد أسماء.

قوله: «وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»، سبق معنى «أشهد».

وأما «محمد» فهو محمَّد بن عبد الله بن عبد المطلب القرشي الهاشمي، بَعَثَهُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ بمكَّة أمِّ القرى، وأحبِّ البلاد إلىٰ الله، وهاجر إلىٰ المدينة، وتُوفِّي فيها ﷺ.

قوله: «عبده» أي: العابد له، وليس لرسول الله ﷺ شَرِكَةٌ في مِلْكِ الله أبداً، وهو بَشَرٌ مثلُنا تميَّز عنا بالوحي، وبما جَبَلَه الله عليه مِن العبادة والأخلاق العظيمة. قال الله تعالىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ بِلَهُ وَحِدٌ ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّكُ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

قال النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَثْلُكُم، أَنسَىٰ كمَا تَنْسَونِ»(١)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة حيث كان (٤٠١)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة (٥٧٢) (٨٩).

وأَمَرَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ أَن يَقُولَ: ﴿ لَا آَقُولُ لَكُمَّ عِنْدِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْفَي ٱلْغَيّبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىَّ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وقوله: «ورسولُهُ» أي: مُرْسَلُهُ، أرسله الله عزَّ وجلَّ وجعله واسطة بينه وبين الخَلْق في تبليغ شرعه فقط، إذْ لولا رسول الله ما عرفنا كيف نعبد الله عزَّ وجلَّ، فكان عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ رسولاً مِن الله إلى الخَلْقِ، ونِعْمَ الرسول، ونِعْمَ المرسِل، ونعم المرسَل به، فالنبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ هو رسولٌ مرسلٌ مِنَ الله، وهو أفضل الرُّسل، وخاتمهم، وإمامهم، ولهذا لما جُمِعُوا له ليلة المعراج تقدَّمهم إماماً مع أنه آخرهم عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ والسَّلامُ والسَّلامُ والسَّلامُ والسَّلامُ والسَّلامُ المُعراج تقدَّمهم إماماً مع أنه آخرهم عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ (٢٠).

وعُلِمَ من هذين الوصفين للرسول ﷺ - العبودية والرسالة - ضلالُ طائفتين ضَلَّتا فيه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة (۲۸۲۰) (۸۱)؛ وعند البخاري: (أفلا أحب أن أكون عبداً شكوراً)، كتاب التفسير، باب ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر (٤٨٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند (١/ ٢٥٧).

الطائفة الأولى: ظَنَّتْ أَنَّ له حقًا في الرُّبوبية، فصارت تدعو الرَّسولَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، وصار تعظيمُه في قلوبهم أشدَّ مِن تعظيم الله ـ نعوذ بالله ـ حتى إنه إذا ذُكِرَ الرَّسولُ اقشعرت جلودهم؛ ثم تلين كأنما ذكر الله.

وإذا ذُكِرَ الله فإنما هو كالماء البارد على جلودهم لا يتحرَّكون، فهؤلاء أشركوا بالله حيث ساووا الرَّسولَ بالله بل جعلوه أعظم مِن الله عزَّ وجلَّ.

الطائفة الثانية: ﴿وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَلْذَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴾ [ص: ٢٤] وإمَّا أنه كاذب في تعميم الرِّسالة كما يقول النَّصارىٰ الذين يداهنون المسلمين، وأنخدع بهم بعضُ العرب قالوا: محمدٌ رسولُ الله لكن إلىٰ العرب فقط. ولبَّسوا علىٰ النَّاسِ بقوله تعالىٰ: ﴿هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّى رَسُولًا مِنْهُم يَسَلُوا عَلَيْهِم ءَايَنِهِم وَالجمعة: ٢] وهم يقولون: نحن لسنا بأميين، نحن مِن بني إسرائيل مِن أهل الكتاب.

والنصارى يقولون: رسولنا عيسى، ويَغْلُون به حتى جعلوه الله.

واليهود يقولون: عيسىٰ كاذبٌ ابن زانية ـ والعياذ بالله ـ مقتولٌ مصلوبٌ، ونبيهم موسىٰ.

وعلىٰ كُلِّ؛ نقول لمن أدعىٰ خصوصية رسالة الرَّسول عليه الصَّلاةُ والسَّلام في العرب: هل تؤمن بأنه رسول؟

إذا قال: نعم، نقول: هل الرسول يكذب؟

إنْ قال: نعم، بطلت شهادتُه، فالرَّسولُ لا يكذب، وإنْ

#### هذا التَّشَهُّدُ الأوَّلُ، ....

قال: لا ، قلنا: أقرأ قول الله تعالى: ﴿ فَلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَىٰهُ إِلَىٰهُ اللَّهِ النَّهِ إِلَا هُو اللَّهِ إِلَىٰهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴿ [آل عمران: ٧].

قوله: «هذا التشهد الأول» هذا المشار إليه ما ذُكِرَ مِن قوله: «التحيات» إلىٰ قوله «وأنَّ محمداً عبدُه ورسوله». وقوله: «التشهُّدُ الأول» يعني: في الثلاثية والرباعية.

وٱعْلَمْ أَن الأحاديث وَرَدَتْ في التشهُّدِ علىٰ أكثر من وَجْهِ، فما موقفنا مِن هذه الوجوه؟

الجواب: أنَّ العلماء رحمهم الله اَختلفوا في مثل هذه الوجوه، وهذا بعد أن نعلم أنه لا يمكن جَمْع الذِّكْرَين في آنٍ واحدٍ فجمعُهما واحدٍ، أمَّا إذا كان يُمكن أن نجمعهما في آنٍ واحدٍ فجمعُهما أولى، إلا إذا كان هناك قرينة تدلُّ على أن كلَّ واحد منهما يُقال بمفرده كما في دعاء الاستفتاح. فالتشهُّدُ عَلَّمَه النبيُّ عَبَدَ الله بن مسعود (۱)، وعَلَّمَه عبدَ الله بن عبَّاس (۲). وحديث عبد الله بن مسعود في «الصحيحين»، وحديث عبد الله بن عبَّاس في «مسلم» وكلاهما صحيح، وليس بينهما إلا اختلاف يسير مما يدلُّنا على وكلاهما صحيح، وليس بينهما إلا اختلاف يسير مما يدلُّنا على

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة (٤٠٣) (٦٠).

أن كلَّ واحد منهما يُقال بمفرده، وأن هذا الاختلاف اليسير مما جاءت به السُّنَّةُ.

وقد سَبَقَ ذِكْرُ الخِلافِ والتفصيل في العبادات الواردة على وجوه متنوِّعةٍ عند الكلام على رَفْع اليدين عند تكبيرة الإحرام.

مسألة: ظاهر كلام المؤلّف أنه لا يزيد في التشهّدِ الأولِ علىٰ ما ذَكرَ. وعلىٰ هذا؛ فلا يستحبُّ أن تُصلّيَ علىٰ النبيِّ علىٰ النبيِّ علىٰ النبيِّ علىٰ النبيِّ علىٰ النبيِّ علىٰ السَّنَة، في التشهّد الأوّل، وهذا الذي مشىٰ عليه المؤلّف ظاهرُ السُّنَة، لأنَّ الرسول على لم يُعلّم ابنَ مسعود (١) وابنَ عباس (٢) إلا هذا التشهّد فقط، وقال ابنُ مسعود: «كُنّا نقولُ قبلَ أن يُفرضَ علينا التشهّد الأول فقط؛ ولم يَذكرِ الصَّلاةَ علىٰ النبيِّ في التشهّدِ الأول. فلو كان سُنّةً لكان الرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ يعلِّمهم إيًا، في التشهّدِ.

وأما قولهم: "يا رسولَ الله، أمَّا السَّلامُ عليك فقد عَرفنَاه، فكيف نُصَلِّي عليك (٤) إذا نحن صَلَّينا عليك في صلاتِنا؟ (٥) فهو سؤال عن الكيفيَّة وليس فيه ذِكْرُ الموضع، وفَرْقٌ بين أن يُعَيَّنَ الموضع أو تُبَيَّنَ الكيفيَّة، ولهذا قال ابن القيم رحمهُ الله في "زاد المعاد": كان من هدي النبيِّ عَلَيْ تخفيف هذا التشهد جدًّا، ثم

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۵۱). (۲) تقدم تخریجه ص(۱٦٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: سنن الدارقطني (١/ ٣٥٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الصلاة علىٰ النبي ﷺ بعد التشهد (٤٠٦) (٦٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد (١١٩/٤)؛ والدارقطني (١/٣٥٤)؛ والحاكم (٢٦٨/١) وقال: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي.

ثم يقول: «اللَّهُمَّ ......

ذَكرَ الحديث أنه كان كأنّما يجلس على الرَّضْفِ \_ يعني: الحجارة المحمَّاة \_ من شِدَّة تعجيله (١) ، وهذا الحديث وإن كان في سنده نظر، لكن هو ظاهر السُّنَّة، أي: أنه لا يزيد على هذا، وفي «صحيح ابن خزيمة»: «أن الرسول ﷺ إذا كان في وَسَطِ الصَّلاة نَهَضَ حين يفرُغ من تشهُّدِه، وإنْ كان في آخرها دعا بعد تشهُّدِه بما شاء الله أن يدعو، ثم يُسلم (٢).

ومع ذلك لو أن أحداً مِن النَّاس صَلَّىٰ علىٰ النبيِّ ﷺ في هذا الموضع ما أنكرنا عليه، لكن لو سألنا أيُّهما أحسن؟ لقلنا: الاقتصار علىٰ التشهُّدِ فقط، ولو صَلَّىٰ لم يُنْهَ عن هذا الشيء؛ لأنه زيادة خير، وفيه أحتمال، لكن أتباع ظاهر السُّنَّة أولىٰ.

قوله: «ثم يقول» أي: بعد التشهد الأول «اللهم» معناها: يا الله. لكن حُذفت ياء النداء، وعُوِّضَ عنها الميم، وجُعِلت الميم في الآخر تيمُّناً بالبداءة باسم الله عزَّ وجلَّ، وكانت ميماً ولم تكن جيماً ولا حاءً ولا خاءً، لأن الميم أدلُّ علىٰ الجَمْع، ولهذا تجتمع الشفتان فيها، فكأن الدَّاعي جمع قَلْبَه علىٰ رَبِّه ودعا وقال: اللَّهُمَّ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱/ ۳۸٦، ٤٢٨، ٤٣٦، ٤٦٠)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب في تخفيف القعود (٩٩٥)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في مقدار القعود في الركعتين الأوليين (٣٦٦) وقال: "حديث حسن إلا أن أبا عبيدة لم يسمع من أبيه". وانظر: كلام الشيخ رحمه الله أعلاه.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٤٥٩)؛ وابن خزيمة (٧٠٨) عن محمد بن إسحاق، حدثني عبد الله بن مسعود. قال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢/ ١٤٢): «رواه أحمد ورجاله موثقون».

#### صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ...

إعراب «اللَّهُمَّ»: «الله» منادى مبنيٌ على الضَّمِّ في محلِّ نصب. ومعنى «الله»: أي: ذو الألوهية الذي يألهه كلُّ مَن تعبَّد له سبحانه وتعالىٰ.

قوله: «صلّ على محمد» قيل: إنَّ الصَّلاةَ مِن الله الرحمة، ومن الملائكة الاستغفار، ومن الآدميين الدُّعاء.

فإذا قيل: صَلَّتْ عليه الملائكة، يعنى: ٱستغفرت له.

وإذا قيل: صَلَّىٰ عليه الخطيبُ يعني: دعا له بالصلاة.

وإذا قيل: صَلَّىٰ عليه الله، يعني: رحمه.

وهذا مشهورٌ بين أهل العلم، لكن الصحيح خِلاف ذلك، أن الصَّلاة أخصُ من الرحمة، ولذا أجمع المسلمون على جواز الدُّعاء بالرحمة لكلِّ مؤمن، وأختلفوا: هل يُصلَّىٰ علىٰ غير الأنبياء؟ ولو كانت الصَّلاة بمعنىٰ الرحمة لم يكن بينهما فَرْقٌ، فكما ندعو لفلان بالرحمة نُصلِّى عليه.

وأيضاً: فقد قال الله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةً ﴾ [البقرة: ١٥٧] فعطف «الرحمة» على «الصلوات» والعطف يقتضي المغايرة فتبيَّن بدلالة الآية الكريمة، واستعمال العلماء رحمهم الله للصلاة في موضع، والرحمة في موضع أن الصَّلاة ليست هي الرحمة.

وأحسن ما قيل فيها: ما ذكره أبو العالية \_ رحمهُ الله \_ أنَّ صلاةَ الله علىٰ نبيه: ثناؤه عليه في الملأ الأعلىٰ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري معلقاً بصيغة الجزم، كتاب التفسير، باب "إن الله وملائكته يصلون على النبي» (٤٧٩٧). ولفظه: "صلاة الله ثناؤه عليه عند الملائكة».

# وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ .....

فمعنىٰ «اللَّهمَّ صَلِّ عليه» أي: أثنِ عليه في الملأ الأعلىٰ، أي: عند الملائكة المقرّبين.

فإذا قال قائل: هذا بعيد مِن ٱشتقاق اللفظ، لأن الصَّلاة في اللَّغة الدُّعاء وليست الثناء.

فالجواب على هذا: أن الصلاة أيضاً من الصّلة، ولا شَكَّ أن الثناء على رسول الله ﷺ في الملأ الأعلى من أعظم الصّلات؛ لأن الثناء قد يكون أحياناً عند الإنسان أهم من كُلِّ حال، فالذّكرى الحسنة صِلَة عظيمة.

وعلىٰ هذا؛ فالقول الرَّاجح: أنَّ الصَّلاةَ عليه تعني: الثناء عليه في الملأ الأعلىٰ.

وقوله: «على محمَّد» قد يقول قائل: لماذا لم يقل على النبيِّ أو على نبيك محمَّد، وإنما ذَكَرَه باسمه العَلَم فقط.

الجواب: أنَّ هذا من باب الخبر، والخبر أوسع من الطَّلب.

قوله: «وعلى آل محمَّد». أي: وصَلِّ علىٰ آل محمَّد.

وآل محمد، قيل: إنهم أتباعه على دينه (١)؛ لأن آل الشخص: كلُّ مَنْ ينتمي إلى الشخص، سواءٌ بنسب، أم حمية، أم معاهدة، أم موالاة، أم أتِّباع كما قال الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا عَالَ فِرْعَوْكَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿ [غافر: ٤٦].

فيكون «آله» هم أتباعُه على دينِهِ.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ۲۳۲)، «المجموع» (۳/ ٤٤٨).

# كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ .....

وقيل: «آل النبيِّ ﷺ قرابته المؤمنون<sup>(۱)</sup>، والقائل بذلك خَصَّ القرابة المؤمنين، فخرج بذلك سائر الناس، وخَرَجَ بذلك كُلُّ مَن كان كافراً مِن قرابة النبيِّ ﷺ، ولكن الصحيح الأول، وهو أن الآل هم الأتباع، لكن لو قُرِنَ «الآل» بغيره فقيل: على محمد وآله وأتباعه. صار المراد بالآل المؤمنين مِن قرابته.

قوله: «كما صَلَّيت علىٰ آل إبراهيم» هل الكاف هنا للتشبيه أو للتعليل؟

الجواب: أكثر العلماء يقولون: إنها للتشبيه، وهؤلاء فتحوا على أنفسهم إيراداً يحتاجون إلى الجواب عنه، وذلك بأن القاعدة أن المشبّه دون المُشبّه به، وعلى هذا؛ فأنت سألت اللّه صلاةً على محمّدٍ وآله دون الصّلاة على آل إبراهيم؟ ومعلومٌ أنَّ محمداً وآله أفضل مِن إبراهيم وآله، فلذلك حصل الإشكال؛ لأن هذا يعارض القاعدة المتفق عليها وهي: أن المشبّه أدنى من المشبّه به.

وأجابوا عن ذلك بأجوبة.

فقال بعض العلماء: إن آل إبراهيم يدخل فيهم محمَّد عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، لأنه من آله، فإبراهيم أبوه، فكأنه سُئل للرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ الصَّلاة مرَّتين، مرَّة باعتبار الخصوص «اللهم صَلِّ على محمَّد»، ومرَّة باعتبار العموم «كما صَلَّيت علىٰ آل إبراهيم» ولكن هذا جواب فيه شيء، وليس بواضح.

وقال بعض العلماء: إنها للتعليل \_ أي: الكاف \_ وأنَّ هذا

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ۲۳۲)، «المجموع» (۳/ ٤٤٨).

### وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ،

مِن باب التوسُّل بفعل الله السابق؛ لتحقيق الفعل اللاحق، يعني: كما أنك سبحانك سَبَقَ الفضلُ منك علىٰ آل إبراهيم؛ فألْحِقِ الفضلَ منك علىٰ محمد وآله، وهذا لا يلزم أن يكون هناك مشبَّه ومشبَّه به.

فإن قال قائل: وهل تأتى الكاف للتعليل؟

قلنا: نعم، تأتي للتعليل، ٱستمعْ إليها من كلام العلماء، وٱستمعْ إلىٰ مثالها.

قال ابن مالك:

شَبّه بكافٍ وبها التّعليل قد يُعنى وزائداً لتوكيد وَرَدْ فأفاد بقوله: «وبها التعليل قد يُعنىٰ» أنه قد يُقصد بها التعليل.

وأمّا المثال فكقوله تعالى: ﴿كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتُلُوا عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥١] فإن الكاف هنا للتعليل لما سبق.

وكقوله تعالى: ﴿وَأَذْكُرُوهُ كُمَا هَدَىٰكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٨] أي: لهدايتكم، وإن كان يجوز فيها التشبيه، يعني: وآذكروه الذّكرَ الذي هداكم إليه.

فهذا القول - أعني: أنَّ الكاف في قوله: «كما صَلَّيت» للتعليل من باب التوسل بالفعل السابق إلىٰ تحقيق اللاحق - هو القول الأصحُّ الذي لا يَردُ عليه إشكال.

قوله: «وبارك على محمَّد» أي: أنزل عليه البَرَكَة، ولهذا جاءت متعدِّية بعلى دون اللام، والبَركة: مأخوذة من «البِرْكة» وهو

## وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ ......

مجتمع الماء، ولا يكون إلا على وَجْهِ الكثرة والقرار والثبوت، وعليه فالبَركة كثرة الخيرات ودوامها واستمرارها، ويشمَلُ البَركة في الأثر.

أما البَرَكَة في العمل: فأن يُوفِّق الله الإنسان لعمل لا يُوفَّق لله مَن نُزعت منه البَرَكة.

وأما البَرَكَة في الأثر: بأن يكون لعمله آثار جليلة نافعة ينتفع بها الناس، ولا شَكَّ أن بَركَة النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ لا نظير لها، وذلك لأن أمَّته أكثر الأمم، ولأن اجتهادهم في الخير أكثر من اجتهاد غيرهم، فَبُورِكَ له عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ فيمن اتبعَه، وبُورِكَ له في عَمَل من اتبعه.

قوله: «وعلى آل محمد كَمَا باركت على آل إبراهيم» سَبَقَ أَنَّ الآل إذا أُفرِدت تشمَلُ جميعَ الأتباع، فالمرادُ بآله أتباع، وسَبَقَ الشَّاهدُ من كون الآل بمعنى الأتباع، وهو قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ الْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْكَ أَشَدَّ الْعَذَابِ﴾ [غافر: ٤٦] يعني: أتباعه.

أما إذا قُرنت الآلُ بالأصحاب والأتباع؛ صار المرادُ بها المؤمنين مِن قرابتِه من بني هاشم، ومَن تفرَّع منهم؛ لأن الآل يشمَلُ إلى الجَدِّ الرابع.

ولا عَجَبَ أن يكون لِلَّفْظِ معنَّى عند الانفراد، ومعنَّى عند الاقتران، فالمسكين مثلاً والفقير بمعنى واحد عند الانفراد، ولكُلِّ واحدٍ منهما معنى عند الاقتران والاجتماع، والبِرُّ والتقوىٰ كذلك؛ لكُلِّ واحدة منهما معنىٰ عند الاقتران، ويتَّفق معناهما عند الافتراق.

# إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَيَسْتَعِيذُ .....

والكاف هنا علىٰ القول الذي رجَّحناه فيما مضىٰ في قوله: «كما صَلَّيت» للتَّعليل، وعلىٰ هذا؛ فيكون ذِكْرُها مِن باب التوسُّلِ بِفِعْلِ الله السَّابق إلىٰ فِعْله اللاحق، كأنك تقول: كما أنك يا رَبِّ قد تفضَّلت علىٰ آل إبراهيم وباركت عليهم فبارك علىٰ آل محمَّد.

قوله: «إنك حميد مجيد»، الجملة هذه أستئنافية تفيد التَّعليل.

«حميد»: فعيل بمعنى فاعل، وبمعنى مفعول، فهو حامد ومحمود، حامد لعباده وأوليائه الذين قاموا بأمره، ومحمود يُحمدُ عزَّ وجلَّ علىٰ ما له من صفات الكمال، وجزيل الإنعام.

وأما «المجيد»: فهي فعيل بمعنى فاعل، أي: ذو المجد. والمجدُ هو: العظمة وكمالُ السُّلطان، ويُقال: «في كُلِّ شَجَرٍ نَارٌ، والسَّمْجَدَ المَرْخُ والعَفَارُ»(١).

هذا مثلٌ مشهور عند العرب، والمَرْخُ والعَفَار نوعان من الشَّجرِ في الحجاز معروفان، يعني: أنهما أسرعُ الشَّجرِ ٱنقداحاً إذا ضربت بالزَّنْدِ، وإلا ففي كُلِّ الأشجار نار، كما قال تعالىٰ: ﴿ ٱلّذِى جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا ﴾ [يَس: ٨٠].

قوله: «ويستعيذ» أي: يقول: أعوذُ بالله مِن عذابِ جهنَّم، والعياذ: هو الالتجاء أو الاعتصام مِن مكروه، يعني: أن يعتصم بالله من المكروه.

واللّياذ: أن تلجأ إليه لحصول المطلوب، كما قال الشاعرُ: يا مَنْ ألُوذُ به فيما أُوّمًلُهُ ومَنْ أعُوذُ به مِمَّا أُحَاذِرُهُ

<sup>(</sup>١) انظر: «مجمع الأمثال»، للميداني (٢/ ٧٤).

مِنْ عَذَابِ جَهَنَّمَ

لا يَجْبُرُ النَّاسُ عظماً أنت كاسِرُهُ ولا يَهيضُونَ عظماً أنت جَابِرُهُ فجعلَ اللِّيادَ فيما يُحذَرُ مِن الأشياء المكروهة.

وهذان البيتان لا يصلحان إلا للَّهِ تعالىٰ، وإنْ كان قائلُهما يَمدحُ بهما مخلوقاً، فهما مِن شطحاتِ الشُّعراء.

قوله: «من عذاب جهنم» أي: العذاب الحاصل منها، فالإضافة هنا على تقدير «من» فهي جنسيَّة كما تقول: خاتم حديد، أي: خاتم مِن حديد، ويحتمل أن تكون الإضافة على تقدير «في»، أي: عذابٌ في جهنم كما قال تعالىٰ: ﴿بَلَ مَكُرُ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونَنَا أَن نَّكُفُر بَاللَّهِ ﴾ [سبأ: ٣٣] أي: مكرٌ في الليل، والإضافة تأتي على تقدير «مِن» وعلى تقدير «في» وعلى تقدير «اللام» وهي الأكثر.

وقوله: «جهنم» عَلَمٌ على النَّارِ التي أعدَّها عنَّ وجلَّ للكافرين، قال تعالى: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيَ أَعِدَتُ لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَاتَّقُوا النَّارِ الَّتِيَ أَعِدَتُ لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَاللَّهُ وَمَانَا العَذَابِ فَيها عَمران: ١٣١]، وهذه النَّار وَرَدَ في صفاتها وصفات العذاب فيها في الكتاب والسُّنَّة ما تقشعِرُ منه الجلودُ، والبحث فيها من عِدَّة وجوه.

الوجه الأول: هل هي موجودة الآن، أو ليست بموجودة؟ النجواب: هي موجودة؛ لأن النبيَّ عَلَيْ عُرضت عليه النَّارُ في صلاة الكسوف وهو يُصلِّي بالنَّاس (۱)، وكذلك في المعراج

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۹).

رأىٰ النَّارَ أيضاً (١) والقرآن يدلُّ علىٰ ذلك كما قال تعالىٰ: ﴿أُعِدَّتُ لِلْكَفِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٤] والإعداد بمعنىٰ: التهيئة والفعل ماضٍ، فيقتضى: أن الإعداد حاصل الآن.

الوجه الثاني: هل هي مؤبَّدة أو مؤمَّدة؟ يعني: هل تفنىٰ أو هي دائمة أبد الآبدين؟

الجواب: المتعيِّن قطعاً أنها مؤبَّدة، ولا يكاد يُعرف عند السَّلفِ سوى هذا القول، ولهذا جَعَله العلماء مِن عقائدهم؛ بأن نؤمن ونعتقد بأن النار مؤبَّدة أبد الآبدين، وهذا أمرٌ لا شَكَّ فيه؛ لأن الله تعالىٰ ذَكَرَ التأبيد في ثلاثة مَواضع مِن القرآن في سورة «النساء» في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيعْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِهَا أَبداً ﴾ [النساء: ١٦٨، ١٦٨].

والثاني في سورة «الأحزاب» في قوله تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ اللَّهُ لَعَنَ اللَّهُ لَعَنَ اللَّهُ لَعَنَ اللَّهُ لَعَنَ اللَّهُ لَعَنَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيرًا ﴿ إِنَّ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ [الأحزاب: ٦٤، ٦٥].

والثالث في سورة «الجن» في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَمْصِ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا﴾ [الجن: ٢٣]، ولو ذَكَرَ اللّهُ عزَّ وجلَّ التأبيد في موضع واحد لكفى، فكيف وهو قد ذَكره في ثلاثة مواضع؟ ومِن العجب أن فِئةً قليلة مِن العلماء ذهبوا إلىٰ أنها تفنى بناءً علىٰ عِلل عَليلة؛ لمخالفتها لمقتضى الكتاب والسُّنَة، وحَرَّفوا مِن أجلها الكتاب والسُّنَة فقالوا: إن ﴿خَلِدِينَ فِيها آبَداً﴾ ما دامت موجودة. فكيف هذا؟!!

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۵۸).

إذا كانوا خالدين فيها أبداً لزم أن تكون هي مؤبّدة، لأن قوله: ﴿فِيهَا ﴾ أي: هم كائنون فيها، وإذا كان الإنسان خالداً مؤبّداً تخليده لزم أن يكون مكان الخُلود مؤبّداً، لأنه لو فَنِيَ مكان الخلود ما صَحَّ تأبيد الخُلود.

والتعليلات المخالفة للنصّ مردودة على صاحبها، وهذا الخلاف الذي ذُكِرَ عن فِئةٍ قليلة مِن أهل العِلم خلافٌ مُطَّرَحٌ؛ لأنه مخالف للنصّ الصَّريح الذي يجب على كُلِّ مؤمن أن يعتقده، ومَن خالفَه لشُبهة قامت عنده فيُعذر عند الله، لكن من تأمَّل نصوصَ الكتابِ والسُّنَّةِ عَرَفَ أنها مؤبَّدة، والحكمة تقتضي ذلك؛ لأن هذا الكافر أفنى عُمُرَه في محاربة الله عزَّ وجلَّ ومعصيته، والكفر به وتكذيب رُسُله، مع أنه جاءه النذيرُ، وأعذر، وبُيِّنَ له الحقُ، ودُعِي إليه، وقوتِلَ عليه، وأصرَّ على الكفر والباطل، فكيف نقول: إنَّ هذا لا يؤبَّد عذابه! والآيات في هذا صريحة.

الوجه الثالث: هل عذابها حقيقي يُؤلِم، أو أنَّ أهلَها يكونون فيها كأنهم حِجارة لا يتألَّمون؟

الجواب: أن عذابها حقيقي يُؤلِم، ومَنْ قال خِلاف ذلك فقد أخطأ، وأبعد النَّجْعَة، فهم يُعَذَّبون ويألمون ألماً عظيماً شديداً، كما قال تعالىٰ في عِدَّة آيات ﴿لَهُمُ عَذَاكُ اَلِيمُ ﴿ البقرة: اللهُ عَنَا إِللهُ اللهُ ال

الجواب: لو تأقلمَ ما تألَّمَ، ولا دعا الله أنْ يقضيَ عليه، قال تعالىٰ: ﴿وَنَادَوْاْ يَكُوكُ ﷺ لَقَدْ

جِتْنَكُمُ بِٱلْحَقِّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُكُمُ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ۞﴾ [الزخرف].

إِذاً؛ هم يتألَّمون بلا شَكِّ، والحرارة النارية تؤثِّر على أبدانهم ظاهرها وباطنِها، قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كُفْرُوا بِثَايَنتِنَا سَوْفَ نُصِّلِيهِمْ نَازًّا كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُّ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ إِنَّ النَّاءِ } وهذا واضحٌ؛ أن ظاهر أبدانهم يتألَّم وينضج، وقال تعالىٰ: ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ ﴿ [الـكـهـف: ٢٩]، وشَــيُّ الوجه واللَّحم معروف، فهم إذا ٱستغاثوا ﴿يُغَاثُوا بِمَآءِ كَالْمُهْلِ﴾ [الكهف: ٢٩] بعد مُدَّة طويلة، وهذا الماء إذا أقبل على وجوههم شواها وتساقطت \_ والعياذ بالله \_ فإذا شَربوه قَطَّعَ أمعاءَهم كما قَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ وَسُقُوا مَآءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَآءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٥] وهذا عذاب الباطن، وقال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ في أهونِ أهل النَّارِ عذاباً: «إنَّه في ضَحْضَاح مِنْ نار، وعليه نعلان يغلي منهماً دماغُه» (١) فإذا كان الدِّماغ يَعْلي، فما بالك بما دونه مما هو أقرب إلىٰ النَّعلين، وهذا دليل واضحٌ علىٰ أنَّهم يتألَّمون، وأنَّ هذه النارَ تؤثِّر فيهم، وقال تعالىٰ: ﴿وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ﴾ [الحج: ٢٢] أي: المُحرق، والآيات والأحاديث في هذا كثيرة.

الوجه الرابع: هل هناك ناران: نارٌ لأهل الكفر، ونار لأهل التوحيد الذين يُعذَّبون فيها ثم يخرجون؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مناقب الأنصار، باب قصة أبي طالب (۳۸۸۰)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب شفاعة النبي على لأبي طالب والتخفيف عنه بسببه (۲۱۰) (۳۲۰)، وباب أهون أهل النار عذاباً (۲۱۱) (۳۲۱).

الجواب: زَعَمَ بعضُ العلماء ذلك، وقال: إنَّ النَّارَ ناران، نارٌ لأهل الكفر؛ ونار لأهل المعاصي من المؤمنين، وبينهما فَرْقٌ، ولكن هذا لا أعلمُ له دليلاً؛ لا مِن القرآن ولا من السُّنَة، والذي أعلمُه أنَّ النَّارَ واحدة لا تختلف لكن عذابها يختلف، فلا شَكَّ أنَّها علىٰ عُصاة المؤمنين ليست كما هي علىٰ الكافرين.

وكوننا نقول بالتقسيم بناءً علىٰ ٱستبعاد عقولنا أن تكون ناراً واحدة تؤثّر تأثيرين مختلفين لا وَجْهَ له لما يلى:

أُولاً: أن الله على كلِّ شيءٍ قدير، والله تعالى قادرٌ على أن يجعل النَّارَ الواحدة لشخص سلاماً ولآخر عذاباً.

ثانياً: أن أحوال الآخرة لا تُقاس بأحوال الدنيا أبداً؛ لظهور الفَرْقِ العظيم بينهما، فلا يجوز أنَّ تقيس أحوال الآخرة بأحوال الدُّنيا؛ لتنفي ما لا يتَّسعُ له عقلك، بل عليك ـ بالنسبة لأحوال الآخرة ـ أن تسلم وتقبل وتُصدِّق. أليست هذه الشمسُ تدنو مِن الخلائق قَدْرَ ميل يوم القيامة؟ ولو كانت أحوالُ النَّاسِ يوم القيامة كأحوالهم في الدنيا لأحرقتهم؛ لأنَّ هذه الشمسَ في أوجها لو نزلت في الدُّنيا ولو يسيراً أحرقت الأرضَ ومَحَتُها عن أخرها، ونحن نحسُّ بحرارتها الآن، وبيننا وبينها مسافات عظيمة، ولا سيَّما في أيام الصيف حين تكون عمودية، ومع ذلك تدنو مِن الخلائق يوم القيامة بمقدار ميل، ولا يحترقون بها.

وكذلك أيضاً في يوم القيامة؛ الناسُ في مقام واحد، المؤمنون لهم نورٌ يَسعىٰ بين أيديهم وبأيمانهم، والكُفَّار في ظُلْمَة، لكن في الدنيا لو كان بجانبك واحد علىٰ يمينه نورٌ

وبين يديه نورٌ فإنك تنتفع به، أمَّا في الآخرة فلا.

وفي الآخرة أيضاً يَعْرَقُ النَّاسُ، فيختلف العَرَقُ اُختلافاً عظيماً بينهم؛ وهم في مكانٍ واحد، فمِن النَّاسِ مَن يَصِلُ العَرَقُ إلىٰ كعبيه، ومنهم مَن يَصِلُ إلىٰ ركبتيه، ومنهم مَن يَصِلُ إلىٰ حقويه، ومنهم مَنْ يُلجمُه العَرَقُ.

فلا يجوز أن نقيسَ أحوالَ الآخرة بأحوال الدُّنيا، ثم نذهب ونُحدِث أشياء لم تأتِ في الكتاب والسُّنَّة، كتقسيم النَّار إلىٰ نارين: نار للعصاة، ونار للكافرين. فالذي بلغنا ووصل إليه عِلمُنا أنها نارٌ واحدة لكنها تختلف.

#### الوجه الخامس: أين مكان وجودها؟

الجواب: مكانها في الأرض، ولكن قال بعضُ أهل العِلْم: إنَّها البحار. وقال آخرون: بل هي في باطن الأرض. والذي يظهر: أنَّها في الأرض، ولكن لا ندري أين هي مِن الأرض على وَجْهِ التعيين.

والدَّليل علىٰ أنَّ النَّارَ في الأرض:

قـول الله تـعـالـى: ﴿ كُلّا إِنّ كِنْبَ الْفُجّارِ لَفِي سِجِينِ ﴿ ﴾ [المطففين: ٧] وسِجِّينِ الأرض السُّفليٰ كما جاء في حديث البَراءِ بن عَارْبٍ فيمن احتُضِرَ وقُبِضَ مِن الكافرين، أنَّها لا تُفتَّحُ لهم أبوابُ السَّماءِ، ويقول الله تعالىٰ: «أكتبوا كتابَ عبدي في سِجِّين في الأرض السُّفلیٰ، وأعيدوه إلىٰ الأرض الرُّ ولو كانت النَّارُ في

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۲۸۷/٤، ۲۹۵)؛ وأبو داود، كتاب السُّنة، باب المسألة في القبر وعذاب القبر (٤٧٥٣)؛ والحاكم (٣٧/١) وقال: «صحيح علىٰ شرط مسلم» ووافقه الذهبي؛ وصححه ابن القيم في «تهذيب السنن» (٣٣٧/٤).

السَّماء لكانت تُفتَّحُ لهم أبوابُ السَّماءِ ليدخلوها؛ لأنَّ النبيَّ ﷺ رأىٰ أصحابَها يعذَّبون فيها، وإذا كانت في السَّماءِ لَزِمَ مِن دخولهم في النَّارِ التي في السماء أن تُفتَّحَ لهم أبوابُ السَّماءِ.

لكن؛ بعضُ الطَّلبة ٱستشكلَ وقال: كيف يراها الرَّسولُ ﷺ ليلة عُرِجَ به (١) وهي في الأرض؟

وأنا أعجب لهذا الاستشكال! ولا سيَّما وقد وَرَدَ مِن طالب عِلم، فإذا كُنَّا \_ ونحن في الطائرة \_ نرى الأرضَ تحتنا بعيدة وندركها، فكيف لا يرى النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ النَّارَ وهو في السماء؟!!

ثم إن أمورَ الغيب لا تُقاس بأمور الشهادة.

فَالْحَاصِلُ: أَنَّ النَّارَ فِي الأَرْضِ، وقد رُوِيَ فِي هذا أَحاديثُ؛ لكنها ضعيفة، ورُوِيَ آثار عن السَّلف كابن عباس، وابن مسعود (٢)، وهو ظاهر القرآن قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ ٱلنَّيْنَ كَذَّبُوا بِالنَّالَةِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ السَّمَاةِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الشَّمَلُ فِي سَيِّ ٱلِخِيَاطِ الْعراف: ٤٠]، والذين كذَّبوا بالآيات واستكبروا عنها لا شَكَّ أنهم في النّار.

الوجه السادس: ما أسماؤها؟

الجواب: لها أسماء متعدِّدة، وهذا التعدُّد في الأسماء لاختلاف صفاتها؛ فتُسمَّىٰ الجحيم، وتُسمَّىٰ جهنَّم، وتُسمَّىٰ لَظَیٰ، وتُسمَّیٰ السَّعیر، والمُسمَّیٰ واحد، فكلُّ ما وَرَدَ في كتاب الله أو

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۵۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: «لوامع الأنوار البهية» للسفاريني (٢/ ٢٣٨).

ومنْ عَذابِ الْقَبْرِ .....

صَحَّ في سُنَّة الرسول ﷺ مِن أسمائها فإنه يجب على المؤمن أن يصدِّق به ويُثْبِتَه.

وقوله: «من عذاب جهنَّم» هل المراد أنه يتعوَّذ بالله من فِعْلِ المعاصي المؤدِّية إلىٰ جهنم، أو يتعوَّذ بالله من جهنَّم، وإن عَصَىٰ فهو يطلب المغفرة من الله، أو يشمَلُ الأمرين؟

الجواب: يشمَلُ الأمرين، فهو يستعيذُ بالله مِن عذاب جهنَّم، أي: مِن فِعْلِ الأسباب المؤدِّية إلىٰ عذاب جهنَّم.

ومِن عذاب جهنَّم، أي: من عقوبة جهنَّم إذا فَعل الأسباب التي توجب ذلك؛ لأن الإنسان بين أمرين: إمَّا عصمة مِن الذُّنوبِ، فهذا إعاذة الله من فِعْلِ السبب، وإما عفوٌ عن الذُّنوبِ وهذا إعاذة الله مِن أَثَرِ السبب.

وقولنا: العصمة مِن الذُّنوب، ليس معناه العصمة المطلقة؛ لأن النبيَّ عَلَيْهُ قال: «كلُّ بني آدم خَطَّاء، وخيرُ الخَطَّائين التوَّابُون» (١). وقال: «لو لم تُذنبوا؛ لذهبَ اللَّهُ بكم، ولجاء بقوم يُذنبون؛ فيستغفرون الله؛ فيغفر لهم» (٢).

قوله: «ومن عذاب القبر» معطوفة على «مِن عذاب جهنّم» وعذاب القبر ما يحصُل فيه من العقوبة، وأصل القبر مدفن الميّت، قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ أَمَانَهُ فَأَقَرَهُ ﴿ الله عالى الله تعالى الله تع

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱۹۸/۳)؛ والترمذي، كتاب صفة القيامة (۲٤۹۹) وقال: «حديث غريب»؛ وابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة (۲۲۵۱)؛ والحاكم (۲٤٤/۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب التوبة، باب سقوط الذنوب بالاستغفار والتوبة (٢٧٤٩) (٩).

عباس: «أي: أكرمه بدفنه». وقد يُراد به البرزخ الذي بين موت الإنسان وقيام الساعة، وإن لم يُدفن، كما قال تعالى: ﴿وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَحُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ [المؤمون: ١٠٠] يعني: مِن وراء الذين ماتوا؛ لأن أوّل الآية يدلُّ علىٰ هذا، قال تعالىٰ: ﴿حَقَىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ إِنَّ لَعَلِي هَذَا، قال تعالىٰ: ﴿حَقَىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ إِنَّ لَعَلِي الْعَلَىٰ صَلِحًا فِيمَا تَرَكَتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةُ هُو قَآبِلُهَا وَمِن وَرَآبِهِم بَرْنَحُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ إِنَّ المؤمنون].

فهل الدَّاعي إذا استعاذ بالله مِن عذابِ القبر؛ يريد مِن عذاب مدفن الموتى، أم مِن عذاب البرزخ الذي بين موته وبين قيام السَّاعة؟

الجواب: يُريد الثاني؛ لأن الإنسان في الحقيقة لا يدري هل يموت ويُدفن، أو يموت وتأكله السِّباع، أو يَحترق ويكون رماداً، قال الله تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ [لقمان: ٣٤] فاستحضر أنك إذا قلت: «من عذاب القبر» أي: مِن العذاب الذي يكون للإنسان بعد موتِه إلىٰ قيام السَّاعة.

والبحث في عذاب القبر مِن عِدَّة أوجه: الوجه الأول: بماذا ثبت عذاب القبر؟

الجواب: ثبت بصريح السُّنَّة، وظاهر القرآن، وإجماع المسلمين.

أمَّا صريحُ السُّنَّة: فحديث البَراء بن عَازبِ وأمثاله، قال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «ٱستعيذوا بالله مِن عذابِ القبر، ٱستعيذوا بالله مِن عذاب القبر» (١).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۷٤).

وأمَّا إجماع المسلمين: فلأن جميع المسلمين يقولون في صلاتهم: «أعوذُ بالله من عذاب جهنَّم، ومِن عذاب القبر»، حتى العامَّة الذين ليسوا من أهل الإجماع، ولا من العلماء.

فقال: ﴿ اَلْيُوْمَ ﴾ «أَلَ هنا للعهد الحضوري، يعني: اليوم الحاضر الذي هو يوم وفاتهم ﴿ تُجْزَوْنَ عَذَابَ اللهُونِ بِمَا كُنتُمُ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ عَيْرَ الْحَقِقَ وَكُنتُمُ عَنْ ءَاينتِهِ عَلَى اللهِ عَيْرَ الْحَقِقَ وَكُنتُمُ عَنْ ءَاينتِهِ مَتَ كَيْرُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٣]

وهذا الظَّاهر من القرآن يكاد يكون كالصَّريح؛ لأن الآيتين اللتين ذكرناهما كالصَّريح في ذلك.

الوجه الثاني: هل هو علىٰ البدن، أو علىٰ الرُّوح، أو عليهما؟

الجواب: الأصلُ أنَّه علىٰ الرُّوح؛ لأن الحُكْمَ بعد الموت للرُّوح، والبدن جُثَّة هامدة، ولهذا لا يحتاج البدن إلىٰ إمداد لبقائه، فلا يأكل ولا يشرب، بل تأكله الهوام، لكن قال شيخ

الإسلام ابن تيمية: إن الرُّوح قد تتَّصلُ بالبَدَنِ فيتعذَّب. واعتمدوا في ذلك على أنَّ هذا قد رُئِيَ حِسًا في القبر، فقد فُتِحَتْ بعضُ القبور ورُئِيَ القبور ورُئِيَ أثرُ العذاب على الجسم، وفُتِحت بعضُ القبور ورُئِيَ أثر النَّعيم على الجسم، وقد حدثني بعضُ النَّاسِ أنَّهم في هذا البلد هنا في «عُنيزة» كانوا يَحْفِرُون لسور البلد الخارجي، فمرُّوا على قَبْرِ فانفتح اللَّحْدُ فوجدوا فيه ميتاً قد أكلت كَفَنه الأرضُ، وبقي جسمُه يابساً؛ لكن لم تأكل منه شيئاً، حتى إنهم قالوا: إنهم رأوا لحيته وفيها الحناء، وفاح عليهم رائحة كأطيب ما يكون من المسك، فتوقَّفوا وذهبوا إلى الشيخ، وكان في ذلك الوقت المسك، فتوقَّفوا وذهبوا إلى الشيخ، وكان في ذلك الوقت «عبد الله بن عبد الرحمٰن أبا بطين» وسألوه فقال: دعوه على ما هو عليه وجنبوا عنه، فاحفِروا عن يمين أو يسار.

فبناءً علىٰ ذلك قال العلماء: إن الرُّوح قد تتَّصل بالبدن فيكون العذابُ علىٰ هذا وهذا، وربما يُستأنس لذلك بحديث البَراءِ بن عازبِ المتقدِّم الذي قال فيه رسولُ الله ﷺ: "إن القبرَ ليضيق علىٰ الكَافر؛ حتىٰ تختلف فيه أضلاعُه»(١)، فهو يدلُّ علىٰ أن العذابَ يكون علىٰ الجسم؛ لأن الأضلاع في الجسم.

الوجه الثالث: إذا لم يُدفن الميِّت وأكلته السِّباع، أو ذرَّته الرِّياح، أو سقط في اليَمِّ فأكلته الحيتان. هل يكون عليه عذاب؟

الجواب: نعم، ويكون العذاب على الرُّوح؛ لأن الجسدَ قد زال وتَلِفَ وفَنِيَ، وإنْ كان هذا أمراً غيبيًّا لا أستطيع أن أجزم بأن البدن لا يناله مِن هذا العذاب شيء؛ ولو كان قد فَنِيَ وٱحترق؛

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۷٤).

لأن الأمر الأُخروي لا يستطيع الإنسان أن يقيسه على المشاهد في الدُّنيا.

الوجه الرابع: هل عذابُ القبر دائم، أو منقطع؟.

الجواب: أما إنْ كان الإنسان كافراً ـ والعياذ بالله ـ فإنه لا طريق إلى وصول النَّعيم إليه أبداً، ويكون عذابُه مستمرًّا، وأما إنْ كان عاصياً وهو مؤمن فإنه إذا عُذَبَ في قَبْرِه يُعذَّب بقَدْرِ ذنوبه، وربَّما يكون عذابُ ذنوبه أقل مِن البرزخ الذي بين موته وقيام الساعة، وحينئذٍ يكون منقطعاً.

الوجه الخامس: هل يُخفَّفُ عذابُ القبر بالنسبة للمؤمن العاصى؟

الجواب: نعم، قد يُخفّف؛ لأن النبيّ ﷺ مرَّ بقبرين فقال: «إنَّهما ليُعذَّبان، وما يُعذَّبان في كبير، بلىٰ إنه كبير، أمَّا أحدهما فكان لا يستبرئ أو قال: لا يستنزه من البول، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة»، ثم أخذ جريدةً رطبةً فشقَّها نصفين، فغرز في كُلِّ قبر واحدة، وقال: «لعله يخفَّف عنهما ما لم ييبسا»(۱)، وهذا دليل علىٰ أنه قد يُخفَّف العذاب، ولكن ما مناسبة هاتين الجريدتين لتخفيف العذاب عن هذين المعذَّبين؟

الجواب(٢): قيل: لأنَّهما تسبِّحان ما لم تيبسا، والتسبيح

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب عذاب القبر من الغيبة والبول (۱۳۷۸)؛ ومسلم، كتاب الطهارة، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه (۲۹۲) (۱۱۱).

<sup>(</sup>۲) «شرح مسلم» للنووي (۳/ ۱۹۲).

يخفِّف مِن العذاب على الميِّت، وفرَّعوا على هذه العِلَّة المستنبطة التي قد تكون مستبعدة؛ أنه يُسنُّ للإنسان أن يذهب إلى القبور ويسبِّح عندها مِن أجل أن يخفِّف عنها العذاب.

وقال بعضُ العلماء: هذا التَّعليل ضعيف؛ لأن الجريدتين تسبِّحان، سواء كانتا رطبتين أم يابستين لقول الله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ السَّبَوَٰتُ السَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ وَلَاكِن لَا السَّمَوْنَ السَّبِعُ مُحَمَّمُ الإسراء: ٤٤].

وسُمِعَ تسبيحُ الحَصىٰ بين يدي الرَّسولِ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ مع أن الحَصىٰ يابس ولا ينمو.

والعِلَّة القريبة: أنَّ الرَّسولَ ﷺ رجا مِن الله عزَّ وجلَّ أن يخفِّف عنهما مِن العذاب ما دامت هاتان الجريدتان رطبتين، يعني: أن المدَّة ليست طويلة.

وذلك مِن أجل التَّحذير عن فِعْلِهما؛ لأن فِعْلَهما كبير كما جاء في الرواية: «بلىٰ؛ إنه كبير» أحدهما لا يستبرئ من البول، وإذا كان لا يستبرئ مِن البول صَلَّىٰ بغير طهارة، والثاني يمشي بالنميمة؛ يُفسد بين عباد الله \_ والعياذ بالله \_ ويُلقي بينهم العداوة والبغضاء، فالأمر كبير، وهذا هو الأقرب أنها شفاعة مؤقّتة تحذيراً للأمة، لا بُخلاً مِن الرسول عَلَيْ بالشفاعة الدائمة.

ونقول أستطراداً: إن بعض العلماء \_ عفا الله عنهم \_ قالوا: يُسَنُّ أن يضع الإنسان جريدة رطبة أو شجرة أو نحوها على القبر ليخفِّف عنه، لكن هذا الاستنباط بعيد جدًّا؛ ولا يجوز أن نصنع ذلك لما يلى:

أولاً: أنه لم يُكشف لنا أن هذا الرَّجل يُعذَّب، بخلاف النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، فقد كُشِفَ له عن القبرين.

ثانياً: أننا إذا فعلنا ذلك فقد أسأنا إلى الميّت؛ لأننا ظنناً به ظَنَّ سوءٍ أنه يُعذَّب، وما يدرينا فلعله يُنَعَّم، لعل هذا الميت ممن مَنَّ الله عليه بالمغفرة قبل موته؛ لوجود سبب مِن أسباب المغفرة الكثيرة، فمات وقد عفا رَبُّ العباد عنه، وحينئذٍ لا يستحقُّ عذاباً.

ثالثاً: أنَّهُ مخالفٌ لهدي النبيِّ ﷺ فإنه لم يكن يفعل ذلك في كلِّ قَبْرٍ.

رابعاً: أنَّه مخالفٌ لما كان عليه السَّلف الصَّالح الذين هم أعلمُ النَّاس بشريعة الله، فما فَعَلَ هذا أحدٌ من الصَّحابة رضي الله عنهم.

خامساً: أنَّ الله تعالىٰ قد فَتَحَ لنا ما هو خير منه، فكان النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام إذا فَرَغَ مِن دفن الميِّت وَقَفَ عليه وقال: «استغفروا لأخيكم، وأسألوا له التثبيت، فإنه الآن يُسأل»(۱).

الوجه السادس: هل عذاب القبر من أمور الغيب، أم من أمور الشَّهادة؟

الجواب: مِن أمور الغيب، وكم من إنسان في هذه المقابر يُعذَّب، ونحن لا نشعرُ به، وكم جار له مُنعَّم مفتوح له باب إلىٰ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للميت في وقت الانصراف (۳۲۲۱)؛ والبيهقي (٥٦/٤)؛ والحاكم (١/ ٣٧٠) وقال: «حديث صحيح» ووافقه الذهبي.

الجنة ونحن لا نشعر به، فما في القبور لا يعلمه إلا علّم الغيوب، فشأن عذاب القبر من أمور الغيب، ولولا أن رسول الله على أخبرنا به ما علمنا؛ ولهذا لمّا دَخَلَ رسولُ الله على عائشة، وعندها امرأة من اليهود وهي تقول: هل شعرت أنكم تفتنون في القبور؟ قالت عائشة: فارتاع رسولُ الله على وقال: "إنّما تُفْتَنُ يَهُودُ" قالت عائشة: فلبثنا ليالي، ثم قال رسول الله على: "هل شعرتِ أنه أوحي إلي أنكم تُفتنون في القبور" قالت عائشة: فسمعت رسول الله على بعد يشتعيذُ مِن عذاب القبور".

ولكن قد يُطلع الله تعالىٰ عليه مَنْ شاء مِن عباده، مثل ما أطلع نبيه ﷺ علىٰ الرَّجُلين اللذين يعذَّبان، أحدُهما يمشي بالنميمة، والآخر لا يستنزه من البول<sup>(٢)</sup>. والحكمة من جَعْلِهِ من أمور الغيب ما يلى:

أولاً: أنَّ الله سبحانه وتعالىٰ أرحم الراحمين؛ فلو كُنَّا نَطَّلِعُ علىٰ عذاب القبور لَمِتنا؛ لأن الإنسان إذا أطَّلع علىٰ أنَّ أباه، أو أخاه، أو ابنه، أو زوجه، أو قريبه يُعذَّب في القبر ولا يستطيع فِكَاكَه، فإنه يَقْلق ولا يستريح، وهذه مِن نعمة الله سبحانه.

ثانياً: أنه أستر للميِّت، فهذا الميِّت قد سَتَرَ الله عليه، ولم نعلم عن ذنوبه التي بينه وبين رَبِّه عزَّ وجلَّ، فإذا مات وأطلعنا الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب التعوّذ من عذاب القبر (۵۸٤). (۱۲۳).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۸۰).

علىٰ عذابِهِ صار في ذلك فضيحة عظيمة له، ففي سَتْرِه رَحْمةٌ مِن الله بالميِّت.

ثالثاً: أنه قد يَصعُب على الإنسان دَفْنُ الميِّت؛ كما صَحَّ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «لولا ألَّا تدافنوا؛ لسألتُ اللَّهَ أن يسمِعَكم مِن عذاب القبر الذي أسمعُ منه»(١).

رابعاً: أنَّ في ذلك إزعاجاً لأهله وذويه، وربما عُيِّرُوا بذلك وأهينُوا.

خامساً: لو كان العذاب ظاهراً لم. يكن للإيمان به مزيّة، لأنه يكون مشاهداً، وهو من أمور الغيب التي يُثنىٰ علىٰ مَنْ آمن بها، ثم إنّه قد يحمِلُ النّاسَ علىٰ أن يؤمنوا كلهم؛ لقوله تعالىٰ: ﴿فَلَمّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنّا بِاللّهِ وَحَدَمُ ﴿ [غافر: ٨٤] فلو رأىٰ النّاسُ هؤلاء المدفونين وسمعوهم يتصارخون لآمنوا وما كفر أحد، لأنه أيقن بالعذاب عين اليقين، فكأنه نزل به فلم يكن للإيمان به فائدة. وحِكمُ الله سبحانه وتعالىٰ عظيمة والإنسان المؤمن حقيقة هو الذي يجزمُ بخبر الله أكثر مما يجزمُ بما شاهده بعينه، لأن خَبرَ الله عزّ وجل لا يتطرّقُ إليه احتمال الوهم ولا الكذب، وما تراه بعينك يمكن أن تتوهمه.

فكم مِن إنسان شَهِدَ أنَّه رأى الهلال؛ وإذا هي نجمة. وكم مِن إنسان شَهِدَ أنه رأى الهلال؛ وإذا هي شعرة بيضاء على حاجبه، وهذا وَهُمٌ، وكم مِن إنسان يرى شَبَحاً ويقول: هذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الجنة، باب عرض مقعد الميت من الجنة أو النار وإثبات عذاب القبر والتعوذ منه (۲۸٦۷) (۲۷).

وَمِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ ....

إنسان مقبل؛ وإذا هو جذع نخلة. وكم من إنسان يرى السَّاكن متحرِّكاً والمتحرِّك ساكناً. لكن خبر الله لا يتطرَّق إليه الاحتمال أبداً. ولهذا نسألُ الله لنا ولكم الثبات. فالمؤمن يُوقن بخبر الله أشدَّ مما يراه في عينه مِن قبوله والإيمان به.

قوله: «ومن فتنة المحيا والممات» معطوفة على «من عذاب جهنم» والمراد بالفتنة اختبار المرء في دينه؛ في حياته وبعد مماته، وفتنة الحياة عظيمة وشديدة، وقل من يتخلَّص منها إلا مَنْ شاء الله، وهي تدور على شيئين:

١ ـ شُبُهات.

۲ ـ شهوات.

أما الشُّبُهات فتعرض للإنسان في عِلْمِهِ، فيلتبس عليه الحقُّ باللباطل، فيرىٰ الباطل حقًّا، والحقَّ باطلاً، وإذا رأىٰ الحقَّ باطلاً تجنّبه، وإذا رأىٰ الباطل حقاً فَعَلَهُ، وأمَّا الشَّهوات فتعرض للإنسان في إرادته، فيريد بشهواته ما كان محرَّماً عليه، وهذه فتنة عظيمة، فما أكثر الذين يرون الرِّبا غنيمة فينتهكونه! وما أكثر الذين يرون غِشَّ النَّاسِ شطارةً وجَودةً في البيع والشِّراء فيغشُّون! وما أكثر الذين يرون النَّطرَ إلىٰ النساء تلذَّذاً وتمتُّعاً وحرية، فيطلق لنفسه النظر للنساء! بل ما أكثر الذين يشربون الخمر ويرونه لذَّة وطرباً! وما أكثر الذين يرون آلاتِ اللهو والمعازف فنًّا يُدرَّسُ ويُعطىٰ عليه شهادات ومراتب!

وأما فتنة الممات فاختلف فيها العلماءُ على قولين(١):

<sup>(</sup>١) «شرح صحيح مسلم» للنووي (٥/ ٨٧).

القول الأول: إن فتنة الممات سؤال الملكين للميِّت في قَبْرِه عن ربِّه، ودينه ونبيِّه؛ لقول النبيِّ ﷺ: «إنه أُوحِيَ إلي أنكم تُفتنون في قبوركم مثل أو قريباً من فتنة المسيح الدَّجَّال»(١). فأمَّا مَنْ كان إيمانُه خالصاً فهذا يسهل عليه الجواب.

فإذا سُئل: مَنْ ربُّك؟ قال: ربِّي الله.

مَنْ نبيُّك؟ قال: نبيِّي محمَّد.

ما دينك؟ قال: ديني الإسلام. بكلِّ سُهولة.

وأما غيره ـ والعياذ بالله ـ فإذا سُئل قال: هاه... هاه... لا أدري؛ سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته (٢).

وتأمل قوله: «هاه... هاه...» كأنه كان يعلم شيئاً فنسيه، وما أشدَّ الحسرة في شيء علمتَه ثم نسيتَه؛ لأن الجاهل لم يكسب شيئاً، لكن النَّاسي كسب الشيء فخسره، والنتيجة يقول: لا أدري مَنْ ربِّي، ما ديني، مَنْ نبيي. فهذه فتنة عظيمة؛ أسألُ الله أن ينجِّيني وإيَّاكم منها، وهي في الحقيقة تدور علىٰ ما في القلب، فإذا كان القلب مؤمناً حقيقة يرىٰ أمور الغيب كرأي العين، فهذا يجيب بكلِّ سُهولَة، وإن كان الأمر بالعكس فالأمر بالعكس.

القول الثاني: المراد بفتنة الممات: ما يكون عند الموت في آخر الحياة، ونصَّ عليها \_ وإنْ كانت مِن فتنة الحياة \_ لعظمها

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب من أجاب الفتيا بإشارة اليد والرأس (۸٦)؛ ومسلم، كتاب الكسوف، باب ما عرض على النبي على في صلاة الكسوف من أمر الجنة والنار (٩٠٥) (١١).

<sup>(</sup>٢) كما في حديث البراء المشهور، وقد تقدم تخريجه ص(١٧٤).

وأهميتها، كما نصَّ على فِتنة الدَّجَّال مع أنها مِن فتنة المحيا، فهي فِتنة ممات؛ لأنها قُرب الممات، وخصَّها بالذِّكر؛ لأنها أشدُّ ما يكون، وذلك لأن الإنسان عند موته ووداع العمل صائر إما إلى سعادة، وإما إلى شقاوة، قال الرسول ﷺ: "إن أحدَكُم ليعملُ بعملِ أهلِ الجنَّة حتىٰ ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتابُ؛ فيعملُ بعملِ أهل النَّارِ»(١) فالفتنة عظيمة.

وأشدُّ ما يكون الشيطانُ حرصاً على إغواء بني آدم في تلك اللحظة، والمعصومُ مَنْ عَصَمَه الله، يأتي إليه في هذه الحال الحرجةِ التي لا يتصوَّرها إلا من وقع فيها قال تعالى: ﴿كُلَّ إِذَا الحرجةِ التي لا يتصوَّرها إلا من وقع فيها قال تعالى: ﴿كُلَّ إِذَا المَنتِ التَّالِقُ إِلَيْ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴿ وَطَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﴿ وَالْفَيْتِ السَّاقُ بِالسَّاقُ اللهِ وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ ﴿ وَطَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ ﴿ وَالْفَيْتِ السَّاقُ اللهِ وقت المغنم للشيطان، الصَّدر، فيأتيه الشيطانُ ليغويه؛ لأن هذا وقت المغنم للشيطان، الصَّدر، فيأتيه الشيطانُ ليغويه؛ لأن هذا وقت المغنم للشيطان، والنصرانية، والإسلامية بصورة أبويه، فيعرضان عليه اليهودية والنصرانية، والإسلامية، ويُشيران عليه باليهودية أو بالنصرانية، والشيطان يتمثّلُ كُلَّ واحد إلا النبيَّ ﷺ، وهذه أعظم الفِتَنِ.

ولكن هذا والحمد لله لا يكون لكلِّ أحد، كما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمهُ الله ـ، وحتىٰ لو كان الإنسان لا يتمكَّن الشيطان من أن يَصِلَ إلىٰ هذه الدرجة معه، لكن مع ذلك يُخشىٰ عليه منه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة صلوات الله عليهم (۲۲ )؛ ومسلم، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطن أمه (۲۲٤٣) (۱).

يقال: إنَّ الإمام أحمد رحمهُ الله وهو في سكرات الموت كان يُسمَعُ وهو يقول: بعدُ. بعدُ. فلما أفاق قيل له في ذلك؟ قال: إنَّ الشيطان كان يعضُّ أنامله يقول: فُتَني يا أحمد. يعضُّ أنامله ندماً وحسرة كيف لم يُغوِ الإمام أحمد؟ فيقول له أحمد: بعدُ. أي: إلى الآن ما خرجت الرُّوح، فما دامت الرُّوح في البدن فكلُّ شيء وارد ومحتمل ﴿رَبَّنَا لَا ثَرَغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾ في هذه الحال فتنة عظيمة جدًّا، ولهذا نصَّ النبيُّ عَلَيْهَ عليها قال: «مِن فِتنة المحيا والممات».

فالحاصل: أنَّ فتنة الممات فيها تفسيران:

التفسير الأول: الفتنة التي تكون عند الموت.

والثاني: التي تكون بعد الموت، وهي سؤال الملكين الإنسان عن ربّه ودينه ونبيه.

ولا مانع بأن نقول: إنَّها تشمَلُ الأمرين جميعاً، ويكون قد نصَّ علىٰ الفتنة التي قبل الموت وعند الموت؛ لأنَّها أعظم فتنة تَرِدُ علىٰ الإنسان، وذكر ما يُخشىٰ منها من سوء الخاتمة إذا لم يُجر اللَّهُ العبد من هذه الفتنة.

وعلىٰ هذا، ينبغي للمتعوِّذ مِن فِتنة الممات أن يستحضر كلتا الحالتين.

مسألة: هل سؤال الملكين حقيقي، بمعنى: أن الإنسان يُجْلَسُ في قبره ويُناقش، أو أنه خيال؟

الجواب: هو حقيقي بلا شَكِّ، وأن الإنسان في قبره يُجْلَسُ ويُناقش ويُسأل؛ نسأل الله الثبات. فإن قال قائل: إن القبر محدود ضيِّق فكيف يجلس؟

فالجواب على ذلك: أولاً: أنَّ الواجب على المؤمن في الأمور الغيبية أن يقبل ويصدِّق، ولا يسأل عما وراء ذلك، بل يقول: سمعنا وآمنًا، وصدَّقنا وقَبِلْنَا، ولا يسأل: كيف ولِمَ، لأنه لا يَسأل عن كيف ولِمَ إلا مَنْ شَكَّ، وأما من آمن وأنشرح صدرُه لأخبار الله ورسوله فإنه يُسَلِّم ويقول: الله أعلم بكيفية ذلك.

ثانياً: أن أحوال الآخرة لا تقاس بأحوال الدُّنيا، لظُهور الفَرْق العظيم بينهما، وعدم الجامع المقتضي لإلحاق إحداهما بالأخرى. وتعلُّق الرُّوح بالبدن بعد الموت ليس كتعلُّقها به في حال الحياة، بل إن تعلُّق الرُّوح بالبدن في حال النوم ليس كتعلقها به في حال اليقظة، فللرُّوح مع البدن شؤون عظيمة لا يدركها الإنسان، وتعلُّقها بالبدن بعد الموت لا يمكن أن يُقاس بتعلُّقها به في حال الحياة، وها هو الإنسان في منامه؛ يرى أنه ذهب وجاء وسافر وكلَّم أُناساً والتقىٰ بأناس أحياء وأموات، ويرىٰ أنه له بستاناً جميلاً؛ أو داراً موحشة مظلمة، ويرىٰ أنه راكب علىٰ سيَّارة مريحة، ويرىٰ مرَّة أنه صَدَم، ومرَّة أنه صُدِم، كلُّ هذا يمكن، مع أن الإنسان علىٰ فراشه لم يتغيَّر، حتىٰ الغطاء الذي عليه لم يتغيَّر، وهذا أمر يكون حقًّا إذا كانت رؤيا صالحة.

فالإنسان يمكن أن يُجْلَسَ في قبره ويُسأل، ولو كان القبر محدوداً ضيِّقاً.

إذاً؛ فالفتنة حقيقة؛ يُسأل المرء عن ثلاثة أشياء: عن ربه، ودينه، ونبيّه. وسَبَقَ لنا ذِكْرُ كيفيَّة الجواب من المسؤول، وأن

# وَفِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ

المؤمن يقول: ربِّي الله، وديني الإسلام، ونبيي محمد. وأما الكافر أو المرتاب فيقول: هاه... هاه... لا أدري، سمعتُ النَّاسَ يقولون شيئاً فقلتُه (۱).

قوله: «وفتنة المسيح الدَّجَّال». معطوفة على قوله: "مِن عذاب جهنَّم» المراد بفتنة المسيح الدَّجَّال ما يحصُلُ به مِن الإضلال والإغواء بما معه من الشَّبهات و «المَسيْح» فعيل بمعنى مفعول من المسح؛ لأنه يمسح الأرض بسرعة سيره فيها، أو لأنه كان ممسوح العين؛ لأنه أعور العين اليُمنى، كأن عينه عِنبَة طافية، أو عنبة طافئة.

إن كانت طافئة فهي خابئة، أي: أنها غائرة، وإن كانت طافية بالياء فهي كالعنبة الطافية فوق الماء أي: أنها ناتئة.

وعلىٰ كُلِّ؛ فإن هذا المسيح الدَّجَّال فِتنته مِن فتنة الدُّنيا؛ لأنه لا يَفتن إلا الأحياء، فالأموات قد سَلِموا منه.

فإن قال إنسان: إذا كان مِن فِتنة الدُّنيا أو مِن فِتنة المحيا، فلماذا ذُكِرَ وحده؟

فالجواب: لأن أعظمَ فِتنة علىٰ وَجْهِ الأرض منذ خُلق آدم الىٰ قيام الساعة هي فِتنةُ الدَّجَّال، كما قال ذلك النبيُّ ﷺ (٢)، ولهذا ما من نبيِّ مِن نوح إلىٰ محمَّد صلوات الله وسلامه عليهم

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۷٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية من أحاديث الدجال (٢) (٢٩٤٦).

إلا أنذر قومَه منه (۱) تنويها بشأنه وتحذيراً منه، وإلا فإن الله يعلم أنه لن يخرج إلا في آخر الزمان، ولكن أَمَرَ الرُّسل أن ينذروا قومهم إيَّاه من أجل أن يتبيَّن عِظَمُه وفداحته، وقد صَحَّ ذلك عن النبيِّ عليه الصَّلاة والسَّلامُ وقال: «إنْ يخرجُ وأنا فيكم، فأنا حَجيجُهُ دونكم ـ يعني: أكفيكم إيَّاه ـ وإن يخرجُ، ولست فيكم؛ فامرؤُ حجيجُ نفسه، والله خليفتي على كلِّ مسلم» (۱) نِعْمَ الخليفةُ ربُّنا جَلَّ وعلا. لذلك كان الدَّجَال حريًّا بأن تُخصَّ فِتنته من بين فِتَن المحيا.

وأما الدَّجَال فهو مأخوذ من الدَّجَل وهو التمويه؛ لأن هذا أعظم مموِّه، وأشدُّ الناس دجلاً.

والبحث فيه من وجوه:

أولاً: زَمنه، هو من علامات الساعة؛ ولكنه غير محدَّد، فلا نعلمه؛ لأنه لا يعلم متى تكون السَّاعة إلا الله، فكذلك أشراطها لا نعلم منها إلا ما ظهر، فوقت خروجه غير معلوم لنا.

ثانياً: مكانه، فإنه يخرج من المشرق جهة الفتن والشَّرِّ، كما قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام: «الفتنة هلهنا؛ وأشار إلىٰ المشرق»(٣) فالمشرق منبع الشَّرِّ والفِتن مِن خُراسان؛ مارًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد، باب كيف يعرض الإسلام علىٰ الصبي (۲۰۵۷)؛ ومسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال (۲۹۳۳) (۱۰۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال (٢٩٣٧) (١١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: «الفتنة من قبل المشرق» (٣) (٧٠٩٢)؛ ومسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب الفتنة من المشرق من حيث يطلع قرن الشيطان (٢٩٠٥) (٤٥).

بأصفهان؛ داخلاً الجزيرة من بين الشام والعراق، ليس له هَمُّ إلا المدينة، لأن فيها البشير النذير عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، فيحبُّ أن يقضي علىٰ أهل المدينة، ولكنَّها محرَّمة عليه، كما ثَبَتَ عن النبيِّ عَلَيُّ أن علىٰ كُلِّ باب منها ملائكة يحفظونها (١١)، يخرج خَلَّة بين الشام والعراق (٢١)، ويتبعه مِن يهود أصفهان سبعون ألفاً (٣١)؛ لأنهم جنوده، واليهود من أخبث عباد الله، وهو أضلُّ عباد الله، فيتبعونه ويؤيدونه وينصرونه، ويكونون مسالح له، أي: جنوداً مجندين هم وغيرهم ممن يتبعهم، قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسلام: «يا عباد الله فاثبتوا...» (٤١) يثبتنا عليه الصَّلاة والسلام؛ «مَنْ سَمِعَ لأن الأمر خطير، وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ : «مَنْ سَمِعَ بالدَّجَالِ فلينا عنه فإن الرَّجُل يأتيه وهو مؤمن؛ فلا يزال به حتىٰ يبتعه لما يُلقي من الشُّبهات (٥٠) أي: يأتيه الإنسان ويقول: لن يضلَّني، ولن أتأثَّر به، ولكن لا يزال يُلقي عليه من الشُّبهات حتىٰ يبتعه والعياذ بالله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، أبواب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة (۱۸۸۱)؛ ومسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قصة الجسّاسة (۲۹٤٣) (۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدَّجَّال (٢٩٣٧) (١١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في بقية أحاديث الدجال (٣). (٢٩٤٤).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص(۱۹۱).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد (٤/ ٤٣١)؛ وأبو داود، كتاب الملاحم، باب خروج الدجال (٤١٩)؛ والطبراني في «الكبير» (١٨/ ٢٢٠) (٥٥٠، ٥٥١)؛ والحاكم (٤/ ٣٦٠) وقال: «حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه».

ثالثاً: دعوته، فقد ذُكِرَ أنَّه أول ما يخرج يدعو إلى الإسلام، ويقول: إنه مسلم، وينافح عن الإسلام، ثم بعد ذلك يدَّعي النبوة، ثم بعد ذلك يدَّعي أنه إله، فهذه دعواه، نهايتها بداية فرعون، وهي أدّعاء الرُّبوبية.

رابعاً: فِتنته، مِن حكمة الله عزَّ وجلَّ أن الله سبحانه وتعالى يعطيه آيات فيها فِتَنْ عظيمة، فإنه يأتي إلى القوم يدعوهم فيتَبعونه فيصبحون وقد نبتت أراضيهم، وشبعت مواشيهم، فتعود إليهم أوفر ما تكون لبناً وأسبغ ضروعاً، يعني: أنهم يعيشون برغدٍ، لأنهم أتبعوه.

ويأتي القوم فيدعوهم فلا يتبعونه فيصبحون ممحلين ليس في أراضيهم شيء، وهذه فِتنة عظيمة ولا سيما في الأعراب، ويمر بالخَرِبَة فيقول: أخرجي كنوزك، فتخرج كنوزها تتبعه كيعاسيب النحل من ذهب وفضّة وغيرها بدون آلات وبدون أيِّ شيء، فِتنة من الله عزَّ وجلَّ، فهذه حاله ومعاملته مع أهل الدُّنيا لمن يريد التمتُّع بالدنيا أو يبأس فيها.

ومِن فِتنته: أن الله تعالىٰ جَعَلَ معه مثل الجنة والنَّار (١)، بحسب رؤيا العين، لكن جنته نار، وناره جنَّة، مَن أطاعه أدخله هذه الجنَّة فيما يرىٰ النَّاسُ، ولكنها نار محرقة والعياذ بالله، ومن عصاه أدخله النار فيما يراه النَّاسُ، ولكنها جَنَّةٌ وماء عذب طيِّب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا ﴾ (٣٣٣٨)؛ ومسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال (٢٩٣٦) (١٠٩).

إذاً؛ يحتاج الأمرُ إلىٰ تثبيت مِن الله عزَّ وجلَّ، إنْ لم يشبِّت اللَّهُ المرءَ هلك وضلَّ.

ومن فتنته: أنه يخرجُ إليه شابٌ فيقول له: أنت الدَّجَالُ الذي ذَكَرَ لنا رسولُ الله ﷺ، فيدعوه فيأبيٰ أن يتبعه، فيضربه ويشجّه في المرَّة الأولىٰ، ثم يقتله، ويمرُّ بين شقيه، ثم يدعوه فيقوم يتهلَّلُ وجهه، ويقول: أنت الدَّجَالُ الذي ذَكَرَ لنا رسولُ الله ﷺ، ثم يأتي ليقتله فلا يُسلَّط عليه، ويعجزُ عن قتله، ولن يُسلَّط علىٰ أحد بعدَه، فهذا من أعظم النَّاس شهادةً عند الله (۱)، لأنه في هذا المقام العظيم الرهيب الذي لا يتصوَّر رهبته إلا مَن باشره، يُصرِّحُ علىٰ الملأ إعذاراً وإنذاراً بأنك أنت الدَّجَالُ الذي ذَكَرَ لنا رسولُ الله ﷺ.

خامساً: مقدار لُبثه في الأرض أربعون يوماً فقط، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيامه كأيامنا، هكذا حدَّث النبيُّ عَلَيْ الله الصَّحابة رضي الله عنهم: يا رسولَ الله، هذا اليوم الذي كَسَنَة أتكفينا فيه صلاة يوم واحد؟ قال: «لا، اقدروا له قَدْرَه» (٢) أنظروا إلى هذا المثال، لنأخذ منه عبرة، كيف كان تصديق أصحاب رسول الله على لرسول الله؟ ما ذهبوا يحرِّفون أو يؤوِّلُون، أو يقولون: إنَّ اليوم لا يمكن أن يطول؛ لأن الشمس

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة (١٨٨٢)؛ ومسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في صفة الدجال وتحريم المدينة عليه وقتله المؤمن وإحيائه (٢٩٣٨) (١١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال (٢٩٣٧) (١١٠).

تجري في فلكها ولا تتغيَّر، ولكنه يطول لكثرة المشاق فيه وعِظَمِها، فطولُه لأنه متعب، لم يقولوا هذا، كما يقوله بعضُ المتحذلقين.

ولكن صَدَّقوا بأن هذا اليوم سيكون اثني عشر شهراً حقيقة، بدون تحريف ولا تأويل، وهكذا حقيقة المؤمن، ينقاد لما أخبر الله به ورسوله من أمور الغيب، وإن حَارَ فيها عقلُه، لكن يجب أن نعلم أن خبر الله ورسوله لا يكون فيما يكون محالاً في العقول، لكن فيما يكون حيرةً لأنها لا تدركه.

ولو أن هذا الحديث مرَّ على المتأخِّرين الذين يدَّعون أنهم هم العقلاء؛ لقالوا: إنَّ طوله مجاز عمَّا فيه مِن التَّعبِ والمشاق؛ لأن أيام السرور قصيرة، وأيام الشرور طويلة، ولكن الصَّحابة رضي الله عنهم مِن صفائهم وقبولهم سَلَّموا في الحال، وقالوا: إنَّ الذي خَلَقَ الشَّمسَ؛ وجعلها تجري في أربع وعشرين ساعة في اليوم والليلة؛ قادر على أن يجعلها تجري في اليوم اثني عشر شهراً، لأن الخالق واحد عزَّ وجلَّ؛ فهو قادر، ولذلك سَلَّموا؛ وقالوا: كيف نُصلِّي؟ لم يسألوا عن الأمر الكوني؛ لأنهم يعلمون أن الله قادر على كلِّ شيء، بل سألوا عن الأمر الشرعي الذي هم مكلَّفون به وهو الصَّلاة، وهذا \_ والله \_ حقيقة الانقياد والقبول. فأجابهم بقوله: «اقدروا له قَدْرَه»(١).

وإذا تأملت؛ وجدت أن هذا الدِّينَ تامُّ كامل؛ لا يمكن أن تكون مسألة يَحتاجُ النَّاسُ إليها إلىٰ يوم القيامة إلا وُجِدَ لها

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹٤).

أصلٌ، ٱنظر كيف أنطقَ اللَّهُ سبحانه وتعالىٰ الصَّحابة أن يسألوا هذا السؤال؟ حتىٰ يكون الدِّين كاملاً لا يَحتاجُ إلىٰ تكميل، وقد احتاج النَّاسُ إلىٰ هذا الآن، كما في المناطق القُطبية؛ يبقىٰ الليل فيها سِتَّة أشهر والنهار ستة أشهر، فنحتاج إلىٰ هذا الحديث، وأنظر كيف أفتىٰ الرسول ﷺ هذه الفتوىٰ قبل أن تقع هذه المسألة؛ لأن الله تعالىٰ قال في كتابه: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَينَكُمْ وَينَكُمْ فِلْ يوجد شيء ناقص في الدِّين أبداً، فهو كامل مِن كلِّ وَجْهِ، لكن النقص فينا، إما قصور في عقولنا، أو في أفهامنا كلِّ وَجْهٍ، لكن النقص فينا، إما قصور في عقولنا، أو في أفهامنا أو في عُلُومنا، أو في إرادات تكون غير منضبطة، فمِن النَّاسِ من يريد أن ينصر قوله فيَعْمَىٰ عن الحقّ؛ نسأل الله العافية.

فلو نظرنا بعلم وفَهْم وعَقْلِ وحُسْنِ نية لوجدنا أن الدِّينَ ولله الحمدُ لا يحتاج إلى مكمِّل، وأنه لا يمكن أن تقع مسألة صغيرة ولا كبيرة إلا وُجِدَ حَلُها في الكتاب والسُّنَّة، لكن لما كَثُر الهوى، وغلب على كثير من النَّاسِ صار بعض الناس يَعْمَىٰ عليه الحقُّ، ويَخْفَىٰ عليه، وتجدهم إذا نزلت فيهم الحادثة التي لم تكن معروفة مِن قبل بعينها، وإن كان جنسها معروفاً يختلفون فيها أكثر من أصابعهم، وإذا كانت تحتمل قولين وجدت فيها عشرة؛ لأنَّ الهوىٰ غلب علىٰ النَّاسِ الآن، وإلا فلو كان القصد سليماً والفهم صافياً والعلم واسعاً والعقل راجحاً لما حصل هذا.

ثم بعد أن يمكث الدَّجَال أربعين يوماً، ينزل المسيحُ عيسىٰ بن مريم؛ الذي رَفَعَهُ الله إليه، وقد جاء في الأحاديث أنه

ينزِلُ عند المنارة البيضاء شرقيِّ دمشق، فلا يَحِلُّ لكافر يجد ريح نَفَسِهِ إلا مات، ونَفَسُهُ ينتهي حيث ينتهي طَرْفُهُ - وهذه من آيات الله - فيلحق الدَّجَّال عند باب اللَّدِّ في فلسطين فيقتله هناك (۱)، وحينئذِ يقضي عليه نهائياً، ولا يقبل عيسىٰ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ إلا الإسلام، لا يقبل الجزية، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويريق الخمر (۲)، فلا يُعبد إلا الله.

وعلى هذا؛ فالجزية التي فرضها الإسلامُ جَعَلَ الإسلامُ لها أمداً تنتهي إليه عند نزول عيسى، ولا يُقال: إن هذا تشريع مِن عيسى؛ لأن الرسول عليه أخبر بذلك مقرِّراً له، فَوَضْعُ الجزية عند نزول عيسى من سُنَّة الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام، لأن سُنَّة الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام، لأن سُنَّة الرسول عليه مواقراره، وكونه يتحدَّث عن الرسول عيسى بن مريم مقرًّا له، هذا من سُنَّتِهِ، وإلا فإن عيسى لا يأتي بشرع جديد بعد محمد عيليه، فليس إلا بشرع جديد ولا أحد يأتي بشرع جديد بعد محمد عليه الصَّلاة والسَّلام إلى يوم القيامة.

تنبيه: قال بعضُ أهل العِلْمِ: إن الرُّسل الذين أنذروا قومهم به لم ينذروهم بعينه، وإنما أنذروهم بجنس فِتنتِه، يعني: أنذروهم من الدَّجَاجِلة، ولكن هذا القول ضعيف، بل هو نوع مِن التَّحريف؛ لأن الرَّسول ﷺ أخبر بأنه ما مِن نبيِّ إلا أنذر به قومَه،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ذكر الدجال (٢٩٣٧) (١١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب قتل الخنزير (٢٢٢٢)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب نزول عيسى بن مريم حاكماً بشريعة نبيناً محمد ﷺ (١٥٥) (٢٤٢).

وهذا صريحٌ بأن الأنبياء أنذروا قومهم بعين الرَّجُل هذا، وقد سَبَقَ لنا بيان الحكمة من إنذار الرُّسل به، ولكن يجب علينا أن نعلم أن جِنْسَ هذه الفِتنة موجود حتى في غير هذا الرَّجُل، فيوجد مِن بني آدم الآن من يُضِلُّ النَّاسَ بحالِه وقالِه، وبكل ما يستطيع، وتجد أن الله سبحانه وتعالى بحكمته أعطاه بياناً وفصاحة ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ مَن حَن عَنْ بَيِّنَةً ﴾ [الأنفال: ٤٢].

فالدَّجَال المعيَّن لا شَكَّ أن فِتنته أعظم شيء، لكن هناك دَجَاجِلة يدجِّلُون على النَّاسِ ويموِّهون عليهم، فيجب الحذر منهم ومعرفة إراداتهم ونواياهم، ولهذا قال الله تعالى في المنافقين: ﴿هُرُ ٱلْعَدُوُ فَأَحَدَرُهُمُ ﴿ مع أنه قال \_ ﴿وَإِن يَقُولُواْ نَسَمَع لِقَولُمُم ۚ أي: ليانه وفصاحته وعِظمِه يجرُّك جَرًّا إلىٰ أن تسمع لكن ﴿كَأَنَّهُم خُشُبُ ليبانه وفصاحته وعِظمِه يجرُّك جَرًّا إلىٰ أن تسمع لكن ﴿كَأَنَّهُم خُشُبُ ليبانه وفصاحته وعِظمِه يجرُّك جَرًّا إلىٰ أن تسمع لكن ﴿كَأَنَّهُم خُشُبُ أَي أَنَّهُم عَلَىٰ المخاون ؛ قالمة بنفسها ﴿مُسَدَّدَ ﴾ أي: تقوم علىٰ الجدار؛ فلا خير فيها، فهؤلاء الذين يتزيَّنون أي: تقوم علىٰ الجدار؛ فلا خير فيها، فهؤلاء الذين يتزيَّنون ليبب القول سواء في العقيدة، أو في السلُّوك والمنهج يجب الحذر منهم، وأن تُعرض أقوالُهم وأفعالهم علىٰ كتاب الله وسأنَّة رسوله ﷺ، فما خالفهما فهو باطل مهما كان، ولا يُغترُّ بما فيها من زخارف القول؛ فإن هذه الزخارف كما قيل:

حُججٌ تهافت كالزُّجاج تخالها حقًّا، وكلُّ كاسر مكسور ولا تقولوا: إن هؤلاء القوم أُعطوا فصاحة وبياناً لينصروا الحقَّ، فإن الله تعالىٰ قد يبتلي فيعطي الإنسانَ فصاحة وبياناً، وإنْ كان علىٰ باطل، كما ٱبتلىٰ اللهُ الناسَ بالدَّجَال وهو علىٰ باطل بلا شَكَّ.

سادساً: هل الدُّجَّال مِن بني آدم؟

الجواب: نعم، هو مِن بني آدم.

وبعض العلماء يقول: إنه شيطان. وبعضهم يقول: إن أباه إنسي وأمه جنيَّة. وكلُّ هذه الأقوال ليست صحيحة؛ لأنه يَحتاجُ إلى الأكل والشُّرب وغير ذلك، ولهذا يقتله عيسىٰ قتلاً عاديًا كما يقتل البشر.

سابعاً: هل هو موجود الآن؟

الجواب: هو غير موجود، ولكن الله يبعثه متى شاء؛ لأن الرسول على أن أن في آخر حياته وقال: «إنه على رأس مِئةِ سَنَة لا يبقى على وَجْهِ الأرض ممن هو عليها اليوم أحد»(١) وهذا خَبَرٌ، وخَبَرُ النبيِّ عَلَىٰ لا يدخله الكذب نهائيًّا، وهو مُتلقًىٰ من الوحي، لأن النبيَّ عَلَىٰ لا يعلم الغيب.

وقول المؤلّف: «ويستعيذ بالله من أربع»، لم يُفصح \_ رحمهُ الله \_ هل هذه الاستعاذة واجبة أم لا؟

وسيأتي ما يفيد حكمها في ذِكْرِ الأركان والواجبات.

وفي التعوّذ من هذه الأربع قولان (٢):

القول الأول: أنه واجب، وهو رواية عن الإمام أحمد، لما

#### يلي:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب السمر في العلم (۱۱٦)؛ ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب بيان معنىٰ قوله ﷺ: «علىٰ رأس مائة سنة لا يبقىٰ نفس منفوسة من هو موجود الآن، (۲۵۳۷) (۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) «الإنصاف» (٣/ ٥٥٣).

#### وَيَدْعُو بِمَا وَرَدَ.

١ ـ لأمر النبي ﷺ بها(١).

٢ ـ ولشدَّة خطرها وعظمها.

والقول الثاني: أنه سُنَّة، وبه قال جمهور العلماء.

ولا شَكَّ أنه لا ينبغي الإخلالُ بها، فإن أخلَّ بها فهو علىٰ خَطَرٍ من أمرين:

١ \_ الإثم.

٢ ـ ألا تصح صلاته، ولهذا كان بعضُ السَّلف يأمر مَنْ لم يتعوَّذ منها بإعادة الصَّلاة (٢).

قوله: «ويدعو بما ورد». ليت المؤلف قال: «ويدعو بما أحبّ» لأن النبي على لما ذَكَرَ حديث ابن مسعود في التشهّدِ قال: «ثم يتخيّر من الدُّعاء ما شاء»(٣) لكن يمكن أن نجيب عن كلام المؤلّف فنقول: إنه ينبغي أن يبدأ الإنسان بما وَرَدَ؛ لأن الدُّعاء الوارد خير من الدُّعاء المصطنع، فإذا وجد دعاءً وارداً، فالتزامه أولي، ثم تدعو بما شئت.

ومما وَرَدَ في هذا: «اللَّهُمَّ أَعنِّي علىٰ ذِكْرِك، وشُكرك، وشُكرك، وحُسْن عبادتك» (٤) فإن الرسول ﷺ أَمَرَ معاذ بن جبل أن يدعو به

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب ما يستعاذ منه في الصلاة (٥٨٨) (١٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم عن طاووس رحمه الله، كتاب المساجد، باب ما يستعاذ منه في الصلاة (٥٩٠) (١٣٤).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٥١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٧٤٤/٥، ٢٤٥)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب في الاستغفار (١٥٢٢)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب نوع آخر من الدعاء (١٣٠٤)؛ والحاكم (٢/٣/١) وصححه على شرط الشيخين ووافقه الذهبي.

دُبُرَ كُلِّ صلاة مكتوبة، وفي بعض الألفاظ أمره أن يدعو به في كُلِّ صلاة، فإذا جمعنا بين اللفظين قلنا: في صلاته في دُبُرِها أي: في آخرها، والقول بأن هذا الدُّعاء في آخر الصَّلاة أصحُّ من القول بأنه بعد السَّلام إنما هو الذُكر، القول بأنه بعد السَّلام إنما هو الذُكر، ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذَكُرُوا اللهَ ﴾ [النساء: ١٠٣] وأما ما قيد بدُبُر الصَّلاة وهو دُعَاء فإنه في آخرها.

وسُئل شيخ الإسلام - رحمهُ الله - كيف يكون في آخر الصلاة وقد قيّد بدُبُرِها فقال: دُبُرُ الشيء منه كدُبُرِ الحيوان، فإن الحيوان له دُبُر، ودُبُره في نفس الجسم، فكذلك دُبُر الصَّلاة يكون من الصَّلاة، وإذا كان الرَّسول ﷺ أرشدنا بأن ندعو بعد التشهُّدِ صار الدُّعاء المقيَّد بالدُّبُر محلَّه قبل السَّلام آخر الصَّلاة.

أما بعدَ الصَّلاة فهو الذِّكر، ولهذا لا يَرِدُ علينا أن الرسول ﷺ قال: «تُسَبِّحُون وتحمدُون وتُكبِّرون في دُبُر كُلِّ صلاة ثلاثاً وثلاثين مَرَّة» (معلومٌ أن هذا بعد السَّلام بالاتفاق؛ لأن هذا مطابق للآية: ﴿فَإِذَا قَضَيَتُمُ ٱلصَّلَوَةَ فَأَذُكُرُوا ٱللَّهُ [النساء: ١٠٣] والأول الدُّعاء الذي في آخر الصلاة قبل السَّلام مطابق للحديث: «ثم ليتخيَّر من الدُّعاء ما شاء» (٢).

وقوله: «يدعو بما ورد» يفيد أن الدُّعاء يكون بعد التشهُّدِ والتعوُّذ من الأربع.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصلاة (۸٤٣) ولفظه: «خلف كل صلاة»؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة (٥٩٥) (٤٢).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(١٥١).

وهذا الذي دلَّ عليه حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبيَّ على الشهاد ثم قال: "ثم يَتَخَيَّرُ من الدُّعاء ما شاء" وبناءً على ذلك؛ إذا سألنا سائل: هل أدعو بعد السَّلام أو قبل السَّلام؟ قلنا له: أدعُ قبل السَّلام؛ لأن هذا هو الذي أرشد إليه النبيُّ على، ولأنك ما دمت في صلاة فإنك تناجي ربَّك، وإذا سلَّمتَ أنصرفتَ، وكونك تدعو في الحال التي تناجي فيها ربَّك خيرٌ من كونك تدعو بعد الانصراف، وهذا ترجيح نظريٌّ، وأما ما يفعله بعضُ النَّاسِ من كونهم كلَّما سَلَّموا دَعَوا في الفريضة، أو في النافلة؛ فهذا لا أصل له، ولم يَرِدْ عن النبيُّ على فيما نعلم؛ إلا حين وضع كُفَّار قريش سَلا النَّاقة عليه وهو ساجد، نعلم؛ إلا حين وضع كُفَّار قريش سَلا النَّاقة عليه وهو ساجد، فإنه لما سَلَّم رَفَعَ صوته يدعو عليهم (۱) وهذا قد يُقال: إنه فَعَلَ ذلك لمناسبة، وهي تخويفهم؛ لأنه لو دعا وهو يُصلِّي ما علموا بذلك.

وأما الاستدلال بقول النبيِّ ﷺ حين سُئل: أيُّ الدُّعاء أسمعُ؟ \_ يعني: أقرب إجابة \_ قال ﷺ: «جوف الليل، وأدبار الصلوات المكتوبة» (٢) قالوا: والأدبار تكون بعدُ لقول النبيِّ ﷺ: «تُسبِّحون وتَحمدُون وتُكبِّرون دُبُرَ كُلِّ صلاة ثلاثاً وثلاثين مرَّة» (٣)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة (۲۹۳٤)؛ ومسلم، كتاب الجهاد والسير، باب ما لقي النبي على من أذى المشركين والمنافقين (۱۷۹٤) (۱۰۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، باب حديث ينزل ربنا كل ليلة... (٣٤٩٩) وقال: «حديث حسن».

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٢٠١).

ومعلومٌ أن هذا لا يُقال إلا بعد السَّلام فيكون قوله: «أدبار الصَّلوات المكتوبة»، أي: بعد السَّلام.

فنقول: هذا الفهم للحديث غير متعين، بل يجب أن يُحمل على أنه المراد بالأدبار آخرُ الصَّلوات؛ بدليل حديث ابن مسعود، حيث أمره النبيُّ عَلِيَّةُ بالدُّعاء بعد التشهُّدِ<sup>(۱)</sup>، والسُّنَّة يُفسِّر بعضُها بعضاً، أما أدبار الصَّلوات فقد أرشد الله سبحانه وتعالىٰ عبادَه إلىٰ أن يذكروا الله بعدَها فقال: ﴿فَإِذَا قَضَيَتُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَأَذَكُرُوا الله بعدَها فقال: ﴿فَإِذَا قَضَيَتُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَأَذَكُرُوا الله بعدَها فقال: ﴿فَإِذَا قَضَيَتُمُ ٱلصَّلَوٰةَ فَأَذَكُرُوا الله ﴾ [النساء: ١٠٣]، وليس فيه الأمر بالدُّعاء.

وعلىٰ هذا فنقول: ما وَرَدَ مقيَّداً بدُبُر الصَّلاة، فإن كان ذِكْراً فهو بعد السَّلام، وإن كان دُعاء فهو قبل السَّلام.

فإن قال قائل: دُبُرُ الشيء بعدَه كما في الحديث: «أن رَجُلاً أعتقَ غلاماً له عن دُبُرِ»(٢)، أي: بعد موته؟

الجواب: أن الدُّبُر ما كان الشيء مستدبراً له، وقد يكون منه، وقد لا يكون منه، والذي يُعيِّن كونه منه أو ليس منه القرائن والسِّياق، ولهذا يقال: دُبُر الحيوان وهو منه، فالدُّبر يُفسَّر في كلِّ موضع بما يقتضيه الحال والسِّياق.

بقي علينا المحافظة على الدُّعاء بعدَ النَّافلة كما يفعله بعضُ العوام، فهم يحافظون عليه محافظة شديدة، حتى إن بعضهم إذا أُقيمت الصَّلاةُ وهو يُسلِّم مِن النَّافلة، وقبل أن يقوم يُصلِّي

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۵۱).

<sup>(</sup>۲) أخرَجه البخاري، كتاب كفارات الإيمان، باب عتق المدبر وأم الولد (۲۷۱٦)؛ ومسلم، كتاب الأيمان، باب جواز بيع المدبر (۹۹۷) (۵۸).

الفريضة يرفع يديه، حتى إنك تَشكُ هل دعا أم لا؟ ثم يمسخ وجهه، ويمسخ يديه بعضهن ببعض، ثم يُصلّي، فيُلازمون على هذا ظنّا منهم أنّه أمرٌ واجب، أو قريب مِن الوجوب، فهذا لا شَكَّ أنه لا أصل له، ولهذا ينبغي لطّلَبةِ العِلم أن يُنبّهوا النّاس، ولكن بالرفق، لأنّ العامة إذا أُنكِرَ عليهم ما اعتادوه نفروا، فإذا أُتوا بالحكمة واللّين قبلوا، ولذلك ما أكثر الذين يسألون عن حُكم رَفْع اليدين بعد الصّلاة النّافلة! فيظنّون أن الحُكم معلّق برَفْع اليدين، والحكم ليس معلّقاً برفْع اليدين، بل الحُكم معلّق بالله بالدّعاء، سواء رَفَعْتَ أم لم ترفع، فما دُمت تريد أن تدعو الله فادعه قبل أن تُسلّم، فهذا هو المشروع.

قوله: «ويدعو بما وَرَدَ»، «ما» اسم موصول يشمَلُ كُلَّ الوارد، ولكن ليس مراده أن كلَّ دُعاء وَرَدَ في السُّنَة يُدعَىٰ به هنا، وإنما مراده بما وَرَدَ الدُّعاء به في هذا المكان، ومنه ما سبق: «اللَّهُمَّ أعنِّي علىٰ ذِكْرِك، وشكرك، وحُسن عبادتك»(۱)، ومنه ما علَّمه النبيُّ علىٰ ذِكْرِك، وشكرك، وحُسن عبادتك قال: ومنه ما علَّمه النبيُّ علىٰ أبا بكر رضي الله عنه حين قال: يا رسول الله، علِّمني دعاء أدعو به في صلاتي قال: «قل: اللَّهُمَّ إنِي ظلمتُ نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفِرُ الذُّنوبَ إلا أنت، فاعفِرْ لي مغفرة من عندك، وأرحمنِي؛ إنك أنت الغفور الرحيم»(۱). ولكن لو دعا بدعاء غير ذلك فإنه يجوز.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الدعاء قبل السلام (٨٣٤)؛ ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب الدعوات والتعوذ (٢٧٠٥) (٤٨).

وظاهر كلام المؤلف: أنه لا بُدَّ أن يكون الدُّعاء وارداً، ولكن هل مراده أن يكون وارداً باعتبار الجنس، أو باعتبار النوع والعين؟

الجواب: فيه احتمال، يحتمل أن يريد بما وَرَدَ بعينه، ويحتمل أن يريد بما وَرَدَ بعينه، ويحتمل أن يريد بما وَرَدَ بجنسه، والذي وَرَدَ الدُّعاء بجنسه في الصَّلاة هو ما يتعلَّق بأمر الآخرة، وإذا قلنا بهذا الاحتمال؛ صار معنىٰ كلام المؤلِّف: أن يدعو بدعاء يتعلَّق بأمور الآخرة، سواء وَرَدَ هذا الدُّعاء بعينه أم لم يرد، وإنْ قلنا بالاحتمال الأول بما وَرَدَ بعينه في هذا الموضع.

لكن الاحتمال الأول أشمل، وهو أن يدعو بما وَرَدَ باعتبار الجنس، وهو ما يتعلَّق بأمور الآخرة، فيدعو بما يتعلَّق بأمور الآخرة بما شاء، ولكن لههنا مسألة؛ وهي أنه ينبغي المحافظة على الوارد في هذا المكان بعينه، ثم بعد ذلك يدعو بما شاء.

وظاهر كلام المؤلف: أنه لا يدعو بغير ما وَرَدَ، سواء قلنا: إن المراد ما وَرَدَ بجنسه أو قلنا: ما وَرَدَ بعينه، فلا يدعو بشيء مِن أمور الدُّنيا مثل أن يقول: اللَّهُمَّ ٱرزقني بيتاً واسعاً، أو: اللَّهُمَّ ٱرزقني زوجة جميلة، أو: اللَّهُمَّ ٱرزقني مالاً كثيراً، أو: اللَّهُمَّ ٱرزقني سيارة مريحة، وما أشبه ذلك؛ لأن هذا يتعلَّق بأمور الدُّنيا، حتى قال بعض الفقهاء رحمهم الله: لو دعا بشيء مما يتعلَّق بأمور الدنيا بطلت صلاتُه (١)، لكن هذا قول ضعيف بلا يتعلَّق بأمور الدنيا بطلت صلاته (١)، لكن هذا قول ضعيف بلا

<sup>(</sup>۱) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (۲/۲۷ ـ ۷۷).

والصحيح (۱): أنه لا بأس أن يدعو بشيء يتعلَّق بأمور الدنيا، الدُّنيا؛ وذلك لأن الدُّعاء نفسه عبادة؛ ولو كان بأمور الدنيا، وليس للإنسان ملجأ إلا الله، وإذا كان الرَّسولُ ﷺ يقول: «أقربُ ما يكون العبدُ مِن ربِّه وهو ساجد» (۲) ويقول: «أمَّا السُّجودُ فأكثروا فيه مِن الدُّعاء فَقَمِنٌ أن يُستجاب لكم» (۳) ويقول في حديث ابن مسعود لما ذَكَرَ التَّشهُّد: «ثم ليتخيَّر مِن الدُّعاء ما شاء» (٤) والإنسان لا يجد نفسه مقبلاً تمام الإقبال على الله إلا وهو يُصلِّي، فكيف نقول: لا تسأل الله \_ وأنت تُصلِّي \_ شيئاً تحتاجه في أمور دنياك! هذا بعيد جدًّا.

وقد جاء في الحديث عن الرَّسولِ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «ليسألْ أحدُكم ربَّه حاجته كلها حتىٰ شِسْعَ نَعْلِه» (٥) وشِسْع النَّعل: يتعلَّق بأمور الدُّنيا. فالصَّواب بلا شَكِّ أن يدعو بعد التشهُّدِ بما شاء مِن خير الدُّنيا والآخرة، وأجمع ما يُدعىٰ به في ذلك: «ربَّنا آتنا في الدُّنيا حسنةً وفي الآخرة حسنةً، وقِنَا عذابَ النَّار» فإن هذه جامعة لخير الدنيا والآخرة.

مسألة: هل يجوز الدُّعاء لمعين، بأن يقول: اللهم ٱجْزِ فلاناً عنِّي خيراً، أو اللَّهُمَّ ٱغْفِرْ لفلان؟

<sup>(1) &</sup>quot;المجموع" (٣/ ٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يُقال في الركوع والسجود (٤٨٢) (٢١٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجهٔ ص(۸۷). (٤) تقدم تخریجه ص(۱۵۱).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، باب ليسأل أحدكم ربه حاجته كلها (٣٦٠٤) (٨) وقال: «حديث غريب» من طريق قطن البصري عن جعفر، ومن طريق صالح بن عبد الله عن جعفر قال: «وهذا أصح من حديث قطن».

الجواب: يجوز، لأن هذا دعاء؛ لأن الرسول ﷺ ثبت عنه أنه في نفس الصَّلاة دعا علىٰ قوم معينين، ودعا لقوم معينين، فدعا للمستضعفين في مكَّة، ودعا علىٰ الطُّغاة في مكَّة (١)، لكنه نُهِيَ عن الدُّعاء علىٰ الطُّغاة باللَّعن (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة (۲۹۳۲)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب استحباب القنوت في جميع الصلوات إذا نزلت بالمسلمين نازلة (۵۷۵) (۲۹۶).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ (٤٠٦٩)؛
 ومسلم، الموضع السابق (٦٧٥) (٢٩٤).

<sup>(</sup>٣) «منتهى الإرادات» (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة (٥٣٧) (٣٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب جواز لعن الشيطان في أثناء الصلاة (٥٤٦) (٤٠).

ثُمَّ يُسَلِّمُ عَنْ يَمِينِهِ

قبل تحريم الكلام، وبعضهم يؤوِّله، ولكن في كلا الجوابين نَظَرٌ.

فالذي يظهر: أن خطاب الآدميين المنهيّ عنه: أن تخاطبه المخاطبة المعتادة، فتقول مثلاً: يا فلان تعال، فهذا كلام آدميين تبطل به الصَّلاة، لكن شخصاً يستحضر شخصاً ثم يقول: غَفَرَ الله لك يا فلان، فكون هذا مبطلاً للصَّلاةِ فيه نَظَر، ولكن درءاً للشُبهة بدل أن تقول: غَفَرَ الله لك، فقل: اللَّهُمَّ أغفِر له، فهذا جائز بالاتفاق.

قوله: «ثم يُسلِّم عن يمينه» أي: بعد التشهُّدِ والدُّعاء، يُسلِّم عن يمينه عن يمينه: «السَّلامُ عليكم ورحمةُ الله» وهذا ورحمةُ الله»، وعن يساره: «السَّلامُ عليكم ورحمةُ الله» وهذا خطابٌ، لكنه خطابٌ يخرجُ به من الصَّلاة، بخلاف الخطابِ الذي يكون في أثناء الصَّلاة.

مسألة: إذا قيل: على مَنْ يُسلِّم؟

فالجواب: يقولون: إذا كان معه جماعة فالسَّلام عليهم، وإذا لم يكن معه جماعة فالسَّلام على الملائكة الذين عن يمينه وشماله يقول: السَّلامُ عليكم ورحمة الله.

وإذا سَلَّمَ الإنسانُ مع الجماعة، هل يجب على الجماعة أن يردُّوا عليه؟

الجواب: لا، وإن كان قد روىٰ أبو داود أنَّ النبيَّ ﷺ أُمرَهم أن يردُّوا على الإمام، ويُسلِّم بعضهم على بعض (١) فمراده:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الرد على الإمام (۱۰۰۱)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ردّ السلام على الإمام (۹۲۲)؛ والحاكم (۲۰۰/۱) وقال: «صحيح الإسناد» ووافقه الذهبي.

## السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ، وَعَنْ يَسَارِهِ كَذَٰلِكَ ......

أن يسلّموا كما سلّم بعد انتهاء سلامه، فيكون سلامُهم بعدَه كالردِّ عليه، وليس مراده أن يقولوا: عليك السّلام، لأن ذلك يُنافي عملهم الذي كانوا عليه. وأما قوله: «ويُسلّم بعضهم علىٰ بعض» فمراده أن كلَّ واحد يقول: السَّلام عليكم، فكلُّ واحد يُسلّم علىٰ الآخر بهذا اللفظ؛ فاكتفىٰ بسلام الثاني عن الرَّدِ؛ هذا هو أقرب ما يُقال في رَدِّ هذا السلام، ولا شَكَّ أن المأمومين يُسلّم بعضهم علىٰ بعض بهذا، كما قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام حينما كانوا يرفعون أيديهم يُوْمِئُون بها قال: «عَلامَ تُؤْمُونَ بأيديكم كأنَّها أذنابُ خيل شُمْس؟ إنما كان يكفي أحدكُم أن يضعَ يده علىٰ فخذه، ثم يُسلّمُ علىٰ أخيه مِن علىٰ يمينه وشماله»(١).

وهذا يدلُّ علىٰ أن السَّلام يقصد به السَّلام علىٰ مَن بجانبه، لكنه لما كان كُلُّ واحد يُسلِّم علىٰ الثاني أكتُفي بهذا عن الرَّدِّ، والله أعلم.

قوله: «السلام عليكم ورحمة الله» سَبَقَ شرحُها عند شرح التشهُّدِ (٢).

قوله: «وعن يساره كذلك» أي: يقول: «السَّلامُ عليكم ورحمة الله». وهنا بحثُ في السَّلام:

أولاً: لو قال: سلام عليكم بدون (أل) هل يجزئ؟

الجواب: نعم، لكن السُّنَّة أن يكون ب(أل) فيقول: «السَّلام عليكم».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الأمر بالسكون في الصلاة والنهي عن الإشارة باليد ورفعها عند السلام (٤٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: ص(١٤٩).

ثانياً: لو جاء بالإفراد فقال: «السَّلام عليك ورحمة الله»، فإنه لا يجزئ، لقول النبيِّ ﷺ: «من عَمِلَ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدُّ»(١) وَلِوُجُود الفَرْقِ بين الإفراد وبين الجمع.

ثالثاً: لو قال: «السَّلام عليكم» فقط، فهل يجزئ؟ فيه خلاف بين العلماء (٢):

مِنهم مَن قال: لا يجزئ، وهو المذهب (٣).

ومِنهم مَن قال: يجزئ، وهو رواية عن أحمد (٤)؛ لأنه قد وَرَدَ في حديث جابر بن سَمُرة قال: «صَلَّيت مع رسول الله ﷺ فَكُنَّا إذا سَلَّمنا قلنا بأيدينا: السلام عليكم، السلام عليكم. . . »(٥). بدون ذِحْرِ «ورحمة الله» وعلىٰ هذا فيكون قوله: «ورحمة الله» سُنَّة، وليس بواجب.

رابعاً: هل يزيد في ذلك فيقول: السَّلام عليكم ورحمة الله وبركاته؟

الجواب: هذا موضع خلاف بين العلماء (٢)، فمنهم من قال: الأفضل ألا يزيد، وهو المشهور من مذهب الإمام أحمد (٧)، لا في التسليمة الأولى، ولا في التسليمة الثانية.

وذهب بعضُ أهل العلم: إلى أن يزيد في التَّسليمةِ الأُولىٰ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (٥).(۲) «المغنی» (۲/۲۵۷).

<sup>(</sup>٣) «منتهي الإرادات» (١/ ٢٢١). (٤) «الإنصاف» (٣/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب الأمر بالسكون في الصلاة والنهي عن الإشارة باليد ورفعها عند السلام (٤٣١).

<sup>(</sup>٦) «المغنى» (٢/ ٢٤٥). (٧) «منتهى الإرادات» (١/ ٢٢١).

«وبركاته» دون الثانية، فيقول في الأولى: «السّلامُ عليكم ورحمة الله» ورحمة الله وبركاته»، وفي الثانية: «السلام عليكم ورحمة الله» الحديث أخرجه أبو داود (١) قال الحافظ ابن حجر: إن إسناده صحيح.

خامساً: لو أقتصر على تسليمة واحدة فهل يجزئ؟

الجواب: هذا أيضاً موضع خلاف بين العلماء (٢)، فمنهم مَن قال: يجزئ؛ لحديث عائشة: «وكان يختِم الصَّلاة بالتسليم» (٣)، وهذا لفظ مطلق يصدق بواحدة.

ومنهم مَن قال: لا يجزئ؛ لأن «أل» في «التسليم» للعهد الذهني، أي: بالتسليم بالمعهود وهو «السلام عليكم ورحمة الله» عن اليسار، وهذا هو عن اليمين، و«السلام عليكم ورحمة الله» عن اليسار، وهذا هو المشهور من مذهب الحنابلة (٤٤)، واستدلُّوا لذلك:

ا \_ بقوله ﷺ: "إنَّما كان يكفي أحدُكم أن يضع يدَه علىٰ فخذه ويسلِّم علىٰ أخيه من علىٰ يمينه ومن علىٰ شماله أن وقالوا: إن ما دون الكفاية لا يكون مجزياً.

٢ ـ محافظته ﷺ على التسليمتين حضراً وسفراً، في حضور البوادي، والأعراب، والعالم، والجاهل وقوله: "صلُّوا كما رأيتموني أصلِّي" يدلُّ على أنه لا بُدَّ منهما.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب في السلام (٩٩٧).

<sup>(</sup>Y) «المغني» (٢/ ٢٤٣ \_ ٤٤٢)، «المجموع» (٣/ ٢٦٤ \_ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يجمع صفة الصلاة (٤٩٨) (٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) دمنتهي الإرادات؛ (١/ ٢٢١). (٥) تقدم تخريجه ص(٢٠٩).

<sup>(</sup>٦) تقدم تخریجه ص(۲۷).

وقال بعض أهل العلم: تجزئ واحدة في النَّفل دون الفرض (١)؛ لأنه وَرَدَ عن النبيِّ عليه الصَّلاة والسَّلام «أنه سَلَم في الوتر تسليمةً واحدةً تِلقاء وجهه»(٢) وقالوا: إن النَّفل قد يُخفَّف فيه ما لا يُخفَّف في الفرض.

فهذه أقوال ثلاثة. والاحتياط فيها أن يُسلِّم تسليمتين؛ لأنه إذا سَلَّم مرَّتين لم يقل أحدٌ مِن أهل العلم إن صلاتك باطلة، ولو سلَّمَ مرَّةً واحدة لقال له بعضُ أهل العلم: إن صلاتك باطلة. ومن المعلوم أن النبيَّ ﷺ أمر بالاحتياط فيما لم يتضح فيه الدَّليل، فقال عليه الصَّلاة والسَّلام: «الحلالُ بيِّنٌ والحرامُ بيِّنٌ، وبينهما أمورٌ مشتبهات، فمَنِ اتقى الشَّبهات استبرأ لدينه وعِرْضِه، ومَنْ وَقَعَ في الشَّبهات وَقَعَ في الحرام»(٣).

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «دَعْ ما يَريبك إلى ما لا يَريبك» (٤). وأنت إذا أتيت بالتَّسليمةِ الثانية فقد أتيت بذِكْرٍ تتقرَّبُ

 <sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/٤٤/).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في التسليم في الصلاة (۲۹٦)؛
 وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب من يسلم تسليمة واحدة (۹۱۹)؛ وابن
 خزيمة (۷۲۹) وصححه؛ والحاكم (۱/ ۲۳۰) وصححه على شرط الشيخين
 ووافقه الذهبي.

وعند الإمام أحمد عن عائشة رضي الله عنها بلفظ: «ثم يجلس فيتشهد ويدعو ثم يسلم تسليمة واحدة السلام عليكم يرفع بها صوته حتى يوقظنا» (٢٣٦/٦)، وصححه الألباني رحمه الله في «الإرواء» (٢/٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه (٥٢)؛ ومسلم، كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات (١٥٩٩) (١٠٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٢٠٠/١)؛ والترمذي، كتاب صفة القيامة (٢٥١٨) وقال: «حديث حسن صحيح»؛ والحاكم وصححه (١٣/٢).

وإِنْ كَانَ فِي ثُلَاثِيَّةٍ أَوْ رُبَاعِيَّةٍ نَهَضَ مُكَبِّراً بَعْدَ التَّشَهُّدِ اللَّوَّلِ .....

به إلىٰ الله عزَّ وجلَّ، وتَسْلَمُ به مِن أن يُقال: إن صلاتك باطلة.

على أن الذين قالوا بوجوب التسليمتين في الفرض والنَّفل أجابوا عن فِعْلِ الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام بأنه قضية عين تحتمل النسيان أو غير ذلك، فلا يقدَّم هذا الفعل على القول الذي قال فيه: "إنَّما كان يكفي أحدُكم أن يقول كذا، وكذا، وذَكرَ التَّسليمتين" (١) ولكن هذا الاحتمال فيه نظر؛ لأن الأصل في فِعْلِ الرَّسولِ عَيِيِ التشريعُ وعدم النسيان، ولا سيما أنه سلم واحدة تلقاء وجهه على خلاف العادة، مما يدلُّ على أنه أرادها قصداً، لكن كما قلت: الاحتياط أن يُسلِّم مرَّتين في الفرض والنَّفل.

قوله: «وإن كان في ثلاثية، أو رباعية» «ثلاثية» مثل المغرب، «رباعية» مثل الظُهر، والعصر، والعشاء.

قوله: «نهض مكبِّراً» مكبِّراً: حال مِن فاعل «نهض»؛ يدلُّ علىٰ أنه يكون التكبيرُ في حال النُّهوضِ، وهو كذلك؛ لأن جميع تكبيرات الانتقال محلُّها ما بين الرُّكنين.

قوله: «بعد التشهد الأول» التشهّدُ الأول ينتهي عند قوله: «أشهدُ أنْ لا إله إلا الله؛ وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسولُه» وظاهر كلام المؤلِّف: أنه لا يرفع يديه؛ لأنه لم يذكره، وهذا هو المشهور من المذهب (٢): أنه لا يرفع يديه إذا قام مِن التشهّدِ الأول؛ لأن مواضع رَفْع اليدين علىٰ المذهب ثلاثة

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۰۹).

#### وَصَلَّى مَا بَقِيَ كَالثَّانِيَةِ بِالْحَمْدِ فَقَطْ، ....

فقط: عند تكبيرة الإحرام، وعند الرُّكوع، وعند الرَّفع منه.

ولكن الصَّحيح: أنه يرفع يديه؛ لأنه صَحَّ عن ابن عُمر رضي الله عنهما عن النبيِّ ﷺ (١).

ولأنه التقال مِن نوع إلىٰ نوع آخر في الصَّلاة، فإن الرَّكعتين الأوليين يُشرع فيهما ما لا يُشرع في الرَّكعتين الأخريين، فصار مِن الحكمة أن يميِّز هذا الانتقال بالرَّفع، كأنه صلاة جديدة؛ لتميزها عن الرَّكعتين الأوليين.

وعلىٰ هذا؛ فمواضع رَفْع اليدين أربعة:

عند تكبيرة الإحرام، وعند الرُّكوع، وعند الرَّفع منه، وإذا قام من التشهُّدِ الأول. ويكون الرَّفْعُ إذا استتمَّ قائماً؛ لأن لفظ حديث ابن عُمر: «وإذا قام من الرَّكعتين رَفَعَ يديه» (٢)، ولا يَصدُق ذلك إلا إذا استتمَّ قائماً، وعلىٰ هذا، فلا يرفع وهو جالس ثم ينهض، كما توهمَهُ بعضهم، ومعلوم أن كلمة «إذا قام» ليس معناها حين ينهض؛ إذ إن بينهما فرقاً.

ولا رَفْعَ فيما سوىٰ ذلك.

قوله: «وصلًىٰ ما بقي كالثّانية بالحمد فقط»: أي: كالرَّكعة الثانية، أي: فليس فيه تكبيرة إحرام، ولا استفتاح، ولا تعوُّذ، ولا تجديد نيَّة، وتمتاز هاتان الرَّكعتان عن الأوليين، بأنه يُقتصر فيهما علىٰ الحَمْد، وأنه يُسرُّ فيهما بالقراءة في الصلاة الجهرية، فهما ركعتان مِن نوع جديد.

<sup>(</sup>١)(٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب رفع اليدين إذا قام من الركعتين (٧٣٩).

وقوله: "بالحمد فقط" أي: بالفاتحة لا يزيد عليها، وهذا هو مُقتضىٰ حديث أبي قتادة رضي الله عنه الثّابت في "الصحيحين" أن النبيَّ عَلَيُّ كان يقرأ في الرَّكعتين الأخريين بفاتحة الكتاب فقط (۱)، ولكن في حديث أبي سعيد الخدري ما يدلُّ علىٰ أن الركعتين الأخريين يقرأ فيهما؛ لأنه ذَكَرَ أنَّ الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام كان يقرأ في الرَّكعتين الأوليين بسورة، ولا يطوّل الأولىٰ علىٰ الثانية، ويقرأ بالرَّكعتين الأخريين بنصف ذلك (۲).

وهذا يدلُّ علىٰ أنه جَعَلَ الرَّكعتين الأوليين سواء، والرَّكعتين الأخريين سواء.

لكن بعض العلماء رجَّحَ حديث أبي قتادة؛ لأنه متفق عليه، وحديث أبي سعيد في مسلم، ولأن حديث أبي قتادة جَزَمَ به الرَّاوي، وأما حديث أبي سعيد فقال: «حزرنا قيامه» أي: خرصناه وقدَّرناه، وفَرْقُ بين مَن يجزم بالشيء وبين مَن يخرُصُه ويقدِّرُهُ.

وهذا هو المذهب كما مشى عليه المؤلِّف (٤).

ولكن الذي يظهر أن إمكان الجَمْع حاصلٌ بين الحديثين، فيُقال: إن الرَّسولَ ﷺ أحياناً يفعل ما يدلُّ عليه حديث أبي سعيد، وأحياناً يفعل ما يدلُّ عليه حديث أبي قتادة؛ لأن الصلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب يقرأ في الأخريين بفاتحة الكتاب، (۲۷)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب القراءة في الظهر والعصر (٤٥١) (١٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، في الموضع السابق (٤٥٢) (١٥٦).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف (٣/ ٥٧٩ \_ ٥٨٠). (٤) امنتهى الإرادات (١١٨/١).

### ثُمَّ يَجْلِسُ فِي تَشَهُّدِهِ الأَخِيرِ مُتَوَرِّكاً .....

ليست واحدة حتى نقول: فيه تعارض، بل كلُّ يوم يصلِّي الرسول عَلِيَّةٍ خمس مرَّات، وإذا أمكن الجَمْعُ وَجَبَ الرُّجوعُ إليه قبل أن نقول بالنَّسخ، أو بالترجيح.

قوله: «ثم يجلس في تشهده الأخير متورِّكاً»، أي: إذا أتى بما بقي إما ركعة إن كانت الصَّلاةُ ثلاثية، وإما ركعتين إن كانت رباعية جَلَسَ في التشهُّدِ الأخير متورِّكاً.

وكيفية التورُّك: أن يُخرِجَ الرِّجلَ اليُسرىٰ مِن الجانب الأيمن مفروشة، ويجلس علىٰ مَقعدته علىٰ الأرض، وتكون الرِّجل اليُمنىٰ منصوبة (١). وهذه إحدىٰ صفات التورُّكِ.

الصفة الثانية: أن يَفرُشَ القدمين جميعاً، ويخرجهما مِن الجانب الأيمن (٢).

الصفة الثالثة: أن يَفرُشَ اليُمنى، ويُدخل اليُسرى بين فخذ وساق الرِّجل اليُمنى (٣).

كلُّ هذه وردت عن النبيِّ عَلَيْهِ في صفة التورُّك، وعلىٰ هذا فنقول: ينبغي أن يَفعلَ الإنسانُ هذا مرَّة، وهذا مرَّة، بناءً علىٰ القاعدة التي قعَّدها أهلُ العلم وهي: أن العبادات الواردة علىٰ وجوهٍ متنوِّعة؛ ينبغي أن يفعلَها علىٰ جميع الوجوه الواردة، لأن هذا أبلغ في الاتباع مما إذا ٱقتصر علىٰ شيء واحد (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب سُنّة الجلوس في التشهد (٨٢٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب من ذكر التورك في الرابعة (٩٦٥)؛ والبيهقي (١/٨٨)؛ وابن حبان في «صحيحه» (١٨٦٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب صفة الجلوس (٥٧٩) (١١٢).

<sup>(</sup>٤) «مجموع فتاوئ شيخ الإسلام» (۲۲/ ٣٣٧).

وَالْمَرْأَةُ مِثْلُهُ

وعُلِمَ مِن قوله: «في تشهُّدِه الأخير» أنه لا تورُّك إلا في التشهُّدِ الأخير من صلاةٍ ذات تشهُّدين، والمراد التشهُّدُ الأخير الذي يعقبه السَّلام» أحترازٌ مِن الذي يعقبه السَّلام» أحترازٌ مِن التشهُّدِ الأخير الذي لا يعقبه سلام، كما لو سُبِقَ المأمومُ بركعة، وجَلَسَ مع إمامه في تشهُّدِه الأخير؛ فإنه لا يتورَّك لأن تشهُّدَه هذا لا يعقبه سلام.

ولكن أهنا مسألة؛ وهي أنه يجب على الإنسان الذي يفعل هذه العبادات المتنوِّعة أن يكون على يقين منها، فإن شكَّ رَجَعَ إلىٰ ما يتيقَّنُه، فمثلاً: حديث ابن عباس في التشهُّدِ (۱)، وحديث ابن مسعود (۲)، بينهما بعض الاختلاف فأحياناً ينسى الإنسان ما جاء في حديث ابن عباس، وحينئذ يقتصر على الذي يعلم، كما قلنا في القراءات الواردة في قراءة القرآن الكريم، إذا كُنتَ حافظاً لها مجيداً متقناً لها فالأفضل أن تقرأ بهذا مرَّة، وبهذا مرَّة؛ ما لم يكن بحضرة العَوام، وأما إذا كنت غير مجيد لها فإنك تقتصر على ما تعلم؛ لئلا تخلّط في القرآن، وهكذا العبادات.

قوله: «والمرأة مثله» أي: مثل الرَّجل؛ لعدم الدليل على التفريق بين الرَّجُل والمرأة، والأصل في النِّساء أنهن كالرِّجال في الأحكام، كما أن الأصل في الرِّجَال أنهم كالنِّساء في الأحكام.

ولهذا مَنْ قَذَفَ رجلاً ترتَّب عليه حَدُّ القَذْفِ، كما لو قَذَفَ امرأة مع أن آية القذف في النساء قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَوَ يَأْتُولُ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً اللهُ عَلَيْهُ فَرَا لَعَبْلُواْ لَمُمْ شَهَدَةً

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٦٠).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(١٥١).

لَكِنْ تَضُمُّ نَفْسَهَا، .....لكِنْ تَضُمُّ نَفْسَهَا،

أَبَدًا وَأُوْلِيَهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا ﴾ [النور: ٤ - ٥] وقال النبيُ ﷺ في المُوبِقَات: «وقَذْفُ المُحْصَنَاتِ الغَافلاتِ المؤمناتِ»(١).

فالأصلُ آشتراكُ المكلَّفين مِن الرِّجَال والنِّساء في الأحكام؛ إلا ما قام الدَّليلُ عليه. مثل: الولاية العامة كالإمارة، والقضاء، وما أشبهه، فهي خاصَّة بالرِّجال، لكن قد تتولَّىٰ المرأةُ إمارةً محدودة، كما لو سافرت مع نساء وصارت أميرتهنَّ في السَّفر، وكمديرة المدرسة، وما أشبه ذلك.

قوله: «لكن تَضُمُّ نفسها» أي: أن المرأة تضمُّ نفسها في الحال التي يُشرع للرَّجل التَّجافي، كما في حال الرُّكوع والسُّجود يشرع للرَّجُل مجافاة العضدين عن الجنبين، وفي حال السجود مجافاة العضدين عن الجنبين، والفخذين عن الساقين.

والمرأة لا تجافي، بل تضمُّ نفسَها، فإذا سَجَدَتْ تجعل بطنَها علىٰ فخذيها، وفخذيها علىٰ ساقيها، وإذا ركعتْ تضمُّ يديها.

والدَّليل على ذلك: القواعد العامة في الشريعة، فإن المرأة ينبغي لها السَّتر، وضمُّها نفسها أستر لها مما لو جافت.

هكذا قيل في تعليل المسألة!.

والجواب علىٰ هذا من وجوه:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحدود، باب رمي المحصنات (۱۸۵۷)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب الكبائر وأكبرها (۸۹) (۱٤٥).

## وتسدل رجليها في جانب يمينها.

أولاً: أن هذه عِلَّة لا يمكن أن تقاوم عمومَ النُّصوص الدَّالة على أن المرأة كالرَّجُل في الأحكام، لا سيما وقد قال النبيُ ﷺ: «صَلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» (١) فإن هذا الخطاب عامٌّ لجميع الرِّجال والنساء.

ثانياً: ينتقض فيما لو صَلَّت وحدَها، والغالبُ والمشروعُ للمرأة أن تُصلِّي وحدها في بيتها بدون حضرة الرِّجال، وحينئذٍ لا حاجة إلى الانضمام ما دام لا يشهدها رِجَال.

ثالثاً: أنهم يقولون: إنها ترفع يديها، في مواضع الرَّفْع، ورَفْعُ (٢) اليدين أقربُ إلى التكشُّف مِن المجافاة، ومع ذلك يقولون: يُسَنُّ لها رَفْعُ اليدين؛ لأن الأصل تساوي الرِّجَال والنِّساء في الأحكام.

فالقول الرَّاجح: أن المرأة تصنعُ كما يصنعُ الرَّجُلُ في كلِّ شيء، فترفَعُ يديها وتجافي، وتمدُّ الظَّهرَ في حال الرُّكوع، وترفعُ بطنها عن الفخذين، والفخذين عن الساقين في حال السُّجود.

قوله: «وتسدل رجليها في جانب يمينها» يعني: أنها تخالف الرَّجل في كيفيَّة الجلوس، فلا تفترش، ولا تتورَّك، ولكن تسدلُ الرِّجلين بجانب اليمين في الجلوس بين السَّجدتين، وفي التشهُّدين. وهذا أيضاً ليس عليه دليل، بل الدليل يدلُّ علىٰ أنها تفعل كما يفعل الرَّجل تفترش في الجلوس بين السَّجدتين، وفي التشهُّدِ الأول، وفي التشهُّدِ الأخير في صلاة ليس فيها إلا تشهُّدٌ واحدٌ، وتتورَّك في التشهُّدِ الأخير في الثلاثية والرباعية.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(۲۷).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (٢/ ١٣٩).

وعلىٰ هذا؛ تكون المرأةُ مساوية للرَّجُل في كيفية الصَّلاة.

أنتهى المؤلِّفُ \_ رحمهُ الله \_ من الكلام على صفة الصَّلاة، ولكن لم يذكر رحمهُ الله ماذا يقول بعد السَّلام مِن الصَّلاة؛ لأن الكتاب مختصر، ولكن ينبغي أن نعرف ماذا يقول الإنسان بعد السَّلام من الصَّلاة.

فيقول إذا سَلَّم: «أستغفرُ الله» ثلاث مرَّات (١) أي: أطلبُ مِن الله المغفرة، وإنما شُرع للإنسان سؤال المغفرة بعد أداء هذه العبادة العظيمة؛ لأنها جديرة بالاعتناء والاهتمام.

وكثيرٌ من الناس يُفرِّط فيها، إما بالمشروعات الظَّاهرة، أو بالمشروعات الباطنة. ففي المشروعات الباطنة يفرِّط تفريطاً كثيراً فيستولي الوسواسُ على صلاته أو أكثرها، وما أكثر الذين يُصلُّون بظواهرهم لا ببواطنهم، وفي المشروعات الظَّاهرة أيضاً لا يخلو الإنسان من تقصير أو تجاوز، ربما يُقصِّرُ في وَضْع اليدين، أو في استواء الظَّهر مع الرَّأس في الرُّكوع، أو في التَّجافي، أو في غير ذلك، وربَّما يكون منه تجاوز بالحركات، كما يشاهد مِن بعض المصلين.

وهذا كلَّه مِن الشيطان يُذكِّرُ الإنسان بالشيء، وإذا أنتهىٰ من الصَّلاة أنساه إيَّاه، حتىٰ تأتي الصلاة الثانية ثم يذكره، ولهذا يُذكرُ أن رجلاً جاء إلىٰ أبي حنيفة وقال: إنه نسيَ كذا وكذا، فقال له:

<sup>(</sup>۱) لما رواه ثوبان قال: «كان رسول الله على إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثاً وقال: اللهم أنت السلام، ومنك السلام تباركت ذا الجلال والإكرام». أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة (٥٩١) (١٣٥). وفي رواية: (يا ذا الجلال والإكرام) الموضع السابق (٥٩٢) (١٣٦).

آذهب فَصَلِّ، فذهب الرَّجُل وصَلَّىٰ؛ فتذكَّر؛ لأن الرسول ﷺ أخبر بأن الشيطان يقول للإنسان في حال صلاته: «آذكرْ كذا»(١).

فأبو حنيفة - رحمهُ الله - استنبط مِن هذا الحديث: أن الصَّلاة سببٌ للتذكُّر.

والمهم أن الاستغفار بعد السّلام له مناسبة عظيمة، وهي جَبْرُ التقصير والخلل في الصّلاة، فنسأل الله المغفرة، ولهذا استُحبَّ للإنسان أن يختِم عملَه بالاستغفار، وأن يختِم عُمُرَه بالاستغفار، أما العُمُرُ فقد قال الله تعالى لرسوله عليه الصلاة والسسلام: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ النّاسَ وَالسسلام: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفُولَجًا ﴿ فَسَيَحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنّهُ كَانَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفُولَجًا ﴿ فَسَيَحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى الله عنهما: هذا نعي يَدْخُلُونَ فِي وينِ الله وبحمدِه، أستغفر الله وأتوب إليه، النبيُ عَلَى اللهُ وأيكا شَا مَنها إلا ما تقول (ايتُها أكثرتُ مِن قول: سبحان الله وبحمدِه، أستغفر الله وأتوب إليه، أكثرتُ مِن قول: سبحان الله وبحمدِه، أستغفر الله وأتوب إليه، فقد رأيتُها ﴿ وَذَا جَاءَ نَصْرُ الله والفتحُ ﴿ وَالْفَتْحُ مِكَهُ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ فَاللّهُ والفتحُهُ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ وَالْفَتْحُ الله والفتحُهُ وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ الصّلاةُ والسّلامُ بعد ذلك أن ورأى العلامة، ولهذا كان يُكثر عليه الصّلاةُ والسّلامُ بعد ذلك أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب السهو، باب إذا لم يدر كم صلى... (۱۲۳۱)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له (۳۸۹) (۹۳۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب قُوله: ﴿فَسَيِّعْ بِحَمِّدِ رَبِّكَ . . . ﴾ (٤٩٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يُقال في الركوع والسجود (٤٨٤) (٢٢٠).

يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللَّهمَّ؛ ربّنا وبحمدك، اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لي (١).

ثم يقول بعد الاستغفار: «اللَّهُمَّ أنت السَّلامَ ومنك السَّلامُ، تباركت يا ذا الجلال والإكرام» (٢)، والمناسبة في هذا ظاهرة، كأنك تقول: اللَّهُمَّ أنت السَّلام، فسلِّم لي صلاتي مِن الرَّدِّ والنَّقْصِ، لأن الصَّلاة قد تُقبل وقد لا تُقبل، قد تُلَفُّ ويُضرب بها وَجْهُ صاحبها والعياذ بالله، وقد تُقبل، وما أربح الذين يَقبل الله صلاتهم!

ثم يقول ما وَرَدَ من الذِّكرْ.

والتَّرتيب بعد الاستغفار، وقوله: «اللَّهمَّ أنت السَّلامُ، ومنك السَّلامُ» لا أعلم فيه سُنَّة، فإذا قَدَّم شيئاً علىٰ شيء فلا حَرَجَ.

والمهمُّ أن يحرِصَ الإنسانُ على ما وَرَدَ عن النبيِّ عليه الصَّلاة والسَّلام في هذا الباب، ومنه التسبيح والتحميد والتكبير وقد وَرَدَ علىٰ عدَّة أوجه:

الوجه الأول أن يقول: «سبحان الله» ثلاثاً وثلاثين، و«الحمد لله» ثلاثاً وثلاثين، ويختمُ و«الحمد لله» ثلاثاً وثلاثين، ويختمُ بدلا إله إلّا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كُلِّ شيء قدير» فتكون مِئَة (٣).

الوجه الثاني أن يقول: «سبحان الله» ثلاثاً وثلاثين،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۹٤). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۲۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة (٥٩٧) (١٤٦).

و «الحمد لله» ثلاثاً وثلاثين، و «الله أكبر» أربعاً وثلاثين، فيكون الجميع مِئَة (١).

الوجه الثالث أن يقول: «سبحان الله» عشراً، و «الحمد لله» عشراً، و «الله أكبر» عشراً، فيكون الجميع ثلاثين (٢).

الوجه الرابع أن يقول: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر» خمساً وعشرين مرَّة، فيكون الجميع مِئَة (٣).

وهذا الاختلاف مِن اختلاف التنوُّع، وقد مَرَّ علينا أنه ينبغي للإنسان في العبادات الواردة على وجوه متنوِّعة أن يفعل هذا تارةً وهذا تارةً، وذكرنا فوائد ذلك(٤) وينبغي أيضاً أن يَقرأ آية الكرسيِّ؛ لأنه رُويَ فيها أحاديث عن النبي ﷺ كالكن إن صَحَّت

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، في الموضع السابق (٥٩٦) (١٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ١٦٠ \_ ٢٠٥)؛ وأبو داود، كتاب الأدب، باب التسبيح عند النوم (٥٠٦٥)؛ والترمذي، أبواب الدعوات، باب ما جاء في التسبيح والتكبير والتحميد عند المنام (٣٤١٠) وقال: «حديث حسن صحيح»؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يقال بعد التسليم (٩٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (١٨٤/٥)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب نوع آخر من عدد التسبيح (١٣٥١)؛ والترمذي، كتاب الدعوات، باب في فضل التسبيح والتحميد والتكبير في دبر الصلوات (٣٤١٣) وقال: «حديث صحيح».

<sup>(</sup>٤) انظر: ص(٣٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي في «السنن الكبرىٰ»، كتاب عمل اليوم والليلة، باب من قرأ آية الكرسي دُبُر كل صلاة (٩٩٢٨)؛ وصححه المنذري في «الترغيب والترهيب» (٢٣٧٣).

وقال ابن عبد الهادي: «حديث صحيح». «المحرر» (۲۷۸). وقال ابن كثير: «إسناده علميٰ شرط البخاري». «التفسير» (١/ ٤٥٤).

## فَصُلُّ

وَيُكْرَهُ فِي الصَّلاةِ التِّفَاتُهُ،

فقد وقعت محلّها، وإن لم تكن صحيحة فهي زيادة حِرْذِ للإنسان، لأن قراءة «آية الكرسي» يحفظُ الإنسانَ من الشياطين، وكلندك: ﴿ قُلُ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ۞ ﴾ و﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَلَقِ ۞ ﴾ و﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ النّاسِ ۞ ﴾ (١) ومن أراد بَسْطَ هذا فليرجعُ إلىٰ الكتب المؤلّفة في ذلك، مثل كتاب «الأذكار» للنووي، وكتاب هفيد؛ لأنه وكتاب هفيد؛ لأنه عرحمهُ الله \_ ذكر فيه فوائد الذّكر، وذكر فيه فوق مِئة فائدة من فوائد الذّكر، وذكر فيه فوق مِئة فائدة من فوائد الذّكر، وذكر فيه فوق مِئة فائدة

## فصل

قوله: «ويكره في الصلاة التفاته» «التفات» نائب فاعل، يعني: يُكره للمصلِّي أن يلتفت؛ لأن النبي عَيِّ سُئل عن الالتفات في الصَّلاة فقال: «هو اختلاسٌ يختلسه الشيطانُ مِن صلاة العبد» أي: سرقة ونهب، يختلسه الشيطان مِن صلاة العبد، وقال لأنس بن مالك: «يا بُنيَّ، إيَّاكُ والالتفات في الصَّلاة، فإنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۲۰۱، ۱۰۰۱)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب في الاستغفار (۱۵۲۳)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب الأمر بقراءة المعوذات بعد التسليم من الصلاة (۱۳۳۷)؛ والترمذي، أبواب فضائل القرآن، باب ما جاء في المعودتين (۲۹۰۳) وقال: «حديث حسن غريب»؛ وابن خزيمة (۷۰۵)؛ والحاكم (۲۳۳۱) وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب الالتفات في الصلاة (٧٥١).

هَلَكَة، فإنْ كان لا بُدَّ ففي التطوّع لا في الفريضة (١) ولأن الالتفات حركة لا مبرر لها، والأصل كراهة الحركات في الصّلاة، ولأن في الالتفات إعراضاً عن الله عزَّ وجلَّ، فإذا قام الإنسان يُصلي فإنَّ الله تعالىٰ قِبَلَ وجهه، ولهذا حُرِّمَ علىٰ المُصلِّي أن يتنجَّعَ قِبَلَ وجهه؛ لأنه مِن سوءِ الأدب مع الله.

ولكن إذا كان الالتفات لحاجة فلا بأس، فمن الحاجة ما جرى للنبيِّ عَيْلًا يوم حُنين حيث أرسلَ عيناً تترقَّبُ العدوَ، فكان النبيُّ عَيْلًا يُصلِّي ويلتفت نحو الشِّعْبِ الذي يأتي منه هذا العين (٢) - والعين هو الجاسوس - ولأن النبيَّ عَيْلًا أَمَرَ الإنسان إذا أصابه الوسواسُ في صلاته أن يَتْفُلَ عن يساره ثلاث مرات، ويستعيذ بالله من الشيطان الرجيم (٣)، وهذا التفات لحاجة.

ومِن ذلك: لو كانت المرأة عندها صبيّها؛ وتخشى عليه؛ فصارت تلتفت إليه؛ فإن هذا مِن الحاجة ولا بأس به، لأنه عمل يسير يحتاج إليه الإنسان، ثم أعْلَمْ أن الالتفات نوعان:

١ ـ التفات حسِّي بالبدن، وهو التفات الرأس.

٢ ـ التفات معنوي بالقلب، وهو الوساوس والهواجيس التي
 تَرِدُ علىٰ القلب.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي، أبواب الوتر، باب ما ذكر في الالتفات في الصلاة (٥٨٩) وقال: «حديث حسن غريب»؛ وضعفه ابن القيِّم رحمه الله [زاد المعاد] (٢٤٨/١).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخریجه ص(٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب السلام، باب التعوذ من شيطان الوسوسة في الصلاة (٣). (٢٠٠٣).

وَرَفْعُ بَصَرِهِ إِلَى السَّمَاءِ .....

فالالتفات بالبدن سبق حكمُه، أما الالتفات المعنوي القلبي فهذا هو العِلَّة التي لا يخلو أحدٌ منها، وما أصعب معالجتها! وما أقل السالم منها! وهو منقص للصلاة، ويا ليته التفات جزئي! ولكنه التفات من أول الصلاة إلى آخرها، وينطبق عليه أنه اختلاسٌ يختلسه الشيطان من صلاة العبد، بدليل أن الرسول على لما شَكَىٰ إليه الرَّجُلُ هذه الحال قال له: «ذاك شيطان يُقال له: خِنْزَبٌ، فإن أحسست به فاتفل عن يسارِك ثلاث مَرَّات، وتعوَّذ بالله منه»(۱).

قوله: «ورفع بصره إلى السماء» أي: يُكره رَفْعُ بصرِه إلىٰ السماء وهو يُصلِّي، سواءٌ في حال القراءة أو في حال الرُّكوع، أو في حال الرُّكوع، أو في حال من الأحوال؛ بدليل وتعليل:

أما الدليل، فلأن النبيّ عَلَيْ قال: "لينتهينَّ أقوامٌ عن رَفْعِ أَبِصارِهِم إلىٰ السَّماءِ في الصَّلاة؛ أو لتُخْطَفَنَ أبصارُهم الىٰ السَّماءِ في الصَّلاة؛ أو لتُخْطَفَنَ أبصارُهم إن تُخطف إما أن يعاقبوا بهذه العقوبة وهي: أن تُخطف أبصارهم فلا ترجع إليهم، وأشتدَّ قوله عَلَيْ في ذلك، والحقيقة أن الدَّليل أقوى من المدلول؛ لأن الدليل يقتضي أن يكون رَفْعُ البصر إلىٰ السَّماءِ محرَّماً، فإن الرَّسول عَلَيْ حَذَّر منه، وأشتدَّ قوله فيه، وأشتدَّ قوله فيه، ثم ذَكَرَ عقوبة محتملة، وهي أن تُخطف أبصارهم، ولا ترجع إليهم. ومن المعلوم أن التحذير عن الشيء بِذِكْرِ عقوبة يدلُّ علىٰ أنه حرام، كما قلنا في قوله عَلَيْ: "أَمَا يَخشَىٰ الذي يرفعُ رأسَه أنه حرام، كما قلنا في قوله عَلَيْ: "أَمَا يَخشَىٰ الذي يرفعُ رأسَه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم وهو الحديث السابق. (٢) تقدم تخريجه ص(٤٠).

قبل الإمام أن يحوِّل اللهُ رأسَه رأسَ حِمارٍ، أو يجعل صورتَه صورةَ حِمارٍ أن يجعل صورتَه صورةَ حِمارٍ أن هذا دليل على تحريم مسابقة الإمام، وقلنا في قوله عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «لتسوُّن صفوفكم أو ليخالفَّن اللهُ بين قلوبكم (٢) ، إنَّ فيه دليلاً على القول الرَّاجح، وهو وجوب تسوية الصفِّ.

وهذا الحديث في رَفْع البصرِ إلىٰ السَّماءِ لا يقصر دلالة عن دلالة قوله ﷺ: «أَمَا يَخشىٰ الذي يرفعُ رأسَه قبل الإمام أن يحوِّل اللهُ رأسَه رأسَ حِمار، أو يجعل صورتَه صورةَ حِمار»، بل قد يكون أشدَّ وأبلغَ أن يرجع بصرُ الإنسان إلىٰ عمىٰ قبل أن يرتدَّ إليه.

وأما التعليل: فلأن فيه سوء أدب مع الله تعالى؛ لأن المصلّي بين يدي الله، فينبغي أن يتأدَّبَ معه، وأن لا يرفعَ رأسَه، بل يكون خاضعاً، ولهذا قال عَمرو بن العاص رضي الله عنه: إنه كان قبل أن يُسْلِمَ يكره النبيَّ عَلَيْ كراهةً شديدةً، حتى كان يحبُّ أن يتمكّن منه فيقتله، فلما أسلَمَ قال: ما كنت أطيق أن أملاً عينيً منه؛ إجلالاً له، ولو سُئلت أن أصفه ما أطقتُ (٣).

ولهذا كان القول الرَّاجح في رَفْعِ البصرِ إلىٰ السَّماءِ في الصَّلاة أنه حرام (٤)؛ وليس بمكروه فقط، ولكن إذا قلنا بأنه حرام؛ ثم رَفَعَ بصرَه إلىٰ السَّماء؛ فهل تبطل صلاتُه؟

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۳۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله (١٢١) (١٩٢).

<sup>(</sup>٤) «المحلي» (٤/ ١٥).

وَتَغْمِيضُ عَيْنَيْهِ،

الجواب: آختلفَ في ذلك أهلُ العِلم (١)، فقال بعضُهم: إنها تبطل الصلاة، وعلَّلوا ذلك بتعليلين:

التعليل الأول: أنه فِعْلٌ منهيٌ عنه في العبادة، والإنسان إذا فَعَلَ فِعْلًا منهيًّا عنه في العبادة أبطلها؛ كالكلام في الصَّلاة، والأكل والشُّرب في الصَّوم؛ لأنه ينافيها.

التعليل الثاني: أن فيه أنحرافاً عن القِبْلة؛ لأنه إذا رَفَعَ رأسَه صار مستقبلاً القِبْلة بجسده لا بوجهه.

ولكن الذي يظهر لي أن المسألة لا تَصِلُ إلىٰ حَدِّ البطلان.

أما التعليل: بأنه أنحرافٌ عن القِبْلة فإنه منقوضٌ بالالتفات، فإن الملتفت إلى اليمين أو اليسار قد أنحرف عن القِبْلة، ومع ذلك لا تبطل صلاتُه.

وأما التعليل: بأنه فِعْلٌ منهيٌ عنه في العبادة فأبطلها، كما أن الصّلاة تبطل بالكلام؛ والصوم بالأكل والشُّرب؛ فهذا مثله، فهذا لا شَكَّ أنه تعليل قويٌّ؛ لكن النَّفْسَ لا تطمئنُ إلىٰ أَمْرِ المُصلِّي بالإعادة إذا رَفَعَ رأسه إلىٰ السَّماءِ، إنما نقول: إنَّ صلاتك علىٰ خَطَرٍ، وأما الإثم فإنك آثم، وبناءً علىٰ ذلك يجب علىٰ طالب العِلم إذا رأىٰ الذين يرفعون أبصارهم في الصَّلاة أن يعلمهم أن هذا حرام، وأنا أرىٰ كثيراً من الناس إذا رفَعَ رأسه من الرُّكوع خاصَّة رَفَعَ وجهة إلىٰ السَّماءِ! فليَحْذَرْ ذلك.

قوله: «وتغميض عينيه» أي: أنه يُكره تغميض عينيه، أي:

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۵۹۰).

وَإِقْعَاقُهُ.

تطبيقهما، وعُلِّلَ ذلك: بأنه فِعْلُ اليهود في صلاتهم، ونحن منهيُّون عن التَّشبُّهِ بالكُفَّار من اليهود وغيرهم، لا سيما في الشَّعائر الدينية؛ لأن دياناتهم ديانات منسوخة نَسَخَهَا الله تعالىٰ بِشَرْعِ مُحمَّد ﷺ، فلا يجوز أن نتشبَّه بهم في العبادات ولا غيرها.

ولكن يذكر كثيرٌ من الناس أنه إذا أغمض عينيه كان أخشع له. وهذا من الشيطان، يُخَشِّعُهُ إذا أغمض عينيه من أجل أن يفعل هذا المكروه، ولو عالجَ نفسَه وأبقىٰ عينيه مفتوحة وحاول الخشوع لكان أحسن.

لكن لو فُرِضَ أن بين يديك شيئاً لا تستطيع أن تفتح عينيك أمامه؛ لأنه يشغلك، فحينئذ لا حَرَجَ أن تُغمض بقَدْرِ الحاجة، وأما بدون حاجة فإنه مكروه كما قال المؤلِّف، ولا تغترَّ بما يُلقيه الشيطان في قلبك من أنك إذا أغمضتَ صار أخشعَ لك.

قوله: «وإقعاؤه» أي: يُكره للمصلِّي إقعاؤه في الجلوس؛ لأن النبيَّ ﷺ نهىٰ عن إقعاء كإقعاء الكلب(١)، ولأنَّ الإنسانَ لا يستقرُّ في حال الإقعاء؛ لأنه يتعب.

والإقعاء له صُوَر:

الأولى: أن يَفْرُشَ قدميه، أي: يجعل ظُهُورَهما نحو الأرض، ثم يجلس على عقبيه، وهذا مكروه لما يلي: أولاً: لأنه يشبه من بعض الوجوه إقعاء الكلب.

<sup>(</sup>١) أحرجه الإمام أحمد (٢/ ٣١١)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلوات، باب الجلوس بين السجدتين (٨٩٥) (٨٩٦)، وحسّنه الألباني رحمه الله في صفة الصلاة.

ثانياً: أنه مُتْعِبٌ، فلا يستقرُّ الإنسانُ في حال جلوسه علىٰ هذا الوجه.

الصورة الثانية: أن ينصب قدميه ويجلس على عقبيه، وهذا لا شَكَّ أنه إقعاء، كما ثَبَتَ ذلك في "صحيح مسلم" مِن حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، بعضُ أهل العلم (۱) قال: إن هذه الصورة من الإقعاء من السُّنَة، لأن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "إنها سنة نبيّك" (۱)، ولكن أكثرُ أهلِ العِلم على خلاف ذلك (۱) وأن هذا ليس من السُّنَة، ويُشبه ـ والله أعلم ـ أن يكون قول ابن عباس رضي الله عنهما تحدُّثاً عن سُنَّة سابقة نُسخت بالأحاديث الكثيرة المستفيضة بأن النبيَّ عَلَيْ كان يفرُشُ رِجْلَه اليُسرى وينصب اليُمنى (۱).

الثالثة: \_ وهي أقربُها مطابقة لإقعاء الكلب \_ أن ينصب فخذيه وساقيه ويجلسَ على أليتيه، ولا سيما إن اعتمد بيديه على الأرض، وهذا هو المعروف من الإقعاء في اللغة العربية.

الصورة الرابعة: أن ينصب قدميه ويجلس على الأرض بينهما.

بقي صفات أخرى للجلوس لا تُكره لكنها خلاف السُّنَّة، كالتربُّع مثلاً؛ فليست مشروعةً ولا مكروهةً، ولكنها مشروعة في حال القيام إذا صَلَّىٰ الإنسان جالساً في موضع القيام، والرُّكوع

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۹۹۲). (۲) تقدم تخريجه ص(۱۲۷).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٢٧).

وافْتِرَاشُ ذِرَاعَيْهِ سَاجِداً،

يتربُّع، وفي موضع السُّجود والجلوس يفترش إلا في حال التورُّك(١).

قوله: «وافتراش ذراعيه ساجداً» أي: يُكره أن يفترش ذراعيه حال السُّجود، وإنما قال: «ساجداً» لأن هذا هو الواقع؛ لأن النبيَّ عَلَيْ قال: «اعتدلوا في السُّجود؛ ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب» (٢) لأن الإنسان لا ينبغي أن يتشبّه بالحيوان، فإن الله لم يَذكر تشبيه الإنسان بالحيوان إلا في مقام الذَّمِّ كما قال تعالى: ﴿مَثَلُ اللَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثُلِ الْحِمارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً ﴾ [الجمعة: ٥] وقال النبيُّ عَلَيْ في الذي يتكلم والإمامُ يخطب: «كمثل الحِمار يحمِلُ أسفاراً» (٣).

وقال تعالى: ﴿ وَآثُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي ءَاتَيْنَكُ ءَايَنِنَا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَنْسَلَخُ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَاوِينَ ﴿ فَيَ وَلَوَ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَنَكِنَّهُ وَأَلَّهُ كَمْثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ أَخَلَدُ إِلَى الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ أَخَلَدُ إِلَى الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ أَخَلَهُ كَمْثَلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ الْمَائِدُ أَوْ تَنْرُكُهُ يَلْهَتُ ﴾ [الأعراف: ١٧٥، ١٧٥] وقال النبيُ ﷺ: اللهون أنه مَثَلُ السَّوْء (٤). «العائدُ في هِبَيْهِ كالكلب يَعودُ في قَيئِهِ، ليس لنا مَثَلُ السَّوْء (٤).

إذاً؛ فالإنسان لا يُشبَّه بالحيوان إلا في حال الذَّمِّ، وبناءً على ذلك نقول: إذا كان التَّشبُّه بالحيوان في غير الصَّلاة مذموماً؛ ففي الصلاة من باب أولى.

<sup>(</sup>١) كما سيأتي إن شاء الله في باب صلاة أهل الأعذار في المجلد الرابع.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۱۲۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٢٣٠) مرفوعاً.

قال ابن حَجَر: «رواه أحمد إسناده لا بأس به». «بلوغ المرام» (٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الحيل، باب في الهبة والشفعة (٦٩٧٥) واللفظ له؛ ومسلم، كتاب الهبات، باب تحريم الرجوع في الصدقة بعد القبض (١٦٢٢) (٥).

وَ عَثْهُ ،

فيجافي ذراعيه، ويرفعهما عن الأرض، إلا أن الفقهاء رحمهم الله قالوا: إذا طال السُّجودُ وشَقَّ عليه؛ فله أن يعتمد بمرفقيه على ركبتيه (١)؛ لأن هذا مما فيه تيسير على المكلَّف، والشارعُ يريد منَّا اليُسر، ومن ثم شُرعت جلسة الاستراحة لمن يتثاقل أن ينهض بدون جلوس.

قوله: «وعبثه» أي: يُكره عبث المصلّي، وهو تشاغله بما لا تدعو الحاجة إليه، وذلك لأن العبث فيه مفاسد:

المفسدة الأولى: أنشغال القلب، فإنَّ حركة البَدَنِ تكون بحركة القلب، ولا يمكن أن تكون حركة البَدَن بغير حركة القلب، فإذا تحرَّك البَدَنُ لزم من ذلك أن يكون القلب متحرِّكاً، وفي هذا أنشغال عن الصَّلاة، وقد قال النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلام حينما نَظَرَ إلىٰ الخميصة نظرةً واحدةً: «أذهبوا بخميصتي هذه إلىٰ أبي جَهْم، وأتُوني بأنبجانيَّة أبي جَهْم، فإنَّها ألهتني آنفاً عن صلاتي» (٢) فيؤخذ من هذا الحديث: تجنُّب كل ما يُلهي عن الصَّلاة.

المفسدة الثانية: أنَّه علىٰ ٱسمه عبثٌ ولغو، وهو ينافي الجديَّة المطلوبة مِن الإنسان في حال الصَّلاة.

المفسدة الثالثة: أنه حركة بالجوارح، دخيلة على الصَّلاة، لأنَّ الصَّلاة لها حركات معيَّنة مِن قيام وقعود ورُكوع وسُجود.

وأما ما ذَكَرَه صاحب «الرَّوض » (٢) \_ رحمهُ الله \_ بقوله: لأنه

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۱۲ه).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إذا صَلَّىٰ في ثوب له أعلام (٣٧٣)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب النظر في الصلاة (٥٥٦).

<sup>(</sup>٣) «الروض المربع مع حاشية ابن القاسم» (٩١/٢).

وَتَخَصُّرُهُ، وَتَرَوُّحُهُ،

عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ رأىٰ رَجُلاً يعبث في صلاته فقال: «لو خَشَعَ قلبُ هذا لخشعتْ جوارحُه»(١) فهذا الحديث ضعيف، ولا يُحتجُّ به.

ورُويَ عن سعيد بن المسيِّب (٢)، ولكن المفاسد التي ذكرناها واضحة تُغْني عنه.

قوله: «وتخصُّره» أي: وَضْعُ يده على خاصرته، والخاصرة هي: المستدق من البطن الذي فوق الورك، أي: وسط الإنسان، فإنه يُكره؛ لأن النبيَّ عَلَيْ نَهىٰ أن يُصلِّي الرَّجلُ متخصراً أي: واضعاً يديه على خاصرته. وقد جاء تعليل ذلك في حديث عائشة بأنه فِعْلُ اليهود (3)، فكان اليهود يفعلون هذا في صلاتهم، ولأنَّه في الغالب يأتي في حال أنقباض الإنسان، وكأنه يُفكِّرُ في شيء.

قوله: «وتروحه» أي: أن يروِّحَ على نفسه بالمروحة، مأخوذة من الرِّيح، والمروحة تُصنع من خوص النَّخل، تُخصف ويوضع لها عود، ثم يتروَّح بها الإنسان، يحرِّكُها يميناً وشمالاً، فيأتيه الهواء، وهذا مكروه؛ لأنه نوع من العبث والحركة، ومُشْغِلٌ للإنسان عن صلاته، لكن إنْ دعت الحاجةُ إلى ذلك بأن كان قد أصابه غَمُّ وحَرُّ شديد ورَوَّحَ عن نفسِه بالمروحة، من أجل أن تخفَّ عليه وطأة الغَمِّ والحرِّ في الصَّلاةِ فإن ذلك لا

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في «الجامع الكبير» (١/٦٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة، كتاب الصلاة، باب في مسِّ اللحية في الصلاة (٦٧٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب العمل في الصلاة، باب الخصر في الصلاة (١٢٢٠)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب كراهة الاختصار في الصلاة (٥٤٥) (٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذُكر عن بني إسرائيل (٣٤٥٨) من حديث عائشة رضى الله عنها موقوفاً عليها.

وَفَرْقَعَةُ أَصَابِعِهِ، وَتَشْبِيكُهَا،

بأس به؛ لأن القاعدة عند الفقهاء: أنَّ المكروه يُباح للحاجة.

وأما التروَّح الذي هو المراوحة بين القدمين بحيث يعتمد على رِجْل أحياناً، وعلى رِجْل أُخْرىٰ أحياناً؛ فهذا لا بأس به، ولا سيما إذا طال وقوف الإنسان، ولكن بدون أن يقدِّم إحدىٰ الرِّجلين علىٰ الثانية، بل تكون الرِّجلان متساويتين، وبدون كثرة.

قوله: «وفرقعة أصابعه» أي: ويُكره فرقعة أصابعه، أي: غمزها حتى تفرقع ويكون لها صوت، لأن ذلك مِن العبث، وفيه أيضاً تشويش على مَنْ كان حوله إذا كان يُصلِّي في جماعة.

قوله: «وتشبيكها» أي: يُكره التشبيك بين الأصابع؛ وهو إدخال بعضها في بعض في حال صلاتِه؛ لحديث وَرَدَ فيمَن قَصَدَ المسجد المسجد أن لا يُشَبِّكَنَّ بين أصابعه (۱)، فإذا كان قاصدَ المسجد للصّلاة منهيًّا عن التشبيك بين الأصابع، فمن كان في نَفْسِ الصَّلاةِ، فهو أُولىٰ بالنَّهي، ويُذكر أنَّ النبيَّ ﷺ رأىٰ رَجُلاً قد شبَّكَ بين أصابعه ففرَّج النبيُ ﷺ بينهما (۲)، وأما بعد الصلاة فلا يُكره شيء من ذلك، لا الفرقعة، ولا التشبيك، لأن التشبيك ثَبَثَ عن النبيِّ عَلَيْ أنه فَعَلَه، وذلك في حديث ذي اليدين؛ حين صَلَّىٰ النبيُّ عَلَيْ بأصحابه إحدىٰ صلاتي العشيِّ، فَسَلَّم من ركعتين، ثم النبيُّ عَلَيْ بأصحابه إحدىٰ صلاتي العشيِّ، فَسَلَّم من ركعتين، ثم

<sup>(</sup>۱) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أخرجه الدارمي (۱/٣٢٧)؛ والحاكم (۱/ ٢٠٦) وقال: «صحيح على شرط الشيخين» ووافقه الذهبي. قال الألباني رحمه الله: «وهو كما قالا». «الإرواء» (۱۰۲/۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يكره في الصلاة (٩٦٧) عن كعب بن عجرة رضي الله عنه. قال ابن حجر رحمه الله: "في إسناده اختلاف ضعفه بعضهم بسببه". "فتح الباري" (٥٦٦/١).

وَأَنْ يَكُونَ حَاقِناً

قام إلىٰ خشبة معروضة في المسجد، فاتَّكأ عليها، وشَبَّكَ بين أصابعه (١).

وأما الفرقعة فإن خشيَ أن تشوش علىٰ مَن حوله إذا كان في المسجد فلا يفعل.

قوله: «وأن يكون حاقناً» أي: يُكره أن يُصلِّي وهو حاقن، والحاقن هو المحتاج إلى البول، لأن النبيَّ عَلَيْة نهى عن الصَّلاة في حضرة طعام، ولا وهو يُدافعه الأخبثان (٢).

والحكمة من ذلك: أن في هذا ضرراً بدنيًا عليه، فإن في حبس البول المستعدِّ للخروج ضرراً على المثانة، وعلى العصب التي تمسك البول، لأنه ربما مع تَضخُمِ المثانة بما ٱنحقن فيها مِن الماء تسترخي الأعصاب، لأنها أعصاب دقيقة، وربما تنكمش انكماشاً زائداً، وينكمش بعضُها على بعض، ويعجز الإنسان عن إخراج البول، كما يجري ذلك أحياناً.

وفيه أيضاً ضررٌ يتعلَّقُ بالصَّلاة؛ لأن الإنسان الذي يُدافع البول لا يمكن أن يُحضر قلبه لما هو فيه من الصَّلاة؛ لأنه منشغل بمدافعة هذا الخَبَث، وإذا كان حاقباً فهو مثله، والحاقب: هو الذي حَبَسَ الغائط، فيُكره أن يُصلِّي وهو حابس للغائط يدافعه، والعِلَّة فيه ما قلنا في عِلَّة الحاقن، وكذلك إذا كان محتبس الرِّيح فإنه يُكره أن يُصلِّي وهو يدافعها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره (۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام (٥٦٠) (٦٧).

مسألة: إذا قال قائل: رَجُلٌ على وُضُوء، وهو يدافع البول أو الرِّيح، لكن لو قضى حاجته لم يكن عنده ماء يتوضَّأ به، فهل نقول: ٱقْضِ حاجتك وتيمَّم للصَّلاة، أو نقول: صَلِّ وأنت مدافع للأخبثين؟

فالجواب: نقول: أقض حاجتك وتيمّم، ولا تُصَلِّ وأنت تُدافع الأخبثين، وذلك لأن الصلاة بالتيمّم لا تُكره بالإجماع، والصّلاة مع مدافعة الأخبثين منهيّ عنها مكروهة، ومِن العلماء مَن حَرَّمها وقال: إن الصّلاة لا تصحُّ مع مدافعة الأخبثين، لقول الرسول عَلَيْهُ: «لا صلاة بحضرة طعام ولا وهو يُدافعه الأخبثان»(٢).

مسألة: لو قال قائل: إنه حاقن، ويخشى إنْ قضى حاجته أن تفوته صلاة الجماعة، فهل يُصلِّي حاقناً ليدرك الجماعة، أو يقضي حاجته ولو فاتته الجماعة؟

فالجواب: يقضي حاجته ويتوضَّأ ولو فاتته الجماعة، لأن هذا عُذر، وإذا طرأ عليه في أثناء الصَّلاة فله أن يُفارق الإمام.

مسألة: إذا قال قائل: إنَّ الوقت قد ضاقَ، وهو الآن يُدافع أحد الأخبثين فإن قضى حاجته وتوضَّأ خرج الوقت، وإن صَلَّىٰ قبل خروج الوقت صَلَّىٰ وهو يدافع الأخبثين، فهل يُصلِّي وهو يدافع الأخبثين، فهل يُصلِّي وهو يدافع الأخبثين، أو يقضي حاجته ويُصلِّي؛ ولو بعد الوقت؟

فالجواب: إنْ كانت الصَّلاةُ تُجمع مع ما بعدَها فليقضِ

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (٣/ ٩٤٥)، و«المحليٰ» (٤٦/٤).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲۳۵).

أَوْ بِحَضْرَةِ طَعَام يَشْتَهِيهِ،

حاجته وينوي الجمع؛ لأن الجمع في هذه الحال جائز، وإن لم تكن تُجمع مع ما بعدَها كما لو كان ذلك في صلاة الفجر، أو في صلاة العصر، أو في صلاة العشاء، فللعلماء في هذه المسألة قولان (١٠):

القول الأول: أنه يُصلِّي ولو مع مُدافعة الأخبثين حفاظاً علىٰ الوقت، وهذا رأي الجُمهور.

القول الثاني: يقضي حاجته ويُصلِّي ولو خرج الوقت.

وهذا القول أقرب إلى قواعد الشريعة؛ لأن هذا بلا شَكِّ من اليُسر، والإنسان إذا كان يُدافع الأخبثين يَخشى على نفسِه الضَّرر مع ٱنشغاله عن الصَّلاة.

وهذا في المدافعة القريبة.

أما المدافعة الشديدة التي لا يدري ما يقول فيها، ويكاد يتقطّع من شدة الحصر، أو يخشى أن يغلبه الحَدَث فيخرج منه بلا أختيار، فهذا لا شَكَّ أنه يقضي حاجته ثم يُصلِّي، وينبغي ألا يكون في هذا خلاف.

قوله: «أو بحضرة طعام يشتهيه» أي: يكره أن يُصلِّي بحضرة طعام تتوقُ نفسُه إليه فاشترط المؤلِّف شرطين وهما:

١ ـ أنَّ يكون الطُّعام حاضراً.

٢ ـ أن تكون نفسه تَتُوقُ إليه.

وينبغي أن يُزاد شرطٌ ثالث وهو: أن يكون قادراً علىٰ تناوله حِسًا وشرعاً.

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (۳/ ۲۸).

فإنْ لم يحضر الطَّعام ولكنه جائع، فلا يؤخِّر الصَّلاة؛ لأننا لو قلنا بهذا؛ لزم أن لا يُصلِّي الفقير أبداً؛ لأن الفقير قد يكون دائماً في جوع، ونفسه تتوقُ إلىٰ الطعام.

ولو كان الطَّعام حاضراً ولكنه شبعان لا يهتمُّ به فليصلُّ، ولا كراهة في حَقِّهِ.

وكذلك لو حضر الطَّعامُ، لكنه ممنوع منه شرعاً أو حِسًّا.

فالشرعي: كالصَّائم إذا حَضَرَ طعامُ الفطور عند صلاة العصر، والرَّجُل جائعٌ جدًّا، فلا نقول: لا تُصَلِّ العصر حتى تأكله بعد غروب الشمس. لأنه ممنوع من تناوله شرعاً، فلا فائدة في الانتظار.

وكذلك لو أُحضر إليه طعامٌ للغير تتوق نفسُه إليه، فإنه لا يُكره أن يُصلِّي حينئذٍ؛ لأنه ممنوع منه شرعاً.

والمانعُ الحسِّي: كما لو قُدِّمَ له طعام حارٌ لا يستطيع أن يتناوله فهل يُصلِّي، أو يصبر حتىٰ يبرد؛ ثم يأكل؛ ثم يُصلِّي؟

الجواب: يُصلِّي، ولا تُكره صلاتُه؛ لأن انتظاره لا فائدة منه.

كذلك لو أحضر إليه طعام هو مِلْكه، لكن عنده ظالم يمنعه من أكله، فهنا لا يُكره له أن يُصلِّي؛ لأنه لا يستفيد مِن عدم الصَّلاةِ؛ لمنعه مِن طعامه حسَّا.

وخلاصة المسألة: أنها تحتاج إلىٰ ثلاثة قيود: ١ ـ حضور الطَّعام.

## وَتِكْرَارُ الْفَاتِحَةِ،

٢ ـ توقان النفس إليه.

٣ ـ القُدْرة علىٰ تناوله شرعاً وحِسًّا.

ودليل ذلك قول النبيِّ ﷺ: «لا صلاةً بحضرة طعامٍ، ولا وهو يُدافعه الأخبثان» (١).

وكلام المؤلّف يدلُّ علىٰ أن الصَّلاة في هذه الحال مكروهة؛ لأن الرسول ﷺ قال: «لا صلاة...»، وهل هذا النفي نفي كمال، أو نفي صحة؟

الجواب: جمهور أهل العِلم على أنه نفي كمال، وأنه يُكره أن يُصلِّي في هذه الحال، ولو صَلَّىٰ فصلاتُه صحيحة (٢).

وقال بعض العلماء: بل النفيُ نفيٌ للصِّحَة (٣)، فلو صَلَّىٰ وهو يُدافع الأخبثين بحيث لا يدري ما يقول فصلاتُه غيرُ صحيحة، لأن الأصل في نفي الشَّرع أن يكون لنفي الصِّحَة، وعلىٰ هذا تكون صلاتُه في هذه الحال محرَّمة؛ لأن كلَّ عبادة باطلة فتلبُّسه بها حرام؛ لأنه يشبه أن يكون مستهزئاً؛ حيث تَلبَّسَ بعبادة يعلم أنها محرَّمة.

وكلُّ مِن القولين قويٌّ جدًّا.

قوله: «وتكرار الفاتحة» أي: ويُكره تكرار الفاتحة مرَّتين، أو أكثر.

وتعليل ذلك: أنه لم يُنقل عن النبيِّ ﷺ. والمُكرِّرُ للفاتحة

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۳۵). «المجموع» (۲۸/۶).

<sup>(</sup>٣) «المحلي» (٤٦/٤).

لَا جَمْعُ سُورٍ فِي فَرْضٍ كَنَفْلٍ. .....

علىٰ وجه التعبّد بالتكرار لا شَكَ أنه قد أتىٰ مكروها ؛ لأنه لو كان هذا مِن الخير لفَعَلَهُ النبيُ عَلَيْ ، لكن إذا كرّر الفاتحة لا على سبيل التعبّد، بل لفوات وصف مستحبّ ؛ فالظّاهرُ الجواز ، مثل : أن يكرّرها لأنه نسي فقرأها سِرّا في حال يُشرع فيها الجهر ، كما يقع لبعض الأئمة ينسىٰ فيقرأ الفاتحة سِرّا ، فهنا نقول : لا بأس أن يُعيدها من الأول استدراكا لما فات من مشروعية الجهر ، وكذلك لو قرأها في غير استحضار ، وأراد أن يكرّرها ليحضر قلبه في القراءة التالية ؛ في غير استحضار ، وأراد أن يكرّرها ليحضر قلبه في القراءة التالية ؛ فإن هذا تكرار لشيء مقصود شرعا ، وهو حضور القلب ، لكن إن خشي أن ينفتح عليه باب الوسواس فلا يفعل ، لأن البعض إذا انفتح له هذا البابُ انفتح له باب الوسواس الكثير ، وصار إذا قرأها وقد فقل في آية واحدة منها ردَّها ، وإذا ردَّها وغفلَ ردَّها ثانية ، وثالثة ، ورابعة ، حتىٰ ربما إذا شدَّد علىٰ نفسه شَدَّد الله عليه ، وربَّما غَفلَ في ورابعة ، حتىٰ ربما إذا شدَّد علىٰ نفسه شَدَّد الله عليه ، وربَّما غَفلَ في أول مرَّة عن آية ، ثم في الثانية يغفُلُ عن آيتين ، أو ثلاث .

قوله: «لا جمعُ سور في فرض كنفل» أي: لا يُكره جَمْعُ السُّور في الفرض. كما لا يُكره في النَّفل، يعني: أن يقرأ سورتين فأكثر بعد الفاتحة.

والدليل: حديث حُذيفة بن اليمان رضي الله عنه أنه صَلَّىٰ مع النبيِّ عَلَيْ ذات ليلةٍ فقرأ النبيُّ عَلَيْ سورة «البقرة» و«النساء»، و«آل عمران» (۱) وهذا جمعٌ بين السُّور في النَّفل، وما جاز في النَّفل جاز في الفرض إلا بدليل، وما جاز في الفرض وَجَبَ في النَّفل إلا بدليل، لأن الأصل تساويهما في الحُكم.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۷).

والدليل على هذا الأصل: أن الصّحابة لما حَكُوا صلاة النبيِّ عَلَيْ على راحلته في السَّفر وأنه يُوتر عليها قالوا: «غير أنه لا يُصلِّي عليها المكتوبة» (١) ، فلولا أن الفرض يُحذى به حذو النَّفل ما كان للاستثناء فائدة، فلما قالوا: «غير أنه لا يُصلِّي عليها المكتوبة» علمنا أنهم فهموا أن ما ثَبَتَ في النَّفل؛ ثَبَتَ في النَّفل؛ ثَبَتَ في الفرض، وإلا لما اُحتيجَ إلى الاستثناء، وعلى هذا فنقول: إنه لا بأس أن يجمع الإنسانُ في الفَرْضِ بين سورتين فأكثر.

مسألة: هل تفريق السُّورة في الركعتين جائز أم لا؟

الجواب: جائز؛ إلا إذا كان لما بقي تعلَّق بما مضى، فهنا ينبغي ألا يفعل، مثل لو قال: ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ۞ اللهُ الصَّحَدُ ۞ لَمَ كُلِدُ ﴾ [الإخلاص: ١ - ٣] فهنا لا ينبغي أن يقف على هذا الموقف؛ لانقطاع الكلام بعضه عن بعض. أما إذا لم يكن محذور في الوقف فلا بأس.

ودليل ذلك: أنَّ رسول الله ﷺ قرأ في صلاة المغرب بالأعراف فَرَّقها في الرَّكعتين (٢) وهذا يدلُّ على جواز تفريق السُّورة في الرَّكعتين، لكن ينبغي ملاحظة ما يُشرع مِن التطويل والتوسُّط والتقصير، كما هو معروف في أول صفة الصَّلاة (٣).

مسألة: هل يقرأ من أثناء السُّورة أم لا؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب تقصير الصلاة، باب ينزل للمكتوبة (۱۰۹۸)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جواز صلاة النافلة علىٰ الدابة في السفر حيث توجهت (۷۰۰) (۳۹).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخریجه ص(٧٦). (٣) انظر: ص(٧٤).

وَلَهُ رَدُّ المَارِّ بَيْنَ يَدَيْهِ،

الجواب: يجوز أن يقرأ آية أو آيتين أو أكثر مِن أثناء السُّورة. هذا؛ وإن كان الأفضل عدمه حتى إن ابنَ القيم ذَكَرَ في «زاد المعاد» (١): أنه لم يُحفظ عن النبيِّ ﷺ أنه قرأ مِن أثناء السُّورة. ولكن يُقال: إنه قد ثَبَتَ عنه أنه كان يقرأ في سُنَّةِ الفجر في الرَّكعةِ الأولى: ﴿قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ . . . ﴾ [البقرة: ١٣٦]، وفي الثانية ﴿قُلْ يَتَأَهّلَ الْكِنَبِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَاعٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ . . . ﴾ [آل عمران: ١٤].

والأصلُ أن ما ثَبَتَ في النَّفل ثَبَتَ في الفرض إلا بدليل، فالصَّحيح أنه يجوز أن يقرأ الإنسانُ الآية أو الآيتين أو أكثر من أثناء السُّورة، ولا بأس في ذلك في الفرض والنَّفل.

قوله: «وله ردُّ المارِّ بين يديه». «له»: الضمير يعود على المُصلِّي، واللام هنا للإباحة كما هي القاعدة في أصول الفقه: أن العلماء إذا عَبَّروا باللام فهي للإباحة، كما أنَّهم إذا عَبَّروا بدعلى » فهي للوجوب، فإذا قالوا:

عليه أن يفعل. . . أي: واجب.

له أن يفعل. . أي: جائز.

فقول المؤلِّف: «له رَدُّ المارِّ بين يديه» يقتضي أن هذا مُباح.

وقوله: «ردُّ المَارِّ» يشمَلُ الآدمي وغير الآدمي، ومَنْ تبطل الصَّلاةُ بمروره. ومَنْ لا تبطل الصَّلاةُ بمروره.

وعلىٰ هذا فإذا أراد أحدٌ أن يَمُرَّ بين يدي المُصلِّي؛ قلنا

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد (۱/ ۲۱۵). (۲) تقدم تخریجه ص(۷۳).

للمُصلِّي: أنت بالخيار؛ إنْ شئت فردَّه، وإنْ شئت فلا تردَّه، وإن رددته فليس لك أجر، وإنْ لم تردَّه فليس عليك وِزْر؛ لأن هذا شأن المباح، حتىٰ لو أرادت آمرأة أن تمرَّ بين يديك \_ علىٰ كلام المؤلِّف \_ فأنت بالخيار؛ إنْ شئت فردَّها، وإن شئت فلا تردَّها. ولكن ما يقتضيه كلام المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ خِلاف المذهب.

فالمذهب: أن الرَّدَّ سُنَّة (١)، أي: يُسَنُّ للمُصلِّي، ويُطلب منه شرعاً أن يردَّ المارَّ بين يديه.

ودليل ذلك: أمرُ النبيِّ ﷺ بهذا؛ حيث قال: «إذا صَلَىٰ أحدُكم إلىٰ شيء يستره مِن الناس، فأرادَ أحدٌ أن يجتاز بين يديه؛ فَلْيَدْفَعْهُ، فإن أبىٰ فَلْيُقَاتِلْهُ فإنَّما هُو شيطان» (٢) فأمر بِدَفْعِهِ، وأقلُّ أحوال الأمر الاستحباب.

وقال أيضاً: «إذا كان أحدُكم يصلِّي، فلا يدعْ أحداً يمرُّ بين يديه، فإن أبَىٰ فَلْيُقَاتِلْهُ، فإنَّ معه القَرينَ»(٢).

وعن الإمام أحمد \_ رحمهُ الله \_ رواية ثالثة: أنَّ رَدَّ المارِّ واجب (١٤)، فإن لم يفعل فهو آثم، ولا فَرْقَ بين ما يقطع الصَّلاة مروره، أو لا يقطع.

واستدلُّوا لهذا بقوله ﷺ: «فليدفعه» والأصلُ في الأمر

<sup>(</sup>۱) «منتهىٰ الإرادات» (۱/ ۲۲۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب يَرُدُّ المصلي من مَرَّ بين يديه (٥٠٩)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب منع المار بين يدي المصلِّي (٥٠٥) (٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، الموضع السابق (٥٠٦) (٢٦٠).

<sup>(</sup>٤) «الإنصاف» (٣/ ٢٠٢).

الوجوب. ويقوِّي الوجوب: أن النبيَّ ﷺ قال: «فإن أبى فَلْيُقَاتِلْهُ» وأصل مقاتلة المسلم حرام، لقول النبيِّ ﷺ: «سبابُ المسلم فُسُوق، وقتاله كُفْرٌ»(١).

لكن من المعلوم أن المراد بالمقاتلة في رَدِّ المَارِّ الدَّفْع بشدة، لا أن تقتله بسلاح معك، أي: ليس قَتْلاً، ولكن مقاتلة، ومقاتلة كل شيء بحسبه، وحتى المقاتلة التي لا تؤدِّي إلىٰ قتل هي حرام بالنسبة للمسلم مع أخيه إلا إذا وُجِدَ ما يسوِّغها.

قالوا: ولا يؤمر بما أصله الحرام إلا لتحصيل واجب، فلا يؤمر بالقتال إلا إذا كان الدَّفْعُ واجباً؛ لأنه لا يبيح المُحَرَّم إلا الشيء الواجب. وقالوا أيضاً: في هذا فائدة وهي تعزير المعتدي؛ لأن المَارَّ بين يديك معتدٍ عليك، ولهذا قال الرسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: "فإنَّما هو شيطان" وفي لفظ: "فإن معه القرينَ" أي: أنَّ الشيطان يأمره، ورَدْعُ المعتدي أمْرٌ واجب.

وقالوا أيضاً: إنَّ فيه إحياء قلوب الغافلين؛ لأن كثيراً مِن النَّاسِ يمشي في المسجد وعيناه في السَّماء، ولا يبالي أكان الذي بين يديه مصلِّين أو غير مصلِّين، فإذا رَدَدتَهُ نبَّهتَه فيكون بذلك تنبيهاً للغافلين. وهذه الرواية عن أحمد كما ترىٰ دليلُها الأثريُّ والنظريُّ قويان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر (٤٨)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب بيان قول النبي ﷺ: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" (٦٤) (١١٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٢٤٣).

ويحتمل أن يُقال: يُفرَّق بين المارِّ الذي يقطع الصَّلاة مروره، والمَارِّ الذي لا يقطع الصَّلاة مروره، فالذي يقطع الصَّلاة مروره يجب رَدُّه؛ مروره يجب رَدُّه؛ لا يقطع الصَّلاة مروره لا يجب رَدُّه؛ لأن غاية ما يحصُل منه أن تنقص الصَّلاة ولا تبطل، بخلاف الذي يقطع الصَّلاة مروره؛ فإنه سوف يبطل صلاتك ويفسدها عليك، ولا سيما إذا كانت فرضاً، فإن تمكينك مِن شخص يقطع صلاة الفَرْض عليك يعني أنك قطعت فرضك، والأصل في قَطْعِ الفرض التحريم.

وهذا قول وسطٌ بين قول مَن يقول بالوجوب مطلقاً، ومن يقول بالاستحباب مطلقاً، وهو قول قويٌّ.

مثال ذلك: إذا مَرَّت امرأة؛ فإنه يجب عليك أن تردَّها، وإذا مَرَّ كلبٌ أسود يجب أن تردَّه، وإذا مَرَّ حِمار يجب أن تردَّه، بخلاف ما إذا مَرَّ رَجُلٌ، أو بَهيمة غير حِمار، أو كلب غير أسود، أو أنثىٰ دون البلوغ، فإنه لا يجب عليك رَدُّه، ولكن يُسَنُّ ذلك.

ويحتمل أن يُفرَق بين الفرض والنَّفل، فإذا كانت الصَّلاة فريضة ومَرَّ مَنْ يقطعها وجب رَدُّه، لأن الفريضة إذا شَرَعَ فيها حَرُمَ أن يقطعها إلا لضرورة، وإلا لم يجب رَدُّه، بل يُسَنُّ. ولهذا كثيراً ما يأتي في كلام شيخ الإسلام - رحمهُ الله - مثل هذا التَّفصيل بين القولين، ويقول: وهو بعضُ قول من يقول بالوجوب، أو ما أشبه ذلك، مثل قوله في الوتر: إنَّ الوتر واجب على مَن كان له وِرْدُ في الليل. قال: وهو بعض قول من يوجبه مطلقاً، لأن الوتر فيه ثلاثة أقوال للعلماء: سنة مطلقاً - وهو الصحيح، وواجب مطلقاً،

وتفصيل؛ وهو اختيار شيخ الإسلام (١). والشاهد أنه يقول: وهو بعضُ قول من يوجبه مطلقاً. فإذا قلنا: يجب مَنْعُ المار إذا كان ممن يقطع الصَّلاة، صار بعض قول مَن يوجبه مطلقاً، فإن قال قائل: كيف نعتذر عن كلام المؤلِّف حيث إن ظاهره الإباحة مع ورود السُّنَّة بالأمر به؟

فالجواب: أنه يمكن أن يُحمل علىٰ أن الإباحة هنا في مقابلة توهُم المَنْع، أو في مقابلة الكراهة، لأن رَدَّ المار عَمَلٌ وحركة مِن غير جنس الصَّلاة، والأصل فيها إما الكراهة؛ وإما المنع، فتكون الإباحة هنا يُراد بها نفي الكراهة، أو نفي المنع، فلا ينافي أن يكون الحكم مستحبًا، يعني: يمكن أن يُقال هذا، لكن يمنعه أن هذه المسألة فيها قول بالإباحة مستقلٌ معروف.

وقوله: «بين يديه». أي: بين يدي المصلّي.

وقد آختُلف في المراد بما بين يديه (٢)، فقيل: إنه بمقدار ثلاثة أذرع مِن قدمي المصلّي. وقيل: بمقدار رَمية حَجَر، يعني بالرَّمي المتوسط لا بالقويِّ جدًّا ولا بالضعيف. وقيل: ما للمصلّي أن يتقدَّم إليه بدون بطلان صلاتِه. وقيل: إن مَرْجِعَ ذلك إلىٰ العُرف، فما كان يعدُّ بين يديه، فهو بين يديه، وما كان لا يُعدُّ عُرفاً بين يديه، فليس بين يديه.

وقيل: ما بين رجليه وموضع سجوده. وهذا أقرب الأقوال، وذلك لأن المصلِّي لا يستحقُّ أكثر مما يحتاج إليه في صلاته، فليس له الحقُّ أن يمنعَ النَّاس مما لا يحتاجه.

<sup>(</sup>۱) «الاختيارات» ص(٦٤). (۲) «الإنصاف» (٢/ ٩٤).

أما إذا كان له سُترة فلا يجوز المرور بينه وبينها، لكن ينبغي أن يقرُبَ منها، بحيث يكون سجودُه إلىٰ جنبها؛ لئلا يتحجَّر أكثر مما يحتاج، وقد كان بين مصلَّىٰ النبيِّ ﷺ وبين الجدار الذي صَلَّىٰ إليه قَدْرَ ممرِّ شاة.

وظاهر كلام المؤلّف: أنه لا فَرْقَ بين أن يكون المَارُّ محتاجاً للمرور أو غير محتاج، فالمحتاج للمرور مثل: أن يكون باب المسجد على يمين المُصلِّي أو على يساره، وهو يريد أن يَعْبُرَ إلى باب المسجد، فهذا محتاجٌ للمرور، وذلك لعموم الأمر: «... فأراد أحدٌ أن يجتاز بين يديه...»(١)، ولم يفصِّل النبيُّ عَيْنَ أن يكون المارُّ محتاجاً أو غير محتاج.

والغالب أن الإنسان لا يمرُّ بين يدي المصلِّي إلا وهو محتاج إلى المرور، فكيف نُخرِج ما كان هو الغالب مِن دلالة الحديث إلى ما ليس بغالب.

فالصحيح: أنه لا فَرْقَ بين أن يكون محتاجاً أو غير محتاج، فليس له الحقُّ أن يمرَّ بين يدي المصلِّي، وقد قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام: «لو يعلمُ المارُّ بين يدي المصلِّي ماذا عليه؛ لكان أن يقفَ أربعينَ خيراً له من أن يَمُرَّ بين يديه» (٢) أي: أربعين خريفاً؛ كما في رواية البزَّار: «لكان أنْ يقومَ أربعين خريفاً...» (٣).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إثم المار بين يدي المصلي (٥١٠)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب منع المار بين يدي المصلي (٥٠٧) (٢٦١).

<sup>(</sup>٣) أورده الهيئمي في «المجمع» (٦١/٢) وقال: «رواه البزار ورجاله رجال الصحيح».

وظاهرُ كلام المؤلِّف أيضاً: أنه لا فَرْقَ بين مَكَّة وغيرها، وهذا هو الصَّحيح، ولا حُجَّة لمن استثنىٰ مَكَّة () بما يُروىٰ عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «أنه كان يُصلِّي والنَّاسُ يمرُّون بين يديه، وليس بينهما سُترة» (۲) وهذا الحديث فيه راو مجهول، وجهالة الرَّاوي طعنٌ في الحديث. وعلىٰ تقدير صحَّتِه فهو محمولٌ علىٰ أنَّ رسول الله ﷺ كان يُصلِّي في حاشية المطاف، والطائفون هم أحتُّ النَّاسِ بالمطاف؛ لأنه لا مكان لهم إلا هذا، أما المصلِّي فيستطيع أن يُصلِّي في أيِّ مكان آخر، لكن الطائف ليس له مكان إلا ما حول الكعبة، فهو أحتُّ به. هذا إن صحَّ الحديث، ولهذا بوَّبَ البخاريُّ ـ رحمهُ الله ـ في «صحيحه» باب: السُّترة وغيرها بواء.

فإن قال قائل: إذا غلبه المَارُّ ومَرَّ فما الحكم؟

فالجواب: الإثم على المَارِّ، أما أنت إذا كنت قد قمت بما أمرك به النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام، ولم تتمكَّن مِن دَفْعِ هذا المَارِّ فإنَّ صلاتك لا تنقص، ولكن هل تبطل بمرور المرأة؟

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۲۰۲ \_ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٣٩٩/٦)؛ وأبو داود، كتاب المناسك، باب في مكة (٢) أخرجه الإمام أحمد (٣٩٩/٦)؛ وابن (٢٠١٦)؛ وابن ماجه، كتاب المناسك، باب الركعتين بعد الطواف (٢٩٥٨).

<sup>(</sup>٣) حديث رقم (٥٠١)، كتاب الصلاة. قال ابن حجر رحمه الله \_ فأراد البخاري التنبيه على ضعف هذا الحديث \_: "كان يصلي والناس يمرون بين يديه وليس بينهما سترة" وأن لا فرق بين مكة وغيرها في مشروعية السترة. "فتح الباري" (٥٧٦/١).

وَعَدُّ الآي،

الطَّاهر: أنها تبطل، وأنه يلزم استئنافها، وفي نفسي مِن هذا شيء، لأن المُصلِّي إذا فَعَلَ ما أُمِرَ به، وجاء الأمرُ بغير اُختياره ولم يحصُل ذلك عن تفريط منه أو تهاون، فكيف نبطِلُ عبادته بفعل غيره؟ لأن الآثم هنا هو المَارُّ.

أما إذا كان هذا بتهاون منه، وعدم مبالاة كما يفعل بعضُ الناس، فهذا لا شَكَّ أن صلاته تبطل.

قوله: «وعَدُّ الآي» أي: وله عَدُّ الآي، أي: المُصلِّي. والآي: جَمْعُ آية، وعَدُّ الآيات قد يكون له حاجة، وقد لا يكون له حاجة، فمن الحاجة لعدِّ الآي إذا كان الإنسان لا يعرف الفاتحة؛ وأراد أن يقرأ بعدد آياتها مِن القرآن، فهو حينئذ يحتاج إلى العدِّ، وإلَّا فالغالب أنه لا يحتاج إلى عَدِّ الآي، لكن إذا احتاج فله ذلك، ولكن لا يعدُّها باللفظ؛ لأنه لو عَدَّها باللفظ لكان كلاماً، والكلام مبطلٌ للصَّلاة، لكن يعدُّها بأصابعه، أو يعدُّها بقلبه، ولا تبطل الصَّلاة بعمل القلب، ولا تبطل بعمل الجوارج؛ إلا إذا كَثُر وتوالي لغير ضرورة.

وله عَدُّ التسبيح، وهذا قد يحتاج إليه الإنسان، خصوصاً الإمام؛ لأن الإمام حَدَّدَ الفقهاء \_ رحمهم الله \_ التسبيح له بعشر تسبيحات، قالوا: أكثر التسبيح للإمام عشر، وأدنى الكمال ثلاث (١).

وله عَدُّ الركعات، وهذه قد تكون أحوج مما سَبَقَ، لأن

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (٣/ ٤٨٢).

وَالْفَتْحُ عَلَى إِمَامِهِ ٪....

كثيراً من الناس ينسى ويعدُّها بالأصابع، فهنا مشكل؛ لأنه إذا رَكَعَ لا بُدَّ أن يفرِّجَ أصابعه، وإذا سَجَدَ لا بُدَّ أن تكون أصابعه مبسوطة، وعلى هذا فيعدُها بأحجار أو نَوىٰ، فيجعل في جيبه أربع نَوىٰ فإذا صَلَّىٰ الرَّكعة الأولىٰ رَمىٰ بواحدة، وهكذا حتىٰ تنتهي، فهذا لا بأس به؛ لأن في هذا حاجة، وخاصة لكثير النسان.

قوله: «والفتح على إمامه»، أي: وللمصلِّي الفتحُ على إمامه، أي: تنبيهه إذا أخطأ.

وقوله: «على إمامه» يعني: لا على غيره فلا تفتح على إنسان يقرأ حولك إذا أخطأ، ووجه ذلك:

١ ـ أنه لا ٱرتباط بينك وبينه؛ بخلاف الإمام.

٢ ـ أنه يوجب أنشغال الإنسان بالاستماع إلى غير مَنْ يُسَنُّ
 الاستماع إليه، فيوجب أن تتابعه، وأنت غير مأمور بهذا.

والاقتصار على الإباحة؛ التي هي ظاهر كلام المؤلّف؛ فيه نظر، وذلك أن الفتح على الإمام ينقسم إلى قسمين:

١ ـ فتح واجب.

٢ \_ فتح مستحب.

فأما الفتح الواجب، فهو الفتح عليه فيما يُبطل الصَّلاة تعمُّده، فلو زاد ركعةً كان الفتح عليه واجباً، لأن تعمُّد زيادة الرَّكعة مبطلٌ للصَّلاة، ولو لَحَنَ لَحْناً يُحيل المعنىٰ في الفاتحة لوجب الفتح عليه؛ لأن اللَّحْنَ المحيل للمعنىٰ في الفاتحة مبطلٌ للصَّلاةِ، مثل لو قال الإمام: (أهدنا الصِّراطَ المُسْتَقِيم \* صِراطَ للصَّلاةِ، مثل لو قال الإمام: (أهدنا الصِّراطَ المُسْتَقِيم \* صِراطَ

وَلُبْسُ الثَّوْب،

اللَّذِيْنَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ) فيجب الفتح فيقول: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ وَلُو قَالَ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْمُتُ عَلَيْهِمْ ﴾ ولو قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْمُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَ صَرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ لوجب نعبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَإِنَا أَسْقَطَ آية مِن الفاتحة بطلت الفتح عليه ؛ لأنه أسقط آية ، وإذا أسقط آية من الفاتحة بطلت صلاتُه ، فصار الفتح على الإمام فيما يبطل الصلاة تعمُّده واجباً.

وأما الفتح المستحبُّ فهو فيما يفوت كمالاً، فلو نسيَ الإمامُ أن يقرأ سورة مع الفاتحة، فالتنبيه هنا سُنَّة. وكذلك لو أسرَّ فيما يجهر فيه أو جهر فيما يُسر فيه.

ودليل هذا الحكم: قولُ النبيِّ ﷺ: «إنما أنا بشرٌ مثلكم، أنسىٰ كما تنسون، فإذا نسيت فذكِّروني»(١) فأمر بتذكيره.

وصَلَّىٰ النبيُّ ﷺ صلاةً؛ فقرأ فيها؛ فَلُبِسَ عليه، فلما أنصرف، قال لأبيِّ: «أصلَّيتَ معنا؟» قال: نعم، قال: «فما منعك؟»(٢). أي: ما منعك أن تفتحَ عَليَّ، وهذا يدلُّ علىٰ أن الفتح علىٰ الإمام أمرٌ مطلوب.

قوله: «ولبس الثّوب» أي: أن المصلّي له لُبْسُ الثوب، وكلام المؤلّف هنا يحتاج إلىٰ تفصيل:

فإن كان يترتَّب على لُبْسِهِ صحَّة الصَّلاة فلُبْسُهُ حينئذٍ واجب، مثل أن يكون عُرياناً ليس معه ثياب؛ لأن العُريان يصلّي علىٰ مثل أن يكون عُرياناً ليس

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب التوجه نحو القبلة (٤٠١)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له (٥٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الفتح على الإمام (٩٠٧) (ب). قال النووي: «رواه أبو داود بإسناد صحيح». «المجموع» (٢٤١/٤).

وَلَفُ العِمَامَةِ، .....

حسب حاله، وفي أثناء الصلاة جِيء إليه بثوب، فَلُبْسُ الثوب هنا واجب.

ولا نقول: أبطلْ صلاتك، وألبسْ الثوبَ؛ لأن ما سَبَقَ من الصَّلاةِ مأذون فيه شرعاً لا يمكن إبطاله، بل يبني عليه، ولهذا لما أخبرَ جبريلُ النبيَّ ﷺ بأن في نعليه قَذَراً خلعهما واستمرَّ (١)، وكذلك هنا نقول: لُبسُ هذا الثوب واجب؛ لأنه لا يتمُّ الواجب إلَّا به وهو ستر العورة.

أما إذا كان لا يتوقّفُ على لُبْسِهِ صحّة الصلاة، فالمؤلّف يقول: «له ذلك»، ولكن هل يفعل هذا؟ أو نقول: لا تفعله إلّا لحاجة؟

الجواب: نقول: لا تفعله إلّا لحاجة، ومِن الحاجة أن يَبْرُدَ الإنسانُ في صلاتِه بعد أن شرع فيها، والثوب حوله؛ فله أن يأخذه ويلبسه؛ لأن هذه حاجة، بل قد يكون مشروعاً له أن يَلْبَسَهُ إذا كان لُبْسُ الثوب يؤدِّي إلىٰ الاطمئنان في صلاته والراحة فيها.

قوله: «ولَفُّ العِمَامة» أي: له لَثُّ العِمَامة لو ٱنحلَّت ولا حَرَجَ عليه، ولكن هل هذا علىٰ سبيل الإباحة؟

الجواب: إنْ كان ٱنحلالها يشغله فلفُها حينئذِ مشروع، لأن في ذلك إزالة لما يشغله، وإنْ كان لا يشغله فالأمر مباح وليس بمشروع.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۲۰/۲)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب الصلاة في النعال (۲۰۰)؛ والحاكم (۲۰/۱) وقال: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي.

وَقَتْلِ حَيَّةٍ وَعَقْرَبٍ .....

ودليل ذلك: حديث وائل بن حُجْر «أن النبيَّ عَلَيْ صَلَّىٰ فَرَفَعَ يده اليُمنىٰ على اليُسرىٰ، فلما أراد أن يركع أخرج يديه من الثوب، ثم رَفَعَهما، ثم كبَّر فركع (١) وهذا الحديث في «صحيح مسلم»، وفيه دليل على أنه لا بأس للمصلِّي إذا كان عليه مشلح مثلاً وأراد أن يكفَّ بعضه على بعض، ولا يدخل هذا في قوله: «لا أكفُّ شعراً يكفَّ بعضه على بعض، ولا يدخل هذا في قوله: «لا أكفُّ شعراً ولا ثوباً»(٢) لأن كلَّ شيء بحسبه، ومن هنا يتبيَّن أن كَفَّ الغُترة في حال الصَّلاةِ إلىٰ الخلف لا بأس به، لأنه من اللبس المعتاد، فما كففتها كفًّا أخرجها عن ما يعتاده الناس فيها، وكذلك لو لفَها علىٰ رقبته فإنه لا بأس به أيضاً؛ ولو كفّ أحد طرفي غترته حول رقبته، وسدلَ الأخرىٰ، فإنه لا بأس به أيضاً؛ لأن كلَّ هذه من الألبسة المعتادة، فلا تُعَدُّ كفاً خارجاً عن العادة، ولهذا التحفَ النبيُّ عَلَيْ بردائه كما سبق، والالتحاف كفُّ بعضه علىٰ بعض.

قوله: «وقتل حية وعقرب» أي: له قَتْلُ حَيَّة، واللام هنا للإباحة، ولكن الإباحة هنا لبيان رَفْعِ الحرج، فلا ينافي أن يكون ذلك مستحبًّا ومشروعاً، فللمصلِّي أن يقتل الحيَّة، بل يُسَنُّ له ذلك؛ لأن النبيَّ ﷺ أَمَرَ به فقال: «أقتلوا الأسودين في الصَّلاةِ: الحيَّة والعقربَ»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب وضع اليد اليمنيٰ عليٰ اليسريٰ (٤٠١) (٥٤).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(١٠٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ٢٣٣)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب العمل في الصلاة (٩٢١)؛ والترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في قتل الحية والعقرب في الصلاة (٣٩٠)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب قتل الحيّة والعقرب في =

وقَمْلِ

وفي «صحيح مسلم» أن رجلاً سأل ابنَ عمر: ما يقتل الرجُلُ من الدَّوابِّ وهو مُحرم؟ قال: حدثتني إحدىٰ نسوة النبيِّ ﷺ أنه كان يأمر بقتل الكلبِ العقورِ، والفأرةِ، والعقربِ، والحُديًّا، والغُرابِ، والحيَّةِ، قال: وفي الصلاة أيضاً (١).

وعلىٰ هذا؛ فيُسنُّ أن يقتل الحيَّة، فإن هاجمته وَجَبَ أن يقتل العقرب وهي أكثر لسعاً مِن يقتلها دفاعاً عن نفسه، وله أيضاً قَتْل العقرب وهي أكثر لسعاً مِن لَدْغ الحيَّة. فالحيَّة أحياناً لا تلدغ، فأحياناً تمرُّ علىٰ قدم الإنسان ولا تلدغه. لكن العقرب إذا أحسَّت بالجلد البشري لسعته.

قوله: «وقمل» أي: وله قتل قَمْل في الصلاة. القملة: حشرة صغيرة تتولَّد داخل الثياب والشعر وتقرص الجلد وتمتصُّ الدَّم، وتشغل الإنسان، فله أن يقتلها، فإن أشغلته كان قتلها مستحبًّا، لكن إذا قتلها وتلوَّثت يدُه بالدَّم فهل يكون نجساً؟

الجواب: ليس بنجس؛ لأنه مما لا نَفْسَ له سائلة، كالدَّم الذي يكون في الذَّباب فلا يضرُّ، ولا ينجس.

مسألة: إذا قال قائل: هل له أن يتحكَّك إذا أصابته حِكَّة؟ فالجواب: له ذلك؛ لأنه إذا لم يفعل أنشغالاً عظيماً، فله أن يَحُكَّ، وإذا أنتقلت الحِكَّة مِن الأذن إلى الأخرى إلى الرقبة، فهل له أن يتنقَّل معها؟

<sup>=</sup> الصلاة (٣/ ١٠)؛ وابن ماجه، كتاب الصلاة، باب ما جاء في الحية والعقرب (١٢٤٥)؛ وصححه ابن خزيمة (٨٦٩)؛ والحاكم (٢٥٦/١) ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب ما يندب للمحرم وغيره قتله من الدواب في الحل والحرم (۱۲۰۰) (۷۵).

# فَإِنْ أَطَالَ الفِعْلَ عُرْفاً مِنْ غَيْرِ ضَرُورَةٍ، وَلَا تَفْرِيقٍ ......

الجواب: له ذلك، وإن أمكن الصبر على هذه الحِكَّة فليصبر، لكن لو ٱنشغل قلبُه بذلك فليحكَّها، لإزالة ما يمنعه مِن الخشوع ومن المعلوم أن الحكّة إذا حكّها الإنسان بردت وسكنت عليه.

قوله: «فإن أطال الفعل عرفاً» «عُرفاً»: منصوبة بنزع الخافض، أي: إطالة في العرف.

والعرف: بمعنىٰ العادة، وهو ما ٱعتاده النَّاسُ وألفوه.

قوله: «من غير ضرورة»: أي: من غير أن يكون مضطراً إلى الإطالة، مثل أن يهاجمه سَبُعٌ فإن لم يعالجه ويدافعه أكله، أو حيَّة إن لم يدافعها لدغته، أو عقرب كذلك، فهذا الفعل ضرورة فلا تبطل به الصلاة.

قوله: «ولا تفريق»: يعني: ليس مفرَّقاً؛ بأن يكون متوالياً في ركعة واحدة مثلاً، بخلاف ما لو تحرَّك حركة في الأولى، وحركة في الثانية، وحركة في الثالثة، وحركة في الرابعة، فمجموعها كثير، وكلُّ واحدة علىٰ أنفرادها قليل، فهنا لا تبطل الصّلاة، لكن إذا كان متوالياً وكَثُرَ فإنه يبطل الصلاة.

فشروط بُطلان الصلاة بالحركة ثلاثة:

١ \_ أن تكون طويلة عُرفاً.

٢ ـ ألا تكون لضرورة.

٣ ـ أن تكون متوالية، أي: بغير تفريق.

فإذا آجتمعت هذه الشروط الثلاثة في الفعل صار مبطلاً للصَّلاة، لأنه حركة في غير جِنْسِ الصَّلاة، وهي منافية لها كالكلام، لأن الذي ينافي الصَّلاة يبطلها.

وعُلم من كلام المؤلّف: أنه لو كانت الحركة قصيرة، فإن الصّلاة لا تبطل، ولكن ما الميزان لقصر الحركة، أو طولها؟

الجواب: أفاد المؤلِّف: أن الميزان العُرف. والحقيقة: أن العُرف فيه شيء من الغموض، ولا يكاد ينضبط؛ لأن الأعراف تختلف باختلاف البُلدان، وباختلاف الأفهام، وقد يرى بعض الناس هذا كثيراً، وقد يراه آخرون قليلاً، ولكن أقربُ شيء أن يقال: إننا إذا رأينا هذا الشخص يتحرَّك ويغلب على ظَننا أنه ليس في صلاة لكثرة حركته، فينبغي أن يكون هذا هو الميزان، أن تكون الحركة بحيث مَن رأى فاعلها ظَنَّ أنه ليس في صلاة؛ لأن هذا هو الذي يُنافي الصلاة.

أما الشيء الذي لا ينافيها، وإنما هو حركة يسيرة، فلا تبطل الصلاة به.

وقَدَّرَ بعض العلماء الحركة الكثيرة بثلاث حركات<sup>(۱)</sup>، ولكن هذا التقدير ليس بصحيح؛ لأن الرسول ﷺ فَتَحَ البابَ لعائشة، وكان البابُ في القِبْلة، فتقدَّم ورَجَعَ (٢). وفي صلاة الكسوف تقدَّم ورَجَعَ وتأخَّر (٣)، وحين صُنع له المِنبرُ؛ صار يصلِّي عليه، فيصعد عند القيام والرُّكوع، وينزل للأرض عند السجود (٤).

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۲۱۵).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٦/ ٢٣٤)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب العمل في الصلاة (٩٢٢)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب المشي أمام القبلة خطئ يسيرة (٣/ ١١)؛ والترمذي، كتاب الصلاة، باب ما يجوز من المشي والعمل في صلاة التطوع (٦٠١) وقال: «هذا حديث حسن غريب».

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(٣٩). (٤) تقدم تخریجه ص(٢٥).

# بَطُلَتْ وَلَوْ سَهُواً .......

وعن أبي قتادة، أن رسول الله ﷺ كان يُصلِّي وهو حامل أُمَامَة بنتَ زينبَ بنتِ رسولِ الله ﷺ، فإذا قام حملها، وإذا سَجَدَ وضعها (١٠).

وكلُّ هذه أفعال أكثر من ثلاث حركات.

وقوله: «من غير ضرورة» عُلم أنه إذا كَثُرت الأفعال للضَّرورة لم تبطل الصلاة، ولا بأس به.

ودليل ذلك: قوله تعالى: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوَةِ الصَّكَوَةِ الصَّكَوَةِ الصَّكَوَةِ الصَّكَوَةِ الصَّكَوَةِ الْوَسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنْتِينَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكْبَانًا ﴾ [البقرة: ٢٣٨ ـ ٢٣٩] رجالاً: أي: راجلين، يعني: صَلُّوا وأنتم تمشون. أو رُكباناً: أي: على الرَّواحل.

ومعلوم أن الماشي يتحرَّك كثيراً، فلو فُرض أنه لما شَرَع في صلاته أحسَّ بأن سَبْعاً وراءه يريده، وليس معه ما يُدافع به فهرب وهو يُصلِّي فصلاتُه صحيحة؛ لأنه في ضرورة، ولا حرج عليه إذا انصرف إلىٰ غير القبلة.

وقوله: "ولا تفريق" أي: أنه يُشترط في الفعل الكثير أن يكون متوالياً عُرفاً، فإن فرَّق لم تبطل الصَّلاة، فلو تحرَّك ثلاث مرَّات في الركعة الأولى، وثلاثاً في الثانية، وثلاثاً في الثالثة، وثلاثاً في الرابعة، لو جمعت لكانت كثيرة، ولما تفرَّقت كانت يسيرة باعتبار كلِّ ركعة وحدها، فهذا لا يبطل الصلاة أيضاً.

قوله: «ولو سهواً» أي: أن الصلاة تبطل بهذا الفعل، ولو

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب جواز حمل الصبيان في الصلاة (٥٤٣) (٤١).

كان الفعل سهواً، فلو فرضنا أن شخصاً نسيَ أنه في صلاة؛ فصار يتحرَّك: يكتب، ويعدُّ الدراهم، ويتسوَّك، ويفعل أفعالاً كثيرة. فإن الصَّلاة تبطل؛ لأن هذه الأفعال مغيِّرة لهيئة الصلاة، فاستوىٰ فيها حال الذِّكْر وحال السهو.

و «لو» هنا إشارة خلاف؛ لأن بعضَ أهل العلم (١) يقول: إذا وَقَعَ هذا الفعل مِن الإنسان سهواً فإن صلاته لا تبطل، بناءً على القاعدة العامة المعروفة وهي: «أنَّ فِعْلَ المحظور على وجه السَّهو لا يلحق فيه إثم ولا إفساد»، لكن الذين قالوا: إنه يؤثِّر؛ قالوا: إن هذا يُغيِّر هيئة الصلاة، ويخرجها عن كونها صلاة، وليس مجرد فِعْلِ لا يؤثِّر، وهذا مما أستخيرُ الله فيه؛ أيهما أرجح.

والحركة التي ليست مِن جِنْسِ الصَّلاة تنقسم إلى خمسة أقسام:

١ \_ واجبة.

٢ \_ مندوبة.

٣ \_ مباحة.

٤ \_ مكروهة.

٥ \_ محرَّمة .

والذي يبطل الصلاة منها هو المُحرَّم.

فالحركة الواجبة: هي التي يتوقَّف عليها صحَّةُ الصَّلاة، هذا هو الضَّابطُ لها، وصورها كثيرة منها: لو أن رَجُلاً ٱبتدأ الصَّلاةَ

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (۲٦/٤)، و«الإنصاف» (٣/ ٦١٣).

إلىٰ غير القِبْلة بعد أن اجتهد، ثم جاءه شخصٌ وقال له: القِبْلة علىٰ يمينك، فهنا الحركة واجبة، فيجب أن يتحرَّك إلىٰ جهة اليمين، ولهذا لمَّا جاء رَجُلٌ إلىٰ أهل قُباء وهم يصلُّون إلىٰ بيت المقدس، وأخبرهم بأن القِبْلة حُوِّلت إلىٰ الكعبة، تَحوَّلوا في نفس الصلاة وبَنَوا علىٰ صلاتهم (١).

ولو ذَكَرَ أن في غُترته نجاسة وهو يُصلِّي وَجَبَ عليه خَلْعُها؛ لإزالة النجاسة، ويمضي في صلاته.

وإنْ كانت في ثوبه، وأمكن نزعه بدون كشف العورة؛ نَزَعَهُ ومضى في صلاته، وإن كان لا يمكنه نَزْعه إلا بكشف العورة؛ قَطَعَ صلاته، وغسل ثوبه، أو أبدله بغيره، ثم ٱستأنف الصلاة.

ولو ذَكَرَ أنَّه علىٰ غير وُضوء؛ فالصَّلاة لم تنعقد؛ فيجب أن يذهب ويتوضأ، ويستأنفها مِن جديد.

ولو صَلَّىٰ إلىٰ يسار الإمام \_ وهو واحد \_ فانتقاله إلىٰ اليمين واجب علىٰ قول مَن يرىٰ أن الصلاة لا تصحُّ عن يسار الإمام مع خلو يمينه، والمسألة خلافية، وستأتي إن شاء الله (٣).

والحركة المندوبة «المستحبّة»: هي التي يتوقّف عليها كمال الصلاة. ولها صور عديدة منها:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب ما جاء في القبلة، ومن لا يرى الإعادة على من سها فصلى إلى غير القبلة (٤٠٣)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب تحويل القبلة (٥٢٦) (١٣).

<sup>(</sup>٢) «الإنصاف» (٤٢١/٤).

<sup>(</sup>٣) في باب صلاة الجماعة في المجلد الرابع.

## وَيُبَاحُ قِرَاءَةُ أَوَاخِرِ السُّورِ، وَأَوْسَاطِهَا.

لو أنه لم يستر أحد عاتقيه؛ فهنا الحركة لستر أحد العاتقين مستحبَّة، لأن الصحيح أنه ليس بواجب.

ولو تبيَّن له أنه متقدم علىٰ جيرانه في الصفِّ فتأخُّره سُنَّة.

ولو تقلَّص الصفُّ حتى صار بينه وبين جاره فرجة، فالحركة هنا سُنَّة.

ولو صَفَّ إلىٰ جنبيه رجلان، فتقدُّم الإمام هنا سُنَّة.

والحركة المباحة: هي الحركة اليسيرة للحاجة، أو الكثيرة للضرورة.

مثال الحركة اليسيرة: رَجُلٌ يُصلِّي في الظِّلِّ فأحسَّ ببرودة فتقدَّم، أو تأخَّر، أو تيامن، أو تياسر مِن أجل الشمس، فهذه مباحة، وقد نقول: إنها سُنَّة، فإن قال: إنِّي إذا كنت في الشمس تَمَّ خشوعي، وإذا كنت في الظلال تعبت مِن البرد؛ فهنا الحركة سُنَّة، لكن إذا كان لمجرد الدفء فقط فهي من المباحة.

والحركة المكروهة: هي اليسيرة لغير حاجة، ولا يتوقَّف عليها كمال الصَّلاة، كما يوجد في كثير من الناس الآن؛ كالنظر إلى الساعة، وأخذِ القلم، وزَرِّ الأزرار، ومسحِ المرآة (١١)، وغير ذلك.

والحركة المحرَّمة: هي الكثيرة المتوالية لغير ضرورة.

قوله: «ويباح قراءة أواخر السُّور، وأوساطها» أي: أنه ليس بممنوع، وقد يكون سُنَّة، أما في النَّفْلِ فقد ثَبَتَ عن النبيِّ عَلَيْ أنه

<sup>(</sup>١) أي: للعينين.

كان يقرأ في ركعتي الفجر في الأولى: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ الثانية: ﴿ وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَ وَالشَّمْ عِيلَ . . . ﴾ [البقرة: ١٣٦]، وفي الثانية: ﴿ . . قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوا إِلَىٰ كَلِمَة سَوَلَم بَيْنَا وَبَيْنَاكُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] (١٠).

يقرأ بهما أحياناً، ويقرأ أحياناً ب﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ۞ . . . ﴾ في الأُولىٰ و ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ . . . ﴾ في الأُولىٰ و ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ۞ . . . ﴾ في الثانية (٢٠).

أمَّا في الفريضة، فلم يُنقل عن النبيِّ ﷺ أنه قرأ مِن أوساط السُّور، لكن قرأ من أوائلها، وأواخرها، كما فَرَّقَ سورة «الأعراف» في ركعتين (٣).

وكما فَرَّقَ سورة «المؤمنون» في ركعتين لمَّا أصابته سَعْلة (٤). وأمَّا أن يقرأ مِن وَسَطِ السُّورة فهذا لم يَرِدْ عن النبيِّ ﷺ في الفَرْضِ، ولهذا كرهه بعضُ أهل العلم بالنسبة للفرائض (٥)، ولكن الصحيح: أنه مباح.

وعلىٰ هذا فنقول: يجوز أن يقرأ أواخر السُّور، وأواسطها، وأوائلها في الفرض والنَّفْلِ.

والدليل علىٰ ذلك:

أُولاً: عـمـوم قـولـه تـعـالـي: ﴿فَأَقَرَءُواْ مَا تَيَسَّرَ مِنَ ٱلْقُرَءَانِ ﴾ [المزمل: ٢٠].

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب ركعتي سنة الفجر... وبيان ما يستحب أن يقرأ فيهما (٧٢٦) (٩٨).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(٧٦).(٤) تقدم تخریجه ص(٧٤).

<sup>(</sup>٥) «الشرح الكبير» (٣/ ٦٢٠).

### وَإِذَا نَابَهُ شَيْءٌ

وقول النبيِّ ﷺ: «اقرأ ما تيسر معك من القرآن» (١٠).

ثانياً: أن النبيَّ ﷺ قرأ في النَّفْلِ من أواسط السُّور (٢)، وما ثَبَتَ في النَّفْلِ ثَبَتَ في الفرض؛ إلا بدليل.

ولكن القول بالإباحة لا يساوي أن يقرأ الإنسان سورة كاملة في كلِّ ركعة؛ لأن هذا هو الأصل. ولهذا قال الرَّسولُ عليه الصَّلاة والسَّلام لمعاذ: «فلولا صليت بهم بـ ﴿سَبِّح اَسْمَ رَبِّكَ اللَّعَلَى ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُعَنَهَا ﴿ وَالْثَيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُعَنَهَا ﴿ وَالْثَيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴿ وَالْفَلِ اللَّهُ مَا الأَكْمَلُ وَالأَفْضِلُ أَن يقرأ بسورة كاملة، والأفضل يدل علىٰ أن الأكمل والأفضل أن يقرأ بسورة كاملة، والأفضل شيء والمباح شيء آخر.

قوله: «وإذا نابه»: الضمير يعود علىٰ المُصلِّي لقرينة السياق. ومعنىٰ «نابه»: أي: عرض له.

قوله: «شيء»: نكرة في سياق الشرط فتعمُّ أيَّ شيء يكون، سواء كان هذا الشيء مما يتعلَّق بالصلاة، أم مما يتعلَّق بأمرِ خارج، كما لو استأذن عليه أحدٌ، أو ما أشبه ذلك.

فالذي يتعلَّق بالصلاة مثل: لو أخطأ إمامه فقام إلى خامسة في الرباعية، أو رابعة في الثلاثية، أو ثالثة في الثنائية فهنا نابه شيء متعلِّق بالصلاة.

ومثال المتعلِّق بغير الصلاة: لو ٱستأذن عليه شخص، بأن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها (۷۰۵)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة (۳۹۷) (٤٥).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۷۳). (۳) تقدم تخریجه ص(۷۱).

سَبَّحَ رَجُلٌ، وَصَفَّقَتْ امْرَأَةٌ ...

قَرَعَ عليه الباب وهو يُصلِّي، فإنه يُسبِّحُ الرَّجُلُ وتُصفِّقُ المرأةُ.

قوله: «سبّح رجل» أي: قال: «سبحان الله»، فإنْ ٱنتبه المُنبَّه بمرَّة واحدة، لم يعده مرَّة أخرى، لأنه ذِكْر مشروع لسبب فيزول بزوال السبب، وإنْ لم ينتبه بأول مرَّة كرَّره؛ فيسبِّحُ ثانية وثالثة حتىٰ ينتبه المُنبَّه.

قوله: «رجل» المراد به هنا الذَّكر، ولا يُشترط البلوغ حتىٰ وإن كان مراهقاً فإنه يُسبِّح.

قوله: «وصَفَّقت امرأة» أي: بيديها، والتفريق في الحكم بين الرجال والنساء ظاهر، لأن المرأة لا ينبغي لها أن تظهر صوتها عند الرجال؛ لا سيَّما وهم في صلاة، فلو سَبَّحت المرأة فربما يقع في قلب الإنسان فتنة؛ لا سيَّما إذا كان صوت المرأة جميلاً، وقد أخبر النبيُّ عَلَيُّ: «أنَّ الشيطان يجري مِن ابن آدم مجرى اللَّم» (أ)، وأنه: «ما تَرَكَ بعدَه فتنة أضرَّ على الرِّجَال من النساء» ()

وقوله: «وصَفَّقت امرأة». ظاهر كلامه العموم، سواء كانت أمرأة مع نساء لا رِجَال معهن، أم مع رِجَال فإنها لا تُسبِّح وإنما تُصفَّق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده (۳۲۸۱)؛ ومسلم، كتاب السلام، باب بيان أنه يستحب لمن رُئي خالياً بامرأة وكانت زوجته أو محرماً له أن يقول: هذه فلانة (۲۱۷۵) (۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة (٥٠٩٦)؛ ومسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب أكثر أهل الجنة الفقراء... وبيان الفتنة بالنساء (٢٧٤٠) (٩٤).

وقال بعض العلماء: إذا لم يكن معها رِجَال فإنَّها تُسبِّح كَالرِّجَال؛ وذلك لأن التسبيح ذِكْرٌ مشروع جنسه في الصَّلاة، بخلاف التصفيق؛ فإنه فِعْلٌ غير مشروع جنسه في الصلاة، ولجأت إليه المرأة فيما إذا كانت مع رِجَال؛ لأن ذلك أصون لها وأبعد عن الفتنة.

ودليل هذه المسألة قول النبيّ ﷺ: «من رَابَهُ شيءٌ في صلاته فَلْيُسبِّح، فإنه إذا سَبَّحَ التُّفِتَ إليه، وإنما التصفيق للنساء»(١) وفي لفظ مسلم: «إنما التصفيح للنساء»(٢).

وإذا نظرنا إلى عموم الحديث قلنا: إن ظاهره لا فَرْقَ بين أن يكون مع المرأة رجال أو لا. وإذا تأملنا قلنا: بل ظاهر الحديث أنّ هذا فيما إذا كانت المرأة مع الرِّجَال؛ لأنه قال: «فَلْيُسَبِّحِ الرِّجال وليُصَفِّحِ النساء»(٣)، فالمسألة مسألة آجتماع رِجَال ونساء، فوظيفة الرِّجال التسبيح، ووظيفة النساء التصفيق، والمسألة محتملة، فمَن نَظَرَ إلىٰ ظاهر العموم قال: تُصفِّق، ومن نَظَرَ إلىٰ ظاهر العموم قال: تُصفِّق، ولا نظر إلىٰ ظاهر العموم قال: معها رِجَال؛ ولا سيّما إذا أخذ بالتعليل الذي ذكرنا أن التسبيح ذِكْر مشروع جِنْسه في الصَّلاةِ بخلاف التَّصفيق.

فإن قيل: لماذا خُصَّ التنبيه بالتسبيح دون غيره من الذُّكْرِ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب من دخل ليؤم الناس فجاء الإمام الأول (٦٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب تقديم الجماعة من يصلي بهم إذا تأخر الإمام... (٤٢١) (٢٠١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الأحكام، باب الإمام يأتي قوماً فيصلي بينهم (٧١٩٠)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب تسبيح الرجل وتصفيق المرأة إذ نابهما شيء في الصلاة (٤٢٢) (١٠٦).

# بِبَطْنِ كَفِّهَا عَلَى ظَهْرِ الأُخْرَى.

فالجواب: أن التسبيح يكون فيما إذا حَدَثَ للإمام نقصٌ صادرٌ عن نسيان أو خطأ، فناسب أن يكون التنبيه بالتسبيح؛ الذي هو تنزيه الله عن كلِّ نقص.

قوله: «ببطن كفِّها على ظهر الأخرىٰ» أي: تضرب بطن كفِّها على ظهر الأخرىٰ.

وقال بعض العلماء: بظهر كفِّها علىٰ بطن الأُخرىٰ.

وقال بعض العلماء (١): ببطن كفّها على بطن الأُخرى، كما هو المعروف عند النساء الآن.

وعلىٰ كُلِّ؛ فالأمر واسع، سواء كان التَّصفيقُ بالظَّهر علىٰ البطن، أم بالبطن علىٰ الظَّهر، أم بالبطن علىٰ البطن.

المهمُّ ألا تسبِّحَ بحضرة الرِّجَال...

مسألة: لو فُرض أن المأموم سَبَّح، ولكن الإمام لم ينتبه، وسَبَّح ثانية، ولم ينتبه، وربما سَبَّح به فقام؛ وسَبَّح به فجلس؛ فماذا يصنع؟

الجواب: قال بعض العلماء: يخبره بالخَلَلِ الذي في صلاته بالنُّطْقِ، فيقول: ٱركعْ... ٱجلسْ... قُمْ...، ثم أختلف القائلون بأنه يقول هذا، هل تبطل الصَّلاةُ بذلك أم لا<sup>(٢)</sup>؟

فقال بعضهم: لا تبطل؛ لأن هذا كلام لمصلحة الصَّلاة، وليس كلام آدميين، يعني لم يقصد به التَّخاطب مع الآدميين، بل قَصَدَ به إصلاح الصَّلاة.

<sup>(1) &</sup>quot;Ilaجموع" (3/ 17).

وٱستدلُّوا لذلك: بأن النبيَّ ﷺ لمَّا قال له ذو اليدين: «بلیٰ قد نسيتَ... قال: أكما يقول ذو اليدين؟» (١) وهذا كلامٌ يُخاطب به الآدميين؛ لكنه كلام لمصلحة الصَّلاة.

القول الثاني: أن الصّلاة تبطل إذا تكلّم؛ لعموم قول النبيّ عَيْلِ: "إنَّ هذه الصَّلاة لا يصلحُ فيها شيءٌ مِن كلامِ النبيّ عَيْلِة أمرنا بالتَّسبيحِ (٣) ولو كان الخطابُ النَّاسِ (٢)، ولأن النبيّ عَيْلِة أمرنا بالتَّسبيحِ (٣) ولو كان الخطابُ لمصلحة الصَّلاة لا يضرُّ لكان يأمر به؛ لأنه أقربُ إلىٰ الفهم وحصول المقصود من التسبيح، فلما عَدَلَ عنه عُلِمَ أن ذلك ليس بجائز؛ لأن المصلحة تقتضيه لولا أنه ممتنع، ولا شَكَّ أن هذا الدليل قويُّ، وأنَّ الصَّلاة تبطلُ إذا نبَّه بالكلام، ولكن نحتاج إلىٰ الجواب عما استدلَّ به القائلون بأن الصَّلاة لا تبطل؛ لأن الكلام لمصلحة الصَّلاة.

والجواب عن ذلك: أن النبيّ عَلَيْ حين تكلّم لم يكن يعلم أنه في صلاة، بل كان يظنُّ أنَّ الصَّلاةَ تمَّت، ولهذا قال: "لم أنسَ ولم تُقصرْ" ولما قالوا: صدق ذو اليدين، أو قالوا: نعم، لم يتكلّم بعد، بل تقدّم وصَلّىٰ ما تَرَكَ. وفَرْقٌ بين شخص يعلَمُ أنه في صلاة، ولكن يتكلّم لمصلحة الصَّلاةِ، وشخص لم يتيقّن أنه في صلاة، بل كان ظنَّه أنه ليس في صلاة، وأنَّ صلاتَه تمَّت، وحينئذٍ فلا يتمُّ الاستدلال بهذا الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره (۲۸۲)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له (۵۷۳) (۹۷).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۸۵). (۳) تقدم تخریجه ص(۲٦٤).

ولكن يبقىٰ النَّظرُ؛ لو قال قائل: إذا لم نقل بأنّه يُنبَّه بالكلام فسيكون ألعوبة، يُقال: سُبحان الله فيجلس، سبحان الله فيقوم، سبحان الله فيقوم، فلا بُدَّ مِن كلام؟

فربَّما يُقال في هذه الحال: إذا دعت الضَّرورة يتكلَّم المُنبِّه، ثم يستأنف الصَّلاة، فنقول: تكلَّم لمصلحة الصلاة، فإنك إذا تكلَّمت الآن أصلحت صلاة الجماعة كلَّها وفسدت صلاتُك، واستأنف، فيكون لمصلحة الجميع، ومصلحة الجميع مقدَّمة على مصلحة الفرد، حتى لو بقيتَ مع الإمام سوف تبطل صلاتك، أو يؤدي الأمر إلى أن تفارق إمامك.

مسألة: هل يمكن أن يُنبَّه بغير ذلك، أي: بغير التسبيح؟

الجواب: نعم؛ يجوز أن يُنبَّه بالنَّحْنَحَةِ؛ لأنَّ عليَّ بن أبي طالب كان له مدخلان مِن رسول الله ﷺ، واحدٌ بالليل والثاني بالنهار، فإذا دخل عليه وهو يُصلِّي تَنَحْنَحَ له (١). فإذا بهذا طريق آخر للتنبيه.

وأيضاً: يجوز أن يُنبَّه بالجهر بالقراءة، والجهر بالقراءة جائز، فإذا ٱستأذن عليك أحدٌ أو ناداك وأنت تُصلِّي؛ فرفعت صوتك بما تقول فهذا فيه تنبيه، لكن أفضل شيء هو التسبيح؛ لأن النبيَّ ﷺ أَمَرَ به.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٧٧/١)؛ والنسائي، كتاب السهو، باب التنحنح في الصلاة (٢٧/٣)؛ وابن ماجه، كتاب الأدب، باب الاستئذان (٣٧٠٨). قال ابن حجر رحمه الله: «قال البيهقى: هذا مختلف في إسناده ومتنه». «التلخيص» (٤٥٢).

## وَيَبْضُقُ فِي الصَّلَاةِ عَنْ يَسَارِهِ، .....

مسألة: هل للمُصلِّي أن يُنبِّه غير إمامه إذا أخطأ في شيء، كما لو كان الذي بجانبك يكثِرُ الحركة ويشغلك.

الجواب: نعم؛ لك أن تُنبِّهَه، لأن هذا مِن إصلاح صلاته وصلاتك، بل حتى لو فُرض أنه لإصلاح صلاة أخيه فلا بأس.

والدليل علىٰ هذا: سبب الحديث، وهو قوله عليه الصَّلاة والسلام: "إذا نابَكم شيء" فإنَّ سببه أنَّ معاوية بن الحكم رضي الله عنه جاء والنبيُّ يُصلِّي فصَلَّىٰ، فعطس رَجلٌ مِن القوم فقال: الحمد لله. فقال له معاوية: يرحمك الله، فرمَاهُ النَّاسُ بأبصارهم - أي: جعلوا ينظرون إليه منكرين قوله - فقال: واثُكلَ أُمَّياه. فجعلوا يضربون علىٰ أفخاذهم يسكتونه، فسكت فلما سَلَّم النبيُّ يَّا دعاه، وقال له: "إن هذه الصَّلاة لا يصلحُ فيها شيءٌ مِن كلام النَّاسِ، إنَّما هي التسبيح والتكبير وقراءة القرآن" .

وقال للصَّحابة: «إذا نَابَكم شيءٌ في صلاتكم فليسبِّح الرِّجال ولتُصفق النساء»(٢).

وهذه المسألة تتعلَّق بصلاة غيرهم، ولكنها في الواقع تتعلَّق بصلاتهم من وجه آخر، وهو أنه قد يكون في ذلك تشويش عليهم، فلهذا لم ينههم النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ عن إنكارهم لِمَا صَنَعَ معاوية.

قوله: «ويبصق في الصلاة عن يساره» يبصق: تجوز بالزاي

<sup>(</sup>۱) تقدم تبخریجه ص(۸۵). (۲) تقدم تخریجه ص(۲٦٤).

«يبزق» وتجوز بالسين «يبسق»؛ لأنه هذه الأحرف الثلاثة تتناوب في كثير من الكلمات، وذلك لتقارب مخارجها.

وقوله: «يبصق في الصلاة عن يساره» أي: إذا أحتاج المُصلِّي للبصاق، فإنه يبصق عن يساره، ولا يبصق عن يمينه ولا أمام وجهه.

أما كونه لا يبصق قِبَلَ وجهِهِ، فلأن الله سبحانه وتعالى قِبَلَ وجهِهِ، ما من إنسان يستقبل بيتَ الله ليُصلِّي إلا أستقبله الله بوجهه، في أيِّ مكان؛ لأن الله تعالىٰ بكلِّ شيء محيط، كما قال تعالىٰ: ﴿ وَلِلّهِ الْمُشْرِقُ وَلْمُؤْبُ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَ وَجُهُ اللّهِ إِنَ اللهَ وَاسِعُ عَلِيمٌ ﴿ وَلِلّهِ اللّهَ وَالله عَلِيمٌ ﴿ وَلِلّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ والله عَلِيمٌ ﴿ وَلِلهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَبَلَ وجهك.

ولو أنك فعلت هذا أمام عامَّة النَّاس لعُدَّ هذا سوء أدب، فكيف بين ملك الملوك عَزَّ وجلَّ جَبَّار السماوات والأرض؟!

ولهذا لما رأى النبيُ عَلَيْ رَجُلاً يؤمُّ قوماً، فبصقَ في القبلة؛ ورسول الله عَلَيْ حين فَرَغَ: «لا يُصلِّي لكم»، فأراد بعد ذلك أن يصلِّي لهم، فمنعوه؛ وأخبروه بقول رسول الله عَلَيْ فقال: «نعم، إنك رسول الله عَلَيْ فقال: «نعم، إنك آذيت اللَّهَ ورسولَه»(۱).

أما عن اليمين فقد علَّلَ النبيُّ عَلِيَّةٌ ذلك «بأن عن يمينه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٥٦/٤)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب في كراهية البزاق في المسجد (٤٨١)، وانظر: «صحيح أبي داود» للألباني رحمه الله (١٩٥/).

مَلَكاً»(١) فلا تبصق عن اليمين؛ لأن عن يمينك مَلَكاً، ولا أمام وجهك؛ لأن الله قِبَلَ وجهِكَ (٢). إذاً؛ بقي اليسار، فتبصق عن اليسار؛ لأمر النبيِّ ﷺ بذلك (٣).

فإن قال قائل في هذا الحديث إشكالان:

الإشكال الأول: كون الله قِبَلَ وَجْهِ المُصلِّي، كيف يكون ذلك، ونحن نؤمن، ونعلم بأن الله تعالى فوق عرشه?

الجواب علىٰ ذلك من وجوه:

الوجه الأول: أنه يجب على الإنسان التَّسليم، وعدم الإتيان برلِمَ» أو «كيف» في صفات الله أبداً، قل: آمنت وصَدَّقت، آمنت بأن الله على عرشه فوق سماواته، وبأنه قِبَلَ وجه المصلِّي، وليس عندي سوى ذلك، هكذا جاءنا عن رسول الله على وهذه الطريق تزيل إشكالات كثيرة، وتَسْلَم بها من تقديرات يقدِّرها الشيطان، أو جنوده في ذهنك.

الوجه الثاني: أنَّ النصوص جمعت بينهما، وهذه ربَّما تكون متفرِّعة مِن التي قبلها، والنصوص لا تجمع بين متناقضين؛ لأن الجَمْعَ بين المتناقضين محال، ومدلول النصوص ليس بمحال.

الوجه الثالث: أنَّ الله عَزَّ وجَلَّ لا يُقاس بخلقه، فهبْ أنَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب دفن النخامة في المسجد (٤١٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب حك البزاق باليد من المسجد (۲۰3)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب النهى عن البصاق في المسجد. . . (۵۷) (۵۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب حكَّ المخاط بالحصىٰ من المسجد (٣٠). (٤٠٨)؛ ومسلم، الموضع السابق (٥٤٨) (٥٢).

هذا الأمر ممتنعٌ بالنسبة للمخلوق \_ أي: ممتنع أن يكون المخلوق على المنارة، وأنت في الأرض، وهو قِبَلَ وجهِكَ \_ لكن ليس ممتنعاً بالنسبة للخالق؛ لأن الله ليس كمثله شيء حتى يُقاس بخلقه.

الوجه الرابع: أنه لا مُنافاة بين العلوِّ وقِبَلَ الوجه، حتىٰ في المخلوق، ألم ترَ إلى الشمس عند غروبها أو شروقها؟ تكون قِبَلَ وَجُهِ مستقبلها وهي في السماء، فإذا كان هذا غير ممتنع في حَقِّ المخلوق فما بالك في حَقِّ الخالق؟

وأهم هذه الأجوبة عندي، وأعظمها، وأشدُّها قدراً: الجواب الأول؛ أن نقِفَ في باب الصفات موقف المُسَلِّم لا المعترض، فنؤمن بأن الله فوق كُلِّ شيء، وبأنه قِبَلَ وَجْهِ المُصلِّي، ولا نقول: «كيف»، ولا «لِمَ»، وهذا يريح المُسلم من كُلِّ ما يورده الشيطان وجنوده على القلب مِن الإشكالات.

يقول لك: هذا كيف يمكن؟ إذاً؛ يلزم أن تقول بالحلول، أن الله في الأرض، ثم يورد عليك هذا الإشكال، فتقول: أنا أؤمن بأنَّ الله فوقَ كلِّ شيء، وأنه قِبَلَ وَجْهِ المُصلِّي كما جاءت به النُّصوص، ولا أتعدىٰ هذا.

وأما الإشكال الثاني في الحديث: وهو أن البُصاق عن اليمين: عَلَّه النبيُ عَلِيَّة: «بأنَّ علىٰ يمينه مَلَكاً» وهذا التَّعليل يُشكل عليه؛ أن علىٰ يساره مَلَكاً أيضاً، كما قال تعالىٰ: ﴿عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ اللّهَالِ فَعِيدٌ ﴾ [ق: ١٧] فهذا مَلَكٌ وهذا مَلَكٌ، فما الجواب عن هذا؟ الجواب عن هذا: أن نقول: هناك طريقة ثانية أرشد إليها

الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام. قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام: «أو يفعل هكذا»: وأخذ طرف ردائه، فبزقَ فيه، وردَّ بعضَه علىٰ بعض (۱) وفي هذه الحال لا يكون بصق عن يمينه، ولا عن شماله، ولا قِبَلَ وجهه.

وطريقة ثالثة: وهي أن يبصق تحت قدمه؛ لقول النبيِّ عَلَيْمَة الله ولكن عن يساره، أو تحت قدمه اليُسرىٰ الله الكن هذه الطريقة لا تَتَأتَّىٰ في المسجد؛ لقول النبيِّ عَلَيْمَة: «البُصاق في المسجد خطيئة» (١) ، وكذلك البَصْق علىٰ اليسار لا يَتَأتَّىٰ في المسجد؛ إلا أن يكون علىٰ طَرَفِ المسجد، بحيث إذا بصقَ عن يساره وقع البُصاق خارج المسجد.

ولكن إذا أتينا بالصِّفةِ الأُولىٰ، وهي أن يتفل عن يساره، فهذا أمر لا بُدَّ منه؛ لأنه إما أن يتفل عن يساره، أو يمينه، أو قِبَلَ وَجْهِهِ، ولا يمكن مِن ورائه إلا إذا أنحرف عن القِبْلة، وهذا شيء لا يمكن.

فنقول: إن الْمَلَكَ الذي عن اليمين مرتبته أعلى من المَلَكِ الذي عن اليسار، حتى إنّه جاء في بعض الآثار أنَّ الله أعطاه سُلطة على المَلَكِ الذي عن اليسار، بحيث لا يكتب مَلَكُ اليسار

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب إذا بدره البزاق فليأخذ بطرف ثوبه (١٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب لا يبصق عن يمينه في الصلاة (٤١٠)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب النهى عن البصاق في المسجد (٥٤٨).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب كفارة البزاق في المسجد (٤١٥)؛
 ومسلم، الموضع السابق (٥٥٢).

وَفِي الْمَسْجِدِ فِي ثُوْبِهِ.

ما عَمِلَهُ العبدُ من السيئات إلا بعد إذن الْمَلَكِ الذي عن يمينه، فيقول الْمَلَكُ: ٱنتظر لعله يتوب، فلا تكتب عليه (١).

فإنْ صَحَّ هذا الأثر فهو واضح، وإنْ لم يصحَّ فلا شكَّ أنَّ مَن كان عن اليسار. وكلُّهم مَن كان عن اليسار. وكلُّهم ملائكة كِرام كما قال تعالىٰ: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ۞ كِرَامًا كَنبِينَ۞﴾ [الانفطار].

قوله: «وفي المسجد في ثوبه» أي: تتعيَّن الطريقة الثانية إذا كان الإنسانُ في المسجد، وهي أن يبصقَ في ثوبه، فلا يبصق في المسجد، لأن النبيَّ عَلَيْة قال: «البُصَاق في المسجد خطيئة» لكن هذه الخطيئة إذا فَعَلَها كفارتُها دفنُها، وعلىٰ هذا فنقول: لا تبصق في المسجد عن يسارك، ولكن أبصقْ في ثوبك.

ولا يبصق تحت قدمِه في المسجد، وهي الطريقة الثَّالثة؛ لأن البُصاق في المسجد خطيئة؛ لكونه يلوِّث المسجد.

وفي الحديث دليل على استعمال المروءة والأدب، حيث وصف النبيُ ﷺ البُصاق في الثوب بأن «يحكَّ بعضه ببعض» من أجل إذهاب صورة البُصاق، لأن وجود صورة البُصاق في الثوب تتقزَّز النفس منه، ويؤدي ذلك إلىٰ كراهة الرَّجُل.

فأنت لو رأيت شخصاً ـ مثلاً ـ المخاطُ والأذىٰ والقذُر في ثوبه فستكره ذلك الرَّجل لا الثوب، فلهذا ينبغي للإنسان أن يزيل عن ثيابه الأذىٰ والوسخ، ومن ثم كان الرسول ﷺ يأمر عائشة

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في «الشُّعَب» وهو ضعيف.

وَتُسَنُّ صَلَاتُهُ إِلَى سُتْرَةٍ

فتتّزر فيباشرها وهي حائض<sup>(۱)</sup>. لئلا يرى المحلّ المتلوّث بالدّم، فإذا رآه تقزّزت نفسه، وآشمأزت، وربَّما يؤدِّي ذلك إلى كراهتها، وهذه نقطة ينبغي للإنسان أن ينتبه لها، ومن ثم قال العلماء: ينبغي للإنسان أن ينظر في المرآة (۱). ولا أدري هل نحن ننظر في المرآة أم لا؟... مِن الناس مَن يُفْرِط في النَّظر إلى المرآة ويبالغ ويغلو، كلَّما أراد أن يخرج نَظرَ في المرآة، وأسرف في هذا، وهذا ليس بطيب؛ لأنه إسراف. ومِن الناس مَن يُفرِّط فتمضي المدَّة ما نَظر في المرآة أبداً، والاعتدال خير، لا تفرط، ولا سيما إذا وُجِدَ سببٌ تخشى أن يكون شيء قد تلوَّث منك، إما الثوب، أو طرف الوجه، أو ما أشبه ذلك، كما لو أصيب الإنسان برُعاف قد تكون قطرات مِن الدَّم في أعلىٰ ثوبه لا يراها فيحتاج إلىٰ النَّظر في المرآة.

قوله: «وتسن صلاته إلىٰ سُترة» أي: يُسَنُّ أن يُصلِّي إلىٰ سُترة وسيأتي وصفها.

وإذا عَبَّرَ الفقهاءُ \_ رحمهم الله \_ بكلمة «تُسَنُّ» فالمعنىٰ: أنَّ مَن فَعَلَها فله أجر، ومَن تَركها فليس عليه إثم. هذا حكم السُّنَة عند الفقهاء.

#### ودليل هذه السُّنيَّة: أَمْرُ النبيِّ ﷺ وفِعْلُه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الحيض، باب مباشرة الحائض (۲۹۹)؛ ومسلم، كتاب الحيض، باب مباشرة الحائض (۲۹۳) (۱).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱۲۸/۱).

أما أمْرُه فإن النبيَّ ﷺ قال: «إذا صَلَّىٰ أحدُكم فَلْيَسْتَتِرْ، ولو بسهم»(١).

وأما فِعْلُه فقد كان النبيُّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ تُرْكَزُ له العَنزة في أسفاره فيُصلِّى إليها (٢).

والحكمة مِن السُّترة:

أُولاً: تَمْنَعُ نقصان صلاة المرء، أو بطلانها إذا مَرَّ أحدٌ مِن ورائها.

ثانياً: أنَّها تحجُب نَظَرَ المصلِّي، ولا سيما إذا كانت شاخصة، أي: لها جِرْمٌ فإنها تُعين المصلِّي على حضور قلبه، وحَجْب بَصَرِه.

ثالثاً: أن فيها آمتثالاً لأمر النبيِّ ﷺ وٱتباعاً لهديه، وكلُّ ما كان آمتثالاً لأمر الله ورسوله، أو آتباعاً لهدي الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام فإنَّه خير.

وقوله: «تُسَنُّ صلاتُه إلىٰ سُتْرَة» ظاهره: أنَّه سواء كان في سَفَرٍ أَمْ في حَضَرٍ، وسواء خشي مارًّا أم لم يخشَ مارًّا، لعموم الأدلة في ذلك.

وقال بعض أهل العلم: إنه إذا لم يخشَ مارًّا فلا تُسَنُّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٣/٤٠٤)؛ وابن خزيمة (٨١٠) وصححه؛ والحاكم (١/ ٢٥٢) وقال: «صحيح على شرط مسلم».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة إلى العنزة (٤٩٩)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب سترة المصلى (٧٠٣) (٢٤٩).

السُّتْرة (١). ولكن الصحيح أن سُنيَّتها عامة، سواء خشي المارَّ أم لا.

وعُلم من كلامه: أنّها ليست بواجبة، وأنّ الإنسان لو صَلّىٰ إلىٰ غير سُترة فإنه لا يأثم، وهذا هو الذي عليه جمهور أهل العلم (٢)؛ لأنها من مكمّلات الصَّلاة، ولا تتوقّفُ عليها صحّة الصَّلاة، وليست داخل الصَّلاة ولا مِن ماهيّتها حتىٰ نقول: إنّ فقدَها مفسدٌ، ولكنها شيء يُراد به كمال الصَّلاة، فلم تكن واجبة، وهذه هي القرينة التي أخرجت الأمر بها من الوجوب إلىٰ الندب.

#### واستدلُّ الجمهور بما يلي:

ا ـ حديث أبي سعيد الخدري: «إذا صَلَّىٰ أحدُكم إلىٰ شيءٍ يستُره من النَّاسِ؛ فأراد أحدٌ أن يجتازَ بين يديه؛ فَلْيَدْفَعُهُ (٣) فإن قوله: «إذا صَلَّىٰ أحدُكم إلىٰ شيء يستره» يدلُّ علىٰ أن المُصلِّي قد يُصلِّي إلىٰ شيء يستره وقد لا يُصلِّي، لأن مثل هذه الصيغة لا تدلُّ علىٰ أن كلَّ الناس يصلون إلىٰ سُتْرة، بل تدلُّ علىٰ أن بعضاً يُصلِّي إلىٰ سُتْرة والبعض الآخر لا يُصلِّي إليها.

٢ ـ حديث ابن عباس: «أنَّه أتىٰ في مِنَىٰ والنبيُّ ﷺ يصلَّي في مِنَىٰ والنبيُّ ﷺ يصلَّي فيها بأصحابه إلىٰ غير جدار»(٤).

<sup>(</sup>۱) «المدونة» (۱/۱۱۳).

<sup>(</sup>۲) «المجموع» (۳/ ۲۲٦)، «الشرح الكبير» (۳/ ۲۳٦).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٢٤٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب ستر الإمام سترة من خلفه (٤٩٣).

٣ ـ حديث ابن عباس «صَلَّىٰ النبيُّ ﷺ في فضاء ليس بين يديه شيء» (١) وكلمة «شيء» عامة تشمل كلَّ شيء، وهذا الحديث فيه مقال قريب، لكن يؤيِّده حديث أبي سعيد، وحديث ابن عباس السابقان.

#### ٤ ـ أن الأصل براءة الذِّمَّة.

القول الثاني: أن السُّتْرة واجبة (٢)؛ للأمر بها. وأجابوا عن حديث ابن عباس: «يُصلِّي في فضاء إلىٰ غير شيء» بأنه ضعيف (٣)، وعن حديثه: «يُصلِّي إلىٰ غير جدار» بأن نفي الجدار لا يستلزم نفي غيره، وحديث أبي سعيد يدلُّ علىٰ أن الإنسان قد يُصلِّي إلىٰ سُترة وإلىٰ غير سترة، لكن دلَّت الأدلَّة علىٰ الأمر بأنه يُصلِّي إلىٰ سُترة.

وأدلَّة القائلين بأن السُّتْرة سُنَّة وهم الجمهور (٤) أقوى، وهو الأرجح، ولو لم يكن فيها إلَّا أن الأصل براءة الذِّمَّة فلا تُشغل الذِّمَّة بواجب، ولا يحكم بالعقاب إلا بدليل واضح لكفىٰ.

وأجاب الجمهور عن قول ابن عباس: "إلى غير جدار" أن ابن عباس أراد أن يستدلَّ به علىٰ أن الحِمار لا يقطع الصَّلاة، فقال: "إلىٰ غير شيء يستره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢/٢٢)؛ والبيهقي (٢/٣٧٣)، وانظر: كلام الشيخ - رحمه الله - أعلاه عن درجته.

<sup>(</sup>۲) «الإنصاف» (۳/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) قال الهيثمي: «رواه أحمد وأبو يعلىٰ، وفيه الحجاج بن أرطاة، وفيه ضعف». «المجمع» (٢٣/٢).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٣/ ٨٠).

أما المَأموم فلا يُسَنُّ له أتِّخاذ السُّترة؛ لأن الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ كانوا يصلون مع النبي ﷺ ولم يتخذ أحدٌ منهم سترة.

ولكن هل يجوز المرور بين أيديهم؟ فيه قولان لأهل العلم(١):

القول الأول: أنه لا يجوز أن يمرَّ بين أيديهم.

واُستدلُّوا: بعموم الأدلة: «لو يعلم المار بين يدي المصلِّي ماذا عليه؛ لكان أن يقفَ أربعين خيراً له من أن يمرَّ بين يديه» قالوا: وهذا عام.

وعللوا: أن الإشغال الذي يكون للإمام والمنفرد بالمرور بين أيديهما حاصل بالمرور بين يدي المأموم، وربَّما يكثر المارة فيشعر المأموم بأنه منفصل عن إمامه، لأن الناس يمرُّون حتى يكونوا كالجدار بين يديه، ولا سيما في المساجد الكبيرة كالمسجد الحرام، والمسجد النبوي، وعلىٰ هذا فلا يجوز لأحد المرور بين يدي المأمومين.

القول الثاني: أنه لا بأس بالمرور بين أيدي المأمومين (٣).

وأستدلُّوا: بفعل ابن عباس رضي الله عنهما، حينما جاء والنبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام يُصلِّي بالناس بمِنَىٰ، وهو راكبٌ علىٰ حِمار أتان \_ أي: أنثىٰ \_ فدخل في الصفِّ وأرسل الأتان ترتع،

 <sup>«</sup>الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (۱۲۰/۲).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲٤۷).

<sup>(</sup>٣) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (٢/ ١٢٠).

# قَائِمَةٍ كَمُؤْخِرَةِ الرَّحْلِ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ شَاخِصاً ......

وقد مرَّت بين يدي بعض الصف، قال: ولم يُنكر ذلك عليً أحد (١)، لا النبيُّ عَلِيُّهُ، ولا أحد من الصَّحابة، وهذا الإقرار يخصص عموم حديث: «لو يعلم المار بين يدي المصلِّي ماذا عليه».

فالصَّحيح: أن الإنسان لا يأثم، ولكن إذا وَجَدَ مندوحة عن المرور بين يدي المأمومين فهو أفضل، لأن الإِشغال بلا شَكِّ حاصل، وتوقِّي إشغال المصلِّين أمرٌ مطلوب؛ لأن ذلك مِن كمال صلاتهم، وكما تحب أنت ألّا يشغلك أحدٌ عن صلاتك فينبغي أن تحبَ ألا تشغلَ أحدًا عن صلاته؛ لقول النبيِّ ﷺ: "لا يؤمنُ أحدُكم حتى يحبَّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه" (٢).

قوله: «قائمة» يعني: منصوبة.

قوله: «كمُؤْخِرَة الرَّحْلِ» تشبيه لها كما جاء في الحديث عن النبيِّ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ (٣). و «مُؤْخِرَة الرَّحْل»: هي: خشبة توضع فوق الرَّحل إذا رَكِبَ الراكبُ استند عليها، وهي حوالي ثلثي ذراع، أو ثلاثة أرباع ذراع، ورَحْلُ البعير هو: ما يشدُّ علىٰ ظهره للركوب عليه.

قوله: «فإن لم يجد شاخصاً» أي: شيئاً قائماً يكون له شخص.

 <sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٢٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحبَّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه (١٣)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه (٤٥) (٧١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب سترة المصلى (٥٠٠) (٢٤٣).

فَإِلَى خَطِّ

قوله: «فإلى خطّ» أي: فيُصلِّي إلى خطّ، والخطُّ له أثرٌ بالأرض، لأنَّ الأرض فيما سَبَقَ مفروشة بالرَّمْلِ أو بالحصباء، وإذا خطَّ الإنسانُ صار له أثرٌ بيِّنٌ، لكن أرض المساجد الآن مفروشة بالقماش، فهل نقول: إن الخط الذي هو خطُّ التلوين يجزئ عن الخطِّ الذي له أثرٌ؟

قال بعض أهل العلم: يجزئ كلُّ ما اعتقده سُتْرة (۱)، وظاهره: حتى الخط الملوَّن، لكن في النفس مِن هذا شيء.

فالظاهر: أن هذه الخطوط الملونة لا تكفي، لكن لو فُرض أن فيه خيطاً بارزاً في طرف الحصير، أو في طرف الفراش لصحَّ أن يكون سُتْرة، لأنه بارز.

والدليل على ذلك أن النبيّ عَلَيْ قال: «... فمَنْ لم يجدْ فَلْيَخطَّ خطًّا» (٢). وهذا الحديث قال عنه الحافظ ابن حجر في «بلوغ المرام»: «ولم يصب من زعم أنه مضطرب بل هو حسن» (٣) لأن ابن الصلاح ـ رحمهُ الله ـ قال: إنه مضطرب، والمضطرب من أقسام الحديث الضعيف. والحسن حُجَّة؛ لأنه يوجب غلبة الظنّ حسب التعريف المعروف، وهو: ما رواه عدل خفيف الضبط بسند متَّصل، وسَلِمَ من الشذوذ والعِلَّة القادحة.

وعلىٰ هذا؛ فيكون الحديث حُجَّة، فإذا لم تجد شاخصاً

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۲٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ٢٤٩)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب الخط إذا لم يجد عصاً (٦٨٣)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يستر المصلى (٩٤٣).

<sup>(</sup>m) "بلوغ المرام" (٢٤٩).

وَتَبْطُلُ بِمُرُورِ كَلْبٍ أَسْوَدَ ......

فخُطَّ خطًّا. ولكن كيف أخطُّ؟ هل أخطُّ خطًّا مقوَّساً كالهلال أو ممتدًّا كالعصا(١)؟

الجواب: يكفي أيُّ خط، ولهذا قال المؤلِّفُ: «فإلى خطً» ولم يقيِّد، وكذلك في الحديث: «فليخطَّ خطًّا» وهذا الخطُّ يكون علامةً على المصلِّى ومفيداً له.

قوله: «وتبطل» الضّمير يعود على الصّلاة، وهو شاملٌ للفريضة والنافلة، والبطلان أحياناً يُطلق على ما لم ينعقد، وأحياناً يطلق على ما انعقد ثم فَسد، والثاني هو الأكثر، أي: أنَّ العلماء يطلقون البطلان على ما انعقد ثم فَسد، وربَّما يطلقونه على ما لم ينعقد، كما لو قيل: لو تَرَكَ تكبيرة الإحرام بطلت صلاتُه، فهذا بطلان ما لم ينعقد، وكما لو قيل: يبطل البيع إذا كان الثمن مجهولاً، هذا بطلان ما لم ينعقد، وقول المؤلّف هنا: «تبطل بمرور...» مِن بطلان ما انعقد.

وقوله: «بمرور كلب»: أي: عبور الكلب من يمين المصلّي إلىٰ يساره، أو من يساره إلىٰ يمينه، وأما صعود الكلب بين يدي المصلّي فلا يبطلها، ولو فرضنا أنَّ كلباً أمامَك فإن صلاتك لا تبطل.

وقوله: «بمرور كلب» الكلب: حيوان معروف.

قوله: «أسود» أي: دون الأحمر، والأبيض، والأزرق. أو أيّ لون غير الأسود.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۲٤۱).

بَهِيمِ فَقَطْ

قوله: «بهيم» أي: خالص لا يخالط سواده لون آخر، ومنه ما جاء في حديث عائشة رضي الله عنها: «تحشرون يوم القيامة حُفاةً عُراةً غرلاً» (() وزاد في حديث عبد الله بن أنيس: «بُهماً» (() يعني: ليس معكم شيء، فبَهيم يعني: لم يخالط سواده لون آخر؛ إلا أن بعض أهل العلم قال: إذا كان فوق عينيه نقطتان بيضاوان لم يخرج عن كونه بهيماً (()).

قوله: «فقط»: أي: لا غير، وهذه الكلمة \_ أعني «فقط» \_ قال النحويون في إعرابها: «الفاء» زائدة لتحسين اللفظ، و«قط» اسم بمعنى حسب، وهي مبنية على السكون، وبُنيت لأنها أشبهت الحرف بالوضع، لأنها على حرفين.

قال ابن مالك في أسباب بناء الاسم:

كالشبه الوضعي في أسمي جئتنا.

ولماذا فقَّط المسألة؟ فقَّطَها لأمرين:

أولاً: ليخرج الكلب الأحمر والأبيض وما أشبه ذلك، وقد سُئل النبيُّ ﷺ كما في حديث أبي ذر ـ: ما بالُ الكلبِ الأسود، من الكلبِ الأصفر؟ قال: «الكلبُ الأسودُ شيطان» (٤٠٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب الحشر (۲۰۲۷)؛ ومسلم، كتاب الجنة، باب فناء الدنيا وبيان الحشر (۲۸۰۹) (٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٤٩٥)، والحاكم (٢/ ٤٣٧) وقال: "صحيح الإسناد".

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (٣/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب قدر ما يستر المصلي (٥١٠) (٢٦٥).

والصحيح: أنه شيطان كلاب، لا شيطان جِنِّ، والشيطان ليس خاصًا بالجن قال الله تعالىٰ: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُوًّا لِيس خاصًا بالجن قال الله تعالىٰ: ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا شَيطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ [الأنعام: ١١٢] فالشيطان كما يكون في الجِنِّ يكون في الحيوان، فمعنى شيطان في يكون في الإنس، ويكون في الحيوان، فمعنى شيطان في الحديث، أي: شيطان الكلاب، لأنه أخبثها ولذلك يُقتل علىٰ كُلِّ حال، ولا يحلُّ صيده بخلاف غيره.

ثانياً: ليخرج المرأة والحمار.

وهذا هو المشهور من المذهب؛ أن الصَّلاة لا تبطل إلا بمرور الكلب الأسود البهيم فقط، فلا تبطل بمرور غيره (١).

والخلاصة: أن بطلان الصَّلاةِ بذلك له أربع شروط:

١ ـ المرور.

٢ ـ أن يكون المارُّ كلباً.

٣ ـ أن يكون أسود.

٤ ـ أن يكون بهيماً.

فإن ٱختلَّ شرطٌ وِاحدٌ فلا بُطلان.

وأما المرأة والحمار؛ فلا تبطل الصَّلاةُ بمرورهما على ما أفاده كلام المؤلِّف، وهو المذهب (٢).

والدَّليل علىٰ أنَّ الكلب الأسود يُبطلِ الصَّلاةَ، حديث أبي ذرِّ، أن النبيَّ ﷺ قال: «إذا قامَ أحدُكم يُصلِّي، فإنه يَسْتُرُهُ إذا كان بين يديه مثلُ آخِرَةِ الرَّحْلِ، فإذا لم يكن بين يديه مثلُ آخِرَةِ

<sup>(</sup>۱) «منتهىٰ الإرادات» (۱/ ٢٣٢). (۲) «الإقناع» (۱/ ٢٠٢).

الرَّحْلِ، فإنه يقطعُ صلاتَهُ: الحمارُ والمرأةُ والكلبُ الأسودُ»(١) وفي بعض هذه الأحاديث الإطلاق كحديث عبد الله بن مُغَفَّل (٢)، وحديث أبي هريرة (٣).

وقوله: «يقطع» أي: يبطل؛ لأن قَطْعَ الشيء فَصْلُ بعضِه عن بعض، تقول: قطعتُ السلك، أي: فصلت بعضَه عن بعض، فإذا مرَّ مَن يقطع الصَّلاة لم يمكن أن يبني آخرها علىٰ أوَّلها، فهذا هو الدليل. وهذا الدليل يقتضي أن الذي يقطعُ الصَّلاة ثلاثة، وليس الكلب الأسود البهيم فقط. لكنهم قالوا: إن هذا مخصَّصٌ بأدلة تخرجُ الحِمَار، وتخرجُ المرأة.

أما الحِمار فخصَّصوه، بحديث ابن عباس حين جاء والنبيُّ عَلِيْ يصلِّي بالناس بمِنى، فمرَّ بين يدي بعض الصَّفِّ وهو راكبٌ على حِمار أتان، وأرسل الحِمارَ ترتع، ولم يُنكر عليه أحدُ<sup>(٤)</sup>. قالوا: فهذا ناسخ لحديث عبد الله بن مغفَّل وأبي هريرة، لأنه في آخر حياة النبيِّ عَلِيْهُ، وفي هذا نَظرٌ من وجهين:

أولاً: أن النسخ هنا غير تامِّ الشُّروط؛ لأنه لم يكن هذا الفِعل في آخر لحظة مِن حياته ﷺ، إذ مِن الجائز أن يكون حديث أبي هريرة، وعبد الله بن مغفَّل، وأبي ذرِّ بعد حجَّة الوداع، ومِن شروط النسخ أن نعلم تأخُّر الناسخ.

<sup>(</sup>١) انظر: تخريج الحديث ص(٢٨٢).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٤/ ٧٦) (٥٧/٥)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة والسُّنة فيها (٩٥١)؛ وابن حبان (٢٣٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب قدر ما يستر المصلى (٥١١) (٢٦٦).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه ص(۲۷٦).

ثانياً: أن ابن عباس رضي الله عنهما لم يقل: إنه مَرَّ بين يدي الرسول عَلَيْ ، بل بين يدي بعض الصَّفِّ، ونحن نقول بموجب ذلك، أي: أن المأموم لا يقطع صلاتَه شيء؛ لا الكلب ولا غيره؛ لأن سُترة الإمام سُترة له.

وأما المرأة؛ فقالوا: عندنا دليلان على أن المرأة لا تقطع الصَّلاة.

الدليل الأول: حديث عائشة رضي الله عنها لما قيل لها: إن المرأة تقطعُ الصَّلاةَ \_ فغضبت وقالت: «قد شَبَّهْتُمُونا بالحمير والكلاب! لقد كنت أنام بين يدي النبيِّ ﷺ معترضة وهو يُصلِّي بالليل»(١).

فلو كانت تقطع صلاته ما أستمرَّ في صلاته.

والجواب: أنَّ هذا الحديث ليس فيه دليل؛ لأن هذا ليس بمرور، والنبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام يقول: «فلا يدع أحداً يمر» (٢)، وفَرْقُ بين المرور والاضطجاع، ونحن نوافقكم علىٰ أن المرأة لو أضطجعت بين يدي المصلِّي لم تقطع صلاته.

الدليل الثاني: أن النبيَّ عَلَيْهُ كَان يُصلِّي في بيت أُمِّ سَلَمة، فجاء عبدُ الله بن أبي سلمة أو عُمرُ بن أبي سلمة؛ يريد أن يتجاوز بين يدي الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام فَمنَعَهُ، فجاءت زينبُ بنت أبي سَلَمة وهي طفلة صغيرة، فَمَنَعَها فلم تمتنع وعَبَرَت، فلما سَلَّمَ

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب هل يغمز الرجل امرأته عند السجود (۱۹)؛
 ومسلم، كتاب الصلاة، باب الاعتراض بين يدي المصلي (۵۱۲) (۲۷۰).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲٤٣).

النبيُّ ﷺ قال: «هُنَّ أغلب» (١) ولم يستأنف الصلاة.

ويُجاب عن هذا بجوابين:

أحدهما: أن هذا الحديث ضعيف، والضعيف لا تقوم به حُجَّة.

والثاني: أن البنت صغيرة، والرسول على قال: «المرأة» (٢). والمرأة هي الكبيرة البالغة، ونحن نوافقكم على أن الصغيرة لا تقطع الصَّلاة.

وعلىٰ هذا فيكون القول الرَّاجحُ في هذه المسألة: أن الصَّلاة تبطل بمرور المرأة والحِمار والكلب الأسود، لثبوت ذلك عن النبيِّ عَلَيْ ولا مقاوم لهذا الحديث يعارضه حتىٰ نقول: إنه منسوخٌ أو مخصَّصٌ، بل تبطل الصَّلاة، ويجب أن يستأنفها، ولا يجوز أن يستمرَّ؛ حتىٰ لو كانت الصلاة نَفْلاً؛ لأنه لو استمرَّ لاستمرَّ في عبادة فاسدة، والاستمرار في العبادات الفاسدة محرَّم، ونوع مِن الاستهزاء بالله عزَّ وجلَّ. إذ كيف يتقرَّب إلىٰ الله بما لا يرضاه.

ومِن قواعد أهل العلم: «كلُّ عقد فاسد، وكلُّ شرط فاسد، وكلُّ شرط فاسد، وكلُّ عبادة فاسدة، فإنه يحرم المضيُّ فيها». ولهذا لما شَرَطَ أهلُ بريرة الولاء لهم قام النبيُّ ﷺ فخطب الناس وقال منكراً عليهم:

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٦/ ٢٩٤)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يقطع الصلاة، وانظر: كلام الشيخ ـ رحمه الله ـ أعلاه عن درجة الحديث.

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲۸۲) حاشیة (٤).

### وَلَهُ التَّعَوُّذُ عِنْدَ آيَةِ وَعِيدٍ،

«ما بالُ أقوام يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله»(١).

قوله: «وله التعوُّذ» أي: للمصلِّي أن يتعوَّذ بالله. والتعوُّذ هو الاعتصام بالله تعالىٰ من كلِّ مكروه.

قوله: «عند آية وعيد» أي: إذا مَرَّ بآية وَعيد، فله أن يقول: أعوذ بالله من ذلك، وظاهر كلام المؤلِّف أنه لا فَرْقَ بين الإِمام والمأموم والمنفرد.

أما المنفرد والإمام فمُسَلَّم أن لهما أن يتعوَّذا عند آية الوعيد، ويسألا عند آية الرحمة.

وأما المأموم فغير مُسلَّم على الإطلاق، بل في ذلك تفصيل وهو: إن أدَّىٰ ذلك إلىٰ عدم الإنصات للإِمام فإنه يُنهىٰ عنه، وإن لم يؤدِّ إلىٰ عدم الإِنصات فإن له ذلك.

مثال الأول: لو كانت آيةُ الوعيد في أثناء قراءة الإمام، فإن المأموم إذا تعوَّذ في هذه الحال والإمام لم يسكت آنشغل بتعوُّذه عن الإنصات للإمام، وقد نهى النبيُّ ﷺ المأمومَ أن يقرأ والإمامُ يقرأ ؛ إلَّا بأمِّ القرآن (٢).

ولهذا لو دخلتَ في صلاة جهرية والإِمامُ يقرأ فلا تستفتح، بل كبِّر، وٱستعذ بالله من الشيطان الرجيم، وٱقرأ الفاتحة، فصار ظاهر كلام المؤلِّف فيه تفصيل بالنسبة للمأموم.

وقوله: «عند آية وعيد» أي: كلُّ ما يدلُّ على الوعيد، سواء

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب المكاتب، باب استعانة المكاتب وسؤاله الناس (۲۰۲۳)؛ ومسلم، كتاب العتق، باب إنما الولاء لمن أعتق (۲۰۱۳) (۲).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۲۲).

# وَالسُّؤَالُ عِنْدَ آيَةِ رَحْمَةٍ، وَلَوْ فِي فَرْضٍ.

كان بذِكْرِ النَّارِ، أم بذِكْرِ شيء مِن أنواع العذاب فيها، أم بذِكْرِ أحوال المجرمين، وما أشبه ذلك.

قوله: «والسؤال عند آية رحمة» أي: وللمصلّي أن يسأل الرحمة إذا مَرَّ بآية رحمة. مثاله: مرَّ ذكر الجنة يقول: اللَّهُمَّ إنِّي أسألك الجنة، وله أن يسأله من فَضْله، ولو مرَّ ثناء علىٰ الأنبياء أو الأولياء أو ما أشبه ذلك فله أن يقول: أسأل الله من فضله، أو أسأل الله أن يلحقني بهم، أو ما أشبه ذلك.

قوله: «ولو في فرض» هذا إشارة خلاف: هل له ذلك في الفرض، أو ليس له ذلك(١)؟

والصحيح: ما قاله المؤلِّف أنَّ له ذلك: لأن هذا لا يعدو أن يكون دعاء، والصَّلاةُ لا بأس بالدُّعاء فيها فله أن يتعوَّذ عند آية الرحمة، ولو كان في الفرض.

والدليل: حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه أنه صَلَّىٰ مع النبي ﷺ بالبقرة، والنساء، وآل مع النبي ﷺ بالبقرة، والنساء، وآل عمران، لا يمرُّ بآية رحمة إلا سأل، ولا بآية وعيد إلا تعوَّذ (٢). وهذا فِعْلُ الرَّسول عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ، والأصل أنه أسوة لنا، وأن ما فَعَلَه فلنا أن نتأسَّىٰ به، إلا ما دَلَّ عليه الدليل، فإذا قال قائل: هذا في النَّفْل فما دليلكم علىٰ جوازه في الفرض؟.

فالجواب: أن ما تُبَتَ في النَّفْل ثَبَتَ في الفرض إلا بدليل، وهنا لا دليل على الفَرْقِ بين الفرض وبين النفل.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ۲٦۱). (۲) تقدم تخريجه ص(۲۷).

والراجح في حكم هذه المسألة أن نقول:

أما في النفل ـ ولا سيما في صلاة الليل ـ فإنه يُسَنُّ له أن يتعوَّذ عند آية الوعيد، ويسأل عند آية الرحمة؛ ٱقتداءً برسول الله ﷺ، ولأن ذلك أحضرُ للقلب وأبلغُ في التدبر، وصلاة الليل يُسَنُّ فيها التطويل، وكثرة القراءة والركوع والسُّجود، وما أشبه ذلك.

وأما في صلاة الفرض فليس بسُنَّة وإنْ كان جائزاً.

فإن قال قائل: ما دليلك على هذا التفريق، وأنت تقول: إنَّ ما ثبت في النَّفْلِ ثَبَتَ في الفرض كما هو في النفل.

فالجواب: الدليل على هذا أن الرسول على كان يصلي في كلّ يوم وليلة ثلاث صلوات، كلّها جهر فيها بالقراءة، ويقرأ آيات فيها وعيد وآيات فيها رحمة، ولم ينقل الصّحابةُ الذين نقلوا صفة صلاة الرسول علي أنه كان يفعل ذلك في الفَرْض، ولو كان سُنّة لفعَلَهُ ولو فَعَلَهُ لنُقل، فلمّا لم ينقل علمنا أنه لم يفعله، ولما لم يفعله علمنا أنه ليس بسُنّة، والصّحابةُ رضي الله عنهم حريصون على تتبع حركات النبي علي وسكناته حتى إنهم كانوا يستدلُّون على قراءته في السرية باضطراب لحيته (۱)، ولمّا سكت بين التكبير والقراءة سأله أبو هريرة ماذا يقول (۲)؟ ولو كان يسكت عند آية الوعيد مِن أجل أن يتعوَّذ، أو آية الرحمة من أجل أن يسأل لنقلوا ذلك بلا شَكَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب القراءة في الظهر (٧٦٠).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخریجه ص(٤٨).

فإذا قال قائل: إذا كان الأمر كذلك؛ فلماذا لا تمنعونه في صلاة الفرض كما مَنَعَهُ بعضُ أهل العلم؛ لأن النبيَّ عَلَيْ قال: «صَلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» (١)؟

فالجواب على هذه أن نقول: تَرْكُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ له لا يدلُّ على تحريمه؛ لأنه أعطانا عليه الصَّلاة والسَّلام قاعدة: "إن هذه الصلاة لا يصلح فيها شيء مِن كلام الناس، إنَّما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن"(٢). والدعاء ليس من كلام الناس، فلا يبطل الصَّلاة، فيكون الأصل فيه الجواز، لكننا لا نندب الإنسان أن يفعل ذلك في صلاة الفريضة لما تقدم تقريره.

مسألة: لو قرأ القارئ: ﴿ أَلْيَسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْوَقَ ﴿ اللهِ القامة]؟ فهذه ليست آية وعيد ولا آية رحمة فله أن يقول: بلى، أو «سبحانك فبلى»، لأنه وَرَدَ في حديث عن النبيِّ عليه الصلاة والسلام (٣)، ونصَّ الإمام أحمد عليه، قال الإمام أحمد: إذا قرأ: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلمُؤتَى ﴿ القيامة] في الصلاة وغير الصلاة، قال: سبحانك فبلى، في فَرْضٍ ونَفْلٍ.

وإذا قرأ: ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِأَمْكِمِ الْخَكِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ بِأَمْكُمِ الْخَكِمِينَ ﴿ اللَّ

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(۲۷).(۲) تقدم تخریجه ص(۸۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء في الصلاة (٨٨٤)؛ والبيهقي (٢/ ٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٢٤٩/٢)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب مقدار الركوع والسجود (٨٨٧)؛ والترمذي، أبواب تفسير القرآن، باب «ومن سورة التين» (٣٣٤٧) وأعله بأن فيه مجهولاً.

#### فصل

أركانها: ...

ولو قرأ: ﴿ قُلْ أَرَهَ يُتُمَّ إِنْ أَصْبَحَ مَآؤُكُمْ غَوْرًا فَهَن يَأْتِيكُم بِمَآءِ مَعِينِ ۞ ﴾ [الملك].

فهنا لا يقول: يأتي به الله؛ لأنَّ هذا إنَّما جاء في سياق التهديد والوعيد، فاللهُ أَمَر الرسولَ ﷺ أن يقول لهؤلاء المكذِّبين: ﴿ أَرَءَيْتُمُ إِنْ أَصْبَحَ مَآؤُكُمْ غَوْرًا فَنَ يَأْتِيكُم بِمَآءِ مَّعِينٍ ﴾ [الملك: ٣٠] والعامَّة نسمعُهم يقولون: يأتي به اللهُ، وهذا لا يصلح.

وفيه آيات كثيرة؛ كقوله في سورة النمل: ﴿ أُولَكُ مُّعَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٦٠]؟ فهل يصحُّ أن يقول: لا؟

الجواب: نعم، يصحُّ أن يقول: لا إله مع الله.

#### فصل في أركان الصَّلاة

قوله: «أركانها» لمَّا أنتهى المؤلِّف ـ رحمهُ الله ـ من صفة الصَّلاةِ على وَجْهِ كامل، حتى بيَّن ما يُكرهُ فيها، ويُباح، ويَحرم، وما يُسَنُّ لها خارجاً عنها: كالشُترة، وما أشبهها، ذَكرَ أركانَها.

والأولىٰ لطالب العِلْم أن يتصوَّر هيئةَ الصَّلاةِ كاملة، حتىٰ يتبيَّن له ما هو الرُّكن، وما هو الواجب، وما هي السُّنَّة.

والأركانُ جَمْعُ رُكن، والرُّكنُ في اللَّغة: جانبُ الشيء الأقوىٰ، ولهذا نُسمِّي الزَّاوية رُكناً؛ لأنَّها أقوىٰ جانب في الجدار؛ لكونها معضودة بالجدار الذي إلىٰ جانبها.

وأمًّا في الاصطلاح؛ فأركان العبادة: ما تترَّكب منه العبادة،

الْقِيَامُ

أي: ماهيَّة العبادة التي تتركَّب منها، ولا تصحُّ بدونها، لأن العبادات كلَّها تتركَّب مِن أشياء قولية وفِعْلية، ومِن هذه الأشياء المركَّبة ما لا تصحُّ بدونه في كلِّ حال، وهي الأركان، ومنها ما لا تصحُّ بدونه في بعض الأحوال، وهي الواجبات، ومنها ما تصحُّ بدونه في كلِّ حال، وهي المسنونات.

فإن قال قائل: ما الدليلُ علىٰ هذا التفصيل في الصَّلاةِ مِن كونها مركَّبة مِن أركان وواجبات، وسُنَنٍ. فنحن نقرأ القرآنَ والسُّنَّةَ فلا نَجِدُ هذا؟

فالجواب: أنَّ العلماء ـ رحمهم الله ـ تتبَّعوا النصوصَ واستخلصوا منها هذه الأحكام، ورأوا أنَّ النصوصَ تدلُّ عليها، فصنَّفوها مِن أجلِ تقريب العِلْم لطالب العِلْم، ولا شَكَّ أن في هذا تقريباً للعِلْم، ولو كانت هذه الأحكام منثورة ما فرَّق الطالبُ المبتدئ بين الذي تَصِحُّ به العبادة والذي لا تصحُّ.

قوله: «القيام» هذا الرُّكن الأول، والدليل قوله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لِللَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] ومِن السُّنَّة قول النبيِّ ﷺ لعمران بن حصين: «صَلِّ قائماً، فإنْ لم تستطعْ فقاعداً، فإنْ لم تستطعْ فعلى جَنْبٍ » (١).

وبدأ المؤلِّفُ بالقيام؛ لأنه سابق على جميع الأركان، قال النبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام: «إذا قُمْتَ إلىٰ الصَّلاةِ فأسبغ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، أبواب تقصير الصلاة، باب إذا لم يُطق قاعداً صلَّىٰ علىٰ جنب (۱۱۱۷).

الوضوءَ، ثم أستقبل القِبْلَةَ فكبّر»(١).

والقائمُ إلى الصَّلاةِ سيقوم في الصَّلاةِ، ولأنَّ الترتيبَ الطبيعيَّ في الصَّلاةِ هو هذا؛ أن تبدأ فتقوم، ثم تكبِّر، ولو كبَّرت للإحرام وأنت غير قائم ما صحَّت صلاتك إنْ كانت فريضةً.

فإن قال قائل: كيف تجعلون القيامَ رُكناً، وقد قال النبيُ ﷺ: «صلاةُ القاعدِ على النصفِ مِن صلاةِ القائم»(٢) وهذا يدلُّ على أنَّ في صلاة القاعد أجراً، ولو كان القيامُ رُكناً لما كان في تَرْكِهِ أَجْرٌ؟

فالجواب: أنَّ الصَّلاةَ منها ما هو فَرْض ومنها ما هو نَفْل، فيُحمل حديث تفضيل صلاة القائم على صلاة القاعد على النَّفل، كما دلَّ عليه حديث عمران، ويُقال: إنَّ القيام ليس رُكناً في النَّافلة، وإنما هو سُنّة، ويؤيِّدُ هذا: فِعْلُ النبيِّ عَلَيُّة، فقد كان يُصلِّي النَّافلة على راحلتِه في السَّفر (٣)، ولو كان القيامُ رُكناً فيها لم يُصلِّ على الراحلة، بل نَزلَ وصَلَّىٰ علىٰ الأرض، ولهذا لا يُصلِّي عليها الفريضة؛ لأنه لو صَلَّىٰ الفريضة لفاتَ رُكن القيام.

مسألة: ويجب القيامُ ولو معتمداً، فلو قال قائل: أنا لو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم... (۷۵۵)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة (۳۹۷) (٤٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب التهجد، باب صلاة القاعد (١١١٥) ولفظه: "ومن صلى قاعداً فله نصف أجر القائم"؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جواز النافلة قائماً وقاعداً... (٧٣٥) (١٢٠) ولفظه: "صلاة الرجل قاعداً على نصف الصلاة».

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(٧٣).

قمتُ معتمداً على عصا أو على عمود، أو على جدار أمكن ذلك، وإنْ لم أعتمد لم أستطع، فلا تَقُلُني رِجْلاي؟ فنقول: يجب عليك القيامُ ولو معتمداً؛ لعموم الأدلة.

فإذا قال: ما حَدُّه؟ أي: هل يلزم أنْ أنتصب، أو يجوز وأنا حاني الظَّهر بعض الشيء؟

فالجواب: إنْ حَنَيْتَ ظهركَ إلىٰ حَدِّ الرُّكوع؛ فلستَ بقائم؛ فلا يصحُّ، إلا مع العجز، وإن حَنَيْتَهُ قليلاً أجزأ.

فإن قال قائل: إذا كان قادراً على القيام، ولكنه يخافُ على نفسِه إذا قام، فهل يسقطُ عنه القيامُ: فالجواب: نعم؛ لقوله تعالى: ﴿وَقُومُوا لِللّهِ قَانِتِينَ ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوَ رُكَّبَانًا ﴾ [البقرة: ٢٣٨ \_ ٢٣٦] ففي هذه الحال يسقط عنه الرُّكوعُ والسجودُ، وهما رُكنان أوكد مِن القيام، فسقوط القيام مِن باب أولى.

مسألة: إذا قُدِّرَ أنه مُنحني الظَّهْرِ فإنه يقف ولو كراكع، ولا يسقط عنه القيام؛ لأن هذا هو قيامه، لأن القيام في الحقيقة يعتمد على أنتصاب الظَّهرِ وأنتصابِ الرجلين، فإذا فاتَ أحدُ الانتصابين وَجَبَ الآخر.

مسألة: إذا قال قائل: أنتم قلتم يجب القيامُ ولو معتمداً، فهل يجوزُ أن يَعتمدَ؟

الجواب: إذا كان لا يتمكَّن من القيام إلا بالاعتماد جاز له أن يَعتمدَ، وإن كان يتمكَّن بدون ٱعتماد لم يَجُزْ أن يعتمدَ؛ إلا إذا كان ٱعتماداً خفيفاً فلا بأس به.

والضابط: أنه إنْ كان بحيث لو أزيل ما ٱستند إليه سَقَطَ؛

وَالتَّحْريمَةُ

فهذا غير خفيف، وإن كان لو أُزيلَ لم يَسقط؛ فهو خفيف.

فإنْ قال إنسان: هذا غير منضبط؛ لأن الواحد إذا ٱنتبه لم يسقط بإزالة ما ٱستندَ إليه، وإنْ لم ينتبه سَقَطَ ولو كان ٱعتمادُه خفيفاً، فما الجواب؟

فالجواب: أن الضابط كون ما اعتمدَ عليه حاملاً له، فإن كان حاملاً له لم يصحَّ قيامه، وإلا صحَّ.

على أن بعض العلماء (١)، قال: إنَّ عمومَ قوله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لِللَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]. وقوله ﷺ: «صَلِّ قائماً» (٢) يشمَلُ حتى المعتمدَ على شيء يسقط لو أُزيلَ، بمعنى أنه يجوز أن تعتمدَ، لكن فقهاءنا \_ رحمهم الله \_ قالوا: لا يجوز الاعتماد على شيء اعتماداً قويًّا بحيث يَسقط لو أُزيل.

وعلَّلُوا ذلك: بأنه يُزيل مشقَّة القيام؛ لأن هذا كمستلقٍ علىٰ الجدار الذي ٱعتمدَ عليه.

قوله: «والتحريمة» أي: تكبيرة الإِحرام، وهذا هو الرُّكن الثاني وسبق في أول صفة الصلاة بيان شروطها (٣).

والتحريمة رُكنٌ مِن أركان الصَّلاةِ، وليس شيء من التكبيرات رُكناً سوى تكبيرة الإِحرام؛ لقول النبيِّ عَلَيْ للمسيء في صلاته: «ٱستقبلُ القِبلةَ وكبِّر» (٤) ولقوله عَلَيْ: «تحريمُها التكبير...» (٥) فلا تنعقد الصَّلاةُ بدون التكبير.

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (۳/ ۲۳۲). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۹۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص(١٩). (٤) تقدم تخريجه ص(١٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد (١/٣٢١، ١٢٩)؛ وأبو داود، كتاب الطهارة، باب فرض=

وَالْفَاتِحَةُ

قوله: «والفاتحة» أي: قراءة الفاتحة، وهذا هو الرُّكن الثالثُ، وهو رُكنٌ في الفَرْضِ والنَّفْل.

والفاتحة: هي السُّورة التي ٱفتُتِحَ بها القرآنُ الكريم، وقد تكلَّمنا عليها في أول صِفة الصَّلاة. وقراءتُها رُكنٌ في حَقِّ كُلِّ مصلِّ؛ لا يُستثنىٰ أحدٌ إلا المسبوق إذا وَجَدَ الإِمامَ راكعاً، أو أدركَ مِن قيام الإِمام ما لم يتمكَّن معه من قراءة الفاتحة.

والدليل علىٰ ذلك: قول النبيِّ ﷺ: «لا صلاةً لِمَنْ لم يقرأ بفاتحة الكتاب»(١).

فقوله: «لا صلاة» نفيٌ، والأصل في النَّفي أن يكون نفياً للوجود، فإنْ لم يمكن فهو نفيٌ للصحَّة، ونفيُ الصحَّة نفيٌ للوجود الشرعي، فإنْ لم يمكن فلنفي الكمال، فهذه مراتب النفي، فمثلاً:

إذا قلت: لا واجبَ الوجود إلا الله، فهذا نفيٌ للوجود، إذ لا يوجد شيء واجب الوجود إلا ربّ العالمين، وكذلك لا خالق إلا الله.

وإذا قلت: لا صلاة بغير وُضُوء، فهذا نفيٌ للصحَّة؛ لأن الصَّلاة قد تُفعل بلا وُضُوء.

الوضوء (٦١)؛ والترمذي، أبواب الطهارة، باب ما جاء أن مفتاح الصلاة الطهور (٣) وقال: «هذا الحديث أصح شيء في هذا الباب وأحسن»؛ وابن ماجه، كتاب الطهارة وسننها، باب مفتاح الصلاة الطهور (٢٧٥)؛ والحاكم (١/ ١٣٢) وقال: «صحيح على شرط مسلم» ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۲).

وإذا قلت: لا صلاة بحضرة طعام، فهو نفيٌ للكمال؛ لأن الصلاة تصحُ مع حَضْرة الطعام.

فقوله ﷺ: «لا صلاةً لِمَن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» إذا نزَّلناه علىٰ هذه المراتب الثلاث وجدنا أنه قد يوجد مَن يُصلِّي ولا يقرأ الفاتحة، وعلىٰ هذا فلا يكون نفياً للوجود.

فإذا وُجِدَ مَن يُصلِّي ولم يقرأ الفاتحة فإن الصَّلاة لا تَصِحُ ؛ لأن المرتبة الثانية هي نفيُ الصحَّة، وعلى هذا فلا تصحُّ الصَّلاة، والحديث عامٌّ لم يُستثنَ منه شيء، والأصل في النصوص العامة أن تبقىٰ علىٰ عمومها، فلا تخصَّصُ إلا بدليل شرعيِّ، إما نصٌّ، أو إجماعٌ، أو قياس صحيح، ولم يوجد واحد من هذه الثلاثة بالنسبة لعموم قوله: «لا صلاة لِمَنْ لم يقرأ بفاتحة الكتاب».

فإن قال قائل: يوجد دليل يخصّصُ هذا العموم وهو قوله تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قُرِى ۚ ٱلْقُرْمَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمْ تُرْمَونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

فالجواب: أن هذه الآية عامّة تشمَلُ الإنصاتَ في كلِّ مَنْ يُقرأُ عنده القرآنُ، وتخصّص بالفاتحة، فإنه لا يسكت إذا قرأ إمامه، ويدلُّ لهذا ما رواه أهل السُّنن من حديث عُبادة بن الصّامت رضي الله عنه قال: صَلَّىٰ بنا رسولُ الله عَلَيْ بعضَ الصَّلوات التي يُجهر فيها بالقراءة، فالتبستْ عليه القراءة، فلما انصرفَ؛ أقبل علينا بوجهه وقال: «هل تقرؤون إذا جهرتُ بالقراءة؟» فقال بعضنا: إنا نصنعُ ذلك، قال: «فلا، وأنا أقول: ما لي يُنازِعُنِي القرآنُ، فلا تقرؤوا بشيءٍ مِن القرآن إذا جهرتُ؛ ما لي يُنازِعُنِي القرآنُ، فلا تقرؤوا بشيءٍ مِن القرآن إذا جهرتُ؛

إلا بأمِّ القرآن»(١). وهذا نصُّ في محلِّ النزاع؛ فيكون فاصلاً بين المتنازعين؛ لأنه جاء في صلاة جهرية فيؤخذ به.

وأما قول الإمام أحمد رحمهُ الله: «أجمعوا على أنّها في الصّلاةِ» فالظاهر لي \_ والله أعلم \_، أن مراده رحمهُ الله لو قرأ قارئ ليس إماماً لي فإنه لا يجب عليّ الاستماع له، بل لي أن أقومَ وأنصرف، أو أشتغل بما أنا مشتغل به.

مثال ذلك: رَجُلٌ يُصلِّي إلىٰ جَنْبِكَ في الصَّفِّ، وهو يقرأ القرآن، لا يلزمك أن تُنصتَ له، فلك أن تتشاغل بغير الاستماع لقراءته، أو أن تقوم وتنصرف، بخلاف الذي في الصَّلاة؛ فإنه مأمور بالإنصات تبعاً لإمامه.

هذا الذي ذَكَرْناه \_ وهو أن قراءة الفاتحة رُكنٌ في حَقِّ كلِّ مصلِّ: الإِمام، والمأموم، والمنفرد. ولا يستثنى منها إلَّا مسألة واحدة، وهي المسبوق إذا أدرك إمامه راكعاً، أو قائماً ولم يتمكَّن من قراءة الفاتحة \_ هذا هو الذي دَلَّت عليه الأدلةُ الشرعية.

فإذا قال قائل: ما الدليل على ٱستثناء هذه الصُّورة؟

فالجواب: الدليل على ذلك حديث أبي بَكْرة الثَّابت في «صحيح البخاري» حيث أدركَ النبيَّ ﷺ وهو راكعٌ، فأسرعَ وركعَ قبل أن يَصِلَ إلى الصَّفِّ، ثم دخلَ في الصَّفِّ، فلما أنصرف

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٣١٦/٥)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من ترك القراءة في صلاته (٨٢٤)؛ والنسائي، كتاب الافتتاح، باب قراءة أم القرآن خلف الإمام في ملاته الإمام (٩١٩)؛ والبيهقي في القراءة خلف الإمام وقال: "إسناده صحيح، ورواته ثقات" ص(٣٦).

النبيُّ عَلَيْ مِن الصَّلاةِ سأل مَنِ الفاعل؟ فقال أبو بَكْرة: أنا، فقال: «زادكَ اللهُ حرصاً ولا تَعُدْ»(١)، ولم يأمره بقضاء الرَّكعة التي أدركَ ركوعها، دون قراءتها، ولو كان لم يدركها لكانت قد فاتته، ولأمره النبيُّ عَلَيْ بقضائها، كما أمَرَ المسيءَ في صلاتِهِ أن يعيدَها، فلما لم يأمره بقضائها عُلِمَ أنه قد أدرك الركعة، وسقطت عنه قراءة الفاتحة، فهذا دليل من النصِّ.

والمعنىٰ يقتضي ذلك: لأن هذا المأموم لم يدرك القيام الذي هو محلُ القراءة، فإذا سقط القيامُ سَقَطَ الذَّكْرُ الواجبُ فيه وهو القراءة. كما يسقطُ غَسْلُ اليد إذا قُطعت مِن فوق المرفق. إنَّ فَقْدَ المحلِّ يستلزمُ سقوط الحال.

وقال بعض العلماء (٢): إنَّ قراءة الفاتحة ليست رُكناً مطلقاً. وٱستدلَّ بعموم قوله تعالى: ﴿فَأَقَرَءُواْ مَا تَيسَّرَ مِنَ ٱلْقُرَءَانِّ ﴾ [المزمل: ٢٠].

وعموم قول النبيِّ عَلَيْهُ في حديث أبي هريرة في قصةِ المسيءِ في صلاتِه: «ثم أقرأ ما تيسَّرَ معك مِن القرآن» (٣): ووجه الاستدلال مِن هذا الحديث: أنه في بيان الواجب، والحاجة داعية إلىٰ بيان السُّورة المعيَّنة، ولو كانت الفاتحة واجبة لعيَّنها؛ لأن هذا الرَّجُل لم يعرف شيئاً، فهو بحاجة إلىٰ بيانها، فلما لم يعينها في مقام الحاجة عُلِمَ أنَّها ليست بواجبة، وهذه حجَّة قويَّة. ولكن يُجاب عنه: بأن هذا مجملٌ، أي: قوله: «ما تيسَّر»، وقد بيّنت النصوص أنه لا بُدَّ مِن قراءة الفاتحة، فيحمل هذا المجمل بيّنت النصوص أنه لا بُدَّ مِن قراءة الفاتحة، فيحمل هذا المجمل بيّنت النصوص أنه لا بُدَّ مِن قراءة الفاتحة، فيحمل هذا المجمل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب إذا ركع دون الصف (٧٨٣).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۲/۱٤٦). (۳) تقدم تخريجه ص(۱۹).

المطلق على المبين المقيَّد، وهو قراءة الفاتحة، ثم إنَّ الغالبَ أن أيسر ما يكون من القرآن قراءة الفاتحة، لأنها تُقرأ كثيراً في الصلوات الجهرية فيسمعها كلُّ أحد، وهي تُكرَّرُ في كلِّ صلاة جهرية مرَّتين، بخلاف غيرها من القرآن، على أنَّه جاء في رواية أبي داود: «ثم اقرأ بأمِّ القرآن، وبما شاء الله»(١).

وقال بعض أهل العلم (٢): قراءة الفاتحة رُكنٌ في حقّ غير المأموم، أما في حَقِّ المأموم فإنها ليست برُكن، لا في الصلاة السريَّة، ولا في الصَّلاة الجهريَّة، وعلىٰ هذا؛ فلو كَبَّرَ المأموم ووقف صامتاً حتىٰ رَكَعَ الإِمام ورَكَعَ معه فصلاتُه صحيحة.

واَحتجَّ هؤلاء: بقول النبيِّ ﷺ: «مَنْ كان له إمامٌ فقراءةُ الإِمامِ له قراءةً النبيِّ ﷺ، ولكن هذا الحديث لا يصحُّ عن النبيِّ ﷺ، لأنه مرسل، والمرسل من أقسام الضعيف، فلا تقوم به الحُجَّةُ.

وقال بعض أهل العلم (٤): إنَّ قراءة الفاتحة رُكن في حَقِّ كُلِّ مصلٍّ؛ إلّا في حَقِّ المأموم في الصلاة الجهرية.

وٱحتجَّ هؤلاء بما يلي:

١ \_ حديث أبي هريرة أن النبيَّ عَلَيُّهُ: «لما نهاهم عن القراءة

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٣٤٠/٤)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب صلاة من لا يقيم صلبه في الركوع (٨٥٩)؛ والبيهقي (٢/ ٣٧٤).

<sup>(</sup>٢) «الإنصاف» (٣/ ٦٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٣٣٩)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة والسّنة فيها، باب إذا قرأ الإمام فأنصتوا (٨٥٠). قال البخاري في جزء القراءة خلف الإمام (٢١): «هذا خبر لم يثبت عند أهل العلم لإرساله وانقطاعه».

<sup>(</sup>٤) «الإنصاف» (٣/ ٦٦٦ ـ ٦٦٧).

مع الإمام قال: فانتهى الناس عن القراءة فيما يجهرُ فيه النبيُ عَلَيْهِ (() ، فهذا دليل على أن الأمر بقراءة الفاتحة منسوخٌ ، فعلىٰ هذا ؛ تكون قراءة الفاتحة ليست واجبة على المأموم إذا كان الإمامُ يَجهر في صلاتِه .

٢ ـ أن القراءة إذا كان الإنسان يستمع لها قراءة له حُكماً،
 بدليل: أنه يُسَنُّ للمستمع المنصت إذا سَجَدَ القارئ أن يسجدَ
 معه، وهذا دليل علىٰ أنه كالتالى حكماً.

فالمنصت المتابع للقارئ له حُكمه؛ لقوله تعالىٰ لموسىٰ عليه الصلاة والسلام: ﴿ قَدْ أُجِبَت ذَعْرَتُكُما فَاسْتَقِيما ﴾ [يونس: ٨٩] والدَّاعي موسىٰ وحده لقوله: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَالَيْتَ وَالدَّاعِي موسىٰ وحده لقوله: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَالَيْتَ وَالْمَوْنَ وَمَلَا فِي الْمَيْوَةِ الدُّنَيْ الْمُنْ لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِمُضَلَّوا عَنَ سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِمُضَلَّوا عَنَ سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِمُضَلَّوا عَنَ سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِمُضَلَّوا عَنَ سَبِيلِكَ رَبَّنَا لِمُصَلِّلُهُ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَى يَرَوُا الْعَذَابَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مُوسَىٰ، وهارون كان يؤمِّنُ، اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعَلِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِي اللَّهُ ع

٣ ـ أنَّه لا فائدة مِن جهر الإمام بالقراءة إذا لم تَسقطُ عن المأموم، وكيف يقرأ وإمامُه قد قرأ؟ ثم كيف يقرأ وإمامُه يَجهرُ بالقراءة؟ فهذا عَبَثُ من الحكم؛ لأنه إذا قلنا لإمام: ٱقرأ بعد

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ٢٨٤)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من كره القراءة بفاتحة الكتاب إذا جهر الإمام (٨٢٦)؛ والترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء في ترك القراءة خلف الإمام بالقراءة (٣١٢) وقال: «حديث حسن»؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب إذا قرأ الإمام فأنصتوا (٨٤٨).

الفاتحة، ثم قرأ المأمومُ الفاتحةَ صار جَهْرُ الإِمام فيما يقرأ فيه لغواً لا فائدة منه، وهذه أدلَّة لا شَكَّ أنها قوية؛ لولا النصُّ الذي أشرنا إليه أولاً، وهو أن الرسول ﷺ أنفتل مِن صلاة الفجر فقال: «لا تقرؤوا خلف إمامكم إلا بأم القرآن، فإنه لا صلاة لمَن لم يقرأ بها» (١)، ولكن كيف نجيب عن هذه الأدلَّة؟

نجيب عنها: بأنها عامَّة، والأمر بقراءة الفاتحة أخصُّ منها، وإذا كان أخصَّ وجب تقديم الأخصِّ.

وأما القول بأن قراءة الإمام إذا كان المأموم يستمع لها قراءة للمأموم؛ فنعم نحن نقول بذلك، لكن فيما عدا الفاتحة؛ ولهذا يعتبر المأموم الذي يستمع إلى قراءة ما بعد الفاتحة قارئاً لها، لكن وَرَدَ في قراءة الفاتحة نصٌّ.

وأما قولهم: إنَّه لا فائدة مِن جَهْرِ الإِمام إذا ألزمنا المأموم بالقراءة، فنقول: هذا قياس في مقابلة النصِّ، والقياس في مقابلة النصِّ مُطَّرَح.

مسألة: ثم إذا قلنا بوجوب قراءة الفاتحة، فهل تجب في كُلِّ رَكعة، أو يكفي أن يقرأها في ركعة واحدة؟

في هذا خِلاف بين العلماء (٢)، فمنهم مَن قال: إذا قرأها في رَكعة واحدة أجزأ؛ لعموم قوله: «لا صلاة لمَن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» (٣)، ولم يقل في كُلِّ رَكعة، والإنسان إذا قرأها في ركعة فقد قرأها، فتجزئ.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۹۸). (۲) «المغنی» (۲/۱۵۲).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٦٢).

وَالرُّكُوعُ،

ولكن الصحيح أنها في كُلِّ رَكعة.

ودليل ذلك ما يلى:

ا ـ أنَّ الرسول ﷺ قال للمسيء في صلاته: «ثم اَفعلْ ذلك في صلاته: «ثم اَفعلْ ذلك في صلاتِك كلِّها» (١).

٢ ـ أن الرسول ﷺ واظبَ علىٰ قراءتها في كُلِّ ركعة، وقال: «صَلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» (٢).

وعلىٰ هذا؛ فيكون القول الرَّاجح في هذه المسألة: أنَّ قراءة الفاتحة رُكِنٌ في كُلِّ ركعة، وعلىٰ كُلِّ مُصَلِّ، ولا يُستثنىٰ منها إلا ما ذكرنا فيما دَلَّ عليه حديث أبى بَكْرة رضى الله عنه (٣).

قوله: «والركوع» هذا هو الرُّكن الرابع، والرُّكوع أن يَحْنِي ظهرَه وسبق تفصيله في صفة الصَّلاة، ودليل كونه رُكناً:

ا ـ قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُواْ ارْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ ﴾ [الحج: ٧٧] فأمر الله بالرُّكوع. ومِن المعلوم أنه لا يُشرع لنا أن نركع ركوعاً مجرَّداً ، وإذا لم يُشرع لنا الرُّكوع المجرَّد وجب حَمْلُ الآية على الرُّكوع الذي في الصلاة.

٢ ـ قول النبيِّ ﷺ للمسيء في صلاته: «ثم اُركعْ حتىٰ تطمئنَّ راكعاً»(٤).

٣ ـ مواظبة النبي ﷺ عليه في كُلِّ صلاة، وقوله: «صَلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» (٥).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه (۱۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص(٢٩٩). (٤) تقدم تخريجه ص(١٩).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه ص(۲۷).

#### والاعْتِدَالُ عَنْهُ،

٤ \_ إجماع العلماء علىٰ أنَّ الرُّكوع رُكنٌ لا بُدَّ منه (١).

قوله: «والاعتدال عنه» هذا هو الرُّكن الخامس. لو قال المؤلِّفُ: «الرفع منه» لكان أنسب؛ لأنه أسبق مِن الاعتدال، ولموافقة الحديث: «ثم ارفعْ حتى تعتدلَ قائماً» (٢)، لكنه ورحمهُ الله \_ عَدَلَ عن ذلك خوفاً مِن أن يُظَنَّ بأن المراد بذلك مجرَّد الرَّفْع، ولأن الاعتدال يلزم من الرفع، ولأن لفظ «الصحيحين»: «ثم ارفعْ حتى تعتدلَ قائماً» (٢)

ودليل ذلك: حديث أبي هريرة في قِصَّة المسيء في صلاته أن رسول الله ﷺ قال: «ثم أرفعْ حتىٰ تعتدلَ قائماً» أن فأمر بالرَّفْعِ إلىٰ الاعتدال، وهو القيام التام.

ويُستثنى من هذا: الرُّكوع الثاني وما بعده في صلاة الكسوف، فإنه سُنَّة، ولهذا لو صَلَّىٰ صلاة الكسوف كالصَّلاة المعتادة فصلاتُه صحبحة.

وصلاةُ الكسوف في كلِّ رَكعة ركوعان، الرُّكوع الأول رُكن، والرُّكوع الثاني سُنَّة، لو تَرَكَه الإِنسانُ فصلاتُه صحيحة.

ويُستثنى أيضاً: العاجز، فلو كان في الإنسان مَرَضٌ في صلبه لا يستطيع النُّهوض لم يلزمه النهوض، ولو كان الإنسان أحدب مقوَّس الظَّهر لا يستطيع الاعتدال لم يلزمه ذلك، ولكن ينوي أنه رَفْعٌ ويقول: سَمِعَ الله لمن حمده.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ۱۲۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۱۹).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٩).

## وَالسُّجُودُ عَلَى الْأَغْضَاءِ السَّبْعَةِ، وَالاعْتِدَالُ عَنْهُ، ......

قوله: «والسجود على الأعضاء السبعة» هذا هو الركن السادس من أركان الصَّلاة ودليله.

١ ـ قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَاسْجُـدُوا ﴾
 [الحج: ٧٧].

٢ ـ قول النبيِّ عَلَيْ للمسيء في صلاته: «ثم أسجد حتى تطمئنَ ساجداً»(١).

٣ ـ مواظبة النبيِّ ﷺ عليه.

ولكن لا يكفي مجرَّد السُّجود، بل لا بُدَّ أن يكون على الأعضاء السَّبعة، وهي: الجبهة مع الأنف، والكَفَّان، والرُّكبتان، وأطراف القدمين.

ودليل هذا حديث عبد الله بن عبّاس رضي الله عنهما أن النبيّ ﷺ قال: «أُمرِنا أَنْ نسجدَ علىٰ سبعة أعضاء، الجَبْهة وأشار بيده إلىٰ أنفه، والكفّين، والرّكبتين، وأطراف القدمين»(٢).

قوله: «والاعتدال عنه». هذا هو الرُّكنُ السَّابِعُ مِن أركان الصَّلاةِ. قال في «الرَّوض» (٢) : إنَّ قول الماتن «الاعتدال عنه» يُغني عنه قوله: «والجلوس بين السَّجدتين»، يعني: لأنه لا يتصور جلوس بين السَّجدتين إلا باعتدال مِن السُّجود، لكن قد يقول قائل: إنَّ الاعتدال رُكنٌ بنفسِه، والجلوس رُكنٌ بنفسه، لأنه قد يعتدلُ لسماع صوت مزعج، أي: يقوم بغير نِيَّةٍ ثم يجلس، فهنا حصل اعتدالٌ بدون نِيَّةٍ ثم بعدَه جلوس، وعلىٰ هذا؛ يلزمه أن يرجعَ للسُّجود ثم يقوم بنيَّةٍ، ومثله: ما لو سَقَطَ الإنسانُ علىٰ يرجعَ للسُّجود ثم يقوم بنيَّةٍ، ومثله: ما لو سَقَطَ الإنسانُ علىٰ يرجعَ للسُّجود ثم يقوم بنيَّةٍ، ومثله: ما لو سَقَطَ الإنسانُ علىٰ

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۱۰۹).

<sup>(</sup>٣) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (٢/ ١٢٥).

# وَالْجُلُوسُ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ، وَالطُّمَأْنِينَةُ فِي الكُلِّ، ......

الأرض مِن القيام بدون نِيَّةٍ فلا نجعله سُجوداً؛ لأن هذه الحركة بين القيام والسُّجود لم تكن بنيَّةٍ، وعليه: يلزمه أن يقومَ ثم يسجدَ.

فالظاهر: أنَّ الأولىٰ إبقاء كلام الماتن علىٰ ما هو عليه، فيكون الاعتدال والجلوس كلاهما رُكنٌ، حتىٰ ينوي الإِنسان بالاعتدال بأنه قام مِن السُّجود مِن أجل الجلوس.

قوله: «والجلوس بين السجنتين» هذا هو الرُّكنُ الثامنُ مِن أَركان الصَّلاة، ودليله قولُ النَّبيِّ ﷺ للمسيء في صلاتِه: «ثم ارفعْ \_ يعني: من السجود \_ حتى تطمئنَّ جالساً»(١) فهذا دليلٌ علىٰ أنه لا بُدَّ منه.

وقوله: «الجلوس» لم يُبيِّن كيفيَّته، فيجزئ علىٰ أيِّ كيفيَّة كان، ما لم يخرج عن مُسمَّىٰ الجلوس، وقد سَبَقَ لنا كيفيَّته المشروعة والمكروهة في باب صفة الصلاة؛ فأغنىٰ عن إعادته.

قوله: «والطمانينة في الكُلِّ» هذا هو الرُّكن التَّاسع مِن أركان الصَّلاة وهو الطمأنينة في كلِّ ما سَبَقَ مِن الأركان الفعلية.

ودليله: أنَّ رسول الله ﷺ لمَّا عَلَّمَ المسيءَ صلاته كان يقول له في كُلِّ رُكن: «حتى تطمئنَّ» (٢) فلا بُدَّ من استقرارٍ وطمأنينة، ولكن ما حَدُّ الاطمئنان الذي هو رُكن؟

قال بعض أهل العلم (٣): السكون وإن قَلَّ، حتى وإن لم يتمكَّن من الذِّكْرِ الواجب.

وقال بعض أهل العلم (٣): السُّكون بقَدْرِ الذُّكْرِ الواجب.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۱۹).

<sup>(</sup>٣) «الإنصاف» (٣/ ٦٦٧).

فعلىٰ هذا القول يطمئنُ في الرُّكوع بِقَدْرِ ما يقول: «سبحان ربِّي العظيم» مرَّة واحدة، وفي الاعتدال منه بقَدْرِ ما يقول: «ربَّنا ولك الحمدُ»، وفي السُّجود بقَدْرِ ما يقول: «سبحان ربِّي الأعلىٰ»، وفي الجلوس بقَدْرِ ما يقول: «ربِّي ٱغفِر لي» وهكذا.

فإذا قال إنسان: هل يظهر فَرْقٌ بين القولين، بين قولنا: السُّكون وإنْ قَلَّ، وبين قولنا: السُّكون بقَدْرِ الذِّكْرِ الواجب؟

فالجواب: نعم؛ لأنه لو سَكَنَ سكوناً قليلاً دون قَدْرِ الذِّكْرِ الواجب، ونسيَ أن يقول الذِّكْرِ الواجب ثم استمرَّ في صلاته، فعلىٰ القول بأن الطمأنينة هي السُّكون وإنْ قَلَّ، تكون صلاتُه صحيحة، لكن يجب عليه سجود السَّهو لترك الواجب، وعلىٰ القول بأنه لا بُدَّ أن يكون بقدر الذِّكْرِ الواجب تكون غير صحيحة؛ لأنه لم يأتِ بالرُّكنِ حيث لم يستقرَّ بقَدْرِ الذَّكْرِ الواجب. الواجب. الواجب. الواجب.

ولهذا فَصَّلَ بعضُ الفقهاء فقال: بقَدْرِ الذُّكْرِ الواجب لذاكره، والسكون وإنْ قَلَّ لمن نسيه.

وعَلَّلُوا: أنه إذا كان ناسياً القول الواجب سَقَطَ عنه، ووجب عليه سجود السَّهو، وإنْ كان ذاكراً لهذا القول بطلت صلاتُه بتعمُّد تَرْكِهِ، فيكون بطلان الصَّلاة مِن أجل تَرْكِ الواجب، ولكونه لم يطمئنَّ الطمأنينة الواجبة.

فإذا جاءنا رَجُلان يسألان، أحدهما يقول: أنا اطمأننت بقَدْرِ قولي: «سبحان رَبِّي العظيم» في الركوع، فصلاتُه صحيحة علىٰ القولين.

والثاني يقول: ٱطمأننت في الرُّكوع بقَدْرِ أَن أقول: «سبحان رَبِّي» فقط ثم رفعت، على القول بأنها السُّكون وإنْ قَلَ يكون قد أَدَّىٰ الركن، فصلاتُه صحيحة، وعلىٰ القول الثاني لم يُؤدِّ الرُّكن، فصلاتُه غير صحيحة.

والأصحُّ: أنَّ الطُّمأنينة بقَدْرِ القول الواجب في الرُّكن، وهي مأخوذة من ٱطمأنَّ إذا تمهَّل وٱستقرَّ، فكيف يُقال لشخص لمَّا رَفَعَ من الرُّكوعِ قال: سَمِعَ الله لمن حَمِدَه، ثم كَبَّرَ للسُّجود، كيف يقال: هذا مطمئنٌ؟ كيف يُقال لشخص لمَّا رَفَعَ مِن السُّجود قال: الله أكبر، ثم سَجَدَ السَّجدة الثانية، يعني: سَكَنَ لحظة، هذا مطمئنٌ؟

والحكمة مِن الطمأنينة: أنَّ الصلاةَ عبادة، يناجي الإِنسانُ فيها رَبَّه، فإذا لم يطمئنَّ فيها صارت كأنها لَعِبٌ.

فهل نحن متعبَّدون بأن نأتي بحركات مجرَّدة؟ لا والله، ولو كانت الصلاة مجرَّد حركات وأقوال لخرجنا منها بمجرد إبراء النِّمَّة فقط، أما أن تعطي القلبَ حياةً ونوراً؛ فهذا لا يمكن أن يحصُلَ بصلاة ليس فيها طُمأنينة، والنبيُّ عليه الصَّلاة والسَّلام قال: «الصَّلاة نورٌ»(۱) نورٌ في القلب، والوجه، والقبر، فهي علىٰ آسمها، هي كلُّها نور، فهل نحن إذا انصرفنا مِن صلاتنا علىٰ هذا الوجه نَجِدُ نوراً في قلوبنا؟

إذا لم نَجِدْ؛ فالصَّلاةُ فيها نقصٌ بلا شَكِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء (٢٢٣) (١).

وَالتَّشَهُّدُ الأخِيرُ،

ولهذا يُذكَرُ عن بعض السَّلفِ قال: «مَنْ لَم تَنْهَه صلاتُه عن الله عن الله إلا بُعداً»، لأنه لو صَلَّىٰ الصَّلاةَ المَاملة للزم أن تنهاه عن الفحشاء والمنكر، لأن الله يقول: ﴿وَأَقِمِ الْفَكَلُوةُ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِّ﴾ [العنكبوت: ٤٥] فهذا خَبَرٌ مِن الله مؤكَّد بدإنَّ».

فإذا صَلَّيت صلاةً لا تَجِدُ قلبَكَ منتهياً عن الفحشاء والمنكر، فأعْلَمْ أنك لم تُصلِّ إلا صلاة تبرأ بها الذِّمَّة فقط، وكم تشاهدون الإنسان يدخل في صلاته ويخرج منها كما هو لا يَجِدُ أثراً؟ وإذا مَنَّ اللهُ عليه يوماً من الأيام، وصار قلبُه حاضراً وأطمأنَّ وتمهَّل وتدبَّر ما يقول ويفعل؛ خَرَجَ علىٰ خلاف ما دَخَلَ، ووَجَدَ أثراً وطعماً يتطعَّمه، ولو بعد حين، يتذكَّر تلك الصَّلاة التي كان فيها حاضر القلب مطمئناً.

الحاصل: أنَّ الطُّمأنينة لا بُدَّ منها، فهي والخشوع روح الصَّلاةِ في الحقيقة.

قوله: «والتشهد الأخير» هذا هو الرُّكنُ العاشر من أركان الصلاة.

ودليل ذلك: حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «كُنَّا نقول قبل أن يُفْرَضَ علينا التشهُّدُ: السَّلامُ على الله مِن عباده، السَّلامُ على خبرائيل وميكائيل، السَّلامُ على فلان وفلان (۱) والشاهدُ مِن هذا الحديث قوله: «قبل أن يُفْرَضَ علينا التشهُّدُ».

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱٦۱).

# وَجِلْسَتُهُ، وَالصَّلاَةُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ فِيْهِ، .....

فإن قال قائل: يَرِدُ علينا التشهُّد الأول: فإنه مِن التشهُّد، ومع ذلك تَرَكَه النبيُّ عَلِيُّ وجَبَرَه بسجود السهو، وهذا حكم الواجبات، أفلا يكون التشهُّدُ الأخير مثله؟

فالجواب: لا، لأنَّ الأصلَ أن التشهَّدين كلاهما فَرْضٌ، وخَرَجَ التشهُّدُ الأول بالسُّنَّة، حيث إن الرسول ﷺ جَبَرَه لمَّا تَرَكَه بسجود السَّهو، فيبقى التشهُّد الأخير على فرضيته رُكناً.

قوله: «وجِلسته» هذا هو الرُّكن الحادي عشر مِن أركان الصَّلاةِ أي: أن جلسة التشهُّدِ الأخير رُكن، فلو فُرِضَ أنه قام من السُّجود قائماً وقرأ التشهُّد فإنَّه لا يجزئه، لأنه تَرَكَ رُكناً وهو الجِلسة، فلا بُدَّ أن يجلس، وأن يكون التشهُّد أيضاً في الجِلسة لقوله: «وجِلسته» فأضاف الجِلسة إلىٰ التشهُّد؛ ليفهم منه أنَّ التشهُّد؛ لا بُدَّ أن يكون في نفس الجِلسة.

قوله: «والصلاة على النبيّ على فيه» أي: في التشهّدِ الأخير، وهذا هو الرُّكن الثاني عشر مِن أركان الصلاة.

ودليل ذلك: أنَّ الصَّحابة رضي الله عنهم سألوا النبيَّ عَلَيْهُ: "يا رسولَ الله؛ عُلِّمْنَا كيف نُسلِّم عليك، فكيف نُصلِّي عليك؟ قال: قولوا: اللَّهُمَّ صَلِّ على محمَّدٍ وعلىٰ آل محمَّدٍ" (١)، والأمر يقتضي الوجوب، والأصلُ في الوجوب أنَّه فَرْضٌ إذا تُركَ بطلت العبادة، هكذا قرَّرَ الفقهاءُ رحمهم الله دليل هذه المسألة (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب الصلاة على النبي ﷺ (٦٣٥٧)؛ ومسلم، كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي ﷺ بعد التشهد (٤٠٦) (٦٦).

<sup>(</sup>Y) "المجموع" (٣/ ٤٤٧).

ولكن إذا تأملت هذا الحديث لم يتبيّن لك منه أنَّ الصَّلاة علىٰ النبيِّ عَلَيْ رُكنٌ، لأنَّ الصحابة إنَّما طلبوا معرفة الكيفية؛ كيف نُصلِّي؟ فأرشدهم النبيُّ عَلَيْ إليها، ولهذا نقول: إن الأمر في قوله: «قولوا» ليس للوجوب، ولكن للإرشاد والتعليم، فإنْ وُجِدَ دليل غير هذا يأمر بالصلاة علىٰ النبيِّ عَلَيْ في الصَّلاة فعليه الاعتماد، وإنْ لم يوجد إلا هذا فإنه لا يدلُّ علىٰ الوجوب، فضلاً عن أن يَدلَّ علىٰ أنها رُكن؛ ولهذا أختلفَ العلماء في هذه المسألة علىٰ أقوال أن

القول الأول: أنها رُكنٌ، وهو المشهور مِن المذهب، فلا تصحُّ الصلاة بدونها.

القول الثاني: أنها واجب، وليست برُكن، فتُجبر بسجود السَّهو عند النسيان.

قالوا: لأن قوله: «قولوا: اللَّهُمَّ صَلِّ علىٰ محمَّدِ» محتمل للإيجاب وللإرشاد، ولا يمكن أن نجعله رُكناً لا تصحُّ الصلاة إلا به مع هذا الاحتمال.

القول الثالث: أنَّ الصَّلاةَ علىٰ النبيِّ عَلَيْ سُنَّة، وليست بواجب ولا رُكن، وهو رواية عن الإمام أحمد، وأن الإنسان لو تعمَّد تَرْكها فصلاتُه صحيحة، لأن الأدلَّة التي استدلَّ بها الموجبون، أو الذين جعلوها رُكناً ليست ظاهرة علىٰ ما ذهبوا إليه، والأصل براءة الذِّمة.

<sup>(</sup>۱) "المجموع" (۳/ ٤٥٠)، "المغنى" (۲/ ۲۲۸ \_ ۲۲۹).

وَالتَّرْتِيبُ

وهذا القول أرجح الأقوال إذا لم يكن سوى هذا الدليل الذي ٱستدلَّ به الفقهاء رحمهم الله، فإنه لا يمكن أن نبطلَ العبادة ونفسدها بدليل يحتمل أن يكون المراد به الإيجاب، أو الإرشاد.

قوله: «والصلاة على النبيّ على فيه»، أي: أنَّ الصَّلاةَ على النبيّ على النبيّ على الله. وهذا مِن الغرائب! النبيّ على هي الرُّكن دون الصَّلاةِ على آله. وهذا مِن الغرائب! لأن الرسول على قال: «قولوا: اللَّهُمَّ صَلِّ على محمَّد وعلى آل محمد...»(١) فكيف نُشَطِّرُ الحديث، ونجعل كلمة منه رُكناً، والبقية غير رُكن! فمقتضى الاستدلال أن نجعل الجميع إما رُكناً، أو واجباً، أو سُنَّة.

فإنْ قالوا: جعلنا الصَّلاةَ علىٰ النبيِّ ﷺ رُكناً دون الآل، لأن العطف فيها يدلُّ علىٰ التبعيَّة.

قلنا: وإذا دَلَّ على التبعيَّة فالتابع حكمه حكم المتبوع.

فإنْ قالوا: إنَّ الصَّحابة سألوا عن الصَّلاة عليه دون آله؛ فكان الحُكمُ للصَّلاةِ عليه دون آله.

قلنا: لكن الرسول ﷺ أجابهم بكيفيَّة ما سألوا عنه علىٰ هذا الوجه، فاقتضىٰ أن يكون حُكم الجميع سواء.

قوله: «والترتيب» هذا هو الرُّكن الثالث عشر مِن أركان الصَّلاة، يعني: الترتيب بين أركان الصَّلاة: قيام، ثم رُكوع، ثم رَفْع منه، ثم سُجود، ثم سُجود.

ودليل ذلك:

 <sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۲۱).

### وَالتَّسْلِيمُ.

۱ ـ أنَّ النبيَّ ﷺ عَلَّمَ المسيءَ في صلاته الصَّلاةَ بقوله: «ثم... ثم... ثم... ثم... "

«ثم» تدلُّ على الترتيب.

٢ ـ أنَّ النبيَّ ﷺ واظبَ على هذا الترتيب إلى أن تُوفِّي ﷺ ولم يُخِلَّ به يوماً مِن الأيام وقال: «صَلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي» (٢).

" - أنَّ هذا هو ظاهر قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ وَالسَّجُدُواْ ﴾ [الحج: ٧٧] فبدأ بالرُّكوع، وقال النبيُّ ﷺ حين أقبل على الصَّفا: «أبدأ بما بدأ الله به» (٣)، فتكون الآية دالَّة على أنَّ الرُّكوعَ مقدَّمٌ على السُّجودِ، وإنما عَبَرَنا بـ «ظاهر»؛ لأن «الواو» لا تستلزم الترتيب، أي: ليس كل ما جاء معطوفاً بالواو فهو للترتيب، إذ قد يكون لغير الترتيب.

قوله: «والتسليم» هذا هو الرُّكنُ الرابع عشر مِن أركان الطَّلاة، أي: أن يقول: «السَّلامُ عليكم ورحمةُ الله»، والمؤلِّف أطلقَ التَّسليم، فهل نقول إنَّ «ال» للجنس فيصدق بالتسليمة الواحدة، وبالاقتصار علىٰ «السلام» أو نقولُ: إن «ال» للعهد، والمراد بالتسليم ما سَبَقَ في صفة الصَّلاة، أي: أن يقول عن يمينه: «السَّلام عليكم ورحمة الله»، وعن يساره: «السلام عليكم ورحمة الله»، وعن يساره: «السلام عليكم ورحمة الله»، وعن يساره: «السلام عليكم ورحمة الله»،

ولهذا أختلفَ الفقهاء \_ رحمهم الله \_ في التسليم.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۱۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ (١٢١٨) (١٤٧).

والمشهور من المذهب: أنَّ كلتا التسليمتين رُكنٌ في الفَرْضِ وفي النَّفْل (١).

وقيل: إنَّ الثانية سُنَّة في النَّفْل دون الفَرْض.

وقيل: سُنَّة في الفَرْضِ وفي النَّفْلِ.

وقيل: إنَّ التَّسليمَ ليس مقصوداً بذاته، وأنه إذا فَعَلَ ما ينافي الصَّلاة فقد ٱنتهت الصَّلاة (٢٠).

وهذه العبارة التي عَبَّرَ بها المؤلِّف هي التي عَبَّرتْ بها عائشةُ رضي الله عنها بقولها: «وكان يختِمُ الصَّلاةَ بالتَّسليم»(٣) فنقول في الحديث كما قلنا في كلام المؤلِّف: هل المراد بالتَّسليم التَّسليمُ المعهودُ، فيتضمن التسليمتين، أو مطلق التَّسليم، يعني: الجنس، فيجزى بواحدة؟

والأقرب: أنَّ التَّسليمتين كلتاهما رُكنٌ؛ لأنَّ النبيَّ ﷺ واظبَ عليهما وقال: "صَلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي" ولأنَّ مِن عادة النبيِّ ﷺ العدل، فإذا سَلَّمَ علىٰ اليمين سَلَّمَ علىٰ اليسار، وإذا سَلَّمَ علىٰ اليمين فقط مع إمكان التَّسليم علىٰ اليسار: لم يتحقَّق ذلك. ولذلك كان يُسلِّمُ عن يمينه ويساره، حتىٰ يكون لليمين حظٌّ من التَّسليم، ولليسار حَظٌّ من التَّسليم.

<sup>(</sup>۱) «شرح منتهلي الإرادات» (۱/۲۰۲).

<sup>(</sup>Y) «المجموع» (٣/ ٤٦٢ \_ ٣٦٤)، «المغنى» (٢/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، باب ما يجمع صفة الصلاة وما يفتتح به ويختم به . . . (٤٩٨) (٢٤٠).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص(٢٧).

وَوَاجِبَاتُهَا:

لكن الفقهاء ٱستثنوا صلاةً الجِنازة، فقالوا: ليس فيها إلا تسليمة واحدة فقط، ولم يقولوا: إن الثانية سُنَّة.

واستدلُّوا على ذلك: بأن الذين وصفوا صلاةَ النبيِّ على الجنائز لم يذكروا التَّسليمتين (١)، وبأنَّ صلاةَ الجنازة ليس فيها رُكوع، ولا سُجود، ولا تُعود، ولا انتقال، بل هي مبنيَّة على التَّخفيف، ولهذا ليس فيها دُعاء استفتاح فَخُفِّفَت بتسليمة واحدة.

وقوله: «التسليم» هل يكتفي بقوله: «السَّلامُ عليكم» أو لا بُدَّ من التَّسليم الكامل.

الجواب: المشهور مِن (٢) المذهب، أنه لا يكتفي بقوله: «السَّلامُ عليكم» يعني: لو أقتصرَ عليها لم يجزئ، وقيل: يجزئ؛ لأن ما زَادَ على ذلك ليس إلا فَضْلَة؛ إذ إن التَّسليم يصدق بقول المسلِّم: «السَّلامُ عليكم» (٣).

قوله: «واجباتها»، أي: واجبات الصلاة، وهل يعني أن الأركان غير واجبة؟

الجواب: لا يعني أن الأركان غير واجبة، بل الأركان واجبة وأوكد من الواجبات، لكن تختلف عنها في أن الأركان لا تسقط بالسَّهْوِ، ويجبرها سُجودُ السَّهْوِ، بخلاف الأركان؛ ولهذا من نسيَ رُكناً لم تصحَّ صلاته إلا به، ومن نسيَ واجباً أجزاً عنه سُجودُ السَّهْوِ، فإنْ تَركه جهلاً فلا شيء

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني (۲/۷۱)؛ والحاكم (۳۲۰/۱)؛ والبيهقي (۴/۵۶) وانظر: كلام الشيخ رحمه الله في كتاب الجنائز، المجلد الخامس.

<sup>(</sup>٢) "المنتهى مع الشرح" (١/ ٢٠٦). (٣) انظر: ص(٢١٠).

التَّكْبِيرُ غَيْرِ التَّحْرِيمَةِ،

عليه، فلو قام عن التشهُّدِ الأول لا يدري أنه واجب فصلاتُه صحيحة، وليس عليه سُجود السَّهْوِ؛ وذلك لأنه لم يكن تَرْكه إيَّاه عن نسيان.

وقيل: عليه سُجود السَّهْوِ بترك الواجب جهلاً؛ قياساً علىٰ النسيان؛ لعدم المؤاخذة في كُلِّ منهما.

قوله: «التكبير غير التحريمة» أي: قول «الله أكبر» إلا التحريمة، هذا هو الواجب الأول؛ لأن التحريمة سَبَقَ أنّها رُكنٌ فيدخل بذلك التكبير للركوع وللسجود وللرَّفْع منهما، وللقيام مِن التشهّدِ الأول، فكلُّ التكبيرات واجبة وتسقط بالسَّهْوِ، ويُستثنى ما يلي:

١ ـ التكبيرات الزوائد في صلاة العيد، والاستسقاء فإنها سُنَّة.

٢ ـ تكبيرات الجِنازة فإنَّها أركان.

٣ ـ تكبيرة الركوع لمن أدرك الإِمام راكعاً فإنَّها سُنَّة.

والدليل علىٰ أن التكبيرات مِن الواجبات:

أُولاً: قوله ﷺ: «إذا كَبَّرَ الإِمامُ فكبِّروا، وإذا قال: سَمِعَ اللهُ لمَن حَمِدَه فقولوا: ربَّنا ولك الحمدُ»(١)، وهذا يدلُّ علىٰ أنه لا بُدَّ مِن وجود هذا الذِّكْرِ، إذ الأمر للوجوب.

ثانياً: مواظبة النبيِّ ﷺ عليه إلىٰ أن مات، ما تَرَكَ التكبيرَ يُوماً من الدَّهر وقال: «صَلُّوا كما رأيتموني أصلِّي» (٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۹۸). (۲) تقدم تخریجه ص(۲۷).

وَالتَّسْمِيعُ، وَالتَّحْمِيدُ، ....

ثالثاً: أنه شِعار الانتقال من رُكن إلىٰ آخر، لأن الانتقال لا شَكَّ أنه ٱنتقال مِن هيئة إلىٰ هيئة، فلا بُدَّ مِن شعار يدلُّ عليه.

قوله: «والتسميع، والتحميد»، أي: قول الإمام والمنفرد: «سَمِعَ اللهُ لمن حَمِدَه»، والتحميد: للإمام، والمأموم، والمنفرد، وهذان هما الواجب: الثاني والثالث.

والدليل علىٰ ذلك:

أولاً: أن الرسول ﷺ واظبَ على ذلك، فلم يدع قول: «سَمِعَ اللهُ لمن حَمِدَه» بأيِّ حالٍ من الأحوال.

ثانياً: أنه شعار الانتقال من الرُّكوع إلى القيام.

ثالثاً: قوله ﷺ: «إذا قال سَمِعَ اللهُ لمن حَمِدَه فقولوا: ربَّنَا ولك الحمد» فعلى هذا يكون للتحميد ثلاثة أدلَّة، وللتسميع دليلان فقط.

ولم يُبيِّن المؤلِّف محلَّ التكبير والتسميع والتحميد، لكن الفقهاء نصُّوا علىٰ أن محلَّ ذلك: ما بين الرُّكنين في الانتقال(۱)، فما كان للرُّكوع فما بين القيام والركوع، وما كان للسُّجود فما بين القيام والسجود وهكذا بقية الانتقالات. وقالوا رحمهم الله: لو بدأ به قَبْلَه أو كمَّله بعدَه لم يجزئ (۲)؛ لأنه أتىٰ بذكر في غير موضعه، لأن الموضع ما بين الرُّكنين، فإن بدأ به قبل؛ فقد أتىٰ بأوله في غير موضعه، وإن كمَّله بعد؛ فقد أتىٰ بآخره في غير موضعه، ولكن هل يُشترط استيعابُ ما بين الرُّكنين؟

الجواب: لا يشترط، والمشترط أن يكون هذا الذُّكر بين

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۳/ ٤٧٣). (۲) سبقت هذه المسألة ص(۸۷).

الرُّكنين، وبينهما فَرْقٌ؛ لأننا لو قلنا: يُشترطُ الاستيعاب؛ لقلنا مِن حين ما تَشرع في الهوي إلى السُّجود أبدأ بالتكبير، ولا ينتهي إلا إذا وضعت جبهتك على الأرض، فلو أنهيته قبل ذلك لم يصحَّ، لكننا لا نقول: بأنه يشترط، بل نقول: إنه لا بُدَّ أن يكون بين الرُّكنين، فلو بدأ به قبلُ أو كَمَّله بعدُ لم يجزئ.

القول الثاني الموضع الانتقال حظٌ من هذا الذّكر، أي: التأخّر بشرط أن يكون لموضع الانتقال حظٌ من هذا الذّكر، أي: لو بدأ بالتكبير قبل الهوي وكمّله في حال الهوي أجزأ، ولو بدأ به في أثناء الهوي وأكمله بعد الوصول إلى السُّجود أجزأ، وهذا القول أصحُّ، وهو الذي لا يَسَعُ الناس العمل إلا به، لأن القول الأول فيه مشقَّة، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي الدّينِ مِنَ المُسَرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ اللهُ يَكُمُ اللهُ الل

وبعضُ الأئمة يَجتهدُ آجتهاداً خاطئاً، ولا يبدأ بالتكبير إلا إذا وَصَلَ للرُّكن الذي يليه، ويقول: لو شرعت بالتكبير قبل أن أصِلَ للرُّكوع مثلاً لسابقني الناسُ؛ فأسدُّ الباب عليهم حتى لا يسبقوني، لكن هذا آجتهادٌ خاطئ، لأنه مخالفٌ للسُّنَّة، فلم يكن الرسولُ على يفعل هذا، وهو أدرى منك بمصالح الخَلْقِ على وأحرصُ منك عليها، فعليك أيُّها الإمام أن تفعل ما تُؤمرُ به، وعلى المأمومين أن يفعلوا ما يؤمرون به.

<sup>(</sup>١) «الإنصاف» (٢/٤٧٤).

# وَتَسْبِيحَتَا الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ، ......

قوله: «وتسبيحتا الركوع والسجود» هذان هما الواجبان الرابع والخامس.

#### «تسبيحتا الركوع»: كيف ننطِقُ بها؟

الجواب: ننطِقُ بها بحذف الألف فتبقى التاء مفتوحة، فلو قال لك السامعُ: عطفتَ منصوباً على مرفوع. فقل: أنا لم أعطف منصوباً على مرفوع، وإنَّما عَطفتُ مرفوعاً على مرفوع، لأنَّ المُثنَّىٰ يُرفع بالألف «تسبيحتا» اثنتان.

فإذا قال: أين الألف؟ فقل: الألف سقطت، لأنَّها حرفُ لين ساكن، جاء بعدَه حرفٌ ساكن، وهو همزة الوصل مِن كلمة «الركوع»، فالتقى ساكنان، فحُذِفَ حرفُ اللين، قال ابنُ مالك في الكافية:

إِنْ ساكنان التقيا أكسر ما سَبَق وإِنْ يكن ليناً فحذفه استحق والألف لين فيُحذف نُطْقاً، فيقال: تسبيحة الركوع، ولا يحذف خطًا، بل تكتب «تسبيحتا» وإنما أتيت بهذا لأنتقل إلى مسألة يخطئ فيها بعض القراء، وهي قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا وَقَالَا الْحَمَدُ لِللهِ النَّحَل: ﴿ وَقَالَا الْحَمَدُ لِللَّهِ ﴾ [النحل: ١٥] فينطق بالألف مع الوصل، وهذا خطأ فنقول: «وقالَ الحمد لله».

فإذا قال قائل: إذا قلتم: «وقالَ الحمد لله»، أوهم السَّامع أن يكون القائل واحداً وهو سليمان؛ لأنه أقرب مذكور؟

فنقول: إذا توهم هذا إنسان فالخطأ ليس مِن القارئ، بل الخطأ مِن وهم السامع، والقارئ ليس مسؤولاً عنه، بل عليه أن يقرأ حسب ما تقتضيه اللغة العربية؛ لأن القرآن نَزَلَ بها.

وقوله: «وتسبيحتا الركوع والسجود».

لم يبيِّن المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ هاتين التَّسبيحتين، لكنه بيّنهما فيما سَبَقُ (۱) محيث ذَكَرَ أنه يقول في الرُّكوع: «سبحان رَبِّي العظيم»، وفي السُّجود: «سبحان رَبِّي الأعلىٰ». إذاً؛ فقول المصلِّي في ركوعه: «سبحان رَبِّي العظيم» واجب، وفي سجوده: «سبحان رَبِّي الأعلىٰ» واجب.

وهذا بيان لموضع هذا التَّسبيح وقد يُبيِّنُ النبيُّ ﷺ المعنىٰ، مشل قول م تعالىٰ: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسُنَىٰ وَزِيَادَهُ ﴾ [يونس: ٢٦]

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۹۱، ۱۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٤/ ١٥٥)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب ما يقول الرجل في ركوعه وسجوده (٨٦٩)؛ وابن ماجه في إقامة الصلاة، باب التسبيح في الركوع والسجود (٨٨٧)؛ والحاكم (٢/ ٤٧٧) وصححه ووافقه الذهبي.

وَسُؤَالُ المَغْفِرَةِ مَرَّةً مَرَّةً،

فالحُسنى هي الجنة، والزيادة النظر إلى وَجْهِ الله عزَّ وجلَّ، هكذا فسَّرها النبيُّ ﷺ (١).

وأما تسبيحة السُّجود فهي أيضاً مفسَّرة بقول النبيِّ ﷺ: «اَجعلوها في سجودكم»(٢) حين نَزَلَ قوله تعالىٰ: ﴿سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَىٰ ﴾ [الأعلىٰ].

قوله: «وسؤال المغفرة مرَّة مرَّة» هذا هو الواجب السادس من واجبات الصلاة، أي: سؤال المُصلِّي المغفرة مرَّة مرَّة، ولم يُبيِّنُ المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ متىٰ يكون هذا السُّؤال، ولكن سَبَقَ في صفة الصلاة بأن قول: «ربِّ ٱغفِرْ لي» يكون بين السَّجدتين (٣).

والمغفرة: هي سَتْرُ الذَّنْبِ والتجاوز عنه، مأخوذة من المِغْفَر الذي يُوضع علىٰ الرأس عند القتال لتوقِّي السِّهام، وفي هذا المِغفر سَتْر ووقاية، فالمغفرة ليست مجرَّد سَتْر الذُّنوب، ولا هي العفو عنها فقط، بل هي: السَّتر مع العفو، ولهذا يقول الله سبحانه وتعالىٰ إذا خلا بعبده يوم القيامة وقرَّره بذنوبه: «قد سترتُها عليك في الدُّنيا، وأنا أغفِرُها لك اليوم»(٤).

ولم يبيِّن بأيِّ صيغة يكون سؤال المغفرة، هل يقول: اللَّهُمَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب إثبات رؤية المؤمنين في الآخرة ربهم (١٨١) (٢٩٨).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳۲۰).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب المظالم، باب قول الله تعالىٰ: ﴿ أَلَا لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الْظَلِمِينَ ﴾ (٢٤٤١)؛ ومسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمه الله تعالىٰ علىٰ المؤمنين (٢٧٦٨) (٥٢).

## وَيُسَنُّ ثَلَاثًا، وَالتَّشَهُدُ الأَوَّلُ، وَجَلْسَتُهُ

ٱغْفِرْ لَي، أو يقول: أستغفر الله، أو يقول: ربِّ ٱغْفِرْ لَي.

لكن بيَّن المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ في صفة الصلاة أنه يقول: 
(ربِّ ٱغفِرْ لي)() . وعليه؛ فيُحمل كلامُه هنا علىٰ كلامه هناك، 
ويكون سؤال المغفرة بلفظ: «ربِّ ٱغفِرْ لي) فلو قال: اللَّهُمَّ ٱغفِرْ لي، فإنه لا يجزئه، وهذا بناءً علىٰ أننا أحلنا هذا الكلام علىٰ ما سَبق، لكن يمكن أن يُقال: إنه لا يلزم أن نُحيل هذا الكلام علىٰ ما سَبق، فيكون المراد بذلك سؤال المغفرة بأي صفة، فلو قال: 
«اللَّهُمَّ ٱغفِرْ لي» لأجزأ، وهذا هو الصحيح. والمذهب(٢): أنه لا 
بُدَّ أن يقول: «ربِّ ٱغفِرْ لي» فلو قال: «اللَّهُمَّ ٱغفِرْ لي» ما أجزأ.

وقوله: «مرَّة مرَّة» أي: مرَّة في كُلِّ جِلسة، مرَّة في الجِلسة الأولى، ومرَّة في الجِلسة الثانية، وهكذا.

قوله: «ويُسَنُّ ثلاثاً» أي: يُسَنُّ أن يُكَرِّرَ سؤال المغفرة ثلاث مرات.

والدليل على أنه يُسَنُّ ثلاثاً: حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه: حين ذَكَرَ أنه صَلَّىٰ مع النبيِّ ﷺ فلما جَلَسَ بين السَّجدتين جَعَلَ يقول: «ربِّ ٱغفِرْ لي، ربِّ ٱغفِرْ لي»(٣) وكان دُعاء النبيِّ ﷺ غالباً التكرار ثلاثاً.

قوله: «والتشهد الأول، وجلسته» هذان هما الواجب السابع والثامن من واجبات الصلاة.

فالتشهُّد الأول هو: «التحياتُ لله، والصَّلواتُ، والطيباتُ،

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۱۳۰). (۲) «المنتهى مع الشرح» (۱/۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(١٣٠).

السَّلامُ عليك أيُّها النبيُّ ورحمةُ اللهِ وبركاتُه، السَّلامُ علينا وعلىٰ عِبادِ الله الله؛ وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه ورسولُه».

والدليل على وجوبه: حديث عبد الله بن مسعود: «كنا نقول قبل أن يُفرَضَ علينا التشهُّدُ» (١).

فإن قال قائل: لقد ٱستدللتم بهذا الحديث على رُكنيَّة التشهُّد الأول واجب الأخير، فما بالكم هنا تستدلُّون به علىٰ أنَّ التشهُّد الأول واجب لا رُكن؟

فالجواب عنه: أن نقول: إنَّ الرسول ﷺ لما نسيَ التشهَّدَ الأول لم يَعُدْ إليه وجَبَرَه بسجود السَّهو<sup>(٢)</sup>، ولو كان رُكناً لم ينجبر بسجود السَّهو.

والدليل على أن الأركان لا تنجبر بسجود السَّهو: أنَّ النبيَّ عَلَيْ لما سَلَّم مِن ركعتين مِن صلاة الظُّهر أو العصر أتمَّها وأتى بما تَرَكَ وسَجَدَ للسَّهو<sup>(٣)</sup>، فدلَّ هذا على أنَّ الأركان لا تسقط بالسَّهو، ولا بُدَّ مِن الإِتيان بها، وعلىٰ هذا فنقول: لمَّا سَقَطَ التشهُّدُ الأول بالسَّهو دَلَّ ذلك علىٰ أنَّه واجبٌ تصحُّ الصَّلاةُ بدونه مع العمد.

وقوله: «وجلسته» بفتح الجيم، ولا يصحُّ أن نقول

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه ص(١٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب التشهد في الأولىٰ (٨٣٠)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة والسجود له (٥٧٠).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٢٦٦).

## وَمَا عَدَا الشَّرَائِط، وَالْأَرْكَانِ، وَالْوَاجِبَاتِ الْمَذْكُورَة سُنَّةٌ.

«وجِلسته» بكسر الجيم ـ لأنَّك لو قلت: «وجِلسته» بكسر الجيم، لزم أن تكون هيئة الجلوس واجبة وهي الافتراش، والافتراش ليس واجباً، بل هو سُنَّة، والواجب هو الجلوس علىٰ أيِّ صفة.

قال ابن مالك رحمهُ الله في الألفية:

وفَعْلَة لَمرَّة كَجَلَسة وفِعْلة لهيئة كَجِلسة إذا أُريد الصفة والكيفية قيل: فِعْلَة بكسر الفاء، وإذا أُريد المرَّة قيل: فَعْلَة، بفتحها.

والمراد هنا: الجلوس وليس الهيئة، فلو جَلَسَ للتشهُّدِ الأول متربِّعاً أجزأ.

وقوله: «جَلسته» هل يمكن التشهُّد بدون جلوس؟

الجواب: يمكن أن يتشهّد وهو قائم، أو يتشهّد وهو ساجد، فلا بُدَّ أن يكون التشهُّدُ كُلَّه في حال الجلوس.

قوله: «وما عدا الشرائط، والأركان، والواجبات المذكورة سُنَّة» فالواجبات ثمانية سبقت أدلتُها، ولكن في بعضها خلاف، فالتشهُّدُ الأول قيل: إنه سُنَّة (١).

وٱستُدِلَّ لذلك بسقوطه بالسَّهو.

والتكبيرات غير تكبيرة الإحرام، والتسميع، والتحميد: قيل أيضاً: إنها سُنَّة (٢٠).

واستُدِلَّ لذلك: بأن النبيَّ ﷺ لم يذكرها للمسيء في صلاته (٣).

<sup>(1) «</sup>المجموع» (٣/ ٤٣٠). (٢) «المجموع» (٣/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه (١٩).

أما تكبيرة الإحرام فبالاتفاق أنها رُكنُ (١) ، ولكن الأقرب: أن التسميع ، والتحميد ، والتكبيرات غير ما اُستُثني واجبة ، وسبقت الأدلَّة في ذلك (١) .

أما التشهّد الأول فنقول: إن عَدَمَ رجوع الرسول عَلَيْمُ إليه لا يمنع الوجوب، لكنه يمنع القول بالرُّكنية، بل قد يقال: إنَّ سجودَه للسَّهو لتركه يدلُّ على الوجوب، لأن الأصل مَنْعُ الزيادة في الصَّلاة، وسُجود السَّهو قبل السَّلام زيادة في الصَّلاة، ولا ينتهك هذا المَنْع إلا لفعل واجب، فإذا وَجَبَ سجود السَّهو لتركه دَلَّ ذلك على وجوبه، وإلا لكان وجودُه وعدمه سواء.

وفي قوله: «الشرائط» فَعائل جَمْعُ فَعيلَة، كصحائف جَمْعُ صحيفة، فكأن المؤلِّف ـ رحمهُ الله ـ عَبَّرَ بالشرائط التي واحدها شريطة.

ما يجب للصَّلاة قبلها، وتتوقَّفُ عليها صحَّتها، كاستقبال القبلة، والطهارة، وسَتْر العورة، وما أشبه ذلك<sup>(٣)</sup>.

وقوله: «والأركان» سبقت أيضاً، والفَرْقُ بينها وبين الشرائط: أن الشرائط خارج الصلاة، والأركان في نفس الصلاة، فهي ماهيَّة الصلاة الصلاة الم

وقوله: «والواجبات» بالكسر؛ لأنها جَمْعُ مؤنَّث سالم، وجَمْعُ المؤنث السالم نصبه يكون بالكسر.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/۲۲)، «المجموع» (۳/۲۵۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: ص(۳۱٦). (۳) انظر: (۸٤/۲).

<sup>(</sup>٤) انظر: ص(٢٩١).

قوله: «المذكورة» بالنصب؛ لأنها صفة لمنصوب.

وأعلم أنَّ «عدا» إذا اقترنت بها «ما» وَجَبَ نصب ما بعدها؛ لأنَّها تتعيَّن أن تكون فِعْلاً، وإنْ لم تقترن بها «ما» جاز فيما بعدها وجهان:

١ ـ الجر علىٰ أنها حرف جر.

٢ ـ النصب علىٰ أنَّها فِعْل.

قوله: «سُنَّة» السُّنَّة في اصطلاح الفقهاء: هي ما أُمِرَ به لا علىٰ سبيل الإلزام بالفعل. فتجتمع هي والواجب في أن كلَّا منهما مأمور به، وتنفصل عن الواجب أن: الواجب علىٰ سبيل الإلزام، والسنَّة علىٰ غير سبيل الإلزام.

فإن قال قائل: أيُّها أفضل الواجب أم السُّنَّة؟ قلنا: الأفضل الواجب بدليل السمع والعقل:

فالدليل السمعي: قوله سبحانه وتعالىٰ في الحديث القُدسي: «ما تقرَّبَ إليَّ عبدي بشيءٍ أحبَّ إليَّ مما افترضتُ عليه» (١) وهذا صريح.

والدليل العقلي: أن إيجاب الله له على العباد يدلُّ على تأكُده، وأنه لا يستقيم الدِّين إلا به، وعَدَم إلزام الله العباد بالسُّنة يَدلُّ على أنها ليست كتأكُّد الواجب، وما كان أوكد ففعله أحب إلى الله بلا شَكِّ، ولولا محبَّة الله له ما ألزم به العباد، ومِن العجيب أن الشيطان يُخفِّفُ على الإنسان أن يتصدَّق بالعشرة مِن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع (٢٥٠٢).

# فَمَنْ تَرَكَ شَرْطاً لِغَيْرِ عُذْرٍ غَيْرَ النِّيَّةِ فَإِنَّهَا لَا تَسْقُط بِحَالٍ،

ماله، ويُثقل عليه أن يؤدِّي درهماً واحداً زكاة عن ماله، فتجدُ الناسَ في باب الزَّكاة أشِحَّاء بُخلاء يلتمسون الرُّخص لعلهم يجدون عالماً يقول: ليس عليكم زَكاة في هذا. لكن في باب الصَّدقَة لا يهمُّه أن يتصدَّق بأكثر من الزَّكاة، فيجيء الشخص ويقول: ما تقول في الدَّيْنِ إذا كان علىٰ مُعْسِرٍ، هل فيه زكاة؟

فإذا قلت: نعم فيه زكاة؛ لأنه مالك تملِك أن تسقطه، وتملِك أن تطالب به، ولو متَّ لوُرِثَ عنك، فعليك الزكاة فيه، ولو كان على شخص مُعْسِر، وهذا هو المشهور من مذهب الإِمام أحمد (١)، فيقول: عندي في هذه الفتوى نَظَرٌ، وهو عامي.

ثم يذهب إلى عالم آخر ويقول: ما تقول في دَيْنِ علىٰ مُعْسِرِ هل فيه زكاة؟

قال: لا، الدَّيْنُ الذي علىٰ مُعْسِرٍ كالمعدوم؛ لأنه لا يمكنك شرعاً أن تُطالب الشخص، قال تعالىٰ: ﴿وَإِن كَاكَ ذُو عُسُرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ قال: هذا هو الراجح، لأنه وافق هواه.

حتى في الصَّلاة الفريضة؛ يأتي الشيطان فيلعب على الإِنسان بالوساوس، ويفتح عليه كلَّ باب، فإذا جاءت النافلةُ خَشَعَ خشوعاً عجيباً، وهذا مِن الشيطان؛ لأنك إذا كنت تعطي النافلة شيئاً فأعطِ الفريضة أشياء؛ لأنها أحبُّ إلى الله، وهي رأس مالك في الحقيقة.

قوله: «فمن ترك شَرْطاً لغير عُذر غير النية فإنها لا تسقط بحال» أي: مَن تَرَكَ شرطاً لغير عُذر بطلت صلاتُه، ولعُذر لم تبطل.

<sup>(</sup>١) يأتي إن شاء الله في المجلد السادس.

# أَوْ تَعَمَّدَ تَرْكَ رُكْنٍ أَوْ وَاجِبٍ بَطْلَتْ صَلَاتُه، .......

مثال ذلك: صَلَّىٰ عُرِياناً وهو قادر علىٰ السَّتر، نقول: تَرَكَ شرطاً لغير عُذر فتبطل صلاتُه. صَلَّىٰ إلىٰ غير القِبْلة، وهو يعلم القِبْلة تبطل صلاتُه، لأنه تَرَكَ شرطاً لغير عُذر. تَرَكَ الوُضُوء وصَلَّىٰ، فصلاتُه باطلة، لأنه تَرَكَ الشرطَ مِن غير عُذر، أما إذا تَرَكَه لعُذر صحَّت الصلاة. فلو صَلَّىٰ بغير وُضُوء ولا تيمُّم لعدم القدرة عليهما له صحَّت صلاته.

والمؤلِّف ـ رحمهُ الله ـ استثنى «النية» لأن النية محلُّها القلب، ولا يمكن العجز عنها، لكن في الحقيقة يمكن النسيان فيها، مثل أن يأتي الإنسان ليصلِّي الظَّهر، ثم يغيب عن خاطره نية الظهر، وينوي العصر، وهذا يقع كثيراً، فهل تصحُّ صلاته أم لا؟

الجواب: لا تصحُّ؛ لأنه عَيَّنَ خِلاف فَرْضِ الوقت، فلا تصحُّ، لأن النيَّة لا تسقط بحال.

بقي أن يُقال: لو صَلَّىٰ الإِنسان قبل الوقت، وهو يظنُّ أن الوقت قد دخل، فما حكم صلاته؟

الجواب: صلاته لا تجزئه عن الفرض، ويجب عليه إعادة الصلاة بعد دخول الوقت، وهذا مما يُستدرك على المؤلِّف؛ لأن ظاهر قوله: «لغير عذر» أن هذه الصورة التي ذكرت تصحُّ فيها الصلاة، مع أن الصلاة لا تصحُّ، فكلام المؤلِّف فيه شيء مِن الاستدراك على حسب التفصيل الذي ذكرنا.

قوله: «أو تعمد ترك ركن، أو واجب بطلت صلاته»، مثال تَرْكِ الرُّكن: أن يتعمَّد تَرْكَ الركوع، ويسجد مِن القراءة إلى السُّجود فصلاته باطلة.

### بِخِلَافِ البَاقِي، وَمَا عَدَا ذٰلِكَ سُنَنٌ أَقْوَالٌ وَأَفْعَالٌ ......

ولو أنه ندم وهو ساجد، ثم قام وأتى بالرُّكوع فلا ينفعه؛ لأنه بمجرد تَرْكه تبطل الصلاة، وعليه أن يعيد الصلاة من جديد.

ومثال تَرْكِ الواجب: لو تَرَكَ التشهُّد الأول متعمِّداً حتى قام، ثم ندم ورجع، فتبطل صلاته وإنْ رَجَعَ، لأنّه تعمَّد تَرْكه، وإذا تعمَّد تَرْكَ واجب بطلت صلاته.

قوله: «بخلاف الباقي» أي: بعد الشروط، والأركان، والواجبات، فإن الصلاة لا تبطل بتَرْكه، ولو كان عمداً؛ لأنها سُنَنٌ مكمِّلة للصلاة، إن وُجِدَت صارت الصلاة أكمل، وإن عُدِمَت نقصت الصلاة، ولكنه نقص كمال، لا نقص وجوب.

قوله: «وما عدا ذلك سُنن أقوال وأفعال» أي: ما عدا أركان الصلاة وواجباتها، وكلمة «ما» هنا بمعنى الذي، أي: والذي عدا ذلك. ومعنى «عدا»: أي: جاوز ذلك.

سُنن أقوال: أي: يُسَنُّ قولها.

وأفعال: أي: يُسَنُّ فِعْلها.

والسُّنَّة عند الفقهاء ـ رحمهم الله ـ غير السُّنَة في آصطلاح الصحابة والتابعين الصحابة والتابعين تعني الطريقة، وقد تكون مستحبَّة، فقول أنس بن مالك مثلاً: «مِن السُّنَّة إذا تزوَّج البكرَ على الثيب أقام عندها سبعاً، ثم قَسَمَ»(١)، السُّنَّة هنا الواجبة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب إذا تزوج الثيب على البكر (۵۲۱۳)؛ ومسلم، كتاب الرضاع، باب قدر ما تستحقه البكر والثيب من إقامة الزوج... (۱٤٦١) (٤٤).

## لَا يُشْرَعُ السُّجُودُ لِتَرْكِهِ، وإنْ سَجَدَ فَلَا بَأْسَ.

وما وَرَدَ عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما أنه قال: «من السُّنَّة وَضْعُ اليد علىٰ اليد في الصلاة» (۱)، وَوَرَدَ عن عليِّ نحوه (۲)، فهذا يعني به السُّنَّة المستحبَّة، لكن عند الفقهاء إذا قالوا: سُنَّة؛ فإنما يعنون السُّنَّة المستحبَّة فقط؛ من أجل التبيين والتوضيح والتفريق للناس بين الواجب الذي لا بُدَّ منه، وبين المستحب الذي يمكن تركه.

فمثلاً: الاستفتاح: سُنَّة، البسملة: سُنَّة، التعوذ: سُنَّة، قول آمين: سُنَّة، الزيادة على تسبيح الركوع والسجود: سُنَّة، وهذه سنن قولية، والجهر بالقراءة في موضعه: سُنَّة فعلية؛ لأن الجهر صفة للقراءة، وكذلك تطويل القراءة يُعتبر سُنَّة فِعْلية، أما المطول أو المجهور به فإنه قولي، الإسرار بالقراءة في موضعه: سنة فعلية.

قوله: «لا يُشرع السجود لتركه، وإن سجد فلا باس» كلمة «لا يُشرع» تشمَل الواجب والمستحب، فالواجب يُقال له: مشروع، والمستحبُّ يُقال له: مشروع، لأن كلَّا منهما مطلوب من الإنسان ومشروع أن يفعله.

فقوله: «لا يُشرع السجود لتركه»، أي: لا يجب ولا يُسَنّ. مثال ذلك:

رَجُلٌ نسيَ أَن يقرأ البسملةَ في الفاتحة، فإذا قلنا بالقول

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب وضع اليمنىٰ علىٰ اليسرىٰ في الصلاة (۱۶). قال النووي: «رواه أبو داود بإسناد حسن». «المجموع» (۳/۲۳).

<sup>(</sup>۲) تقدم تخریجه ص(۳٦).

الصحيح (۱) أنها ليست من الفاتحة، وإنها سُنَّة فهل يسجد للسهو؟ نقول: لا يُشرع له أن يسجد للسهو، لأن هذا سُنَّة إنْ جاء به فهو أكمل، وإن لم يأتِ به فلا حَرَجَ، وعلى هذا فلا يُشرع السُّجود لتركه.

مثال آخر: رَجُلٌ تَرَكَ رَفْعَ اليدين عند الركوع، هل يُشرع أن يسجد للسهو؟

الجواب: لا يُشرع أن يسجد؛ لأنه سُنَّة، وعلىٰ هذا؛ فكل سُنَّة يتركها المُصلِّي، فإنَّ السُّجودَ لها غير مشروع، لا علىٰ سبيل الوجوب، ولا علىٰ سبيل الاستحباب.

هذا تقرير كلام المؤلّف \_ رحمه الله \_.

وعُلُلَ ذلك: بأنه تَرْكُ لا تبطل به الصلاة، فلا يجب به السجود، وإذا لم يجب فلا دليل على مشروعيته، فلا يكون السُّجود له مشروعاً، لا على سبيل الوجوب، ولا على سبيل الاستحباب.

وقوله: "وإن سجد فلا بأس" أي: أنه لو سَجَدَ لِتَرْكِ سُنّة فلا نقول: إن صلاتك تبطل؛ لأنك زدت زيادة غير مشروعة، ونفي المشروعية في كلام المؤلّف ليس نفيًّا مطلقاً، وإلا لكان السجود بدعة، وكان مبطلاً للصلاة، كما قال بعض الفقهاء (٢) قال: إنه إذا سَجَدَ لِتَرْكِ السُّنَّة فصلاتُه باطلة؛ لأننا إذا قلنا: لا يشرع؛ صار بدعة، وكل بدعة ضلالة، فإذا سَجَدَ فقد أتى بزيادة غير مشروعة فتبطل الصلاة، لكن المذهب: أن السجود لا بأس به، إلا أنه غير مشروع. والقول الثانى (٢): أنَّ سجودَ السَّهو مشروع لترك المسنون،

<sup>(</sup>١) انظر: ص(٥٧).

سواء كان مِن سُنَنِ الأقوال أم الأفعال؛ لعموم حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي على قال: «إذا نسيَ أحدُكم فَلْيَسْجدْ سجدتين (١) ، ولأنه إذا طُلب منه السجود أنتبه لفعله حتى لا يتكرَّر منه السُّجود في كلِّ صلاة؛ لأن الغالب نسيان تلك السُّنن؛ خصوصاً مَنْ لم يُواظب عليها.

وهذا الذي ذكره المؤلف \_ مِن كونه لا يُشرع السجود لتركه، وأنه إنْ سجد فلا بأس به \_ يدلُّ علىٰ قاعدة مفيدة وهي: أنَّ الشيء قد يكون جائزاً، وليس بمشروع، أي: يكون جائزاً أن تتعبَّد به، وقد ذكرنا لهذا أمثلة فيما سبق يحضرنا منها:

أولاً: فِعْلُ العبادة عن الغير، كما لو تصدَّقَ إنسان لشخص ميت، فإن هذا جائز؛ لكن ليس بمشروع، أي: أننا لا نأمر الناس بأن يتصدَّقوا عن أمواتهم؛ لأن النبي عَلَيْ لم يأمر به، ولم يفعله هو بنفسه حتىٰ يكون مشروعاً، فهو لم يقل للأمة: تصدَّقوا عن أمواتكم، أو صوموا عنهم، أو صلُّوا عنهم، أو ما أشبه ذلك، ولم يفعله هو بنفسه، غاية ما هنالك أنه أمر من مات له ميت وعليه صيام أن يصوم عنه لكن هذا في الواجب، وفَرْقٌ بين الواجب وغير الواجب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة (٥٧٢) (٩٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصيام، باب من مات وعليه صوم (۱۹۵۲)؛ ومسلم، كتاب الصيام، باب قضاء الصيام عن الميت (۱۱٤۷) (۱۵۳).

ومنها: الرَّجُل الذي أمَّرَهُ رسول الله ﷺ على سريَّة بعثها؛ فكان يقرأ ويختم لهم به فَلُ هُو اللهُ أَحَدُ هُ هُ فأقره النبي ﷺ علىٰ ذلك (١) ولكنه لم يقل للأمة: إذا قرأتم في صلاتكم فاختموا به فَلُ هُو اللهُ أَحَدُ هُ هُ ولم يكن هو أيضاً يفعله عليه الصلاة والسلام، فدلَّ هذا علىٰ أنه ليس بمشروع، لكنه جائز لا بأس به.

ومنها أيضاً: الوصال إلى السَّحر للصائم، فإنه جائز، أي: يجوز ألا يفطر إلا في آخر الليل، أقرَّه النبيُّ ﷺ فقال: «فأيكم أراد أن يواصل فليواصل إلى السَّحر» (٢) لكنه ليس بمشروع، أي: لا نقول للناس: الأفضل أن يمسكوا حتى يكون السَّحر، بل نقول: الأفضل أن يبادروا بالفِطر.

وهذه المسألة التي ذكرها المؤلّف رحمهُ الله أنه إذا تَرَكَ سُنّة قولية أو فِعْلِيَّة في الصلاة؛ لم يُشرع له السُّجود، وإن سجد فلا بأس.

وعندي في ذلك تفصيل، وهو: أن الإنسان إذا تَرَكَ شيئاً من الأقوال أو الأفعال المستحبَّة نسياناً، وكان من عادته أن يفعله فإنه يُشرع أن يسجد جَبْراً لهذا النقص الذي هو نَقْصُ كمال، لا نقص واجب؛ لعموم قوله في الحديث: «لكلِّ سهو سجدتان» (٣)، وفي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي ﷺ أمته إلىٰ توحيد الله (۷۳۷٥)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب قراءة ﴿قُلَّ هُو اللهُ أَحَـدُ ۚ ﴾ (۸۱۳) (۲۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الصوم، باب الوصال إلى السَّحَر (١٩٦٧).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٥/ ٢٨٠)؛ وأبو داود، كتاب الصلاة، باب من نسي أن
 يتشهد (١٠٣٨)؛ وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء فيمن سجدهما =

"صحيح مسلم": "إذا نسيَ أحدُكم، فَلْيَسْجُدْ سَجدتين" فإن هذا عام، أما إذا تَرَكَ سُنَّة ليس من عادته أن يفعلها، فهذا لا يُسَنُّ له السُّجود، لأنه لم يطرأ على باله أن يفعلها.

مسألة: مِن جملة المسنونات في الصلاة الخشوع، وليس الخشوع الذي هو البكاء، ولكن الخشوع حضور القلب وسكون الأطراف، أي: أن يكون قلبك حاضراً مستحضراً ما يقول وما يفعل في صلاته، ومستحضراً أنه بين يدي الله عزَّ وجلَّ، وأنه يناجي رَبَّه، ولا شَكَّ أنه مِن كمال الصلاة، وأن الصلاة بدونه كالجسد بلا روح.

وذهب بعضُ أهل العلم، إلىٰ أن الخشوع في الصلاة واجب، وأنه إذا غَلَبَ الوسواسُ علىٰ أكثر الصَّلاةِ فإنَّها لا تصحُّ، وهذه قد تُشْكِلُ في بادئ الأمر ويقال: لو قلنا بهذا القول لأوجبنا علىٰ الناس غالباً كلَّما صلَّوا أن يعيدوا صلاتهم، وإذا صَلُوا المعادة وحصل وسواس أعادوا وهلم جَرَّا! لكن عندي أن هذا ليس بوارد؛ لأن الإنسان إذا أُمِرَ أن يعيد صلاةً مرَّة واحدة فإنه في المستقبل سوف يخشع ولا يفكّرُ في شيء، فالقول بأنه من الواجبات، وأنه إذا غَلَبَ الوسواسُ علىٰ أكثر الصلاة بطلت الصلاة؛ لا شَكَّ أنه قولٌ وجيه، لأن الخشوع لُبُّ الصلاة وروحها، إلا أنه يعكّرُ علىٰ وجاهته ما أخبر به النبيُّ عَلَيْ بأن

<sup>=</sup> بعد السلام (١٢١٩). قال ابن حجر رحمه الله: «بسند ضعيف». «بلوغ المرام» (٣٦١).

تقدم تخریجه ص(۳۳۲).

الشيطان إذا سمع الأذان أدبر وله ضُراطٌ ـ من شِدَّة وَقْعِ الأذان عليه ـ ثم إذا فَرَغَ الأذان حضر، وإذا حضر دَخَلَ على الإِنسان في صلاته، يقول له: أذكر كذا، أذكر كذا، لِمَا لم يكن يذكر، حتى لا يدري كم صَلَّىٰ (۱). فهذا الحديث نصُّ بأن الوسواس وإنْ كَثُرَ لا يبطل الصلاة، وكذلك عموم قوله ﷺ: "إنَّ الله تجاوز عن أمتي ما حدَّثت به أنفسها؛ ما لم تعمل أو تتكلَّم (۲) فإنه يشمَل مَنْ كَثُرَ وسواسه في صلاته.

وعلىٰ كُلِّ حال؛ ينبغي للإنسان أن يحاول بقَدْرِ ما يستطيع حضور قلبه في الصلاة، ولا شَكَّ أن الشيطان سوف يهاجمه مهاجمة كبيرة، لأنه أقسم بعزَّةِ الله أن يغوي جميع الناس إلا عباد الله المخلصين، لكن كلما هاجمك استعذْ بالله من الشيطان الرجيم، كما أَمَرَ بذلك النبيُّ ﷺ ولا تزال تعوِّد نفسك علىٰ حضور القلب في الصلاة حتىٰ يكون عادة لك.

تقدم تخریجه ص(۲۲۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب العتق، باب الخطأ والنسيان في العتاقة والطلاق (٢) (٢٥٢٨)؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس (١٢٧) (٢٠١).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٢٢٥).

# باب سجود السَّهو

سجود السَّهو من باب إضافة الشيء إلى سببه، والإضافات كثيرة الأنواع، فقد يُضاف الشيء إلى زَمَنِهِ، وقد يُضاف إلىٰ مكانه، وقد يُضاف إلىٰ نوعه، ويقدِّرون مكانه، وقد يُضاف إلىٰ نوعه، ويقدِّرون الإضافة أحياناً براللام»، وأحياناً برمن»، وأحياناً برفي»، وأكثرها ما يقدر براللام».

فيقدَّر بـ«في» إذا كان المضاف إليه ظرفاً للمضاف، وبـ«من» إذا كان جنساً له أو نوعاً، وبـ«اللام» فيما عدا ذلك.

فقوله تعالى: ﴿بَلَ مَكُرُ الْيَلِ وَالنَّهَارِ إِذْ تَأْمُرُونِنَا أَن نَّكُفُر بَاللَهِ وَالنَّهَارِ الِذِ تَأْمُرُونِنَا أَن نَّكُفُر بَاللَهِ وَالنهار ظرف بَاللَهِ وَالنهار ظرف للمكر، وقولك: «خاتم حديد» على تقدير «من»؛ لإضافته إلى النوع، وقولك: «كتاب زيد» على تقدير «اللام».

وسجود السَّهو على تقدير اللام، أي: السُّجود للسهو، أي: النُّعود السَّهو.

والسُّهو تارة يتعدَّىٰ بـ«عن» وتارة يتعدَّىٰ بـ«في».

فإن عُدِّيَ بِ «عن» صار مذموماً؛ لأنه بمعنى الغفلة والتَّرْكِ اختياراً، وإنْ عُدِّي بِ «في» صار معفواً عنه؛ لأنه بمعنى ذهول القلب عن المعلوم بغير قصد، فإذا قلت: سها فلان في صلاته، فهذا من باب المعفو عنه، وإذا قلت: سها فلان عن صلاته، صار من باب المذموم، ولهذا قال الله تعالى: ﴿فَوَيْلُ لِلمُصَلِينَ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَا

## يُشْرَعُ لِزِيَادَةٍ، وَنَقْصٍ، وَشَكِّ، .....

قال بعض العلماء: الحمد لله الذي قال: (عن صلاتهم ساهون) ولم يقل: (في صلاتهم ساهون).

والمراد هنا السهو في الصلاة.

والسَّهو في الصلاة وَقَعَ مِن النبيِّ عَلَيْهُ؛ لأنه مقتضى الطبيعة البشرية، ولهذا لمَّا سها في صلاته قال: "إنما أنا بَشَرٌ مثلكم، أنسى كما تنسون، فإذا نسيت فذكِّروني فهو من طبيعة البشر، ولا يقتضي ذلك أن الإنسان مُعْرِضٌ في الصلاة؛ لأننا نجزم أن أعظم الناس إقامة للصلاة هو الرسول عَلَيْهُ، ومع ذلك وَقَعَ منه السَّهو.

والسهو الوارد في السُّنَّة أنواع: زيادة، ونقص، وشَكَّ. وكُلُها وردت عن النبيِّ ﷺ.

قوله:«يُشرع لزيادة ونقص، وشَكِّ» . «يشرع»: أي: يجب تارة، ويُسَنُّ أخرىٰ.

«لزيادة»: اللام للتعليل، أي: بسبب زيادة أو نقص أو شَكِّ، ولكن في الجملة، لا في كُلِّ صورة؛ لأنه سيأتينا أن بعض الزيادات والنقص والشكوك لا يُشرع له السُّجود، فلهذا نقول: يشرع للزيادة، أي: أنَّ سبب مشروعيته الزيادة والنقص والشَّكُ،

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه من حدیث ابن مسعود رضی الله عنه، ص(٣٢٢).

### لَا فِي عَمْدٍ فِي الْفَرْضِ، والنَّافِلَةِ.

ولا يعني ذلك أن كلَّ زيادة أو نقص أو شَكِّ فيه سجود، بل علىٰ حسب التفصيل الآتي.

فأسباب السجود ثلاثة:

١ \_ الزيادة.

٢ \_ النقص.

٣ \_ الشَّكُّ.

قوله: «لا في عَمْدِ» أي: لا يُشرع في العمد؛ وذلك لأن العمد إن كان بترك واجب أو رُكن فالصَّلاة باطلةٌ؛ لا ينفع فيها سُجود السَّهو، وإن كان بترك سنَّة فالصَّلاة صحيحة، وليس هناك ضرورة إلى جَبْرِها بسجود السهو، لكن ذَكرَ بعض العلماء: أنَّ مَنْ زاد جاهلاً فإنه يُشرع له سجود السهو.

قوله: «في الفرض والنافلة» أي: يُشرع إما وجوباً أو استحباباً في صلاة الفَرْض وفي صلاة النَّفْل، لكن بشرط أن تكون الصلاة ذات ركوع وسجود، أحترازاً مِن صلاة الجنازة، فإنَّ صلاة الجنازة لا يُشرع فيها سجود السَّهو؛ لأنها ليست ذات رُكوع وسجود، فكيف تُجبر بالسجود؟ لكن كلُّ صلاة فيها ركوع وسجود فإنها تُجبرُ بسجود السهو، الفريضة والنافلة.

فإن قال قائل: هل توجبون سجود السَّهو في صلاة النافلة فيما لو ترك واجباً من واجبات الصلاة؟

فالجواب: نعم؛ نوجبه.

فإن قال: كيف توجبون شيئاً في صلاة نَفْلٍ، وصلاة النَّفْلِ أصلاً غير واجبة؟ نقول: إنه لما تلبَّس بها وَجَبَ عليه أن يأتي بها على وَفْقِ الشريعة، وإلا كان مستهزئاً، وإذا كان لا يريد الصلاة فمن الأصل لا يُصلِّي، أما أن يتلاعب فيأتي بالنافلة ناقصة ثم يقول: لا أجبرها، فهذا لا يوافق عليه.

قوله: «فمتى زاد فعلاً من جنس الصلاة» اُحترازاً مما لو زاد قولاً، واُحترازاً مما لو زاد فِعْلاً مِن غير جنس الصلاة، وسيأتي إن شاء الله بيان ذلك (١). هذان شرطان: أن يكون فِعْلاً، وأن يكون مِن جنس الصلاة.

قوله: «قياماً» أي: في محلِّ القعود.

قوله: «أو قعوداً» أي: في محلِّ القيام.

قوله: «أو ركوعاً» أي: في غير محلّه.

قوله: «أو سجوداً» أي: في غير محله.

فهل المراد هذه الأنواع الأربعة من الأفعال فقط دون غيرها، أم أن هذا على سبيل التمثيل؟

الظاهر: أن المراد بالفعل ما ذَكَرَهُ المؤلِّف وبيَّنه بقوله: «قياماً» أو «قعوداً» أو «ركوعاً» أو «سجوداً»؛ لأن كلمة «فعْل» هذه مجملة، وقوله: «قياماً» «قعوداً» «ركوعاً» «سجوداً» هذه مبيِّنة، فالظاهر: أن هذا هو المراد، وأنه لو زَادَ فِعْلاً غير هذه الأفعال الأربعة كرَفْعِ اليدين مثلاً في غير مواضع الرَّفْع، فإنه لا يدخل في

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۳۵۳).

وَسَهْواً يَسْجُدُ لَهُ، وَإِنْ زَادَ رَكْعَةً فَلَمْ يَعْلَمْ حَتَّى فَرَغَ مِنْهَا سَجَدَ،

عموم كلام المؤلِّف، فلا تبطل الصلاة بعمده، ولا يجب السجود لسهوه.

ولو رَكَعَ مرَّتين عمداً في غير صلاة الكسوف بطلت صلاتُه، ولو سَجَدَ ثلاث مرَّات عمداً بطلت صلاتُه، ولو قَعَدَ في محلً القيام عمداً بطلت صلاتُه، ولو قام في محلِّ القعود عمداً بطلت صلاتُه، قال في «الروض»: «إجماعاً»(١) يعني»: أن العلماء رحمهم الله أجمعوا على ذلك، ودليل هذا قول النبيِّ عَلَيْهُ: «مَنْ عَمِلَ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدُّ»(٢).

قوله: «وسهواً يسجد له» هذه معطوفة على «عمداً» أي: ومتى زاد قياماً، أو قعوداً، أو ركوعاً، أو سجوداً سهواً يسجد له؛ لأن النبي عَلَيْ أمر مَنْ زاد في صلاته أن يسجد سجدتين (٣)، هذا دليل من القول.

ودليل من الفعل: أنه ﷺ لما صَلَّىٰ خمساً في حديث عبد الله بن مسعود، وقيل له: صَلَّيت خمساً، ثنى رجليه فَسَجَدَ سجدتين (٤).

قوله: «وإن زاد ركعة فلم يعلم حتى فرغ منها سجد» مثاله: رَجُلٌ صَلَّىٰ الظُّهر خمساً، ولم يعلم إلا في التشهُّدِ، فهنا زاد ركعة ولم يعلم حتىٰ فَرَغَ مِن الركعة.

<sup>(</sup>۱) «الروض المربع مع حاشية ابن قاسم» (۲/١٤٠).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٥). (٣) تقدم تخريجه ص(٣٣٢).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه ص(٣٣٢).

ويحتمل في قوله: «حتى فرغ منها» أي فرغ من الصلاة فيكون المثال المطابق لهذا الاحتمال: رَجُلٌ لما سَلَّم مِن الصلاة ذَكَرَ أنه صَلَّىٰ خمساً، وعلىٰ هذا فيكون قوله: «سَجَد» أي: بعد السلام. فإذا زاد ركعة ولم يعلم حتىٰ فَرَغَ منها فإنه يسجد للسهو وجوباً، فإن عَلِمَ قبل أن يُسلِّم فهل يسجد قبل السلام، أو يسجد بعده؟

الجواب: يسجد بعد السلام، فيكمِّل التشهُّد ويُسلِّم، ويسجد سجدتين ويُسلِّم.

ودليل ذلك:

ا ـ أن الرسول على لما صَلَّىٰ خمساً وأخبروه بعد السلام ثنى رجليه وسجد وسَلَّم، وقال: "إذا شَكَّ أحدكم فليتحر الصواب، ثم لِيَبْنِ عليه» (۱) ولم يقل: متى علم قبل السلام فليسجد قبل السلام، فلما سجد بعد السلام ولم ينبه أن محل السجود لهذه الزيادة قبل السلام؛ علم أن السجود للزيادة يكون بعد السلام.

٢ ـ حديث ذي اليدين؛ فإن «النبيَّ ﷺ سلَّم من ركعتين، ثم ذكَّروه، فأتمَّ الصلاةَ وسلَّم، ثم سَجَدَ سجدتين وسلَّم، (٢) وهذا السجود لزيادة السلام في أثناء الصلاة وليس كما يتوهمه بعض الناس سجوده عن نقص حيث سلم قبل إتمام الصلاة لأن النبي ﷺ أتىٰ بما بقى.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۳۲).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٢٦٦).

## وَإِنْ عَلِمَ فِيهَا جَلَسَ فِي الْحَالِ فَتَشَهَّدَ إِنْ لَمْ يَكُنْ تَشَهَّدَ

٣ ـ أن الزيادة زيادة في الصلاة، وسجود السَّهو زيادة أيضاً، فكان من الحكمة أن يؤخِّرَ سجود السهو إلى ما بعد السلام؛ لئلا يجتمع في الصلاة زيادتان.

إذاً؛ دلَّ على أن السجود للزيادة بعد السلام النصُّ مِن السَّنَّة، والمعنى مِن الحكمة.

قوله: «وإن علم فيها» أي: إنْ عَلِمَ بالزيادة في الرَّكعة التي زادها.

قوله: «جلس في الحال» أي: في حال علمه، ولا يتأخّر حتى لو ذَكَرَ في أثناء الرُّكوع أن هذه الرَّكعة خامسة يجلس، وقد يتوهّمُ بعضُ طَلَبَةِ العِلم في هذه المسألة أن حكمها حكم من قام عن التشهّد الأول، فيظن أنه إذا قام إلى الزائدة وشَرَعَ في القراءة حَرُمَ عليه الرجوع، وهذا وهم وخطأ، فالزائد لا يمكن الاستمرار فيه أبداً، متى ذكر وجب أن يرجع ليمنع هذه الزيادة؛ لأنه لو استمر في الزيادة مع عِلْمِهِ بها لزاد في الصلاة شيئاً عمداً، وهذا لا يجوز؛ وتبطل به الصّلاة.

قوله: «فَتَشَهّد إن لم يَكُنْ تَشَهّد» أي: أنه إذا علم بالزيادة فجلس فإنه يقرأ التشهّد، إلا أن يكون قد تشهّد قبل أن يقوم للزيادة، وهل يمكن أن يزيد بعد أن يتشهّد؟

الجواب: نعم يمكن، وذلك بأن يتشهّد في الرابعة، ثم ينسى ويظنُّ أنها الثانية، ثم يقوم للثالثة في ظَنِّه، ثم يذكر بعد القيام بأن هذه هي الخامسة وأن التشهد الذي قرأه هو التشهّد الأخير. فقول المؤلِّف: «يتشهّد إن لم يكن تشهّد» له معنى صحيح.

وَسَجَدَ، وَسَلَّمَ.

قوله: «وسَجَدَ وسَلَم» ظاهر كلامه \_ رحمهُ الله \_ أنه يسجد قبل السلام، فإن كان هذا مراده وهو مراده وهو المذهب (١).

لأنهم لا يرون السجود بعد السلام؛ إلا فيما إذا سَلَّمَ قبل إتمامها فقط، وأمَّا ما عدا ذلك فهو قبل السَّلام، لكنَّ القول الرَّاجح الذي اختاره شيخ الإِسلام ابن تيمية (٢) أن السجود للزيادة يكون بعد السلام مطلقاً.

مسألة: إذا قام إلى ثالثة في الفجر ماذا يصنع؟

الجواب: يرجع ولو بعد القراءة، وكذلك بعد الرُّكوع يرجع ويتشهَّد ويُسلِّم ثم يسجد للسهو ويُسَلِّم، على القول الرَّاجح أن السجود هنا بعد السلام.

مسألة: إذا قام إلىٰ ثالثة في صلاة مقصورة، أي: رَجُلٌ مسافر قام إلىٰ ثالثة، والثالثة في حَقِّ المسافر زيادة، فهل يلزمه الرُّجوع في هذه الحال، أو له أن يكمل؟

الجواب: هذا ينبني على القول بالقصر، إن قلنا: إن القصر واجب لزمه الرُّجوع، وهذا مذهب أبي حنيفة (٣) وأهل الظَّاهر (٤)، يرون أن قَصْرَ المسافر للصلاة واجب، وأنَّ مَن أتمَّ في موضع القصر فهو كمن صَلَّىٰ الظُّهر ثمانياً؛ لأنه زاد نصف الصلاة. وعلىٰ القول بأن القصر ليس بواجب نقول: إنه مخيَّر بين الإِتمام وبين الرجوع، لأنك إن أتممت لم تبطل صلاتك، وإنْ رجعت لم تبطل؛ لأنك رجعت خوفاً من الزيادة.

<sup>(</sup>۱) "المنتهى مع الشرح" (۱/ ۲۱۰). (۲) "الإنصاف" (۶/ ۸۳).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (٣/ ١٢٢). (٤) «المحليٰ» (٣ \_ ٤/ ٢٦٤).

وَإِنْ سَبَّحَ بِهِ ثِقَتَانِ فَأَصَرَّ، وَلَمْ يَجْزِمْ بِصَوَابِ نَفْسِهِ بَطُلَتْ صِلَاتُهُ، .....

والصحيح: أنه يرجع؛ لأن هذا الرَّجل دَخَلَ علىٰ أنه يريد أن يُصلِّي رَكعتين فليصلِّ ركعتين ولا يزيد، وفي هذه الحال يسجد للسَّهو بعد السلام.

مسألة: رَجُلٌ يُصلِّي ليلاً وصلاة الليل مثنى مثنى، فقام إلىٰ الثالثة ناسياً فهل يلزمه الرُّجوع؟

الجواب: يرجع، فإن لم يرجع بطلت صلاته؛ لأنه تعمّد الزيادة، وقد قال النبيُّ عَلَيْ: "صلاة الليل مثنى مثنى مثنى" ولهذا نصّ الإمام أحمد (٢) على أنه إذا قام في صلاة الليل إلى ثالثة في صلاة الفجر، أي: إن لم يرجع بطلت صلاته، لكن يُستثنى مِن هذا الوتر، فإن الوتر يجوز أن يزيد الإنسان فيه على ركعتين، فلو أوتر بثلاث جاز، وعلى هذا فإذا دَخَلَ الإنسان بالوتر بنيَّة أنه سيصلي ركعتين ثم يُسَلِّم ثم يأتي بالثالثة، لكنه نسي فقام إلى الثالثة بدون سلام، فنقول له: أتم بالثالثة؛ لأن الوتر يجوز فيه الزيادة على ركعتين.

قوله: «وإن سَبَّحَ به ثقتان فأصَرَّ، ولم يَجْزِمْ بصواب نفسه بطلتْ صلاتُهُ» «سَبَّحَ به» أي قال: «سبحان الله» تنبيهاً له؛ لأن المشروع في تنبيه الإمام إذا زاد أو نقص أن يُسبِّحَ مَنْ وراءه؛ لقول النبيِّ عَيِّلِاً: «إذا نابكم شيءٌ في صلاتكم فليسبِّح الرِّجَال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الوتر، باب ما جاء في الوتر (۹۹۰)؛ ومسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة الليل مثنىٰ (۲٤۹) (۱٤٥).

<sup>(</sup>۲) «المنتهی مع شرحه» (۱/۲۱۰).

ولتُصفق النساء»(۱). فإذا قام إلى الخامسة مثلاً فسبَّح به ثقتان وجب عليه الرُّجوع؛ إلا أن يجزم بصواب نفسه، فإن لم يرجع، وهو لم يجزم بصواب نفسه بطلت صلاته؛ لأنه تَرَكَ الواجب عمداً، وإنْ جزم بصواب نفسه لم يرجع.

وفُهِمَ مِن كلام المؤلِّف: أنه إذا سَبَّحَ ثقتان فلا يخلو من خمس حالات:

الأولى: أن يجزم بصواب نفسه، فيأخذ به ولا يرجع إلى قولهما.

الثانية: أن يجزم بصوابهما.

الثالثة: أن يغلب على ظُنَّه صوابهما.

الرابعة: أن يغلب على ظنّه خطؤهما.

الخامسة: أن يتساوى عنده الأمران.

ففي هذه الأحوال الأربع يأخذ بقولهما على كلام المؤلّف، والصحيح أنه لا يأخذ بقولهما إذا ظَنَّ خطأهما.

مسألة: إن نَبَّهَه ثقتان بدون تسبيح، فهل يُعطىٰ ذلك حكم التسبيح، يعنى: إذا تنحنحوا له مثلاً؟

فالجواب: نعم إذا نَبَّهاه بغير التسبيح فكما لو نَبَّهاه بالتسبيح، وعلى هذا فيكون تقييد المؤلِّف ذلك بالتسبيح مِن باب ضرْبِ المَثَل (٢)، أو مِن باب الغالب، أو مراعاة للفظ الحديث، وقد عَبَّرَ بعض الفقهاء بقوله: «وإن نَبَّهه ثقتان» وهذه العبارة أشمل من عبارة المؤلِّف.

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(۲٦٤).

<sup>(</sup>٢) كما في «المنتهيٰ» (١/ ٢١٠).

علىٰ كُلِّ؛ إن نَبَّهَه ثقتان فإنه يلزمه الرجوع إلى قولهما؛ إلا أن يجزم بصواب نفسه، فإن لم يرجع، وهو لم يجزم بصواب نفسه بطلت صلاتُهُ؛ لأنه ترك الواجب عمداً، حيث إنه يلزمه إذا سَبَّحَ به ثقتان الرُّجوع.

ودليل ذلك: أن النبيَّ ﷺ لما ذكَّرَه ذو اليدين أنه صَلَّىٰ ركعتين لم يرجع إلىٰ قوله حتىٰ سأل الصحابة فقال: «أحقُّ ما يقول ذو اليدين؟» قالوا: نعم (١٠).

ولو سَبَّحَ به رَجُلٌ واحد فقط فلا يلزمه الرُّجوع، ودليل ذلك: أن النبيَّ ﷺ لم يرجع إلىٰ قول ذي اليدين. لكن إن غلبَ علىٰ ظَنِّه صِدْقُهُ أَخذ بقوله علىٰ القول بجواز البناء علىٰ غلبة الظَّنِّ، وهو الصَّحيح.

مسألة: لو سَبَّحَ رَجُلٌ بما يدلُّ على أن الإِمام زاد، وسَبَّحَ رَجُلٌ آخر بما يدلُّ على أنه لم يزدْ، فبقول أيِّ واحد منهما يأخذ؟

الجواب: يتساقطان، فلو قال له أحدهما لمَّا قام: «سبحان الله» فلما تهيًّأ للجلوس قال الثاني: «سبحان الله»، إذاً ؟ تعارض عنده قولان، فيتساقطان، كلُّ قول يُسقط الآخر، ويرجع إلىٰ ما في نفسه ويبني عليه.

تنبيه: آشترط المؤلِّف لوجوب الرجوع إلىٰ قول الثقتين ألا يجزم بصواب نفسه حَرُمَ الرُّجوعُ إلىٰ قولهما، يعني: لو قالا: «سبحان الله»، ولكنه يجزم أنه علىٰ قولهما،

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٢٦٦).

وَصَلَاةُ مَنْ تَبِعَهُ عَالِماً لَا جَاهِلاً أَوْ نَاسِياً، وَلَا مَنْ فَارَقَهُ.

صواب، وأنهما مخطئان فلا يرجع إلىٰ قولهما، لأنه لو رَجَعَ إلىٰ قولهما لَرَجَعَ وهو يعلم أن قولَهُما خطأ، فتبطل صلاتُهُ.

مسألة: إذا سبَّح به مجهولان؟ فلا يرجع إلى قولهما؛ لأنه لم يثبت كونهما ثقتين، ولكن الحقيقة أن الإِمام يقع في مثل هذا الحرج؛ لأنه يسمع التسبيح مِنْ ورائه ولا يدري مَن المسبِّح، قد يكون ثقة وقد لا يكون ثقة، لكن الغالب أن الإِمام في هذه الحال يكون عنده شَكُّ، ويترجَّح عنده أن اللذين سَبَّحا به على صواب. وحينئذ له أن يرجع إلى قولهما؛ لأن القول الراجح أنه يبني على غَلَبة الظَّنِّ.

مسألة: فلو نَبَّهه امرأتان بالتصفيق، كأن صَلَّىٰ رَجُلٌ بأُمِّه وأخته، وأخطأ، فنبهتاه بالتصفيق، فهل يرجع أم لا؟

فالجواب: يرجع؛ لقول النبيِّ ﷺ: "إذا نَابَكم أَمْرٌ \_ يعني: في الصَّلاة \_ فليسبّح الرِّجَال، ولتصفق النساء (١)، ولأن هذا خَبَرٌ عن عَمَلِ تُشارِكان ديني، فاستوىٰ فيه الذكور والإِناث، ولأنه خَبَرٌ عن عَمَلِ تُشارِكان فيه العامل، فلا يمكن أن تكذبا عليه، لأنه لو أخطأ أخطأتا معه، فلهذا نقول: إن المرأتين كالرَّجُلين.

قوله: «وصلاة من تبعه عالماً لا جاهلاً أو ناسياً، ولا من فارقه».

يعني: إذا سَبَّحَ بالإمام ثقتان، ولم يرجع، وهو لم يجزم بصواب نفسِه؛ بطلت صلاتُهُ؛ لتركه الواجب عليه من الرُّجوع.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٦٤).

أمّا بالنسبة للمأمومين الآخرين، فإن كان عندهم عِلْمٌ كما عند المُنبِّهَين وَجَبَ عليهم أن يفارقوا الإمام، فإنْ لم يفارقوه وتابعوه؛ نظرنا: فإنْ كان ذلك عمداً بطلت صلاتُهم، وإنْ كان ذلك نسياناً لم تبطل؛ وعليهم سجود السَّهو إذا كان فاتهم شيء مِن الصَّلاة، وإنْ كان ذلك جهلاً بأنها زائدة أو جهلاً بالحكم لم تبطل صلاتُهم.

وعُلِمَ من قوله: «ولا مَنْ فَارقه» أنه لا يجلس فينتظر الإمام؛ لأنه يرى أن صلاة الإمام باطلة، ولا يمكن متابعته في صلاة باطلة. لكن أحياناً يقوم الإمام لزائدة حسب عِلْم المأموم، وهي غير زائدة؛ لكون الإمام نسيَ قراءة الفاتحة في إحدى الرَّكعات، فأتى ببدل الرَّكعة التي نسيَ قراءة الفاتحة فيها، ففي هذه الحال ينتظره المأموم ليُسلِّم معه.

فإنْ قيل: ما الذي يُدرِي المأموم أن الحال كذلك؟

فالجواب: أن إصرار الإمام على المضي في صلاته مع تنبيهه، يغلب على الظّنِ أن الحال كذلك، وإنْ بَنَىٰ المأموم علىٰ أنَّ الأصل أنَّ هذه الرَّكعة زائدة فَسَلَّم؛ فلا حَرَجَ عليه.

أقسام الذين يتابعون الإِمام على الزائد:

١ \_ أن يروا أن الصواب معه.

٢ ـ أن يروا أنه مخطئ، فيتابعوه مع العِلْم بالخطأ.

٣ ـ أن يتابعوه جهلاً بالخطأ، أو بالحكم الشرعي، أو نساناً.

٤ \_ أن يفارقوه.

فإذا تابعوه وهم يرون أنَّ الصُّواب معه، فالصلاة صحيحة.

وإذا وافقوه جَهْلاً منهم، أو نسياناً فصلاتُهم صحيحة للعُذر، لأنَّهم فَعَلوا محظوراً على وَجْهِ الجهل والنسيان، ودليله: قوله تعالىٰ: ﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوْ أَخْطَأُنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وإذا تابعوه وهم يعلمون أنه زائد وأنه تَحْرُم متابعته في الزيادة، فصلاتُهم باطلة؛ لأنّهم تعمّدوا الزيادة.

وإذا فارقوه فصلاتُهم صحيحة، لأنَّهم قاموا بالواجب عليهم.

مسألة: هل يجب على المأموم أن يُنبِّه إمامه إذا قام إلىٰ زائدة أو لا يجب؟

الجواب: يجب أن ينبِّهَه، لقول النبيِّ ﷺ: «إذا نسيتُ فذكِّرُوني»(١) والأمر للوجوب.

وإذا عَلِمَ غير المأموم أن المُصلِّي زاد، كَرَجُلٍ يصلِّي إلىٰ جانبه، فقام إلىٰ خامسة، وهو ليس بإمام له، فهل يلزمه تنبيهه؟

الجواب: ظاهر كلام الفقهاء: أنه لا يلزمه إذا لم يكن إماماً له؛ لأنه لا ارتباط بينه وبين صلاته، لكن إذا رجعنا إلى عموم قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللِّرِ وَالنَّقُوكُ وَلا نَعَاوَنُوا عَلَى الْإِنْمِ وَالْعُدُونِ ﴾ قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللِّرِ وَالنَّقُوكُ وَلا نَعَاوَنُ عَلَى البّرِ، فالصحيح [المائدة: ٢]؛ نجد أنه من باب التعاون على البرّ، فالصحيح عندي: أنه يجب أن ينبّهه، كما لو رأيت شخصاً يريد أن يتوضّأ بماء نَجِس وَجَبَ عليك أن تنبّهه، وإنْ كان لا ارتباط بينك وبينه.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۳۳۲).

وَعَمَلٌ مُسْتَكْثَرٌ عَادَةً ....

وإذا قال قائل: ما تقولون في صائم أراد أن يأكل، أو يشرب ناسياً هل يلزم غيره أن ينبِّهَه؟

الجواب: يلزم، لقوله تعالىٰ: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلَّذِ وَٱلنَّقُوكَ ﴾ [المائدة: ٢].

مسألة: رجل ليس معه إلا مأموم واحد فسَبَّحَ به، فهل يرجع إلىٰ قوله، أو يأخذ بما في نفسه؟

الجواب: لا يرجع إلىٰ قوله، لكن أحياناً إذا نَبّهه صار عنده غلبة ظَنّ بصوابه، وإذا كان عنده غلبة ظَنّ فإن الواجب على الإنسان أن يعمل بغلبة الظّنّ في الزيادة والنقص على القول الرَّاجح، وعلىٰ هذا؛ فيلزمه الرجوع من أجل ذلك، وهذه تقع كثيراً في رَجُلين جاءا مسبوقين ودخلا في الصّلاة، فأحياناً أحدهما ينسىٰ ويعتمد علىٰ صاحبه الذي جاء معه فيُطوِّل السجود حتىٰ يرىٰ هل يقعد أو يقوم، فإذا رآه جالساً جلس، وإن رآه قائماً قام.

قوله: «وعَمَلٌ مستكثرٌ عادةً». «عمل» مبتدأ، «ومُستكثر» صفة له، وقوله: «يبطلها» الجملة خبر المبتدأ.

وقوله: «عملٌ مستكثرٌ» أي: محكوم بكثرته، ولو عَبَّرَ المؤلِّفُ بقوله: «كثير» لأغنى عن قوله مستكثر؛ لأن المعنى واحد.

«عادة» أي: في عادة النَّاس، فإذا قال النَّاس: هذا العملُ كثيرٌ في الصَّلاة. فهذا مستكثر عادةً، وإن قالوا: هذا عملٌ يسيرٌ. فهو يسير.

إذاً؛ ليس لهذا ضابطٌ شرعيٌّ، بل هو راجع إلى العادة.

فإذا قال قائل: كيف نرجع إلى العادة في أمرٍ تعبُّدي؟

فالجواب: نعم؛ نرجع إلى العادة؛ لأن الشرع لم يحدِّدُ

فلم يقل الشَّارعُ مثلاً: مَنْ تحرَّك في صلاته ثلاث مرَّاتٍ؟ فصلاتُه باطلة. ولم فصلاتُه باطلة. ولم يقل: من تحرَّك أربعاً فصلاتُه باطلة. ولم يقل: من تحرَّك اثنتين فصلاتُه باطلة. إذاً ؟ يُرجع إلىٰ العُرف، فإذا قال النَّاس: هذا عَمَلٌ ينافي الصَّلاة ؟ بحيث مَن شاهد هذا الرَّجُل وحركاته ؟ يقول: إنه لا يُصلِّي. حينئذٍ يكون مستَكْثَراً ، أما إذا قالوا: هذا يسيرٌ ، فإنه لا يضرُ ، ولنضربُ لذلك أمثلة:

لو كان مع الإنسان وهو يُصلِّي صبيٌّ؛ فَحَمَله من أجل أن يُمسكُ عن الصِّياحِ فَيَسْلَم الصبيُّ من الأذىٰ، ويُقْبِلَ هذا الرَّجلُ علىٰ صلاته؛ فَحَمَلَ الصبيَّ، وجعل إذا رَكَعَ وَضَعَه، وإذا سَجَدَ وضعه، وإذا قام حمله. فعندنا عدَّة حركات، حركة الحَمْل، وحركة الرَّفع، وحركة الوضع، وربما نقول: وتَحمُّلُ الحِمْل؛ لأن الصبيَّ إذا كان كبيراً فَسيَثْقُلُ علىٰ المصلِّي، فكلُّ هذا نعتبره يسيراً لا يبطل الصلاة، لأنَّ مثله حَصَلَ من النبيِّ ﷺ (۱).

مثال آخر: قَرَعَ عليه الباب رَجُلٌ، والباب قريب، فتقدَّم وهو مستقبل القِبْلة، أو تأخَّر وهو مستقبل القِبْلة، أو علىٰ اليسار وهو مستقبل القِبْلة فَفَتَحَ اليمين وهو مستقبل القِبْلة، أو علىٰ اليسار وهو مستقبل القِبْلة فَفَتَحَ

<sup>(</sup>١) وهو حَمْلُ النَّبِيِّ ﷺ أُمامةً بنت زينب، وقد تقدم تخريجه ص(٢٥٧).

الباب، فهذا العمل؛ إذا كان البابُ قريباً يسير؛ لأنَّ الرَّسول ﷺ فتح البابَ لعائشة (١).

مثال آخر: رَجُلٌ معه دابة وهو يُصلِّي، وقد أمسك زمامَها بيده، وجعلت الدَّابة تنازعه، وإذا نازعته فلا بُدَّ أَنْ يكون منه حركة، إمَّا أَن يجذبها، أو ينَقاد معها. فهذا يسيرٌ؛ لفعل الصحابة رضي الله عنهم مثلَ ذلك، كما في حديث أبي بَرْزَةَ الأسلمي رضي الله عنه، أنه كان يصلّي ولجامُ دابته بيده، فجعلت الدَّابة تنازعه، وجعل يتبعها، فجعل رَجُلٌ من الخوارج يقول: اللَّهُمَّ تنازعه، وإني غزوت مع رسول الله على من عزوات، أو سبعَ فوات، أو ثمان، وشهدتُ تيسيره، وإني إنْ كنت أن أرجع مع غزوات، أو ثمان، وشهدتُ تيسيره، وإني إنْ كنت أن أرجع مع دابتي؛ أحبَّ إليَّ من أن أدعها ترجع إلىٰ مألفها، فيشُقُ عليَّ (٢) يعني: الرجوع إلىٰ أهله لبعد المسافة.

مثال آخر: رَجُلٌ أصابته حِكَّة أشغلته، إنْ سكتَ سكتَ وقلبُه منشغل، وإنْ تحرَّك وحكَّها بَردت عليه، وأقبل على صلاته، فالأَوْلَىٰ أن يَحكَّها ويُقبل علىٰ صلاته؛ لأن هذا عمل يسير، وفيه مصلحة للصَّلاة.

مثال آخر: رَجُلٌ معه قلمٌ، وكان ناسياً محفوظاته، فلما دَخَلَ في الصلاة ذكرها، والاختبار قريب، والقطعة خمسة أسطر،

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲۵٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب العمل في الصلاة، باب إذا انفلتت الدابة في الصلاة (٢). (١٢١١).

## مِنْ غَيْرِ جِنْسِ الصَّلَاةِ يُبْطِلُهَا عَمْدُهُ وَسَهْوُهُ، ....

فأخرج الورقة وجعل يكتبها وهو يُصلِّي؛ لأنه خاف إن أنفتل مِن صلاته أنْ ينسىٰ.

فهذا كثير تبطل به الصَّلاة، لكن لو كانت كلمة أو كلمتين فهي يسيرة، فإذا اُحتاج إلىٰ ذلك فلا بأس؛ لأنه أحياناً يكون للإنسان أَمْرٌ ضروري لا بُدَّ أن يذكره، والشيطان إذا دَخَلَ الإنسان في الصلاة أقبل إليه وجعل يقول: اُذكر كذا، اُذكر كذا، لِمَا لم يكن يذكره حتىٰ يذكره، لا رأفة به؛ لكن إفساداً لعبادته؛ حتىٰ يتقىٰ الصَّلاة جسداً بلا روح.

قوله: «من غير جنس الصلاة» اُحترازاً مما لو كان كثيراً من جنس الصَّلاة سَبَقَ الكلامُ عليه (١٠).

وقوله: «من غير جنس الصلاة» يحتاج إلى زيادة قَيد، وهو: أن يكون متوالياً لغير ضرورة، لأنه إذا كان لضرورة فإنه لا يبطل الصَّلاة \_ ولو كَثُرَ \_ لقوله تعالىٰ: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجالًا أَوْ رُكْبَاناً ﴾ [البقرة: ٢٣٩] ومعلوم أن الرِّجال سيكون منهم عملٌ كثير، والرِّجَال: الذين يمشون على أرجلهم.

وكذلك لو كان غير متوال؛ بحيث يقوم بعمل في كلِّ ركعة يسيراً، وبمجموعه في الركعات يكون كثيراً فإن الصَّلاة لا تبطل به؛ لأنه لا ينافى الصَّلاة.

قوله: «يبطلها عمده وسهوه» أما عمدُه فواضح، وأما سهوه فقال المؤلّف: إنه يبطل الصّلاة، يعني: لو غَفَلَ الإنسان غَفْلة

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۳۳۹).

### وَلَا يُشْرَعُ لِيَسِيرِهِ سُجُودٌ. .......

كاملةً في الصَّلاة، وتحرَّك حركات كثيرةً فتبطل الصَّلاة؛ وذلك لأنه منافٍ للصَّلاة مغيِّر لهيئتها فاستوىٰ فيه العمد والسَّهو.

والقول الثّاني (١): أنه إذا كان سهواً فإنه لا يبطل الصّلاة ما لم يغيّر الصّلاة عن هيئتها، مثل: لو سَهَا وكان جائعاً فتقدَّم إلىٰ الطّعام فأكل؛ ناسياً أنه في صلاة، فلما شبع ذَكَرَ أنه يُصلّي فهذا منافِ غاية المنافاة للصّلاة فيبطلها.

فإن كان لا يُنافي الصَّلاة منافاة بَيِّنة، فالصَّحيح أنه لا يبطل الصَّلاة؛ لأن القاعدة الشرعية: «أنَّ فِعْلَ المحظور يُعذر فيه بالجهل والنسيان».

فصارت الشُّروط لإِبطال الصَّلاة بالعمل الذي مِن غير جنسها أربعة:

١ ـ أنه كثير.

٢ ـ من غير جنس الصَّلاة.

٣ ـ لغير ضرورة.

٤ ـ متوالٍ، أي: غير متفرِّق.

قوله: «ولا يشرع ليسيره سجود»، أي: لا يجب ولا يستحبُّ؛ لأن المشروع يشمَل الواجب والمستحب، لأن هذا العمل من غير جنس الصَّلاة، وإنما نصَّ المؤلِّف علىٰ أنه لا يُشرع ليسيره سجود؛ لأنَّ في ذلك خلافاً (٢)، وقد جرت عادة المؤلِّفين أنهم إذا نفوا شيئاً لا حاجة لِذِكْرِهِ فهو إشارة إلىٰ وجود

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۱۸/٤).

<sup>(</sup>٢) «الإنصاف» (٤/ ١٨).

وَلَا تَبْطُلُ بِيَسِيرِ أَكْلٍ أَوْ شُرْبٍ سَهُواً، وَلَا نَفْلَ بِيَسِيرِ شُرْبٍ عَمْداً.

خلاف فيه، وهنا لا حاجة أن يقول لا يُشرع ليسيره سجود؛ لأن عدم ذِكْرِ مشروعية السُّجود، لكن لما كان في ذلك خِلاف ذَكَرَ ذلك.

قوله: «لا تبطل» الضَّمير يعود على الصَّلاة فَرْضها ونَفْلها.

قوله: «بيسير أكل أو شُرب سهواً» مثاله: إنسان سَهَا، وكان معه شيء من طعام، فأخذ يأكل منه لكنه ساه، فلا تبطل الصَّلاة؛ لأنه يسير، لكن لو كان كثيراً، مثل: أن يكون قد اُشترىٰ كيلو مِن العنب عَلَقه في رقبته، ونسي وجعَل يأكل من هذا العنب حتىٰ فَرَغَ منه، فهذا كثير؛ فتبطل به الصَّلاة، ولو كان ساهياً.

وقيل: لا تبطل إذا كان ساهياً، وهو رواية عن الإمام أحمد (١).

أما إذا كان الأكل أو الشُّرب عمداً، فإن الصَّلاة تبطل به، قليلاً كان أم كثيراً، لكن استثنى المؤلِّفُ يسير الشُّرب في النَّفْلِ كما يفيده.

قوله: «ولا نفلٌ بيسير شرب عمداً» أي: ولا يبطل النَّفْل كالرَّاتبة، والوتر، وصلاة الليل، وصلاة الضُّحى، وتحيَّة المسجد، بيسير شُرب عمداً.

فبهذا عرفنا أنه تبطل الصلاة فَرْضها ونَفْلها بالأكل الكثير سهواً أو عَمْداً، ولا تبطل بالأكل اليسير سهواً.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۲۰/٤).

وأما الشُّرب: فتبطل بالشُّرب الكثير عمداً، أو سهواً، ولا تبطل باليسير سهواً، ولا تبطل أيضاً باليسير عمداً إذا كانت نَفْلاً، وعَلَّلُوا ذلك بأثر ونظر:

أما الأثر: فقالوا: إنَّ عبد الله بن الزبير رضي الله عنه وعن أبيه: كان يطيل النَّفْل وربما عَطِشَ فشرب يسيراً (١). وهذا فِعْلُ صحابي، وفِعْلُ الصَّحابي إذا لم يعارضه نصَّ أو فعْلُ صحابي آخر فهو حُجَّة.

وأما النَّظر: فلأن النَّفْل أخفُ من الفَرْض، بدليل أن هناك واجبات تسقط في النَّفْل، ولا تسقط في الفَرْض، كالقيام، وأستقبال القِبْلة في السفر، فإذا كان النَّفْلُ أخفَ وكان الإنسان ربَّما يطيله كثيراً فيحتاج للشُّرب سُمِحَ له بالشُّرب اليسير تشجيعاً له علىٰ النَّافلة.

فإذا قال قائل: إذا فسامحوا بالأكل اليسير عمداً.

قلنا: لا، فهناك فَرْق بين الأكل والشُّرب، فالأكل يحتاج إلى مضغ وحركات أكثر، والحاجة إليه في الصَّلاة أقلُّ. وأما الشُّرب فإنه لا يحتاج إلىٰ ذلك، والحاجةُ إليه في الصَّلاة كثيرة.

وظاهر قول المؤلِّف: «يسير شُرب» أنه لا فَرْقَ بين أن يكون الشُّرب ماءً أو لبناً، أو عصيراً، أو نحو ذلك، لكن الأصحاب قالوا: إنَّ بَلْعَ ذوب السُّكَر في الفم كالأكل(٢).

وبعضهم قال: كالشُّرب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة (١/ ٢٢٥). (٢) «المنتهى مع شرحه» (٢١٢/١).

وَإِنْ أَتَى بِقَوْلٍ مَشْرُوعٍ فِي غَيْرِ مَوْضِعِهِ كَقِرَاءَةٍ فِي سُجُودٍ وَقُعُودٍ .....

فعلىٰ قول من يقول: إنَّ بَلْعَ ذوب السُّكَّر إذا كان في الفم كالأكل؛ لا يُعفىٰ عن يسير العصير وأشباهه، لأنه يشبه ذوب السُّكر. وعلىٰ القول الثاني يُعفىٰ عنه في النَّفْل.

والقول الثاني (١): في أصل المسألة: أنه لا يُعفىٰ عن يسير الشُّرب في النَّفل عمداً؛ كما لا يُعفىٰ عنه في الفرض، وبه قال أكثر أهل العِلْم.

وعلَّلوا ذلك: أنَّ الأصل تساوي الفَرْض والنَّفْل.

وعلى القول بأنه يُعفى عن اليسير، فالمرجع في اليسير والكثير إلى العُرف.

قوله: «إن أتى أي: المصلّي.

قوله: «بقول مشروع» أي: قد شَرَعَه الشَّارع، سواء كان مشروعاً على سبيل الوجوب كالتسبيح وقراءة الفاتحة، أو على سبيل الاستحباب كقراءة السُّورة بعدها.

قوله: «في غير موضعه» متعلِّق بـ «أتىٰ»، أي: إنْ أتىٰ في غير موضع القول المشروع بالقول المشروع، وليست متعلِّقة بمشروع؛ لأنه ليس هناك قول مشروع في غير موضعه.

قوله: «كقراءة في سجود» القراءة في السُّجود غير مشروعة، بل منهيٌّ عنها، وكذلك القراءة في الرُّكوع غير مشروعة، بل منهيٌّ عنها؛ لقول النبيِّ ﷺ: «ألا وإنِّي نُهيتُ أن أقرأ القرآنَ راكعاً أو

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۲۰ ـ ۲۰).

وَتَشَهُّدٍ فِي قِيَام، وَقِرَاءَةِ سُورَةٍ فِي الأَخِيرَتَيْنِ لَمْ تَبْطلْ، وَلَمْ يَجِبْ لَهُ سُجُودٌ بَلْ يُشْرَعُ، .....

ساجداً، أمَّا الرُّكوع فعظِّموا فيه الربَّ، وأما السُّجود فأكثروا فيه من الدُّعاء، فقَمِنٌ أن يُستجاب لكم (١٠).

قوله: «وتشهد في قيام» التشهُّدُ يُشرع في الجلوس، لكن لو نسيَ فتشهَّدَ وهو قائمٌ فقد أتى بقول مشروع في غير موضعه.

قوله: «وقراءة سورة في الأخيرتين» هذا أيضاً قول مشروع في غير موضعه، لأن الرَّكعتين الأخيرتين لا تُشرع فيهما القراءة بغير الفاتحة على المشهور من المذهب<sup>(٢)</sup>، وقد ذكرنا في باب صفة الصَّلاة أنه ينبغي أحياناً أن يقرأ بزائد على السُّورتين<sup>(٣)</sup>.

تنبيه: قوله: «كقراءة في سجود»، أي: مع الإِتيان بسبحان ربي الأعلىٰ؛ لأنه إنْ قرأ في السُّجود ولم يقل: سبحان ربي الأعلىٰ؛ فقد نقَص واجباً فيلزمه سجود السَّهو، لكن إذا أتىٰ بقول مشروع في غير موضعه مع الإِتيان بالقول المشروع في ذلك الموضع فقرأ في الرُّكوع مع قول: «سبحان ربي العظيم»، أو قرأ في السُّجود مع قول: «سبحان ربي الأعلىٰ»، أو قرأ في القعود مع قول: «ربِّ اعْفِرْ لي»، أو قرأ في التشهُّد مع إتيانه بالتشهُّد.

قوله: «لم تبطل» ظاهره: حتى وإنْ قرأ في الرُّكوع، وإنْ قرأ في السُّجود، لأنه قول مشروع في الجُمْلة في الصَّلاة، لكنه في غير هذا الموضع.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۸۷). (۲) «المنتهیٰ مع شرحه» (۲۱۲/۱).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص(٢١٥).

وقال بعض العلماء (١٠): بل إذا قرأ في الرُّكوع أو في السُّجود بطلت، وبه قال بعض الظاهرية.

واستدلُّوا: بأن النبيَّ ﷺ نُهيَ أن يقرأ القرآنَ وهو راكعٌ أو ساجدٌ (٢)، والأصل في النَّهي التحريم، وعلى هذا؛ فتكون قراءة القرآن في الرُّكوع أو السُّجود حراماً، ومعلوم أن الإِنسان إذا فَعَلَ ما يحرم في العبادة فسدت.

لكن الجمهور قالوا: هذا ليس محرَّماً بعينه، لكنه محرَّم باعتبار موضعه، بخلاف الكلام، فالكلام في الصَّلاة لا شكَّ أنه يبطل الصَّلاة؛ لأنه محرَّم بعينه، أما هذا؛ فالأصل أن القراءة غير محرَّمة في الصَّلاة بل مشروعة في موضعها، لكن النَّهي عن كونها في هذا الموضع فقط، فلم يكن ذلك مبطلاً للصَّلاة، وهذا هو الرَّاجح، أعني: أنها لا تبطل.

تتمة: ولو فَعَلَ المستحب في غير موضعه؛ بأن رَفَعَ يديه في الانحدار إلى السجود ناسياً؛ فهل يُشرع السُّجود؟

الجواب: لا يُشرع السَّجود؛ لأنه إذا لم يُشرع السَّجود لتركه وهو نقص في ماهيَّة الصَّلاة؛ فلا يُشرع لفعله مِن باب أَوْلَىٰ، لكنه لا يبطل الصلاة؛ لأنه من جنسها، إلا أنه سيأتي \_ إن شاء الله \_ في باب سجود السَّهو أنه إذا أتىٰ بقول مشروع في غير موضعه، فإنه يُسنُّ له أن يسجد للسَّهو، كما لو قال: «سبحان رَبِّي العظيم» فهنا أتىٰ الأَعلیٰ» في الرُّكوع، ثم ذَكَرَ فقال: «سبحان رَبِّي العظیم» فهنا أتیٰ

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (٣/ ٣٨٦)، «الإنصاف» (٤/ ٢٢ \_ ٣٣).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه ص(٨٧).

وَإِنْ سَلَّمَ قَبْلَ إِتْمَامِهَا عَمْداً بَطَلَتْ، وَإِنْ كَانَ سَهْواً ثُمَّ ذَكَرَ قَرِيباً أَتَّمَّهَا وَسَجَدَ.

بقول مشروع وهو «سبحان رَبِّيَ الأَعلَىٰ»، لكن «سبحان رَبِّي الأَعلَىٰ» لكن «سبحان رَبِّي الأَعلَىٰ» مشروع في السُّجود، فإذا أتىٰ به في الرُّكوع قلنا: إنك أتيت بقول مشروع في غير موضعه، فالسُّجود في حقِّكَ سُنَّة.

وهذا هو المذهب<sup>(۱)</sup>، أعني التفريق بين القول المسنون والفعل المسنون، حيث قالوا: إنْ أتى بقول مشروع في غير موضعه سُنَّ له سجود السَّهو، وإن أتى بفعل مسنون في غير موضعه لم يُسنَّ له السُّجود، وفي هذا التفريق نظر؛ فإن عموم الأدلة في السُّجود للسَّهو يقتضى أنْ لا فَرْقَ.

قوله: «وإن سلم قبل إتمامها عمداً بطلت»، أي: إذا سَلَّم قبل إتمام الصلاة بقصد الخروج منها عمداً بطلت؛ لأنه على غير ما أمر الله به ورسوله، وقد قال النبيُّ ﷺ: «من عَمِلَ عملاً ليس عليه أمرُنا فهو رَدُّ» (٢). فالله تعالىٰ قد فَرض صلاة الظَّهر مثلاً أربعاً، فإذا سَلَّمَ من ثلاث أو من ركعتين، فقد أتىٰ بما ليس عليه أمرُ الله ورسوله فتبطل.

وإنْ كان سهواً، أي: أنه ظَنَّ أن الصَّلاة قد تمَّت ثم ذَكَرَ قريباً، أي: في زمن قريب، أتمَّها وسَجَدَ، وسيأتي ـ إن شاء الله ـ أين يكون موضع السُّجود (٣).

قوله: «وإن كان سهواً ثم ذكر قريباً أتمها وسجد»، أي: وإنْ كان السَّلام سهواً... إلخ وظاهر كلامه العموم، وأنه لا فَرْقَ بين

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۲/٤). (۲) تقدم تخريجه ص(٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص(٣٩٤).

أن يُسلِّم ظانًا أنها تمَّت، وبين أن يُسلِّم جازماً أنها تمَّت؛ لكونه يظنُّ أنه في صلاة أخرى، وبين المسألتين فَرْقٌ، فإذا سَلَّم ظانًا أنها تمَّت؛ فهذا ما أراده المؤلِّف، مثل: مَنْ سَلَّم مِن ركعتين في صلاة رباعية فيتمُّ ويسجد للسَّهو.

وأما إذا سَلَّمَ علىٰ أنها تمَّت الصَّلاة؛ بناءً علىٰ أنه في صلاة أخرىٰ لا تزيد علىٰ هذا العدد، مثل: أن يُسلِّم مِن ركعتين في صلاة الظُّهر؛ بناءً علىٰ أنَّها صلاة فجر، فهنا لا يبني علىٰ ما سَبَق، لأنه سَلَّم يعتقد أن الصَّلاة تامَّة بعددها، وأنه ليس فيها نقص، فيكون قد سَلَّمَ من صلاة غير الصَّلاة التي هو فيها، ولهذا لا يبني بعضها علىٰ بعضِ.

ودليل ما ذكره المؤلّف؛ من أنه إذا سَلّم ظانًا أن صلاته تمّت؛ فَذَكَرَ قريباً؛ أنه يسجد: حديث أبي هريرة أن الرسول على مسلّىٰ ذات يوم صلاة الظُهر أو العصر، فَسَلّم من ركعتين، ثم قام فتقدّم إلىٰ خشبة في مقدّم المسجد، واتكأ عليها كأنه غضبان، وكان في الناس خيار الصّحابة كأبي بكر وعُمر، لكن لهيبة الرّسول على هابا أن يكلّماه مع أنهما أخصُّ الناس به، وكان الرسول على قد ألقى الله عليه المهابة، وكان في القوم رَجُلٌ يداعبه النبيُ على يسميه «ذا اليدين» لطول يديه، فقال: يا رسول الله أنسرَ ولم تُقصَر!» \_ فقوله: الم أنسَ ولم تُقصَر!» \_ فقوله: السرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه أحتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه احتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه احتمال الشرعي؛ لأن الحكم الشرعي باقي على أنها أربع، وفيه احتمال الشرعي وفيه أنها أربع، وفيه أحتمال المنه وهو أن يكون سَلَّم من ركعتين عمداً، وهذا لا يرد بالنسبة

للرسول ﷺ - ثم التفت إلى النّاس وقال: «أحقٌ ما يقول ذو اليدين؟» قالوا: نعم. فتقدّم فَصَلّىٰ ما تَرَكَ، ثم سَلّم، ثم سجد سجدتين ثم سَلّم (١)، هذا هو دليل هذه المسألة، وهي قوله: «ثم ذكر قريباً أتمّها وسجد».

لكن لو ذَكرَ وهو قائم، فهل يبني على قيامه ويستمر، أم لا بُدَّ أن يقعد ثم يقوم؟

قال الفقهاء \_ رحمهم الله \_: لا بُدَّ أن يقعد، ثم يقوم؛ لقول ذي اليدين: «فَصَلَّىٰ ما تَرَكَ» وهو قد تَرَكَ القيام من القعود، فلا بُدَّ أن يأتي بالقيام من القعود، وهذا مبنيٌّ علىٰ أن النهوضَ نفسَه ركنٌ مقصودٌ.

فإن قيل: إنَّ النهوض ليس رُكناً مقصوداً، ولكنه مِن أجل أن يكون قائماً، وبناءً على ذلك لا يلزمه أن يجلس ثم يقوم، كما قال به بعضُ العلماء.

فالجواب: أنَّ ما ذَكَرَه الفقهاء \_ رحمهم الله \_ أحوط، فنقول: إذا كان الإنسان قد نَهَضَ ثم ذَكَرَ، أو ذُكِّرَ، جَلَسَ، ثم قَامَ، وأتمَّ الصَّلاة.

وقوله: «ثم ذكر قريباً» يُشترط أيضاً شرط آخر: وهو ألا يفعل ما ينافي الصلاة، فإن فَعَلَ ما يُنافي الصَّلاة، مثل: أن يُحْدِث، أو يأكل، وما أشبه ذلك، فإنه لا يبني على صلاته لفوات الشَّرط، وهذا ظاهر في الحَدَث؛ لأنه إذا أحدث تعذَّر بناء بعض الصَّلاة على بعض؛ لانقطاعها بالحَدَث.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٦٦).

## فَإِنْ طَالَ الفَصْلُ، أَوْ تَكَلَّمَ لِغَيْرِ مَصْلَحَتِهَا .....

أما إذا فَعَلَ ما يُنافي الصَّلاة؛ فإن الصَّحيح: أنه لا بأس أن يبني على ما سَبَق؛ لأن فعله ما ينافي الصَّلاة بناءً على أنه أتمَّ صلاته، فيكون صادراً عن نسيان أو عن جهل بحقيقة الحال، والنسيان والجهل عُذر يسقط بهما حكم فِعْلِ المنهي عنه، وهو الأكل مثلاً أو الشُّرب، أو ما أشبه ذلك، ولهذا بَنَى النبيُّ عَلَيْهُ والصحابةُ على صلاتهم مع فِعْلِهم ما ينافي الصَّلاة، وهو الكلام.

قوله: «فإن طال الفصل» لم يُبيِّن المؤلِّف مقدار الفصل، فيُرجع في ذلك إلى العُرف.

ومثال الفصل القصير: أن يكون الفَصْلُ كالفصلِ في صلاة الرَّسول عَلَيْ في قصةِ ذي اليدين، فإنه قام إلىٰ مقدَّم المسجد، واتكأ علىٰ خشبة معروضة هناك، وتراجع مع الناس، وخرج سُرعان الناس من المسجد وهم يقولون: قُصرت الصَّلاة (١٠). فما كان مثل هذا، كثلاث دقائق، وأربع دقائق، وخمس دقائق وما أشبهها، فهذا لا يمنع مِن بناء بعضها علىٰ بعض، وأما إن لم يَذْكُر إلا بعد زمن طويل كساعة أو ساعتين، فإنه لا بُدَّ مِن استئناف الصَّلاة.

قوله: «أو تكلم لغير مصلحتها»، أي: بعد أن سَلَّمَ قبل إتمام الصَّلاة تكلَّم بكلام لغير مصلحة الصَّلاة فإنها تبطل.

مثل أن يقول بعد أنْ سَلَّمَ ناسياً: يا فلان، أين وضعت الكتاب؟ يا فلان، أغلق المكيف. يا فلان، اذهب إلى كذا. ولو

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٦٦).

بَطُلَتْ كَكَلَامِهِ فِي صُلْبِهَا، وَلِمَصْلَحَتِهَا إِنْ كَانَ يَسِيراً لَمْ تَبْطُلْ. ......تَبْطُلْ.

كان الكلام يسيراً، ولو كان الزَّمن قصيراً، لأنه فَعَلَ ما ينافي الصَّلاة، فهو كما لو أحدث.

والصحيح: أن الصَّلاة لا تبطل بذلك، لأنه إنما تَكلَّم بناءً علىٰ أن الصَّلاة قد تمَّت فيكون معذوراً، وسيأتي قريباً.

قوله: «ككلامه في صلبها» ، أي: كما أنّها تبطل الصّلاة إذا تكلّم في صُلب الصّلاة، وقاس المؤلّف ـ رحمهُ الله ـ ما كان خارج الصّلاة بحسب اعتقاد المصلّي على ما كان في صُلب الصّلاة، لأن الكلام في صُلب الصّلاة قد ثَبَتَ فيه الحديث عن النبيّ عَيِّة حين قال: "إنّ هذه الصّلاة لا يصلحُ فيها شيء من كلام الناس»(۱) . فإذا تكلّم بعد السّلام عن نقص نسياناً بطلت، كما لو تكلّم وهو يُصلّي، والمذهب(۱) أنّ الصّلاة تبطل في كلتا الصُّورتين. والقول الرَّاجح: لا تبطل بالكلام ناسياً أو جاهلاً كما سبق ويأتى.

قوله: «ولمصلحتها إن كان يسيراً لم تبطل» فَصَّلَ المؤلِّف \_ رحمهُ الله \_ في الكلام، وجعله علىٰ أقسام؛ فيما إذا تكلَّم بعد سلامه ناسياً:

القسم الأول: أن يتكلَّم لغير مصلحة الصَّلاة، فهنا تبطل بكلِّ حال.

القسم الثاني: أن يتكلَّم لمصلحة الصَّلاة بكلام يسير، كفعل

تقدم تخریجه ص(۸۵).
 «المنتهیٰ مع شرحه» (۲۱۳/۱).

الرسول ﷺ والصَّحابة رضي الله عنهم حين قال: «أصدق ذو اليدين؟ قالوا: نعم. ومراجعة ذي اليدين له. فهنا لا تبطل، لأنه يسير لمصلحة الصَّلاة.

القسم الثالث: أن يكون كثيراً لمصلحة الصَّلاة، فتبطل.

هذا ما قرَّره المؤلف، وهو أحد الأقوال في هذه المسألة (١).

والقول الثاني: أن الصَّلاة لا تبطل بهذه المسائل الثلاث كلها؛ لأن هذا المتكلِّم لا يعتقد أنه في صلاة، فهو لم يتعمَّد الخطأ، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحٌ فِيماً أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ ﴾ [الأحزاب: ٥]، وهذا هو الصحيح.

وكذلك على القول الصَّحيح لا تبطل بالأكل والشُّرب ونحوهما؛ \_ إذا سَلَّمَ ناسياً \_ لأنه لم يتعمَّد فِعْلَ المبطل، فهو جاهل بحقيقة الحال، ولا بغير ذلك مما ينافي الصَّلاة ويبطلها إلا في الحَدَث؛ وذلك لأن الحَدَث لا يمكن معه بناء بعض الصَّلاة على بعض: لأنه يقطعها نهائيًّا، وكذلك لو تَكلَّم في صُلب الصَّلاة ناسياً أو جاهلاً، فإنها لا تبطل على القول الرَّاجح، ودليله ما ذكرنا من الآية الكريمة: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنَاحٌ فِيماً الْحَراب: ٥].

وحديث معاوية بن الحكم الذي تَكلَّم في الصَّلاة فإنه رضي الله عنه لما دَخَلَ في الصَّلاة عطس رَجُل، فقال: الحمدُ لله،

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (٤/٣٠ \_ ٣٢).

وَقَهْقَهَةٌ كَكَلَامٍ، وَإِنْ نَفَخَ .....

فقال له معاوية: يرحمك الله، فرماه الناس بأبصارهم فقال: واثكل أمياه، ما شأنكم تنظرون إليّ ! فجعلوا يضربون أفخاذهم ليُسْكِتُوه فسكت. فلما سَلَّمَ النبيُّ عليه الصلاة والسَّلام أخبره بأن الصَّلاة لا يصلح فيها شيء مِن كلام النَّاس (١)، ولم يأمره بالإعادة ؛ لأنه كان جاهلاً مع أنه تعمَّد الكلام.

القول الثالث: أنَّ الصَّلاة تبطل بالكلام؛ ولو يسيراً لمصلحتها إذا سَلَّم ناسياً، لأنه فَعَلَ شيئاً ينافي الصَّلاة فلا تصحُّ معه.

قوله: «وقهقهة ككلام». القهقهة: الضَّحك المصحوب بالصَّوت، ويُسمَّىٰ عند الناس «كهكهة»، فإذا ضحك بصوت فإنه كالكلام، بل أشدُّ منه لمنافاتها للصَّلاة تماماً؛ لأنها أقرب إلىٰ الهزل مِن الكلام، فإذا قهقه إنسانٌ وهو يُصلِّي بطلت صلاتُه؛ لأن ذلك يشبه اللعب، فإن تبسَّم بدون قهقهة فإنها لا تبطل الصَّلاة؛ لأنه لم يظهر له صوت.

وإنْ قهقه مغلوباً على أمره؛ فإن بعض الناس إذا سَمِعَ ما يعجبه لم يملك نفسه من القهقهة، فَقَهْقَهَ بغير اختياره فإن صلاته على القول الرَّاجح لا تبطل، كما لو سَقَطَ عليه شيء فقال بغير إرادة منه: «أح» فإن صلاته لا تبطل أيضاً؛ لأنَّه لم يتعمَّد المفسد.

قوله: «إن نفخ» أي: فبان حرفان بطلت صلاتُه، لأنه تكلُّم

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۸۵).

أَوْ انْتَحَبَ مِنْ غَيْرِ خَشْيَةِ اللَّهِ تَعَالَى، .....

مثل: أن يقول: «أف» يرفع صوته بها، فهذا تبطل صلاته به؛ لأنه بان منه حرفان. وفي هذا التَّعليل شيء، لأنه قد يكون الكلام كلاماً تامَّا مع حرف واحد؛ كأفعال الأمر مِن الثلاثي إذا كانت مثالاً ناقصاً.

المثال: هو معتلُّ الأول، والناقص: هو معتل الأخير، فالأمر من هذا الفعل يكون على حرف واحد، وهو كلام تام مثل أن تقول لصاحبك: «ع» من وعى، ف«ع» هذا كلام تام، أو «فِ» من وَفَى، هذا أيضاً كلام تام، وهي مكوَّنة مِن حرف واحد، كما أنه يكون هناك ثلاثة حروف، ولا يكون كلاماً، فكون المسألة تعلَّل بأن ما كان حرفان فهو كلام، وما دون ذلك ليس بكلام، فيه نَظرٌ.

ولهذا نقول في «النَّفخ»: إن كان عَبَثاً أبطل الصَّلاة؛ لأنه عَبَثُ، وإنْ كان لحاجة فإنه لا يُبطل الصَّلاة، ولو بان منه حرفان، لأنه ليس بكلام، مثل: أن ينفخ الإنسان حشرة دَبَّتْ علىٰ يده لإزالتها؛ لأنه أهون لها من أن يمسَّها بيده؛ لأنه ربَّما لو مَسَّها بيده لتأثرت، ولأنه أسهل لها، فالمدار في هذا علىٰ العبث، إنْ فَعَلَه عبثاً فإن الصَّلاة تبطل لمنافاة العبث لها، وإنْ كان لحاجة لم تبطل.

قوله: «انتحب» أي: فَبَانَ حرفان، والنَّحيب: رَفْعُ الصوت بالبكاء.

قوله: «من غير خشية الله تعالىٰ» مثل: أن يأتيه الخَبَرُ وهو يُصلِّي بأن فلاناً مات فينتحبُ، فانتحابه هنا ليس مِن خشية الله،

#### أَوْ تَنَحْنَحَ مِنْ غَيْرِ حَاجَةٍ فَبَانَ حَرْفَانِ بَطُلَتْ.

ولكن من حُزْنِهِ على فراق هذا الميِّت، فإذا بان حرفان مِن ٱنتحابه بطلت صلاتُه. هذا ما قرَّره المؤلِّف.

والصحيح: أنه إذا غلبه البكاء حتىٰ ٱنتحب لا تبطل صلاتُه؛ لأن هذا بغير اختياره، سواء كان مِن غير خشية الله كما سَبَقَ، أم من خشية الله، أي: شدَّة خوفه مِن الله عزَّ وجلَّ، أو من محبَّة الله وشدَّة شوقه إلىٰ الله؛ لأن البكاء قد يكون خشية لله، وقد يكون شوقاً إلىٰ الله عزَّ وجلَّ، فكما يكون للقلب تأثر عند ذِكْرِ ثواب المتقين فيبكي شوقاً إلىٰ هذا النَّعيم، كذلك يكون عند ذِكْرِ الكافرين وعقابهم، فيبكي خوفاً مِن هذا العذاب.

قوله: «أو تنحنح من غير حاجة فبان حرفان» فإن صلاته تبطل.

والحاجة للتنحنح، إما أن تكون قاصرة، أو متعدِّية: فإذا أحسَّ الإِنسانُ بحَلْقِهِ ٱنسداداً، فإنه يتنحنح مِن أجل إزالة هذا الانسداد، فهذا لحاجة قاصرة.

والتَّنحنحُ لحاجةٍ متعدِّيةٍ مثل: إذا استأذن عليه شخص وأراد أن يُنبِّهه علىٰ أنه يُصلِّي، أو ما أشبه ذلك، فهذه حاجة متعدِّية فلا تبطل الصَّلاة بذلك، لأنَّها لحاجة، فإنْ كان لغير حاجة فإنها تبطل الصلاة بشرط أن يبين حرفان.

والقول الراجع: أن الصَّلاة لا تبطل بذلك، ولو بَانَ حرفان؛ لأن ذلك ليس بكلام، والنبيُّ ﷺ إنما حَرَّم الكلام. اللَّهُمَّ إلا أن يقع ذلك على سبيل اللعب، فإن الصلاة تبطل به؛ لمنافاته الصلاة فيكون كالقهقهة.

مسألة: هل مِن الحاجة أن يتنحنح إذا أطال الإمام الركوع أو السُّجود من أجل أن يُنبِّهه أو ليس من الحاجة؟

الجواب: هذا ليس من الحاجة، إلا إذا أطال الإِمام إطالة خرجت عن حَدِّ المشروع، فقد يكون هذا من الحاجة.

فإن قال قائل: ما الدَّليل علىٰ جواز التَّنحنح للحاجة، ولو بَانَ حرفان؟

فالجواب: الدَّليل: حديث عليِّ رضي الله عنه أنه كان له مدخلان يدخل فيهما على النبيِّ ﷺ، فإذا دَخَلَ عليه وهو يُصلِّي تنحنح له إشارة إلىٰ أنه مشغول بصلاته (١١).

مسألة: إذا عطس فبَانَ حرفان فهل تبطل صلاتُه؟

الجواب: لا تبطل صلاته؛ لأنه مغلوبٌ عليه وليس باختياره، وكذلك لو تثاءب فبان حرفان، فإنه مغلوبٌ عليه فلا يضرُّه، لكن بعض الناس ينساب وراء التثاؤب حتى تسمع له صوتاً «ها، ها» فهذا الظاهر أنه غير مغلوب على أمره، بل إن هذا حَذَّر منه النبيُّ عَيِّهُ، وأَمَرَ مَنْ تثاءب أن يكظم ما استطاع (٢) أي: يمنع ما استطاع، فإن لم يستطع وَضَعَ يده على فَمِهِ؛ لأن وَضْعَ اليد على الفَم يَكْتُم الصَّوت ويخفِّضُه، ويمنع من ضحك الشيطان على المتثائب، أو دخوله في جوفه.

وكذلك بعض النَّاس يتقصَّد أن يكون عطاسه شديداً، فلو

<sup>(</sup>١) تقدم تخریجه ص(٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب ما يستحب من العطاس، وما يكره من التثاؤب (٦٢٢٣).

#### فَصْلُّ

تقصّد هذا وبان حرفان؛ بطلت صلاتُه على قاعدة المذهب؛ لأن هذا ليس مغلوباً على أمره.

#### فصل

الكلام في هذا الفصل على النَّقْص، وكلامه السابق في الباب على الزيادة، وقد سَبَقَ أن الزيادة (١٥): زيادة قول، وزيادة فِعْلِ.

وزيادة القول إما أن تكون مِن جنس الصَّلاة، أو من غير جنسها، وكذلك الفعل.

فزيادة القول مِن غير جنس الصلاة تبطل الصَّلاة إنْ كانت عمداً، وكذلك إن كانت سهواً أو جَهْلاً على المذهب؛ لعموم قوله ﷺ: "إن هذه الصَّلاة لا يصلُحُ فيها شيءٌ من كلام الناس»(٢).

والصَّحيح: أنها لا تبطل الصَّلاة إنْ كانت سهواً أو جهلاً (٣).

وإن كان القول مِن جنس الصَّلاة، فإن كان مما يخرج به من الصَّلاة وهو السَّلام، فإن كان عمداً بطلت، وإن كان سهواً أتمَّها وسَجَدَ للسَّهو بعد السَّلام، وإن كان مما لا يخرج به من الصَّلاة، كما لو زاد تسبيحاً في غير محله، فهذا يُشرع له السُّجود ولا يجب.

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۳۳۹). (۲) تقدم تخریجه ص(۸۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص (٣٦٥).

وَمَنْ تَرَكَ رُكْناً فَذَكَرَهُ بَعْدَ شُرُوعِهِ فِي قِرَاءَةِ رَكْعَةٍ أُخْرَىٰ، بَطُلَتْ الَّتِي تَرَكَهُ مِنْهَا، .....أُخْرَىٰ، بَطُلَتْ الَّتِي تَرَكَهُ مِنْهَا،

أما زيادة الأفعال فإن كانت من غير جنس الصَّلاة فقد سَبَقَ أن أقسامها خمسة، وهي الحركة في الصَّلاة (١١).

وإن كانت من جنس الصَّلاة:

فإن كانت تغير هيئة الصَّلاة، وهي: الرُّكوع والسُّجود والقيام والقعود، فإنْ كان متعمِّداً بطلت، وإلَّا؛ لم تبطل، وسَجَدَ للسَّهو.

وإن كانت لا تغير هيئة الصَّلاة، كما لو رَفَعَ يديه إلىٰ حذو منكبيه في غير موضع الرَّفع، فإن الصَّلاة لا تبطل به، لأن ذلك لا يُغَيِّرُ هيئة الصَّلاة ولكن يُشرع له السُّجود علىٰ القول الرَّاجح.

قوله: «ومن ترك ركناً» أي: إذا تَرَكَ رُكناً، والأركان سَبَقَ بيانها (٢)، فإن كان تكبيرة الإحرام لم تنعقد صلاته، سواء تَرَكَها عمداً أم سهواً، لأن الصلاة لا تنعقد إلا بتكبيرة الإحرام، فلو فرضَ أن شخصاً وقف ليصلِّي فنسيَ التكبير وشرعَ في الاستفتاح وقرأ الفاتحة واستمرَّ، فإننا نقول: إن صلاته لم تنعقد أصلاً، ولو صَلَّىٰ كُلَّ الرَّكعات، وإن كان غير التحريمة فهو الذي ذَكرَه المؤلِّفُ ـ رحمهُ الله.

قوله: «فذكره بعد شروعه في قراءة ركعة أخرى بطلت التي تركه منها» بطلت: يعني صارت لغواً، وليس البطلان الذي هو ضِدُّ الصِّحة، لأنه لو كان البطلان الذي هو ضِدُّ الصِّحة؛ لوجب

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۲۰۸). (۲) انظر: ص(۲۹۱).

أن يخرج من الصَّلاة، ولكن المراد بالبطلان هنا: اللغو، فمعنى «بطلت» أي صارت لغواً، وتقوم التي بعدها مقامها، هذا إذا ذكره بعد شروعه في قراءة الركعة الأخرىٰ.

مثال ذلك: رَجُلٌ يُصلِّي فلما سَجَدَ السَّجود الأول في الرَّكعة الأُولى، قام إلى الرَّكعة الثانية، وشرع في قراءة الفاتحة، ثم ذَكَرَ أنه لم يسجد إلا سجدة واحدة؛ فَتَرَكَ جلوساً وسجدة، أي: ترك رُكنين، فنقول له: يحرم عليك أن ترجع؛ لأنك شرعت في ركن مقصود من الرَّكعة التي تليها، فلا يمكن أن تتراجع عنها، لكن تلغي الرَّكعة السَّابقة، وتكون الرَّكعة التي بعدها بدلاً عنها.

مثال آخر: قام إلى الرَّابعة في الظُّهر، ثم ذَكَرَ أنه نسيَ السَّجدة الثانية من الركعة الثالثة، بعد أن شَرَعَ في القراءة فتُلغَىٰ الثالثة، وتكون الرابعة هي الثالثة، لأنه شَرَعَ في قراءتها. وهذا ما قرَّره المؤلِّف.

والقول الثاني: أنها لا تبطل الركعة التي تركه منها، إلا إذا وَصَلَ إلى محلّه في الرَّكعة الثانية، وبناء على ذلك يجب عليه الرُّجوعُ ما لم يَصِلْ إلى موضعه من الرَّكعة الثانية.

ففي المثال الذي ذكرنا، لمَّا قام إلىٰ الثانية؛ وشَرَعَ في قراءة الفاتحة؛ ذَكَرَ أَنه لم يسجد في الركعة الأُولىٰ، فنقول له: ٱرجعْ وٱجلسْ بين السَّجدتين، وٱسجدْ، ثم أكمل.

وهذا القول هو الصحيح، وذلك لأن ما بعد الرُّكن المتروك يقع في غير محلِّه لاشتراط الترتيب، فكل رُكن وَقَعَ بعد الرُّكن

وَقَبْلَهُ يَعُودُ وُجُوباً، فَيَأْتِي بِهِ وَبِمَا بَعْدَه، ...........

المتروك فإنه في غير محلّه لاشتراط الترتيب بين الأركان، وإذا كان في غير محلّه فإنه لا يجوز الاستمرار فيه، بل يرجع إلىٰ الرُّكن الذي تَركَه كما لو نسيَ أن يغسل وجهه في الوُضُوء، ثم لما شرع في مسح رأسه ذَكرَ أنه لم يغسل الوجه، فيجب عليه أن يرجع ويغسل الوجه وما بعده، فإنْ وَصَلَ إلىٰ محلّه مِن الرَّكعة الثانية، فإنه لا يرجع؛ لأن رجوعه ليس له فائدة، لأنه إذا رَجَعَ فسيرجع إلىٰ نفس المحل، وعلىٰ هذا؛ فتكون الرَّكعة الثانية هي الأُولىٰ، ويكون له ركعة مُلفَّقَة مِن الأُولىٰ ومِن الثانية.

مثاله: لما قام من السَّجدة الأولىٰ في الرَّكعة الثانية وجَلَسَ؛ ذَكرَ أنه لم يسجد في الرَّكعة الأولىٰ إلا سجدة واحدة، فلا يرجع إلىٰ الرَّكعة الأولىٰ، ولو رَجَعَ فسيرجع إلىٰ المكان نفسه الذي هو فيه، وهذا القول هو القول الرَّاجع: أنه يجب الرُّجوع إلىٰ الرُّكن المتروك ما لم يَصِلْ إلىٰ موضعه من الرَّكعة الثانية، فإنْ وَصَلَ إلىٰ موضعه من الرَّكعة الثانية هي الأولىٰ.

قوله: «وقبله يعود وجوباً، فيأتي به وبما بعده» أي: إذا ذَكَرَ الرُّكن المتروك قبل شروعه في قراءة الرَّكعة التي تلي المتروك منها، فإنه يعود إلى الرُّكن المتروك فيأتي به وبما بعده.

مثال ذلك: رَجُل يُصَلِّي فقام إلى الرَّكعة الثانية، وحين قيامه ذَكرَ قبل أن يقرأ أنه لم يسجد في الرَّكعة الأولى إلا سَجْدَة واحدة. فيلزمه الرُّجوع، فيجلس جلسة ما بين السَّجدتين، ثم يسجد ثم يقوم للثانية.

#### وَإِنْ عَلِمَ بَعْدَ السَّلَامِ فَكَتَرْكِ رَكْعَةٍ كَامِلَةٍ.

قوله: «وإن علم بعد السَّلام فكترك ركعة كاملة» أي: إن عَلِمَ بالرُّكن المتروك بعد أن سَلَّمَ فكتركه ركعة كاملة، أي: فكأنه سَلَّمَ عن نقص ركعة، وعلىٰ هذا؛ فيأتي بركعة كاملة، ثم يتشهَّدُ ويسجد للسَّهو ويُسلِّمُ، إما بعده أو قبله، حسب ما سنذكره، إن شاء الله.

مثال ذلك: رَجُلٌ صَلَّىٰ، ولما فَرَغَ من الصَّلاة ذَكَرَ أنه لم يسجد في الرَّكعة الأخيرة إلا سجدة واحدة، فيأتي بركعةٍ كاملةٍ، هذا ما قرّره المؤلِّف.

ووجه ذلك: أنه لما سَلَّمَ ٱمتنع بناءُ الصَّلاة بعضُها علىٰ بعض فتبطل الرَّكعة كلُّها، ويأتي بركعة كاملة، ولأن تسليمه بعد التشهُّد يشبه ما إذا شَرَعَ في قراءة الرَّكعة التي تليها، وهو إذا شَرَعَ بقراءة الرَّكعة اللَّولى، وأن يأتي بقراءة الرَّكعة الأولى، وأن يأتي بركعة كاملة.

والقول الثاني (1): أنه لا يلزمه أن يأتي بركعة كاملة، وإنما يأتي بما تَرَكَ وبما بعده، لأن ما قبل المتروك وَقَعَ في محله صحيحاً، فلا يُلزم الإنسان مرَّة أخرى، أما ما بعد المتروك، فإنما قلنا بوجوب الإتيان به من أجل الترتيب، وعلى هذا ففي المثال الذي ذكرنا نقول لهذا الرَّجُل: أرجع وأجلسْ بين السجدتين، وأسجد السَّجدة الثانية، ثم أقرأ التشهُّد، ثم سَلَّم، ثم أسجد للسَّهو وسلَّم، وهذا القول هو الصَّحيح.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (٤/ ٥٣).

ووجه صِحَّته: أن ما قبل المتروك وقع مُجَزّاً في محلِّه فلا وَجُهَ لبطلانه، وأما ما بعد المتروك فإنما قلنا بوجوب إعادته مِن أجل مراعاة الترتيب.

فصار كلام المؤلِّف في تَرْكِ الرُّكن غير التحريمة له ثلاث حالات:

ـ أما التَّحريمة فلا تنعقد الصَّلاة بتركها.

الحال الأولى: أن يذكره قبل الشُّروع في قراءة الرَّكعة التي تليها، ففي هذه الحال يجب عليه الرُّجوع، فيأتي به وبما بعده، ويستمرُّ في صلاته.

الحال الثانية: أن لا يعلم به إلا بعد السَّلام فيكون كَتَرْكِ ركعة كاملة.

الحال الثالثة: أن يعلم به بعد الشُّروع في قراءة الرَّكعة التي تليها، فتبطُل الرَّكعة التي تَركه منها، وتقوم الثانية مقامها.

أما على القول الرَّاجح، فإنه إذا تَرَكَ رُكناً فلا يخلو مِن ثلاث حالات:

الحال الأولى: إنْ ذَكَرَه قبلِ أن يصل إلىٰ محلّه وجب عليه الرُّجوع.

الحال الثانية: إنْ ذَكَرَه بعد أن وَصَلَ إلى محله فإنه لا يرجع؛ لأنه لو رَجَعَ لم يستفد شيئاً، وتقوم الثّانية مقام التي قبلها.

الحال الثالثة: إنْ ذَكرَه بعد السَّلام فإن كان من ركعة قبل الأخيرة أتى بركعة كاملة، وإنْ كان من الأخيرة أتى به وبما بعده

وَإِنْ نَسِي التَّشَهُّدَ الأَوَّلَ وَنَهَضَ لَزِمَهُ الرُّجُوعُ مَا لَمْ يَنْتَصِبْ قَائِماً فَإِنْ اسْتَتَمَّ قَائِماً كُرِهَ رُجُوعُهُ، وَإِنْ لَمْ يَنْتَصِبْ لَزِمَهُ الرُّجُوعُ، وَإِنْ لَمْ يَنْتَصِبْ لَزِمَهُ الرُّجُوعُ، وَإِنْ شَرَعَ فِي الْقِرَاءَةِ حَرُمَ الرُّجُوعُ وَعَلَيْهِ السُّجُودُ لِلْكُلِّ.

فقط، ولا يلزمه أن يأتي بركعة كاملة. هذه أحوال نقص الأركان.

هذا الكلام عن نقص الأركان، أما الواجبات فقد ذَكَرَها المؤلف بقوله: «وإن نسي التشهد الأول...» خصَّ المؤلِّفُ التشهُّدَ الأول على سبيل الحصر، بل نقول: إذا نقص واجباً ناسياً كالتشهُّدِ الأول ونَهضَ، فلا يخلو من ثلاث أحوال:

الحال الأولى: أن يذكره بعد أن ينهض، أي: بعد أن تفارق فخذاه ساقيه، وقبل أن يستتم قائماً، ففي هذه الحال يجلس ويتشهّد، ويتم صلاته، ويسجد للسّهو.

الحال الثانية: أن يذكره بعد أن يستتم قائماً، لكن قبل أن يشرع في القراءة، فهنا لا يرجع؛ لأنه أنفصل عن التشهيد تماماً، حيث وَصَلَ إلىٰ الرُّكن الذي يليه.

الحال الثالثة: أن يذكره بعد الشُّروع في قراءة الرَّكعة التي تليها: فيحرم الرُّجوع، وقد بَيَّنَ المؤلِّفُ هذا التفصيل في قوله: «وإن نسي التشهُّدَ الأول ونَهَضَ لزمه الرُّجوع ما لم ينتصب قائماً، فإن اُستتمَّ قائماً كره رجوعه، وإنْ لم ينتصب لزمه الرجوع، وإن شرع في القراءة حرم الرجوع».

قوله: «وعليه السجود للكلِّ» أي: في كلِّ الأحوال الثلاث:

إذا نهض ولم يستتمَّ قائماً، إذا ٱستتم قائماً ولم يقرأ، إذا شَرَعَ في القراءة فعليه السجود في الكُلِّ.

وبقي حال رابعة لم يذكرها؛ لأنها لا توجب سجود السَّهو، وهي: ما إذا ذَكَرَ قبل أن ينهض، أي: تأهَّب للقيام، ولكن قبل أن ينهض وتفارق فخذاه ساقيه، ذَكَرَ أنه لم يتشهَّد فإنه يستقرُّ ولا يجب عليه السُّجود في هذه الحال؛ لعدم الزيادة وعدم النقص، أما عدم النقص فلأنه أتى بالتَّشهُّدِ وأما عدم الزيادة فلأنه لم يأتِ بفعل زائد.

وعلىٰ هذا؛ فتكون الأحوالُ أربعاً، وصار الرُّجوع: محرماً، ومكروهاً، وواجباً، ومسكوتاً عنه.

فالمحرم: إذا شَرَعَ في القراءة، ولو رَجَعَ عالماً بطلت صلاتُه؛ لأنه تعمَّد المفسد.

والمكروه: إذا ٱستتمَّ قائماً ولم يشرع في القراءة، ولو رَجَعَ لم تبطل؛ لأنه لم يفعل حراماً.

وقال بعض العلماء (١): يحرم الرُّجوع إذا اُستتمَّ قائماً، سواءٌ شرعَ في القِراءة أم لم يشرع؛ لأنه اَنفصلَ عن محلِّ التشهُّد تماماً. وهذا أقرب إلىٰ الصَّواب.

والواجب: إذا لم يستتمَّ قائماً ونهضَ، ولكن في أثناء النهوض ذَكرَ ثم رَجَع، ففي هذه الأحوال الثلاث يجب عليه سجود السَّهو.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ٤١٩ \_ ٤٢٠)، «المجموع» (٤/ ٥٥).

وَمَنْ شَكَّ ......

والمسكوت عنه: أن يذكر قبل أن ينهض. قال بعض العلماء: أي قبل أن تفارق فخذاه ساقيه، وبعضهم قال: قبل أن تفارق ركبتاه الأرض، والمعنى متقارب؛ لأنه إذا فارقت ركبتاه الأرض فقد نهض، وإذا فارقت أليتاه ساقيه فقد نهض أيضاً، لكن إذا ذَكَرَ قبل أن ينهض فإنه يستقر، وليس عليه سجود سهو. هذا حكم المسألة على كلام المؤلّف.

ويجب أن يُعلم؛ أن ما ذكرناه في التشهُّدِ الأول يجري على مَنْ تَرَكَ واجباً آخر، مثل: التسبيح في الرُّكوع، فلو نسيَ أن يقول: «سبحان رَبِّي العظيم» ونَهَضَ من الرُّكوع فذكر قبل أن يستتمَّ قائماً، فإنه يلزمه الرُّجوع، وإن استتمَّ قائماً حرم الرُّجوع، وعليه أن يسجد للسَّهو؛ لأنه تَرُكَ واجباً، ويكون قبل السَّلام؛ لأنه عن نقص.

ولو تَرَكَ قول: «سبحان رَبِّي الأعلىٰ» في السُّجود حتى قام؛ فإنه لا يرجع، وعليه أن يسجد.

ولو تَرَكَ «ربِّ ٱغفرْ لي» حتىٰ سَجَد؛ فإنه لا يرجع، وعليه السُّجود، وعلىٰ هذا فَقِسْ، فكلُّ مَنْ تَرَكَ واجباً حتىٰ فارق محلَّه إلىٰ الرُّكن الذي يليه فإنه لا يرجع، ولكن عليه السُّجود لهذا النقص، ويكون السُّجود قبل السَّلام.

قوله: «ومن شك» هذا هو السبب الثالث من أسباب سجود السَّهو. وٱعلم أن الشكَّ لا بُدَّ فيه من معرفة ثلاث قواعد:

القاعدة الأولى: إذا كان الشكُّ بعد ٱنتهاء الصَّلاة، فلا عِبْرَة به إلا أن يتيقن النقص، أو الزيادة.

مثال ذلك: بعد أن سَلَّمَ شَكَّ هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً؟ نقول: لا تلتفت لهذا الشكِّ، فلا تسجد للسَّهو، ولا ترجع لصلاتك، لأن الصلاة تمَّت علىٰ وَجْهِ شرعي، ولم يوجد ما ينقض هذا الوجه الشَّرعي، فالمصلي لما سَلَّمَ لا إشكال عنده أن الصَّلاة تامَّة وبرئت بها الذِّمَّةُ، فورود الشكِّ بعد أن برئت الذِّمَة لا عِبْرَة به.

ومثال ذلك: لو شَكَّ في عدد أشواط الطَّواف بعد أن فرغ من الطَّواف، هل طاف سبعاً أم ستَّا؟ فلا عِبْرَة به، فلا يَلتفت إليه؛ لأنه فَرَغَ من الطواف على وَجْهِ شرعي فبرئت به الذِّمَّة، فورود الشَّكِّ بعد براءة الذِّمَّة لا يُلتفت إليه.

ومثله أيضاً: لو شَكَّ في عدد حصىٰ الجِمَار بعد أن فَرَغَ وَانصرف، فلا يَلتفت إليه؛ لأنه بفراغ العبادة برئت الذِّمَّة، فورود الشَّكِّ والذِّمَّة قد برئت لا يُلتفت إليه.

القاعدة الثانية: إذا كان الشَّكُّ وهماً، أي: طرأ على الذِّهن ولم يستقر، كما يوجد هذا في الموسوسين، فلا عِبْرَة به أيضاً، فلا يلتفت إليه، والإِنسان لو طاوع التوهم لتعب تعباً عظيماً.

القاعدة الثالثة: إذا كَثُرت الشُّكوك مع الإنسان حتى صار لا يفعل فِعْلاً إلا شَكَّ فيه، إنْ توضأ شَكَّ، وإنْ صَلَّىٰ شَكَّ، وإن صلَّىٰ شَكَّ، وإن صام شَكَّ، فهذا أيضاً لا عِبْرَة به؛ لأن هذا مرض وعِلَّة، والكلام مع الإنسان الصَّحيح السَّليم مِن المرض، والإنسان الشكّاك هذا يعتبر ذهنه غير مستقر فلا عِبْرَة به.

بقينا في الشُّكِّ إذا كان خالياً من هذه الأمور الثلاثة؛ فما

## فِي عَدَدِ الرَّكَعَاتِ أَخَذَ بِالأَقَلِّ، ....

الحكم؟ بَيَّنَ المؤلِّفُ الحكم فيه: وهو أربعة أقسام: الأول: الشَّكُ في عدد الرَّكعات.

وأشار إليه بقوله: «ومن شك في عدد الركعات أخذ بالأقل» أي: شَكَّ هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً؟ فيجعلها ثلاثاً، أو هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم اثنتين؟ يجعلها اثنتين. أو هل صَلَّىٰ اثنتين أم واحدة؟ يجعلها واحدة.

والدليل: قوله ﷺ: «إذا شَكَّ أحدُكُم في صلاته؛ فلم يَدْرِ كُم صَلَّىٰ؛ ثلاثاً أم أربعاً؟ فليطرَح الشَّكَّ وَلْيَبْنِ علىٰ ما ٱستيقنَ، ثم يسجدُ سجدتين قبل أنْ يُسلِّمَ»(١).

والتعليل: لأن الناقص هو المتيقَّن، والزائد مشكوك فيه، والأصل عدمه، والقاعدة: «أن ما شُكَّ في وجوده فالأصل عدمه» فعندنا ثلاث أو أربع، الثلاث متيقَّنة والرابعة مشكوك فيها، هل وُجِدَت أم لم تُوجَد؟ والأصل عدم الوجود.

وظاهر كلام المؤلّف: أنه لا فَرْقَ بين أن يكون لديه ترجيح أو لا، فإذا شَكَّ؛ هل هي ثلاث أم أربع ورجَّح الأربع؟ يأخذ بالثلاث. أو شَكَّ هل هي ثلاث أم أربع، ورجَّحَ الثلاث؟ يأخذ بالثلاث. أو شَكَّ هل هي ثلاث أم أربع ولم يترجَّحْ عنده شيء؟ يأخذ بالثلاث. ففي الصُّور الثلاث سواء ترجَّح الناقص، أم الزائد، أم تساوى الأمران، على كلام المؤلّف يأخذ بالأقل، وهذا هو المذهب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب السهو في الصلاة (٥٧١) (٨٨).

القول الثَّاني (١) في المسألة: أنه إذا شَكَّ وترجَّحَ عنده أحد الأمرين أخذ بالمترجِّح، سواء كان هو الزائد أم النَّاقص.

ودليل هذا القول: حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبيَّ عَلِيْ قال فيمن شَكَّ فتردَّدَ هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً قال: «... فَلْيَتَحَرَّ الصَّوابَ، فَلْيُتِمَّ عليه ـ يبني علیٰ التحري ـ ثم ليسلم، ثم يسجد سجدتين»(٢).

وهذا يدلُّ مع الحديث الأول علىٰ أن الشَّاكُّ له حالان:

الأولى: حال يمكن فيها التَّحري، وهي التي يغلب فيها الظَّنُّ بأحد الأمرين.

الثانية: حال لا يمكن فيها التَّحري، وهي التي يكون فيها الشَّكُ بدون ترجيح.

وبناءً على ذلك نقول: إذا شَكَّ في عدد الرَّكعات، فإن غلب على ظَنِّه أحد الاحتمالين عَمِلَ به، وبَنَىٰ عليه، وسَجَدَ سجدتين بعد السَّلام، وإنْ لم يترجَّح عنده أحد الاحتمالين أخذ بالأقل، وبَنَىٰ عليه، وسَجَدَ قبل السَّلام.

مثال ذلك: رجلٌ صَلَّىٰ وشَكَّ هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً؟ ولكن ترجَّح عنده أنها أربع. نقول: ٱجعلها أربعاً؛ لأنَّه ترجَّح عندك، ثم سَلِّم، ثم ٱسجدْ سجدتين بعد السَّلام.

وإذا ترجَّحَ عنده أنها ثلاث، يجعلها ثلاثاً، ويأتي بالباقي، ويسجد سجدتين بعد السَّلام.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۶/ ٦٥ \_ ٦٦). (۲) تقدم تخريجه ص(٣٣٢).

وإذا شَكَّ ولم يترجَّح عنده شيء، يأخذ بالأقل ويسجد سجدتين قبل السَّلام.

بقي عندنا مسألة، وهي هل يفرَّق بين الإِمام والمنفرد والمأموم، أو هم على حَدِّ سواء؟

الجواب: فَرَّقَ بعض العلماء (١) بين الإِمام وغيره، وقال: الإِمامُ يأخذ بغالب ظُنِّهِ، وأما المأموم والمنفرد فيبني على اليقين، وهو الأقل.

ووجه الفرق على رأي هؤلاء العلماء: أن الإمام عنده من يُنبِّهه لو أخطأ، بخلاف غيره (٢)، ولكن حديث ابن مسعود الذي ذكرناه آنفاً يدلُّ على أنه يبني على غالب ظَنِّهِ، سواء كان إماماً، أم منفرداً.

مسألة: إذا جاء والإمام راكع فكبّر للإحرام، ثم رَكَعَ، ثم أشكل عليه: هل أدرك الإمام في الرُّكوع، أم رَفَعَ الإِمام قبل أن يدركه؟

فعلىٰ ما مشىٰ عليه المؤلِّف لا يُعتدُّ بها؛ لأنه شَكَّ هل أدركها أم لا؟ فيبني علىٰ اليقين، وهو أنه لم يدركها، فيُلغي هذه الرَّكعة.

وعلىٰ القول الثَّاني: وهو العمل بغلبة الظَّنِّ، نقول: هل يغلب علىٰ ظَنِّك أنك أدركت الإِمام في الركوع أم لا؟ فإن قال: نعم، يغلب علىٰ ظَنِّي أني أدركته في الرُّكوع، نقول: الرَّكعة

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ٤٠٦). (۲) «المغنى» (۲/ ٤٠٩).

محسوبة لك، وهل يسجد أو لا يسجد؟ سيأتينا (١) إن شاء الله أن المأموم لا يجب عليه السُّجود، إذا كان لم يفته شيء من الصَّلاة، وإنْ فاته شيء من الصَّلاة وَجَبَ عليه أن يسجد.

وإن قال: يغلب على ظَنِّي أني لم أدركها قلنا: لا تحتسب بهذه الرَّكعة وأتمَّ صلاتك ثم اسجد للسَّهو بعد السَّلام وإن قال: إني متردِّدٌ ولم يغلب على ظنِّي أني أدركتها قلنا: ابْنِ على اليقين، ولا تحتسبها، وأتمَّ صلاتك، واسجد للسَّهو قبل السَّلام.

مسألة: لو بَنَىٰ علىٰ اليقين، أو علىٰ غالب ظَنّه، ثم تبيَّنَ أنه مصيب فيما فَعَلَ، فهل يلزمه السُّجود؟

مثاله: رجل شَكَّ هل صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً بدون ترجيح؟ فجعلها ثلاثاً، وأتىٰ بركعة رابعة، لكنَّه في أثناء هذه الرَّكعة تيقَّن أنها الرابعة.

فللعلماء في هذا قولان:

القول الأول: (٢) أنه لا يلزمه أن يسجد؛ لأنه تبيَّنَ عدم الزيادة والنقص، والسُّجود إنما يجب جَبْراً لما نَقَصَ، وهنا لم ينقص شيئاً ولم يزد شيئاً، والنبيُّ ﷺ قال: «فلم يَدْرِ كم صَلَّىٰ ثلاثاً أم أربعاً»(٢) وهذا الرَّجُل يدري كم صَلَّىٰ فلا سُجود عليه.

الْقول الثاني: أن عليه السُّجود؛ لأن الرسول عَلَيْ قال: «فلم يدرِ كم صَلَّىٰ» وهذا لأجل أن يبني على ما عنده، وظاهره أنه لو درىٰ فيما بعد فإنه يسجد لقوله: «فإنْ كان صَلَّىٰ خمساً شفعن له

<sup>(</sup>۱) انظر: ص(۳۸۹). (۲) «الإنصاف» (۶/ ۲۹).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه ص(٣٨٠).

## وإِنْ شَكَّ فِي تَرْكِ رُكْنٍ فَكَتَرْكِهِ .....

صلاته، وإنْ كان صَلَّىٰ إتماماً لأربع، كانتا ترغيماً للشَّيطان»(١).

ولأنه أدَّىٰ هذه الرَّكعة وهو شاكٌ، هل هي زائدة أم غير زائدة؟ فيكون أدَّىٰ جزءاً من صلاته متردِّداً في كونه منها فيلزمه السُّجود.

وهذا القول دليله وتعليله قويٌّ، وفيه أيضاً ترجيح من وجه ثالث، وهو الاحتياط.

القسم الثاني: الشكُّ في تَرْكِ الأركان، وأشار إليه بقوله:

«وإن شكَّ في تَرْكِ رُكن فكتركه» أي: لو شَكَّ هل فَعَلَ الرُّكن أو تَركه، كان حكمه حكم مَنْ تركه.

مثاله: قام إلى الرَّكعة الثانية؛ فَشَكَّ هل سَجَدَ مرَّتين أم مرَّة واحدة؟ فإن شرع في القراءة فلا يرجع، وقبل الشُّروع يرجع.

وعلىٰ القول الرَّاجح: يرجع مطلقاً، ما لم يصل إلىٰ موضعه مِن الرَّكعة التالية، فيرجعْ ويجلسْ، ثم يسجد، ثم يقوم، لأن الشَّكَ في تَرْكِ الرُّكن كالتَّرك.

وكان الشَّكُّ في تَرْكِ الرُّكن كالتَّرك؛ لأن الأصل عدمُ فِعْله، فإذا شَكَّ هل فَعَلَه، لكن إذا غلب على ظَنِّه أنه فَعَلَه؛ فعلى القول الرَّاجح وهو العمل بغلبة الظَّنِّ يكون فاعلاً له حكماً ولا يرجع؛ لأننا ذكرنا إذا شَكَّ في عدد الركعات يبني على غالب ظنه، ولكن عليه سجود السَّهو بعد السلام.

القسم الثَّالث: الشَّكُّ في تَرْكِ الواجب، وأشار إليه بقوله:

تقدم تخریجه ص(۳۸۰).

## وَلَا يَسْجُدُ لِشَكِّهِ فَي تَرْكِ وَاجِبٍ، ......

«ولا يسجد لشكه في ترك واجب» أي: لو شَكَّ في تَرْكِ الواجب بعد أن فارق محلَّه، فهل هو كتَرْكه فعليه سجود السَّهو، أو هو كفعله فلا سجود عليه؟

مثاله: شَكَّ بعد أن رَفَعَ من السُّجود هل قال: «سبحان رَبِّيَ الأعلىٰ» أم لم يقل؟

فالجواب: في المسألة قولان:

القول الأول: أن الشَّكَ في تَرْكِ الواجب كتركه، وعليه سجود السَّهو؛ لأنه شَكَّ في فعله وعدمه، والأصل عدم الفعل، وإذا كان الأصل عدم الفعل فهذا الرَّجُل لم يتشهَّد التشهُّد الأول، فيجب عليه سجود السَّهو.

القول الثاني: (١) لا سجود عليه؛ لأنه شَكَّ في سبب وجوب السُّجود وهو تَرْك التشهُّد، والأصل عدم وجود السبب فينتفي عنه وجوب السُّجود وهذا هو المذهب.

ولكن التعليل الأول أصحُّ، وهو أن الأصل عدم الفعل، وهذا الأصل سابق على وجوب سجود السَّهو فنأخذ به.

وإذا أخذنا بالقول الرَّاجح<sup>(۲)</sup>، وهو اتباع غالب الظَّنِّ فإذا غلب على غلب على غلب على غلب على فلنَّكَ أنك تشهَّدت فلا سجود عليك، وإن غلب على ظَنِّكَ أنك لم تتشهَّد فعليك السُّجود، والسُّجود هنا يكون قبل السَّلام؛ لأنه عن نقص، وكلُّ سجود عن نقص فإنه يكون قبل السَّلام.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۱/۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: ص(٣٨١).

أَوْ زِيَادَةٍ .....أ

القسم الرابع: الشكُّ في الزيادة وأشار إليه بقوله:

«أو زيادة» أي: لو شَكَّ هل زاد في صلاته فيلزمه سجود السَّهو، أو لم يزد فلا سجود عليه فإنه لا يسجد، لأنه شَكَّ في سبب وجوب السُّجود، والأصل عدمه.

مثاله: شَكَّ في التشهُّدِ الأخير من صلاة الظُّهر هل صَلَّىٰ خمساً أم أربعاً؟ فلا سجود عليه؛ لأنَّ الرَّكعة آنتهت علىٰ أنها الرابعة بلا تردُّد، وإنما طراً عليه الشَّكُّ بعد مفارقة محلِّها، والأصل عدمها.

فإن تيقَّن أنه صَلَّىٰ خمساً، فهنا يجب عليه السُّجود للسَّهو؛ لأنه تيقَّنَ أنه زاد، فيجب عليه سجود السَّهو.

الحال الأولى: إذا شَكَّ في الزيادة، ثم تيقَّنها فيجب عليه السُّجود؛ لأجل الزيادة.

الحال الثانية: إذا شَكَّ في الزيادة حال فِعْلِ الزِّيادة ثم تبيَّن عدمها فيجب عليه السُّجود علىٰ المذهب<sup>(١)</sup>؛ لأنه أدَّىٰ هذه الرَّكعة متردِّداً في كونها زائدة أو غير زائدة.

الحال الثالثة: إذا شَكَّ في الزِّيادة بعد ٱنتهائه فلا سُجود عليه؛ لأنه شَكَّ في سبب وجوب السُّجود والأصل عدمه.

فقوله: «أو زيادة» يدخله أستثناءان:

الاستثناء الأول: ما لم يتيقَّن الزيادة، وهذا ربَّما نقول: إنه لا يحتاج إلىٰ آستثناء، لأنه ليس بشكٌ، والمؤلِّف يقول: «لشكِّه في الزيادة».

<sup>(</sup>۱) «المنتهى مع شرحه» (١/ ٢١٩).

# وَلَا سُجُودَ عَلَى مَأْمُومِ إِلَّا تَبَعاً لإِمَامِهِ .....

الاستثناء الثاني: إذا شَكَّ في الزيادة حين فَعَلَها، وتبيَّن عدمها فإنه يجب عليه السُّجود؛ لأنه أدَّىٰ جزءً مِن صلاته متردِّداً في كونه منها، فوجب عليه السُّجود لهذا الشَّكِّ.

قوله: «ولا سجود على مأموم إلا تبعاً لإمامه» أي: أن المأموم لا يلزمه سجود السَّهو إلا تبعاً لإمامه.

فقوله: «لا سجود» عام يشمل السُّجود للشَّكِّ، أو السُّجود للزيادة، أو السُّجود للنقص.

وذلك لأن النبي على قال: «إنما جُعل الإمام ليؤتم به فلا تختلفوا عليه»(١) ولأن سجود السهو واجب، وليس بركن، والواجب يسقط عن المأموم من أجل متابعة الإمام، وذلك في عدّة صُور:

منها: لو قام الإمامُ عن التشهُّدِ الأول ناسياً سَقَطَ عن المأموم.

ومنها: لو دخل المأمومُ مع الإمام في ثاني ركعة في رباعية سَقَطَ عن المأموم التشهّد الأول؛ لأنَّ التشهّد الأول يقع لهذا المأموم في الرَّكعة الثالثة للإمام، ومعلوم أن الإمام لا يجلس في الرَّكعة الثالثة؛ فيلزم المأموم أن يقوم معه، فيسقط عنه واجب من واجبات الصَّلاة، فإذا كان الواجب يسقط عن المأموم مِن أجل المتابعة، فسجود السَّهو واجب؛ فيسقط عن المأموم من أجل المتابعة، وبناءً على هذا التَّعليل: يشترط أن لا يفوته شيء من الصلاة.

تقدم تخریجه ص(٦٧).

مثاله: رَجُلٌ نسيَ أن يقول: «سبحان ربِّي العظيم»، ولم يفته شيء من الصَّلاة؛ فيسقط عنه سجود السَّهو.

فإن فاته شيء مِن الصَّلاة، ولزمه الإِتمام بعد سلام إمامه؛ لزمه سجود السَّهو إنْ سها سهواً يوجب السُّجود، لأنه إذا سَجَدَ لا يحصُل منه مخالفة لإمامه.

مثال ذلك: رجُلٌ نسيَ أن يقول: «سبحان رَبِّي العظيم» في الرُّكوع وقد أدرك الإِمام في الرَّكعة الثانية، فهذا النسيان يوجب عليه سُجود السَّهو؛ لأنه تَرَكَ واجباً وقد فاته شيء من الصَّلاة، فإذا قام وأتىٰ بالرَّكعة التي فاتته وجب عليه أن يسجد للسَّهو عن تَرْكِ الواجب؛ لأنه إذا سَجَدَ لا يحصُل منه مخالفة للإِمام؛ لكونه أنفرد في قضاء ما فاته من الصَّلاة.

وقوله: «إلا تبعاً لإمامه» أي: إلّا إذا كان سجوده تبعاً لإمامه فيجب عليه، سواء سها أم لم يسه، فإذا سَجَدَ الإمام وجب على المأموم أن يتابعه؛ لعموم قول الرسول عليه : «إنّما جُعِلَ الإمامُ ليؤتم به، فلا تختلفوا عليه».

مثاله: ترك الإمام قول: «سبحان رَبِّيَ الأعلىٰ» في السُّجود، والمأموم لا يعلم؛ لأن الإمام لا يسبِّحُ جهراً، فلما أراد أن يُسلِّم سَجَدَ سجدتين لما تَرَكَ من واجب التسبيح، فالمأموم لم يترك شيئاً من الواجبات والأركان، لكن يجب أن يسجد تبعاً للإمام، كما يجب أن يجلس في الرَّكعة الأُولىٰ إذا دَخَلَ مع الإمام في الرَّكعة الثانية مع أن هذا ليس محلَّ جلوس له، لكن يجلس تبعاً للإمام، وهذا فيما إذا كان سجود الإمام قبل السَّلام، لأن الإمام

لم تنقطع صلاته بعد، فإن كان بعد السَّلام فهل يجب متابعته أو لا يجب؟

ظاهر كلام المؤلِّف: أنها تجب متابعته ولو بعد السَّلام؛ لعموم قوله: "إلا تبعاً لإمامه" فلا فَرْقَ بين أن يسجد الإمام قبل السَّلام أو بعده، وهذا ظاهر إذا كان المأموم لم يفته شيء من الطَّلاة، فهنا يجب أن يسجد مع الإمام ولو بعد السَّلام.

فإن كان المأموم مسبوقاً وَسَجَدَ الإِمام بعد السَّلام فهل يلزم المأموم متابعته في هذا السُّجود؟

ظاهر كلام المؤلِّف: أنه يلزمه لقوله: «إلا تبعاً لإمامه» وهذا هو المعروف عند الفقهاء حتى قالوا: إذا قام ولم يستتمَّ قائماً لزمه الرُّجوع، كما لو قام عن التشهُّدِ الأول(١).

, والصَّحيح في هذه المسألة: أن الإِمام إذا سَجَدَ بعد السَّلام لا يلزم المأموم متابعته؛ لأن المتابعة حينئذ متعذِّرة، فإن الإِمام سيُسَلِّم ولو تابعه في السَّلام لبطلت الصَّلاة، لوجود الحائل دونها وهو السَّلام (٢).

ولكن هل يلزمه إذا أتم صلاته أن يسجد بعد السلام، كما سجد الإمام؟.

الجواب: فيه تفصيل:

إن كان سهو الإمام فيما أدركه من الصَّلاة وجب عليه أن يسجد بعد السَّلام.

<sup>(</sup>۱) «المنتهى مع شرحه» (۲/۹۱۱). (۲) «المغنى» (٤٤٠/٤).

وإن كان سهو الإمام فيما مضى من صلاته قبل أن يدخل معه لم يجب عليه أن يسجد.

مثال الأول: أن يكون سهو الإمام زيادة، بأن رَكَعَ مرَّتين في الركعة الثانية، وأنت أدركته في ذلك، فهنا يلزمك أن تسجد إذا أتممت صلاتك، لأنك أدركت الإمام في سهوه فارتبطت صلاتك بصلاته، وصار ما حصل من نقص في صلاته حاصلاً لك.

مثال الثاني: أن تكون زيادة الركوع في الركعة الأُولى، ولم تدخل معه إلا في الرَّكعة الثانية، فإنه لا يلزمك السُّجود، لأن أصل وجوب السُّجود هنا كان تبعاً للإِمام، والمتابعة هنا متعذِّرة؛ لأنه بعد السَّلام، وأنت لم تدرك الإمام في الرَّكعة التي سها فيها؛ فارتبطت به في صلاة ليس فيها سهو بعد دخولك معه، فلم يلزمك أن تسجد.

هذا هو الصَّحيح في هذه المسألة، وكلام المؤلِّف يدلُّ علىٰ أنك تتابعه في السُّجود بعد السَّلام؛ سواء أدركت معه السَّهو أم لم تدركه.

مسألة: إذا كان المأموم مسبوقاً وسَهَا في صلاته، والإِمام لم يسهُ فهل عليه سجود؟

يعني: لو أن مأموماً دَخَلَ مع الإِمام في الرَّكعة الثانية، ونسيَ أن يقول: «سبحان رَبِّيَ العظيم» في الرَّكوع وسَلَّم الإِمام، وقام المأموم يقضي، فهل عليه سجود السَّهو؟

الجواب: عليه السجود للسَّهو إذا كان سهوه مما يوجب السُّجود؛ لأنه انفصل عن إمامه، ولا تتحقَّق المخالفة في سجوده حنئذ.

#### وَسُجُودُ السَّهْوِ لِمَا يُبْطِلُ عَمْدُهُ وَاجِبٌ ......

مسألة: لو كان الإمامُ لا يرى وجوب سجود السَّهو، والمأموم يرى وجوب سجود السَّهو مثل: التشهُّد الأول فإن بعض العلماء يرى أنه سُنَّة كما هو مذهب الشافعي، وليس بواجب، فإذا تركه الإمام ولم يسجد للسَّهو بناءً على أنه سُنَّة، وأن السُّنَة لا يجب لها سجود السَّهو، فهل على المأموم ـ الذي يرى أنَّ سجود السَّهو واجبٌ ـ سجودٌ؟

الجواب: لا؛ لأن إمامه يرى أنه لا سجود عليه، وصلاته مرتبطة بصلاة الإمام، وهو لم يحصُل منه خلل، فالمأموم يجب أن يتابع الإمام، وقد قام بما يجب عليه.

أما لو كان الإمام يرى وجوب سجود السَّهو وسَبَّح به للسُّجود، ولكنه لم يسجد، فقال الفقهاء رحمهم الله (۱): يسجد المأموم إذا أيسَ من سجود إمامه، لأن صلاته مرتبطة بصلاة الإمام، والإمام فَعَلَ ما يوجب السُّجود، وتَرَكَ السُّجود من غير تأويل، فوجب على المأموم أن يجبر هذا النقص ويسجد.

قوله: «وسجود السَّهو لما يبطل عمده واجب» هذا الضَّابط فيما يجب سجود السَّهو له، فسجود السَّهو واجب لكل شيء يبطل الصَّلاة عمده.

مثال ذلك: لو تركت قول: «رَبِّ ٱغفرْ لي» بين السَّجدتين وَجَبَ عليك سجود السَّهو، لأنك لو تعمَّدت تَرْكَهُ لبطلت صلاتُك.

<sup>(</sup>۱) «المنتهى مع شرحه» (١/ ٢٢١).

مثال آخر: لو أن الإنسان تَرَكَ الفاتحة يجب عليه سجود السَّهو، ولكن يجب عليه شيء آخر غير سجود السَّهو وهو الإِتيان بالرُّكن، وتقدَّم ماذا يصنع في تَرْكِ الرُّكن (١).

مثال ثالث: لو تَرَكَ التشهُّدَ الأول نسياناً يجب عليه السُّجود فقط، ولا يجب عليه الإِتيان به؛ لأنه واجب يسقط بالسَّهو.

مثال رابع: لو تَرَكَ الاستفتاح لا يجب عليه سجود السَّهو، لأنه لو تعمَّد تَرْكه لم تبطل صلاتُه.

ولكن هل يُسَنُّ؟

الصَّحيح: أنه إذا تركه نسياناً يُسَنُّ السُّجود، لأنه قول مشروع فيجبره بسجود السَّهو، ولا يكون سجود السَّهو واجباً، لأن الأصل الذي وَجَبَ له السُّجود ليس بواجب، فلا يكون الفرع واجباً، فإذا ترك الإنسان سهواً سُنَّة من عادته أن يأتي بها، فسجود السَّهو لها سُنَّة، أما لو تَرَكَ السُّنَّة عمداً فهنا لا يُشرع له السُّجود؛ لعدم وجود السَّبب، وهو السَّهو.

وقوله: «لما يبطل عمده». «ما»: هنا اسم موصول، فيشمل الفعلَ والتَّركَ، فلو زاد ركوعاً سهواً وَجَبَ عليه السُّجود؛ لأنه لو تعمَّد زيادة الرُّكوع بطلت صلاتُه.

ولو أتى بقول مشروع في غير موضعه؛ كأن يقرأ وهو جالس ناسياً. لا يجب عليه السُّجود؛ لأنه لو تعمَّد أن يقرأ وهو جالس لم تبطل صلاتُه.

<sup>(</sup>١) انظر: ما سبق ص(٣٧٥).

فالقاعدة الآن منضبطة طرداً وعكساً، فسجود السَّهو واجب لكل فِعْلِ أو تَرْكُ إذا تعمَّده الإنسان بطلت صلاتُه، لكن يجب أن تُقيَّد هذه القاعدة بما إذا كان مِن جنس الصَّلاة كالرُّكوع، والسَّجود، والقيام، والقعود، فيخرج كلام الآدميين مثلاً، فإن عمده يبطل الصَّلاة، وسهوه لا يبطلها على الصَّحيح، ولا يوجب سجود السَّهو.

مسألة: لو قرأ وهو راكعٌ أو ساجدٌ نسياناً فهل يجب أن يسجدَ للسَّهو، أو يُسَنُّ؟

الجواب: جمهور أهل العلم لا يرون الوجوب؛ لأنَّهم لا يرون بُطلان الصَّلاة بتعمُّد القراءة في الرُّكوع، والسُّجود<sup>(١)</sup>.

وقال بعض العلماء وبعض الظَّاهرية: إذا تعمَّد القراءة في الرُّكوع والسُّجود بطلت صلاتُه؛ لأن النبيَّ عَلَيْ قال: «ألا؛ وإنِّي نُهيتُ أن أقرأ القرآن راكعاً أو ساجداً» (٢). فإذا قرأ القرآن وهو راكع أو ساجدٌ فقد أتى بما نهى الشَّارعُ عنه فتبطل الصَّلاة، كما لو تكلَّم، قال زيد بن أرقم: «أُمرنا بالسُّكوت ونُهينا عن الكلام» وهو دليل قويٌّ لكنه عند التأمل نجد الفَرْق بين «نُهينا عن الكلام» وبين «نُهيتُ أن أقرأ القرآن» أنَّ النهيَ عن قراءة القرآن نهيئ عن قراءته في هذا المحلِّ؛ لا عن قراءته مطلقاً، فإن القرآن قول مشروع في الصَّلاة، بل رُكن فيها في الجملة، فالفاتحة قول مشروع في الصَّلاة، بل رُكن فيها في الجملة، فالفاتحة

<sup>(</sup>۱) «المجموع» (٤/٤١). (۲) تقدم تخريجه ص(۸۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب العمل في الصلاة، باب ما ينهى من الكلام في الصلاة (٣٥) (٣٥). (١٢٠٠)؛ ومسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة (٣٥) (٣٥).

## وَتَبْطُلُ بِتَرْكِ سُجُودٍ أَفْضَلِيَّتُهُ قَبْلَ السَّلَامِ فَقَطْ.

قراءتها رُكْنٌ؛ بخلاف كلام الآدميين؛ فإنه منهيٌّ عنه لذاته نهياً مطلقاً، فصار القياس غير صحيح، ولكن لا يقرأ في الرُّكوع والسُّجود، لأن القرآن أشرف الكلام؛ فلا يناسب أن يُقال في هيئة فيها الذُّلُ والخضوع، وإنْ كان في الذُّلِ لله رِفْعة وعِزَّة، لكن الهيئة لا تتناسب مع القرآن، بل المناسب هو القيام؛ ولهذا كان المناسب في الرُّكوع والسُّجود تنزيه الله ـ عن النقص والذَّلُ ـ سبحانه وتعالىٰ.

قوله: «وتبطل بترك سجود أفضليته قبل السلام فقط». «تبطل» أي: الصَّلاة بترك سجود أفضليته قبل السَّلام.

«فقط» أي: دون الذي أفضليته بعد السَّلام.

أفاد المؤلِّف رحمهُ الله هنا مسألتين:

المسألة الأولى: أن كون السُّجود قبل السَّلام أو بعدَه على سبيل الأفضلية، وليس على سبيل الوجوب، وأنَّ الرَّجُل لو سَجَدَ قبل السَّلام فيما موضعه بعد السَّلام فلا إثم عليه، ولو سَجَدَ بعد السَّلام فيما موضعه قبل السَّلام فلا إثم عليه، والأفضل: أن يسجد قبل السَّلام، إلا إذا سَلَّمَ قبل إتمام الصَّلاة، فالأفضل: أن يسجد بعد السَّلام، هذه قاعدة المذهب (۱).

والدَّليل علىٰ أن الأفضل السُّجود بعد السَّلام؛ إذا سَلَّمَ قبل إتمام الصَّلاة: حديث أبي هريرة رضي الله عنه حين صَلَّىٰ النبيُّ ﷺ إحدىٰ صلاته، فَسَلَّمَ مِن ركعتين فذكَّروه، فأتمَّ صلاته، ثم

 <sup>«</sup>المنتهئ مع شرحه» (۱/۲۲۱).

سَجَدَ سجدتين، ثم سَلَّمَ (١)، وهذا هو المذهب.

القول الثاني: أنَّ كون السُّجود قبل السَّلام أو بعدَه على سبيل الوجوب، وأنَّ ما جاءت السُّنة في كونه قبل السَّلام يجب أن يكون قبل السَّلام، وما جاءت السُّنَّة في كونه بعد السَّلام يجب أن يكون بعد السَّلام، وهذا اختيار شيخ الإسلام، وهو الرَّاجح (٢).

وٱستدلَّ لذلك بقول الرَّسول ﷺ وفِعْلِه:

أما قوله: فإنه يقول: «ثم يسجد سجدتين قبل أن يُسلِّم» (٣) فيما قبل السَّلام، ويقول: «ثم ليسلِّم ثم ليَسْجُدْ سجدتين» (٤) فيما بعد السلام، والأصل في الأمر الوجوب.

وأما فِعْل الرَّسول ﷺ فإنه سَجَدَ للزِّيادة بعد السَّلام (٥)، وسَجَدَ للنَّقص قبل السَّلام (٢)، وقال: «صَلُّوا كما رأيتموني أُصَلِّي» (٧) وهذا يشمَلُ صُلب الصَّلاة وجَبْر الصَّلاة، وسجود السَّهو جَبْر للصَّلاة، وعلىٰ هذا؛ فما كان قبل السَّلام فهو قبل السَّلام وجوباً، وما كان بعده فهو بعد السلام وجوباً. وعليه؛ السَّلام وجوباً، وما كان يعرف السُّجود الذي قبل السَّلام، فهو والسُّجود الذي قبل السَّلام، والسُّجود الذي بعد السَّلام، لأن ما لا يتمُّ الواجبُ إلا به فهو واجب.

<sup>(</sup>۱) تقدم تخریجه ص(۲٦٦). (۲) «الإنصاف» (۶/ ۸۵).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(٣٨٠). (٤) تقدم تخریجه ص(٣٨١).

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه ص(٢٦٦). (٦) تقدم تخریجه ص(٢٦٦).

<sup>(</sup>٧) تقدم تخریجه ص(۲۷).

وأما الشَّكُ فالمذهب (١): أن الشَّكَ قسم واحد يبني فيه الإنسان على اليقين، وهو الأقل، ويسجد للسَّهو قبل السَّلام. فليس هناك شيء يُبنى فيه على غلبة الظَّنِّ، حتى لو ترجَّح أحدُ الأمرين فيُبنى على اليقين، والبناءُ على اليقين محلُّ السُّجود فيه قبل السَّلام.

ولكن الصّحيح الذي دلّت عليه السُّنَّة أنَّ الشَّكَ قسمان وهما:

١ ـ شَكِّ يترجَّح فيه أحد الطَّرفين، فتعمل بالرَّاجح، وتبني عليه، وتسجد بعد السَّلام.

٢ ـ شَكُّ لا يترجَّح فيه أحد الطَّرفين، فتبني فيه علىٰ اليقين، وتسجد قبل السَّلام، وهذا ٱختيار شيخ الإسلام.

المسألة الثانية مما أفادنا المؤلف: أن الصَّلاة تبطلُ إذا تَرَكَ السُّجود الذي السُّجود الذي محلُّه قبل السَّلام، ولا تبطل إذا تَرَكَ السُّجود الذي محلُّه قبل محلُّه بعد السَّلام، والفَرْق بينهما أن السُّجود الذي محلُّه قبل السَّلام واجب في الصّلاة؛ لأنه قبل الخروج منها، والسُّجود الذي محلُّه بعد السَّلام واجب لها؛ لأنه بعد الخروج منها، والذي تبطل به الصَّلاة إذا تعمَّد تَرْكه هو ما كان واجباً في الصَّلاة؛ لا ما كان واجباً لها، ولهذا لو تَرَكَ التشهُّدَ الأول عمداً بطلت صلاتُه؛ لأنه واجب في الصَّلاة، ولو تَرَكَ التشهُّد وكذلك على عمداً لم تبطل صلاتُه؛ لأن الإقامة واجب للصَّلاة، وكذلك على عمداً لم تبطل صلاتُه؛ لأن الإقامة واجب للصَّلاة، وكذلك على

<sup>(</sup>۱) «المنتهى مع شرحه» (۲۱۷/۱).

## وَإِنْ نَسِيَهُ وَسَلَّمَ سَجَدَ إِنْ قَرُبَ زَمَنُهُ. .....

القول الرَّاجِح لو تَرَكَ صلاة الجماعة عمداً فإنَّ صلاته لا تبطل، لأن الجماعة واجبة للصَّلاة، لا واجبة فيها.

وقوله: «فقط» «قط» بمعنى حسب، ومنه ما جاء في الحديث: «لا تزال جهنَّم يُلقىٰ فيها، وهي تقول: هل من مزيد؟ حتىٰ يضع رَبُّ العِزَّة فيها قدمَه، (أو عليها رِجْلَه) فَيَنْزوي بعضُها إلىٰ بعضِ وتقول: قَطْ، قَطْ...» (١) أي: حسبي.

وخرج بقوله: «فقط» ما أفضليته بعد السَّلام، فلا تبطل الصَّلاة بتركه لكن يأثم بتركه، حيث كان واجباً.

قوله: «وإن نسيه وسَلَّمَ سجَدَ إن قَرُبَ زمنه» أي: السُّجود الذي قبل السَّلام، وسَلَّم سَجَد إن قَرُبَ زمنُه، فإنْ بَعُدَ زمنُه سقط، وصلاته صحيحة.

#### مثاله:

رَجُلٌ نسيَ التشهّد الأول؛ فيجب عليه سجود السَّهو، ومحلَّه قبل السَّلام، لكن نسيَ وسَلَّم، فإن ذَكَرَ في زمن قريب سَجَدَ، وإنْ طال الفصلُ سَقَطَ. مثل: لو لم يتذكَّر إلا بعد مدَّة طويلة؛ ولهذا قال: «سَجَدَ إن قَرُب زمنُه» فإن خرج من المسجد فإنه لا يرجع إلى المسجد فيسقط عنه، بخلاف ما إذا سَلَّم قبل إتمام الصَّلاة؛ فإنه يرجع ويكمل، وذلك لأنه في المسألة الثانية تَرَكَ رُكناً فلا بُدَّ أن يأتي به، وهذا تَرَكَ واجباً يسقط بالسَّهو.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿وَتَقُولُ هَلَ مِن مَزِيدٍ ﴾ (٤٨٤٨، ٤٨٤٩، ٤٨٤٩) ٤٨٥٠)؛ ومسلم، كتاب الجنة، باب النار يدخلها الجبارون (٢٨٤٨) (٣٨)؛ ورواية: «أو عليها رجله» أخرجها البخاري، في الموضع السابق (٤٨٥٠)؛ ومسلم في الموضع السابق (٢٨٤٦) (٣٦).

وَمَنْ سَهَا مِرَاراً كَفَاهُ سَجْدَتَانِ.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية (١): بل يسجد، ولو طال الزَّمن؛ لأن هذا جابر للنقص الذي حصل، فمتىٰ ذَكَرَه جَبَرَه.

ولكن الأقرب: ما قاله المؤلِّف ـ رحمهُ الله ـ وهو المذهب (٢): أنه إذا طال الفصل فإنه يسقط، وذلك لأنه إما واجب للصَّلاة، وإما واجب فيها، فهو ملتصق بها، وليس صلاة مستقلَّة حتى نقول إن النبيَّ عَلَيْ قال: «مَنْ نَام عن صلاة أو نسيها فليُصَلِّها إذا ذَكَرَها» (٣)، بل تابع لغيره فإن ذَكَرَهُ في وقت قريب سَجَدَ وإلا سقط.

قوله: «ومن سها مراراً كفاه سجدتان» لأن السَّجدتين تجبران كُلَّ ما فات.

مثال السَّهو مراراً: تَرَكَ قول: «سُبحان رَبِّيَ العظيم» في الرُّكوع، وَتَرَكَ التشهُّدَ الأول، وقول: «سبحان رَبِّيَ الأعلىٰ» في السُّجود، فهذه ثلاثة أسباب يُوجب كلُّ واحد منها سجود السَّهو فيكفي سجدتان، لأن الواجب هنا من جنس واحد، فدخل بعضُه في بعض، كما لو أحدث ببول، وغائط، وريح، وأكل لحم إبل، فإنه يكفيه وُضوء واحد، ولا يلزمه أن يتوضَّأ لكلِّ سبب وُضُوءاً، فهنا أسباب السُّجود تعدَّدت، لكن الواجب في هذه الأسباب واحد، وهو وجود السَّهو فتداخلت.

ولكن إذا اجتمع سببان، أحدهما: يقتضي أن يكون السُّجود قبل السَّلام، والثاني: يقتضي أن يكون السُّجود بعد السلام.

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (٤/ ٨٧). (۲) «الإقناع» (١/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه ص(۲/ ۱٥).

فقيل: يعتبر ما هو أكثر، مثل: لو سَلَّمَ قبل تمام صلاته وَرَكَعَ في إحدىٰ الرَّكعات رُكوعين، وتَرَكَ التشهُّدَ الأوَّل، فهنا عندنا سببان يقتضيان أن يكون السُّجود بعد السَّلام، وهما زيادة الرُّكوع والسَّلام قبل التمام، وعندنا سببٌ واحدٌ يقتضي السُّجود قبل السَّلام، وهو تَرْك التشهُّد الأول، فيكون السُّجودُ بعد السَّلام.

مثال آخر: رَجُلٌ رَكَعَ في رَكعَة رُكُوعين، وتَرَكَ قول: «سُبحان رَبِّي العظيم» في الرُّكوع، وقول: «سُبحان رَبِّي الأعلى» في السُّجود، فهنا ٱجتمع سببان للسُّجود قبل السَّلام، وهما: تَرْكُ التَّسبيح في الرُّكوع وفي السُّجود، وسببٌ واحد يقتضي أن يكون السُّجود بعد السَّلام، وهو زيادة الرُّكوع، فالسُّجود قبل السَّلام.

والمذهب (١) يُغَلِّبُ ما قبلَ السَّلام مطلقاً؛ لأن ما قبل السَّلام جابره واجب، ومحلَّه قبل أن يُسلِّم، فكانت المبادرة بجَبْرِ الصَّلاة قبل إتمامها أولى مِن تأخير الجابر.

تم بحمد الله تعالى المجلد الثالث ويليه بمشيئة الله عز وجل المجلد الرابع وأوله باب صلاة التطوع

<sup>(</sup>۱) «الإنصاف» (۶/ ۹۱).

# الفهرس

| مفحة       | الموضوع الد                       | سفحة  | الموضوع الع                                |
|------------|-----------------------------------|-------|--------------------------------------------|
|            | إذا كان يمين الصف أكثر هل         | ٥     | باب صفة الصلاة                             |
|            | يطلب من الجماعة تسوية اليمين      |       | شرط صحة العبادة، الإخلاص،                  |
| ۱۸         | مع اليسار؟                        | ٥     | والمتابعة                                  |
|            | إذا توضأ من دورة المياه التي في   | ٧     | أدب الخروج إلى المسجد                      |
|            | المسجد هل له من الأجر مثل         |       | وقت القيام إلى الصلاة، وخلاف               |
| ۱۸         | من توضأ في بيته؟                  | ٨     | العلماء في ذلك                             |
| 19         | الدليل على وجوب تكبيرة الإحرام    | ٩     | حكم تسوية الصف، والأدلة عليه               |
| 19         | تكبير الأخرس                      | 1.    | ترجيح الشيخ وجوب تسوية الصف .              |
| ۲.         | هل يشترط أن يسمع نفسه بالتكبير؟   | ١.    | ضابط تسوية الصف                            |
| ۲۱         | هل يجزئ غير لفظ «الله أكبر»       |       | عدم مشروعية تقدم الإمام على                |
| 71         | إذا كان لا يعرف اللغة العربية     | 111   | المأموم إذا كأنا اثنين                     |
| 77         | معنى قوله: «الله أكبر»            | ١٢    | تسوية المحاذاة                             |
|            | الرد على من زعم أن «الله أكبر»    | 17    | التراص في الصف                             |
| 77         | أي كبير                           | 1,4   | إكمال الأول فالأول                         |
| 37         | تمطيط التكبير                     |       | أسباب عدم اهتمام الناس بإتمام              |
| 70         | رفع اليدين عند تكبيرة الإحرام     | ١٣    | الصف الأول                                 |
| 77         | مواضع الرفع لليدين في الصلاة      | , ,   | التقارب في الصفوف فيما بينها أو            |
| 77         | ضم الأصابع أثناء الرفع            | ١٤    | •                                          |
| 77         | المرأة كالرجل في مشروعية الرفع    |       | هل الصف الثاني بالنسبة للثالث              |
| 77         | الحكمة من رفع اليدين              | 1 8   | صف أول                                     |
| 44         | من لا يستطيع الرفع لآفة في يديه   | 10    | الدنو من الإمام                            |
|            | العبادات الواردة على وجوه متنوعة، | 10    | متى يكون يمين الصف أفضل من شماله           |
| υ <u>Λ</u> | وترجيح الشيخ أنها تفعل جميعها     |       |                                            |
| 79         | في أوقات مختلفة                   | 17    | انفراد النساء عن الرجال                    |
| ٣.         | فائدة فعل جميع أنواع العبادات،    | 1     | هل يؤخر الصبيان عن أماكنهم                 |
| ٣١         | وعدم الاقتصار على شيء منها        | 1,,,  | معنى قوله ﷺ: «وليلني منكم أولو<br>الأحلام» |
| 1 1        | وقت رفع اليدين                    | 1 1 V | الأحلام»                                   |

| سفحة | ال <u>ه</u><br>—             | الموضوع   | سفحة | الم<br>   |                   |                  | الموضوع         |
|------|------------------------------|-----------|------|-----------|-------------------|------------------|-----------------|
| ۰۰   | من النبي ﷺ الذنوب؟           | هل تقع    | ٣١   | ********  | جود               | أثناء السم       | وضع الكفين      |
|      | لى من قال أن استغفار         | الرد عا   |      | دهما      | ه، وحک            | م من خلف         | إسماع الإما     |
|      | ﷺ من الذنوب المراد به        | النبي     | 77   |           |                   |                  | وترجيح ال       |
| ٥١   | أمته                         | ذنوب      | 44   |           | لحاجة             | إمآم عند ا       | التبليغ عن ال   |
| ٥٢   | ع بين الاستفتاحين؟           |           |      | لليل      | صلاة ا            | الجهر في         | الحكمة من       |
| ٥٢   | ح في صلاة الجنازة            | الاستفتار | ٣٤   | ********* |                   | •••••            | دون النهار      |
|      | ية الاستعاذة، وصفتها،        | مشروع     | ٣٤   |           | : نفسه            | م والمنفره       | إسماع المأمو    |
| ٥٣   |                              | وفائدته   |      | ورد       | نه، وما           | سراه بيمي        | قبض کوع یا      |
| ٤٥   | ستعاذة                       | شرح الا   | ٣٦   | ٥٣٥       | ************      | ت في ذلك         | من الصفاد       |
|      | ية البسملة، وشرحها،          | مشروع     | ٣٧   | ۲۳،       | الصلاة            | اليدين في        | موضع وضع        |
| ٦٥   | ها ا                         |           | 44   | ۸۳۸       | **********        | صلاة             | النظر أثناء ال  |
| ٥٧   | بالبسملة                     | الإسرار   | ٤٠   | رام       | سجدالح            | ملاة في الم      | النظر أثناء الص |
| ٥٧   | ملة من الفاتحة               | هل البس   |      | جيح       | اء، وتر-          | إلى السم         | رفع البصر       |
|      | الشيخ أنها ليست من           |           | ٤٠   | ••••••    | ***********       | محرم             | الشيخ أنه       |
| ٦٠.  | _ ov                         | الفاتحا   |      | جيح       | سلاة وتر          | ئين في الص       | إغماض العيا     |
|      | راءة الفاتحة، وحكم ما        | حكم ق     | ٤١   | ********* | ***************   | ذلك              | الشيخ في        |
|      | خل بشيء من آياتها،           | _         | ٤٢   |           |                   |                  | معنى قوله: «.   |
|      | ماتها، أو حروفها،            | أو كــا   | ٤٤   | ********  | *************     | حمد              | بيان معنى ال    |
| ٦٤.  | كاتها، أو ترتيبها ٦٠ ـ       | أو حر     | ٤٥   | ********* | ك»                | اتبارك اسم       | معنى قوله: ١    |
| 77   | لعلماء في ركنية الفاتحة      |           | ٤٦   | ********  | <u></u> ( <u></u> | اتعالى جد        | معنى قوله: ١    |
| 77   | سيخنا ركنيتها مطلقاً         | _         | ٤٦   |           |                   |                  | معنی قوله: ۱    |
| 77   | الفاتحة بذكر أو سكوت         | _         |      | -         | _                 |                  | دعاء آخر في     |
|      | لشيخ أنه إذا أخلّ بشيء من    | _         | ٤٧   | مرة       | رة وبهذا و        | يأتي بهذا م      | للإنسانأن       |
| ٦٥   | ة لزمه إعادة ما أخلُّ به فقط |           |      |           |                   |                  | تفسير الاستا    |
| 70   | أ الفاتحة؟                   |           |      | يني       | باعد ب            | :: «اللهم        | أبي هريرة       |
|      | لشيخ صحة صلاة من أبدل        |           | ٤٨   | ********* |                   | اي»ا             | وبين خطايا      |
|      | د في قوله تعالى: ﴿ولا        |           |      | مـن       | م نقّني           | ،: «اللهـ        | معنى قول        |
|      | ن﴾ بالظاء                    |           | ٤٩   | ••••••    |                   | **************** | خطاياي»         |
|      | مين                          |           |      |           |                   |                  | معنى قوله:      |
| ٨٢   | ه: «آمين»                    | معنى قوا  | ٥٠   | ********  |                   |                  | خطاياي»         |

| صفحة  | الموضوع                            | بىفحة<br>        | الموضوع اله                    |
|-------|------------------------------------|------------------|--------------------------------|
| ۹۱_   | هيئة الركوع المستحبة ٨٩ .          | ٨٢               | تشدید میم آمین                 |
|       | التطبيق أثناء الركوع               | ٨٢               | متى يقول أمين؟                 |
|       | الذكر في الركوع ٩١ .               | 79               | إذا كان لا يعرف الفاتحة        |
| ۹١    | معنى قوله: «سبحان ربي العظيم»      | ٧١               | السكتة بعد قراءة الفاتحة       |
| ۹٤    | حكم زيادة «وبحمده»                 | ٧٢               | ترجيح الشيخ أنها سكتة يسيرة    |
| 90    | الرفع من الركوع                    | ٧٢               | فوائد هذه السكتة               |
| ٩٦    | معنى «سمع الله لمن حمِده»          | ٧٢               | حكم قراءة سورة قبل الفاتحة     |
| 9٧    | لو أبدل لفظ «سمع» باستجاب          | ٧٢               | تعريفُ السورة                  |
| 9.8   | صفات التحميد الواردة عن النبي ﷺ    | ٧٣               | حكم قراءة السورة بعد الفاتحة   |
| 99    | معنى الحمد                         | ٧٣               | قراءة آيات من أثناء السورة     |
|       | معنى قوله: «ملء السموات، وملء      |                  | ما ثبت في النفل ثبت في الفرض   |
| ١.,   | الأرض»                             | ٧٣               | إلا بدليل                      |
| ١     | ما رجحه الشيخ في ذلك               | ٧٤               | مقدار القراءة في صلاة الصبح    |
|       | معنى قوله: «ملء ما شئت من شيء بعد» | ٧٤               | المفصل، وأقسامه                |
| ١٠١   | معنى قوله: «فقط»                   | ۷٥               | مقدار القراءة في المغرب        |
|       | ترجيح الشيخ أن المأموم يشرع له     |                  | مقدار القراءة في الظهر والعصر  |
|       | أن يقول: ملء السماء إلخ            | ٧٦               | والعشاء ٧٥،                    |
|       | المأموم لا يقول سمع الله لمن حمده  | ٧٧               | تكرار السورة في الركعتين       |
| ۱۰۳   | يشرع قول: «أهل الثناء والمجد »     |                  | تنكيس السور، والأيات،          |
|       | وضع اليدين على الصدر بعد الرفع     |                  | والكلمات، والحروف ٧٧ _         |
|       | من الركوع                          | ۸٠               | ترتيب السور                    |
|       | مقدار الرفع من الركوع              |                  | الصلاة بقراءة خارجة عن مصحف    |
|       | السنة إطالة ما بين الركوع والسجود  | ۸٠               | عثمان                          |
|       | عدم رفع اليدين إذا هوى للسجود      | ۸١               | المراد بمصحف عثمان             |
|       | الفرق بين الهوي للركوع والهوي      |                  | حكم القراءة الشاذة، وترجيح     |
| 1 • ٧ | السجود على الأعضاء السبعة          |                  | الشيخ في ذلك                   |
|       |                                    |                  | السكتة بعد القراءة وقبل الركوع |
|       | المراد باليد عند الإطلاق           |                  | موضوع تكبيرات الانتقال، وترجيح |
|       | الخرور على الركبتين إذا هوى للسجود |                  | الشيخ في ذلك                   |
| 111   | وترجيح الشيخ في دلك ١١٠ _          | $\Lambda\Lambda$ | رفع اليدين عند تكبيرة الركوع   |

| صفحة | ال <u>ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</u> | الموظ    | الصفحة | موضوع                                      | <u>ال</u> |
|------|------------------------------------------------|----------|--------|--------------------------------------------|-----------|
| ۱۳۳  | ثار من الدعاء في السجود                        | الإك     | ضی     | اعدة: كل فعل يخالف مقت                     | قـ        |
|      | ة القرآن وهو سأجد                              |          | لبدن   | الطبيعة الحاصلة عند تنقلات ا               |           |
|      | نع في السجود على صدور                          | الرة     | 117    | في الصلاة يحتاج إلى دليل                   |           |
| ۱۳۳  | حميه، والاعتماد على الركبتين                   | قد       |        | حائل دون أعضاء السج                        |           |
| 148  | بدأ به في النهوض في السجود                     | ما ي     | 117_11 | وأقسامه ۳۱                                 |           |
| 178  | بة الاستراحة                                   | جلس      |        | بكم رفع بعض أعضاء الس                      |           |
|      | ل العلماء في جلسة الاستراحة                    |          | 117    | أثناء السجود                               |           |
| 140  | يتها بجلسة الاستراحة يسسسس                     | تسم      |        | ن عجز عن السجود ببعض الأعف                 |           |
| 140  | من قالوا يجلس مطلقاً                           | أدلة     |        | حكمة من السجود                             |           |
|      | من قال بالتفصيل                                |          |        | شروعية مجافاة العضدين                      |           |
|      | س المأموم للاستراحة                            |          |        | الجنبين في السجود                          |           |
| ١٣٩  | ضل في حق المأموم                               |          |        | شروعية مجافاة البطن عن الفخذ               |           |
|      | ن الإمام يرى هذه الجلسة                        |          |        | اعتدال في السجود                           |           |
|      | المأموم لا يراها                               |          |        | ريق الركبتين                               |           |
|      | عة الثانية كالأولى                             |          |        | ص القدمين في السجود                        |           |
| 18.  | ناء تكبيرة الإحرام                             |          |        | اعتماد على الفخذين إذا أ                   |           |
|      | مشروعية الاستفتاح في الركعة                    | عدم      |        | السجود                                     |           |
| ۱٤٠  | انية                                           |          |        | ' يقول في السجود                           |           |
|      | وعية التعوذ في الركعة الأولى                   |          |        | منى قوله: «سبحان ربي الأعلى»"              |           |
| 181  | الثانية                                        | צ        |        | جلوس بين السجدتين وصفته .                  |           |
| 121  | رذ في كل ركعة                                  | التعو    |        | ِفية وضع اليدين في أثناء الجا<br>والمستناس |           |
|      | لم يتعوذ في الأولى يتعوذ في<br>نانية           | וְנוּ וּ |        | بين السجدتين٧١                             |           |
|      |                                                |          |        | رجحه الشيخ في ذلك                          |           |
|      | تجديد النية في الركعة الثانية                  |          |        | منى قولە: «رب اغفر لىي»                    |           |
|      | ر القراءة في الركعة الثانية                    |          |        | ؤال العافية بين السجدتين<br>مال ال         |           |
|      | وس للتشهد                                      |          |        |                                            |           |
|      | الافتراش                                       |          | ,      | استغناء عن ذلك بقول: «الـ<br>المدند»       |           |
|      | اليدين على الفخذين                             |          |        | ارحمني "                                   | ţı        |
|      | لية وضع اليدين في القيام                       |          | l      | بسط في مقام الدعاء وأسبابه<br>ال السم      |           |
| 141  | لسجود، والجلوس                                 | وا       | l      | وال السجود                                 | 91        |

| الصفحة                    | الموضوع         | الصفحة       |
|---------------------------|-----------------|--------------|
| ثواب القرب إلى            | حكم إهداء       | ١٤٤          |
| 107                       |                 | 1 & &        |
| سلام علينا» ١٥٤           |                 | لإشارة ١٤٥   |
| قوله «علينا» ١٥٤          |                 | 180          |
| ى عبادالله الصالحين» ١٥٤  |                 | 180          |
| هدأن لا إله إلا الله» ٢٥٦ | معنى قوله: «أشر | 180          |
| إله إلا الله» ٢٥١         | معنى قوله: «لا  | ************ |
| «وأشهد أن محمداً          |                 | 187          |
| \ o V                     | عبده»           | ت» وهل       |
| سوله»۸۱۱                  | معنی قوله: «ور  | سه؟ ۲۶۲      |
| هذين الوصفين              |                 | 187          |
| ١٥٨                       | للرسول ﷺ .      | والكمال      |
| يدعي خصوصية               | الرد على من     | ۱٤٧          |
| ، ﷺ لُلعرب ١٥٩            | رسالة الرسول    | ۱٤٧          |
| ی أکثر من وجه ۱٦٠         | تعدد التشهد علم | ۱٤٧          |
| رة بهذه الصيغة ومرة       | سلوك الجمع م    | ۱٤٧          |
| على النبي ﷺ في            | بهذه الصيغة.    | ۱٤۸          |
| على النبي ﷺ في            | حكم الصلاة      | 1 8 9        |
| 171                       | التشهد الأول    | 1 8 9        |
| يف التشهد الأول ١٦١       | من هديه ﷺ تخف   | رمة بعد      |
| هم" ٢٢١                   |                 | 1 8 9        |
| في قوله: «صل على          | المراد بالصلاة  | كخطاب        |
| 177                       |                 | ١٥٠          |
| 177"                      |                 | لنبيُّ" في   |
| الصلاة بمعنى الثناء       |                 | ١٥٠          |
| الأعلىا                   | •               | 101          |
| ى محمد»                   |                 | 101          |
| 178371                    | -               | 107          |
| «کما صلیت علی             | تفسير قوله:     | حمة ١٥٢      |
| 170                       | إبراهيم»        | 107          |

| قبض الخنصر والبنصر                              |
|-------------------------------------------------|
| الإشارة بالسبابة                                |
| الإشارة عند وجوب سبب الإشارة ١٤٥                |
| سبب الإشارة                                     |
| المراد بذكر الله                                |
| الإشارة بها عند الدعاء ١٤٥                      |
| الحكمة في الإشارة                               |
| بسط أصابع اليسرى                                |
| قوله: «التحيات لله والصلوات» وهل                |
| يشترط في ذلك أن يسمع نفسه؟ ١٤٦ المقصود بالتحيات |
| المقصود بالتحيات                                |
| التحيات على سبيل العموم والكمال                 |
| لا تكون إلا لله٧٤١                              |
| هل الله بحاجة أن تحييه؟                         |
| معنى الصلوات                                    |
| المقصود بالطيبات٧٤١                             |
| ما يضاد الطيب                                   |
| معنى السلام عليك ١٤٩                            |
| معنى التسليم على الرسول ١٤٩                     |
| الدعاء للرسول على بالسلامة بعد                  |
| موته ١٤٩                                        |
| الخطّاب للرسول ﷺ ليس كخطاب الناس بعضهم بعضاً    |
| الناس بعضهم بعضاً                               |
| قول: «السلام عليك أيها النبيُّ» في              |
| حياته وبعد مماته ١٥٠                            |
| مخالفة ابن مسعود في ذلك١٥١                      |
| معنى قوله: «أيها النبي» ١٥١                     |
| معنى قوله: «ورحمة آلله»                         |
| حكمة البدء بالسلام قبل الرحمة ١٥٢               |
| معنی قوله: «و برکاته»                           |

| الموضوع الصفحة                        | الصفحة |
|---------------------------------------|--------|
| <br>إذا لم يدفن الميت وأكلته السباع،  |        |
| فهل یکون علیه عذاب؟                   | l      |
| دوام عذاب القبر وانقطاعه              | ۱٦٥    |
| التخفيف على المؤمن العاصي             | ۱٦٦    |
| حكم وضع جريدة رطبة على القبر          | ۱٦٦    |
| لتخفف عنه                             | ۱٦٧    |
| عذاب القبر من أمور الغيب              | ۱٦٨    |
| الحكمة في جعله من أمور الغيب ١٨٣      |        |
| بيان معنى قوله: «ومن فتنة المحيا      | ١٦٨    |
| والممات، ١٨٥                          | 179    |
| ما تدور عليه فتنة الحياة ١٨٥          | 179    |
| المراد بفتنة الممات                   | ۱۷۰    |
| جلوس الميت في القبر للسؤال ١٨٨        | ۱۷۰    |
| معنى قوله: «وفتنة المسيح الدجال» ١٩٠  | ۱۷۱    |
| عظم أمر الدجال                        | ۱۷۱    |
| المسيح الدجال من علامات الساعة ١٩١    | ۱۷۱    |
| مكان خروجه                            |        |
| دعوته وفتنته ۱۹۳                      | ۱۷۲    |
| مقدار لبثه في الأرض                   | (      |
| انقياد الصحابة رضي الله عنهم للحق ١٩٥ | ۱۷۳    |
| نزول عيسي ابن مريم عليهما السلام ١٩٦  | ۱۷٤    |
| الدجال من بني آدم                     | ۱۷٤    |
| هل الدجال موجود الآن؟                 | 100    |
| حكم الاستعاذة في قول المؤلف           | ,      |
| «ويستعيذ بالله من أربع»               | 177    |
| الدعاء المقيد «بالدبر» محله قبل       | 177    |
| السلام ٢٠١                            | 177    |
| هل الدعاء بعد السلام او قبل           | 177    |
| السلام؟ ١٠٢                           |        |
| السلام!                               | ۱۷۸    |

### الموضوع الصف

| معنى الكاف في قوله: «كما صليت                |
|----------------------------------------------|
| على إبراهيم» وترجيح الشيخ أنها               |
| للتعليل ١٦٥                                  |
| معنی قوله: «وبارك»                           |
| معنی قوله: «بارك علی محمد»١٦٦                |
| معنی قوله: «وعلی آل محمد» ۱۶۷                |
| معنی قوله: «إنك حمید مجید»١٦٨                |
| معنى قوله: «ويستعيذ بالله من                 |
| عذاب جهنم»                                   |
| المقصود ب: «جهنم» ١٦٩                        |
| هل هي موجودة؟                                |
| هل هي مؤبدة أو مؤمدة؟                        |
| الأدلة على أنها مؤبدة أبد الآبدين ١٧٠        |
| قول من خالف في ذلك                           |
| اقتضاء الحكمة التأبيد                        |
| هل عذابها حقيقي يؤلم؟                        |
| هل هناك ناران نار لأهل الكفر،                |
| ونار لأهل التوحيد؟                           |
| حكم قياس أحوال الآخرة بأحوال                 |
| الدنيا                                       |
| مكان وجود النار                              |
| الأدلة على أن مكانها في الأرض ١٧٤ أسماء جهنم |
|                                              |
| بيان معنى قوله: «أعوذ بالله من               |
| عذاب جهنم»                                   |
| معنى قوله: "وُمن عذاب القبر" ١٧٦             |
| المباحث في عذاب القبر                        |
| عذاب القبر ثابت                              |
| هل العذاب على البدن، أو على                  |
| الروح، أو عليهما؟١٧٨                         |

| الصفحة                | الموضوع      | الصفحة     | الموضوع                               |
|-----------------------|--------------|------------|---------------------------------------|
| قولهم                 | الدليل على   | نافلة ۲۰۶  | حكم رفع اليدين بعد الصلاة ال          |
| ى قولهٰم مَن وجوه ٢١٨ |              |            | الدعاء بما ورد في آخر التشه           |
| يخ في هذه المسألة     |              |            | الدعاء الوارد هل هو باعتبار ا         |
| اء شيء من هذا بالنسبة | عدم استثن    | ۲٠٥        | أو باعتبار النوع والمعين؟             |
| 719                   | للمرأة       | l .        | الاقتصار على الدعاء الوارد            |
| لإنسان بعد السلام من  |              | الدنيا ٢٠٥ | حكم الدعاء بشيء يتعلق بأمور           |
| 77.                   |              | l .        | الصواب في هذا                         |
| لاستغفار بعد الصلاة   |              | ۲۰٦        | حكم الدعاء لمعين                      |
| د الاستغفار           |              | فطاب ۲۰۷۰  | حكم الدعاء لشخص بصيغة الخ             |
| واردة في التسبيح،     | الأوجمه الـ  | ۲۰۸        | التسليم                               |
| ، والتكبير            | والتحميد     | ۲۰۸        | على من يسلم                           |
| كرسي بعد الصلاة       | قراءة آية ال |            | إذا سلم الإنسان على الجما             |
| 778                   | فصل          | ۲۰۸        | يجب عليهم أن يردوا عليه؟              |
| نات للمصلي            |              | م دون      | حكم لو قال سلام عليك                  |
| كان لحاجة             | حكمه إذا آ   | ۲۰۹        | «أل» هل يجزئ؟                         |
| اتا ۲۲۵               | أنواع الالتف |            | التسليم بالإفراد كأن يقول: «          |
| إلى السماءا           | رفع البصر    | ۲۱۰        | عليك»عليك                             |
| لصلاة برفع البصر      | هل تبطل اا   | ۲۱۰        | حكم زيادة «وبركاته»                   |
| في المسألة            | رأي الشيخ    | احدة ۲۱۱   | حكم الاقتصار على تسليمة و             |
| ض العينين             | كراهة تغمي   | ۲۱۳        | متى يكون الرفع؟                       |
| خشوع عند التغميض      | حصول الـ     |            | رفع اليدين بعد التشهد                 |
| ي هذا                 | والرد علم    | ۲۱٤        | ما بقي من ركعات كالثانية              |
| اء في الجلوس          |              | 1          | ما تمتاز به هاتان الركعتان            |
| ء ٢٢٩                 | صور الإقعا   | 718        | الأوليين                              |
| و في الجلوس           |              |            | الاقتصار على الفاتحة                  |
|                       |              | l.         | التورك في التشهد الأخير               |
| 771                   | •            | i e        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|                       | •            | 1 '        | اشتراك النساء والرجال في الا          |
| 777                   | •            | -          | ضم المرأة وعدم مجافاته                |
| ث في الصلاةت٢٣٢       | مفاسد العب   | l ۲۱۸      | السجود                                |

### حكم رفع اليدين بعد الصلاة النافلة .... ٢٠٤ الدعاء بَمَا ورد في آخر التشهد ....... ٢٠٤ الدعاء الوارد هل هو باعتبار الجنس أو باعتبار النوع والمعين؟ ............ ٢٠٥ الاقتصار على الدعاء الوارد ............. ٢٠٥ حكم الدعاء بشيء يتعلق بأمور الدنيا .. ٢٠٥ الصواب في هذا ..... حكم الدعاء لمعين ......ت حكم الدعاء لشخص بصيغة الخطاب . ٢٠٧ التسليم ......١ على من يسلم .....على من يسلم إذا سلم الإنسان على الجماعة هل يجب عليهم أن يردوا عليه؟ .........٢٠٨ حکم لو قال سلام علیکم دون «أل» هل يجزئ؟ ..... التسليم بالإفراد كأن يقول: «السلام عليك» .....عليك ٢١٠ حكم زيادة «وبركاته» ............. ٢١٠ حكم الاقتصار على تسليمة واحدة ... ٢١١ متى يكون الرفع؟ ...... رفع اليدين بعد التشهد .......۲۱۳

الغمرس

| الصفحة                   | الموضوع     | لموضوع الصفحة                         |
|--------------------------|-------------|---------------------------------------|
| ، المارين ٢٤٥            |             |                                       |
| جح في هذا                | <b>I</b>    | · ·                                   |
| یدیه» بماذا یقدر؟۲٤٦     |             |                                       |
| مذه المسألة ٢٤٦          | . 1         |                                       |
| وال                      |             | 1                                     |
| ن المار المحتاج للمرور   | لا فرق بيم  | 1                                     |
| حتاج                     |             |                                       |
| ي هذه المسألة            | i i         | -                                     |
| ي مكة وغيرها             | لا فرق بير  | حريم بعض العلماء الصلاة مع            |
| مار ومرَّ ۲٤٨            | إذا غلبه ال | مدافعة الأخبثين                       |
| الصلاة بمرور المرأة؟ ٢٤٨ | هل تبطل ا   |                                       |
| رالتسبيح                 | عد الآي و   | التيمم مع عدم مدافعة الأخبثين ٢٣٦     |
| ت ٩ ٢٤٩                  | عد الركعا،  |                                       |
| على الإمامعلى 10٠        | حكم الرد    |                                       |
| على إنسان يقرأ حولك      | حكم الرد    | ذا خشي فوات الوقت إن قضي حاجته ٢٣٦    |
| ا، ووجه ذلك              | إذا أخطأ    |                                       |
| ح على الإمام             | أقسام الفت  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| جب                       | الفتح الوا- | 1 '                                   |
| تحب                      | الفتح المس  |                                       |
| ، للمصلي                 | لبس الثوب   | ذا حضر الطعام وهو شبعان أو            |
| ة للمصلي                 | لف العمام   |                                       |
| والعقرب في الصلاة ٢٥٣    | قتل الحية   | لقيود في هذه المسألة                  |
| Y08                      | قتل القمل   | مل النفي في قوله: «لا صلاة» نفي       |
| ي أن يتحكك إذا أصابته    |             |                                       |
| 307                      |             | · ·                                   |
| ة الفعل من غير ضرورة     | 1           |                                       |
| ن                        | 1           | · ·                                   |
|                          | - 1         | الل يقرأ من أثناء السورة أم لا؟ ٢٤١ م |
|                          |             | د المار بين يدي المصلي۲٤٢ ا           |
| 707                      | ا طويلة»    | حكم رد المارعلى المار                 |

| الموضوع الصفحة                                           |
|----------------------------------------------------------|
| كونه لا يبصق قِبَلَ وجهه                                 |
| كونه لا يبصق عن يمينه                                    |
| الجواب عما في الحديث من                                  |
| إشكال                                                    |
| الإشكال الثاني                                           |
| الجواب عنه                                               |
| البصق تحت القدمين في المسجد ٢٧٢                          |
| البصق في ثوبه                                            |
| مشروعية الصلاة إلى سترة ٢٧٤                              |
| الحكمة في السترة                                         |
| السترة سوء خشي المار أم لا ٢٧٥                           |
| أدلة من قال بعدم وجوب السترة ٢٧٦                         |
| جواب من قالوا بوجوب السترة ۲۷۷                           |
| الراجح في السترة أنها سنة ٢٧٧                            |
| حكم اتخاذ المأموم سترة                                   |
| المرور بين يدي المأموم ٢٧٨                               |
| مقدار السترة ٢٧٩                                         |
| إذا لم يجد شاخصاً فإلى خط ٢٨٠ هل يجزئ كل ما اعتقده سترة؟ |
| حكم جعل الخطوط الملونة سترة ٢٨٠                          |
| الدليل على أن الخط يكفي٢٨٠                               |
| كيفية الخط ٢٨١                                           |
| بطلان الصلاة بمرور كلب أسود بهيم . ٢٨١                   |
| معنى قوله: (بهيم فقط)                                    |
| كونه شيطان الكلاب                                        |
| ا<br>الدليل على أن الكلب الأسود يبطل                     |
| الدليل على أن الكلب الأسود يبطل الصلاة                   |
| تخصيص الحمار بحديث ابن عباس ٢٨٤.                         |
| الدليل على أن المرأة لا تقطع                             |
| ا الصلاة                                                 |

### يوضوع الصف

| تقدير بعض العلماء الحركة بثلاث        |
|---------------------------------------|
| ح, كات                                |
| كثرة الأفعال للضرورة٧٥٧               |
| اشتراط التوالي في الفعل الكثير ٢٥٧    |
| الفعل إذا كان سهُّواً٧٥٧              |
| أقسام الحركة التي ليست من جنس         |
| الصلاة٨٥٢                             |
| ما يبطل الصلاة منها                   |
| الحركة الواجبة                        |
| الحركة المندوبة ٢٥٩                   |
| الحركة المباحة                        |
| الحركة المكروهة                       |
| الحركة المحرمة                        |
| حكم قراءة أواخر السور وأوساطها ٢٦٠    |
| ثبوته ٰ في النفل ٢٦١                  |
| حكمه في الفريضة                       |
| قول الشيخ في هذا                      |
| تسبيح الرجل عندما ينوب المصلي         |
| شيء                                   |
| تصفيق المرأة٢٦٣                       |
| دليل هذه المسألةت                     |
| ضرب المرأة بطن كفها على ظهر<br>الأخرى |
| الأخرىا ٢٦٥                           |
| إذا سبح المأموم ولم ينتبه الإمام ٢٦٥  |
| بطلان الصلاة بالتنبيه بالكلام ٢٦٥     |
| التنبيه بغير التسبيح                  |
| هل للمصلي أن ينبه غير إمامه؟ ٢٦٨      |
| الدليل على هذاا                       |
| البصق عند الحاجة في الصلاة على        |
| يساره                                 |

| الصفحة                     | الموضوع      | الصفحة | الموضوع                                              |
|----------------------------|--------------|--------|------------------------------------------------------|
| هذا الدليل                 |              |        | الجواب على هذا                                       |
| بن هذا                     |              |        | القول الراجح في المس                                 |
| نى من هذه المسألة؟ ٢٩٧     |              | لمرأة، | الصلاة تبطل بمرور ا                                  |
| ل استثناء هذه الصورة ۲۹۸   |              |        | والحمار، والكلب الأسود                               |
| حة ركن في حق كل مصلي       | قراءة الفاته |        | تحريم الاستمرار بمرور هؤ                             |
| العلماء في هذه المسألة ٢٩٩ |              |        | كانت نفلاً                                           |
| 799                        | حجج هؤا      | YAV    | التعوذ عند آية وعيد                                  |
| أنها ركن في كل ركعة        | الصحيح       |        | هل يتعوذ المأموم؟                                    |
| ل مصليل                    | وعلی کا      |        | السؤال عند آية رحمة                                  |
| ن في الفريضة والنافلة ٣٠٣  | الفاتحة رك   | 1      | الدليل على جوازه في الفرض                            |
| بع: الركوع                 | الركن الرا   |        | القول الراجح في هذه المسأ                            |
| خامس: الاعتدال في          |              | 791    | فصلأركان الصلاة، وتعريف الرك                         |
| ٣٠٤                        |              | ن لغة، | اركان الصلاة، وتعريف الرك                            |
| ثاني وما بعده في صلاة      |              | 9      | واصطلاحاً                                            |
| ۲۰٤                        |              |        | الدليل على تفصيل الف                                 |
| الاعتدال منه العاجز ٣٠٤    |              | بات،   | شــروط، وأركــان، وواجــ                             |
| سادس: السجود على           | _            | Y 9 Y  | وسنن                                                 |
| السبعة                     |              |        | الركن الأول: القيام                                  |
| مابع والثامن: الاعتدال     | الركن الس    |        | جعل القيام ركناً وقد قال ال                          |
| ٣٠٥                        | عنه          |        | صلاة القاعد على النص                                 |
| شامن: الجلوس بين           | الركن ال     |        | صلاة القائم                                          |
| ن                          |              | وبيان  | حكم الاعتماد حال القيام،                             |
| سع: الطمأنينة في كل ما     |              | 191    | حدهانا کان به بالنا                                  |
| T • 7                      |              |        | إذا كان منحني الظهر                                  |
| الطمأنينة                  | _            |        | الاعتماد من دون حاجة إليه.<br>خارة الامتراد          |
| أنينة                      |              | 1      | ضابط الاعتماد                                        |
| ن السكون وإن قلّ وبين      |              |        | الركن الثاني: تكبيرة الإحرام الركن الثالث: «الفاتحة» |
| بقدر الذكر الواجب ٣٠٧      |              | 1      | الركن النالك: "القائحة"<br>الدليل على أنها ركن       |
| الطمأنينة بقدر القول       |              |        | مراتب النفي                                          |
|                            | الواجب       |        | سر بعب المعنى المستسلسة                              |

| الصفحة<br>                 | الموضوع<br>      | الصفحة               | الموضوع              |
|----------------------------|------------------|----------------------|----------------------|
| جوب التكبيرات ٣١٦          |                  | ة ق                  |                      |
| كبيرات من الواجبات ٣١٦     |                  | ٣٠٨                  |                      |
| والتحميد                   |                  |                      | الركن العاشر: الت    |
| تسميع والتحميد ٣١٧         |                  | ٣٠٩                  |                      |
| ستيعاب ما بين              | هل يشترط ا       | ٣٠٩                  | دليل ذلك             |
| ٣١٧                        | الركنين؟         | مهد الأول۳۱۰         | الفرق بينه وبين التث |
| وكيف ينطق بهما؟ ٣١٩        |                  | : جلسة التشهد        | الركن الحادي عشر     |
| ي الركوع                   | الذكر الواجب ف   | ٣١٠                  | الأخير               |
| ي السجود                   | الذكر الواجب ف   | يَّالِحُ في التشهد   | الصلاة على النبي     |
| ٣٢٠                        | الدليل على هذا   | لمهد الأول ٣١٠       | الأخير لا في التنا   |
| لمغفرة مرة مرة ٣٢١         | سؤال المصلي ا    | ٣١٠                  | دلیل ذلك             |
| لسؤال؟                     |                  | ر: الصلاة على        | الركن الثاني عشر     |
| ل                          |                  | لهد الأخير٣١٢        | النبي ﷺ في التد      |
| هم اغفر لي)هم اغفر         | حكم قول: (الله   | ىذه المسألةت٢١٣      | القول الراجح في ه    |
| ة مرة)                     | معنى قوله: (مرة  | ه <i>ي</i> الركن دون | الصلاة على النبي     |
| <b>خ</b> فرة ثلاث مرات ٣٢٢ |                  | ٣١٢                  | الصلاة على آله       |
| TTT                        | الدليل على ذلك   | 717                  | الجواب على هذا .     |
| لأول وجلسته ٣٢٢            |                  | ر: الترتيب بين       | الركن الثالث عش      |
| ، الأركان لا تنجبر         |                  | <b>**17</b>          |                      |
| ****                       |                  | <b>T17</b>           |                      |
| , للتشهد الأول ٣٢٣         |                  | تسليم في الصلاة ٣١٣٠ | الركن الرابع عشر: ا  |
| د بدون جلوس؟ ٣٢٤           | هل يمكن التشها   |                      | حكم التسليمتين       |
| شرائط والأركبان            |                  | ۳۱٤                  |                      |
| مذكورة سنّة۳۲۶             |                  | ٣١٤                  | الأقرب في ذلك        |
| ير غير الإحرام،            |                  | لجنازة               |                      |
| لتحميدلتحميد               |                  | ليكم؟                |                      |
| ي ﷺ للتشهد الأول           |                  | 710                  |                      |
| رِب                        |                  | ن الواجبات ٣١٥       |                      |
| ط وهي ما يجب               |                  | في الصلاة غير        |                      |
| TT0                        | ا للصلاة قىلها . | 717                  | التح بمة             |

| الصفحة     | <u> </u>                  | الموضوع  | الصفحة |                                         | الموضوع                                |
|------------|---------------------------|----------|--------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| ۳۳٤        | ع في الصلاة               | الخشو    | ۳۲٥    | الشرائط                                 | الفرق بين الأركان و                    |
|            | الخشوع في الصلاة          |          |        |                                         | تعريف السنّة                           |
|            | ، الفقهاء                 |          |        |                                         | فضل الواجب على ا                       |
| ٣٣٦        | جود السهو                 | باب س    | ۳۲٦    | *********************                   | الأدلة على ذلك                         |
| ٣٣٨        | سجود السهو                | أسباب    | ۳۲۷    | عذرع                                    | من ترك شرطاً لغير ع                    |
| ٣٣٨        | شروعيته في العمد          | عدم من   | ۳۲۸    |                                         | مثال على ذلك                           |
| فل ۳۳۸     | يته في صلّاة الفرض والن   | مشروء    | ۳۲۸    | ******************                      | استثناء المؤلف النية                   |
| حنس        | الصلاة بزيادة فعل من ج    | بطلان    | ۳۲۸    | ني صلاة الظهر                           | حكم من نوى العصر ف                     |
|            |                           |          | ن      | الوقت يظن أ                             | صلاة الإنسان قبل                       |
| ٣٣٩        | بالفعل المزيد             | المراد   |        |                                         | الوقت قد دخل                           |
| لە،        | فعلاً سهواً يسجد          | إذا زاد  |        |                                         | حكم من ترك ركناً و                     |
|            | يل عليه                   |          |        |                                         | عدم بطلان الصلاة ب                     |
|            | ركعة فلم يعلم حتى فرغ     |          |        |                                         | كان عمداً                              |
|            | إذا علم بالركعة التي زاد  |          |        |                                         | السنّة عند الفقهاء                     |
| هد) ۲۶۳    | له: (فتشهد إن لم يكن تشه  | معنى قو  | L .    |                                         | الصحابة والتابعين                      |
|            | جد لهذا السهو؟            |          |        |                                         | التفريق بين الواجب                     |
|            | إذا قام إلى ثالثة في الفج |          |        |                                         | وبين المستحب الذ                       |
| •          | ح به ثقتان فأصر ولم يـ    | _        |        |                                         | عدم مشروعية السجود                     |
|            | ب نفسه                    |          |        |                                         | التعليل لذلك                           |
|            | ثقتان بدون تسبيح          |          |        |                                         | إذا أتى بقول أو فعل                    |
|            | ح به رجل واحد فقط         | -        |        |                                         | غير موضعه                              |
|            | الرجوع؟                   |          |        |                                         | كون الشيء جائزاً وا<br>أ راته زال      |
| ۳٤٦        |                           | مسالة    | 777    | *************************************** | وأمثلة ذلك                             |
| ع ۵۲۰۰۰    | طة المؤلف لوجوب الرجو     | ما اشترا | 744    | . / 5 4                                 | فعل العبادة عن الغير                   |
| ۳٤٧        | ، به مجهولان              | إذا سبح  |        |                                         | الختم بـ ﴿قل هـ و                      |
| <b>787</b> | امرأتان                   | إدا نبهه | TTT    |                                         | قراءه الصلاه<br>المالا المالاً -       |
| •          | مأمومين هل يتابعون الإ    |          | 777    |                                         | الوصال إلى السحر                       |
|            | بعون من نبّه الإمام؟      |          | ı      |                                         | ما يراه الشيخ لمن<br>الأقوال، أو الأفع |
|            | على من علم أن الإمام      |          | 1      | •                                       | الاقوال، أو الاقعان نسياناً بيسيين     |
| ΓζΛ        | عبلاة                     | في الا   | 1111.  |                                         | U                                      |

| الصفحا<br> | العوضوع                           | الصفحة | الموضوع                             |
|------------|-----------------------------------|--------|-------------------------------------|
| ۳۷٦        | مشروعيّة السجود لهذه الحالات      | ٣٦٩    | التقصد في العطاس                    |
|            | حالة رابعة                        |        | فصل: في النقص                       |
|            | حكم الأحوال الأربع                | ٣٧٠    | الزيادة زيادة قول وزيادة فعل        |
|            | حكم ترك التشهد الأول يجري على     |        | إذا ترك ركناً                       |
| ۳۷۸        | من ترك واجباً آخر                 | ة      | إذا كان الركن المتروك تكبير         |
| ۳۷۸        | مثال على ذلك                      | ۳۷۱    | الإحرام                             |
| ۳۷۸        | الشك في الصلاة، قواعد في الشك.    | 4      | إذا ذكر الركن المتروك بعد شروع      |
| ۳۷۸.       | القاعدة الأولى                    | ۳۷۱    | في قراءة ركعة أخرى                  |
| ۳۷۹.       | القاعدة الثانية                   |        | مثال على ذلك                        |
| ٣٧٩.       | القاعدة الثالثة                   | ۳۷۲    | القول الثاني                        |
|            | حكم الشك إذا كان خالياً من هذه    |        | القول الصحيح في المسألة             |
|            | الأمور الثلاثة                    | ۳۷۳    | اشتراط الترتيب في الأركان           |
|            | من شُك في عدد الركعات             |        | وجوب الرجوع إلى الركن المتروك       |
|            | الدليل على ذلك                    | t      | إذا ذكر الركن المتروك قبل شروعا     |
|            | الشاك له حالتان                   |        | في قراءة الركعة التي تلي المتروك    |
|            | إذا شك وغلب على ظنه أحد           |        | منها                                |
|            | الاحتمالين                        |        | إذا علم بالركن المتروك بعد          |
|            | مثال على ذلك                      |        | السلام؛ ومثاله                      |
|            | إذا شك ولم يترجح عنده شيء         |        | القول الراجح ووجه صحته              |
|            | هل يفرق بين الإمام والمنفرد       | I      | حالات ترك الركن                     |
|            | والمأموم؟                         |        | الحالة الأولى                       |
|            | مسألة: إذا جاء والإمام راكع وكبر  |        | الحالة الثانية                      |
|            | للإحرام، وأشكل عليه هل أدرك       | 1700.  | الحالة الثالثة<br>القول الراجح      |
| TAT        | الإمام في الركوع أم لا؟           | 1 40   | القول الراجع                        |
|            | مسألة: لو شك ثم بني على اليقين أو | w.,,-  | إدا تفض والجبا ناسيا كالتشهد الأول  |
|            | غالب الظن ثم تبين أنه مصيب،       |        | الحالة الأولىالحالة الأولى المستسبب |
|            | فهل يلزمه سجود السهو؟             |        | الحالة الثانية                      |
|            | اختيار الشيخ في هذه المسألة       |        | الحالة الثالثة                      |
|            | إذا شك في ترك الركن، واختيار      | 1      | نحريم الرجوع بعد الشروع في القراءة  |
| 1/12       | الشيخ                             | 1 Y \  | تعريم الرجوع بعد السروع في السراءة  |

#### الصفحة الموضوع الموضوع حكم ما إذا شك في ترك واجب ..... ٣٨٤ إذا ترك مسنوناً، فهل يشرع سجود السهو لتركه؟ ..... اختيار الشيخ في هذه المسألة ...... ٣٨٥ مسألة: لو قرأ وهو راكع أو ساجد حكم ما إذا شك في زيادة ......٣٨٦ نسياناً، فهل يجب سجود السهو؟ ٣٩٣ حالات هذه المسألة ..... موضع سجود السهو عند الحنابلة .... ٣٩٤ تحمل الإمام عن المأموم سجود اختيار شيخ الإسلام في هذه السهو ...... ٧٨٧ المسألة، وترجيح الشيخ لذلك ..... ٣٩٥ بعض ما يتحمله الإمام عن المأموم . ٣٨٨ الشك في الصلاة عند الحنابلة ..... ٣٩٦ وجوب السجود على المأموم تبعأ لإمامه .......٨٨٣ اختيار شيخ الإسلام، وترجيح الشيخ لذلك ..... إذا كان المأموم مسبوقاً وسجد بطلان الصلاة بترك سجود السهو الإمام بعد السلام ...... ١٨٩٩ الذي محله قبل السلام ......٣٩٦ الصحيح في هذه المسألة ..... معنى قوله: «قط» ..... هل يلزم المأموم السجود بعد إذا نسى سجود السهو وسلم، فمتى السلام كما سجد الإمام ..... ٣٨٩ يشرع له السجود؟ ..... مسألة: إذا كان المأموم مسبوقاً اختيار شيخ الإسلام في هذه وسها في صلاته، والإمام لم المسألة ..... يسه، فهل عليه سجود؟ ..... ما اختاره الشيخ في هذه المسألة .... ٣٩٨ مسألة: إذا كان الإمام لا يرى مسألة: إذا سها مراراً ..... وجوب سجود السهو والمأموم إذا اجتمع سببان لسجود السهو، يراه ......يراه أحدهما قبل السلام، وآخر بعده .. ٣٩٨ اختيار الشيخ في هذه المسألة ..... ٣٩١ ضابط ما يوجب سجود السهو ...... ٣٩١ الفهرس .....

تم فهرس المجلد الثالث والحمد لله رب العالمين